
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 3

Artikel: Anmerkungen zur Religion in der spätmodernen Gesellschaft
Westeuropas

Autor: Feige, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anmerkungen zur Religion in der spätmodernen
Gesellschaft Westeuropas '

1. Einleitung: Die soziologische Perspektive des Tagungsthemas

Das Thema der Tagung lautet: «Verkündet das Evangelium allen

Geschöpfen (Mk. 16,15) - Die heutige religiöse Landschaft als Herausforderung

und Chance für unsere Kirchen. »

Welche Einsichten und analytischen Perspektiven, vielleicht auch

«Provokationen» kann hierzu die Soziologie, insonderheit die
Religionssoziologie, beitragen?

Sicherlich ist es wichtig und unerlässlich, die «religiöse Landschaft» zu

betrachten. Aber ich denke, die Analyse muss tiefer gehen: Wir müssen

fragen nach den «Bedingungen der Möglichkeit», sozial und zugleich
individuell-psychisch Religion und Religiosität heute zu realisieren. Die
Analyse hat sich also mit den sozialstrukturellen Kontexten zu beschäftigen,

die zwangsläufig Konsequenzen für die institutionalisierte Religion
ebenso wie für individuelle religiöse Praxis haben. Mit diesen «Bedingungen

der Möglichkeit» will ich mich im ersten Teil meiner Darlegungen

beschäftigen. Dabei muss ich mich auf einige Kern-Argumente
beschränken.

Im zweiten Teil will ich zunächst versuchen, mit wenigen empirischen
Akzenten die «religiöse Landschaft» unserer mitteleuropäischen Gegenwart

zu skizzieren, um danach die praktisch-theologische Aufgabenstellung

der Tagung - «Verkündigung» als religiöse Kommunikation - aus

soz/o/og/scft-handlungstheoretischer Perspektive zu behandeln - und

zwar rückgebunden an die im ersten Teil angesprochenen Darlegungen.
Aber vor all diesen eher abstrakt ausfallenden Analysen sollten wir

uns bei unserer Frage nach der Topographie der «religiösen Landschaft»
ein wenig einstimmen lassen durch einen Blick auf konkrete Phänomene
in der religiösen Landschaft. Dazu greife ich auszugsweise auf eine

Reportage zurück, die kürzlich im Jugend(!)-Magazin der Süddeutschen

' Referat auf der 34. Internationalen altkatholischen Theologenkonferenz,
1.-6.9.97 in Kerkrade, Niederlande: in einigen Abschnitten (insbesonders 3.1 und
3.2.1) sind Passagen enthalten, die der Verfasser bereits an anderer Stelle publiziert

hat.

358



Zeitung («Jetzt») abgedruckt war. Sie berichtet von der jährlichen Wallfahrt

nach Altötting in Niederbayern. Ich werde an späterer Stelle des

Vortrages auf das dort Dargestellte zurückkommen.

2. Zur Einstimmung:
Über ein Stück «neu-alter» Sozial-Ästhetik des Religiösen - eine
«moderne» Wallfahrt am Ende des 2. Christlichen Jahrtausends

«Die 111-km-Route nach Altötting ist ebenso minutengenau festgelegt
wie die Pausen. Strassen werden abgesperrt, Polizisten halten Autos,
Mofas, Lastwagen, Radfahrer und auch sonst alles auf, was den 8000-

Menschen-Zug aufhalten könnte.... Abends werden Quartiere zugewiesen,

in denen man duschen, essen, sich erholen und ein paar Stunden
schlafen kann. So ist es möglich, sich nur noch auf eines zu konzentrieren:
das Gehen. Anfangs stören dabei die Megaphone noch, durch die ein
Vorbeter dröhnend Gebete leiert oder blechern «Ein Haupt voll Blut
und Wunden» singt. Aber nach ein paar Stunden ertappt man sich dabei,
wie man die Lippen mitbewegt und seinen Schritt anpasst. An Gebete,
die man schon Jahre vor dem Kirchenaustritt nicht mehr mitgebetet hat.
Und plötzlich entdeckt man den Rhythmus. Gebete und Rhythmus sind

allgegenwärtig. Gehen und Beten werden eins. Und der Kopf wird leer.

Oh Maria hilf.

Natürlich sind Maria, 24, und Andrea, 22, auch gläubig. Der Glaube war
für sie schon immer da, vielleicht so, wie Eltern immer da sind. Aber der
Glaube spielt keine grosse Rolle, auch nicht bei dieser Wallfahrt.
Andrea, die Postbeamtin, meint, dass sie süchtig ist, dass sie das immer wieder

haben muss, diese vielen Menschen, die alle nur ein Ziel haben, das

Gehen, die körperliche Herausforderung, diesen Gewaltmarsch trotz
32 Grad zu schaffen - das ist ihr so wichtig, dass sie sich extra dafür frei
nimmt.

Maria, die Versicherungsangestellte, sieht die Sache ein wenig anders:

«Für mich ist das eher wie Urlaub», sagt sie, «andere fahren nach

Griechenland, ich komme eben hierher.» Sie sieht aus, als würde sie gerade
zum Strand gehen: Ihr blaues T-Shirt endet knapp unter ihren Brüsten,
die Sonnenbrille steckt griffbereit in den Haaren, an den Ohren baumeln

riesige Silberringe. Eines ist klar: Für Maria und Andrea zählt beim Pil-

359



gern vor allem der Spass. Und weil das so ist, flirtet Maria ein bisschen
mit dem Ordner, der sie auffordert, wieder in der Dreierreihe zu gehen.
Und sie holt nicht einmal Luft zwischen den Sätzen, als sie sagt: «Gegrüs-
set seist Du Maria voll der Gnade, der Herr ist mit Dir, du sag mal, ich
dachte die Polizisten hätten endlich schickere Jeans und nicht mehr diese

furchtbaren braunen Nylonhosen.»
Oh Maria hilf/ Oh Maria hilf.

«Wie bei der Love-Parade ist das hier», sagt Emanuel, 24, «wenn auch

mit religiösem Hintergrund.» Er spricht von der wunderschönen
Landschaft, dem tollen Sommerwetter, dem Wahnsinnseindruck, den diese

Menschenschlange auf ihn macht, die an manchen Stellen von Horizont
zu Horizont reicht. Erst nach einiger Zeit verrät er seinen wahren Grund
für diese Wallfahrt: Emanuel fährt Motorradrennen und hatte vor drei
Jahren einen schlimmen Unfall. Sieben Wochen lag er im Krankenhaus.
Mehrere Wirbel waren gebrochen, wochenlang wusste niemand, ob er je
wieder würde gehen können. Deshalb ist das Gehen bei der Wallfahrt für
ihn besonders wichtig. «Es ist ein Symbol», sagt er. Emanuel betet nicht
laut mit und leise auch eher selten. Er versucht, nie aus den Augen zu
verlieren, warum er hier ist: um aus Dankbarkeit zu gehen.

Oh, Maria hilf/ Oh Maria hilf/ Oh Maria hilf auch mir.

Manche Menschen glauben an die Kraft von Talismanen oder Bachblüten,

andere an Horoskope oder Pendeln. Silke glaubt an Wallfahrten.
«Ich bin Krankenschwester, und da sieht man ziemlich viel schreckliche
Sachen.» Schaudernd erzählt die 21-jährige von jungen Krebskranken,
von Aidsinfizierten und Unfallopfern. ...Sie geht zum zweiten Mal mit,
beim ersten Mal erhoffte sie sich von der Wallfahrt ein gutes Examen. Es
hat geklappt: «Ich habe gespürt, dass mir an vielen Stellen geholfen worden

ist. Das war nicht Glück oder Fleiss, da hat jemand oder etwas geholfen.»

Spass an der Sache hat sie überhaupt nicht. Als sie heute morgen
aufgewacht ist, wäre sie viel lieber zur Arbeit gegangen. «Was soll daran
schön sein, bei dieser Affenhitze acht Stunden am Tag auf Asphalt zu
marschieren? Es gibt tausend Dinge, die ich lieber tun würde.» Sie macht

360



es trotzdem, weil dann das kommende Jahr so gut wird wie das vergangene.

«Zumindest, wenn man daran glaubt.»
Oh Maria hilf/ Oh Maria hilf auch mir/ Ein armer Sünder kommt zu

Dir / Im Leben und im Sterben.

Die letzten neun Kilometer sind die schlimmsten.... Das Ziel ist greifbar
nahe, und plötzlich sind alle die geschwollenen Gelenke und eitrigen
Wasserblasen viel stärker zu spüren. Staunende Touristen und
Verwandte stehen Spalier, als die 8000 Pilger in riesigen Schlangenlinien
über den Kapellplatz schreiten und wie nach einem Marathonlauf eine

riesige Ehrenrunde drehen.... Auch Karin wischt sich verstohlen ein paar
Tränen ab. «Wahnsinn, dieser Empfang», sagt sie, «nur deshalb hält man
die letzten paar Kilometer durch, obwohl die Füsse echt im Arsch sind.»

— Silke ist erleichtert, für dieses Jahr hat sie es geschafft. «Die nächsten
zwei Tage darfst Du mich nicht fragen, ob ichs wieder mache, da sage ich
bestimmt nein. Aber nächstes Jahr geh' ich dann doch wieder mit. Wer
weiss, was sonst passiert...»

Oh Maria hilf/ Oh Maria hilf auch mir / Ein armer Sünder kommt zu
Dir/ Im Leben und im Sterben / Lass uns nicht verderben / Lass uns in keiner

Todsünd' sterben/ Steh uns bei im letzten Streit/Oh Mutter der
Barmherzigkeit.2

3. Zentrale Kennzeichen (spät)moderner Gesellschaft:

«eindeutig u/ieindeutige Sozialstrukturen» bzw. «Individualisierung in

der Risikogesellschaft»

3.1 Bei jeder Gegenwartsanalyse lohnend:
ein kurzer historischer Rückblick

Das Verständnis der Gegenwart wird erheblich gefördert durch einen
kurzen Blick auf unsere gesellschaftliche Entwicklungsgeschichte in

Europa.

Insgesamt war die «bürgerlich-industrielle» Gesellschaft des 19. und
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts - in Mittel- und in Teilen von

2 Claudia Meyer, Gehen, singen, beten, in: Jetzt (Jugendbeilage der Süddeutschen

Zeitung), Nr. 26, vom 23.6.97. 6-11).

361



Westeuropa - durch ein zwar komplexes, aber auch relativ gleichgewichtiges

Zusammenspiel traditionaler und moderner Produktions- und
Lebensformen gekennzeichnet. Wohl differenzierten sich die zentralen
Funktionsbereiche Wirtschaft, Politik, Wissenschaft und Religion mit
zunehmender Geschwindigkeit und Extension aus. Aber es blieb doch
auch gleichzeitig Raum für sog. «Grossgruppenmilieus». Sie waren vor
allem weltanschaulich geprägt. Deshalb erlauben sie es, die Gesellschaft
auch als eine «segmentierte» zu beschreiben, gekennzeichnet also von
funktionsübergreifenden und darin eben lebensweltlich-kulturell
bestimmten und bestimmenden Handlungs- und Bewusstseinsmustern.
Von diesen Segmenten, Grossgruppen, Milieus wiesen vor allem das

sozialistische Arbeitermilieu und das katholische Milieu der Kleinbürger,
Handwerker und des ländlichen Raumes eine besonders intensive Prägekraft

und Dauerhaftigkeit auf; regional gilt dies auch für protestantische
Milieus1. Sie boten gegen die Folgen der fortschreitenden funktionalen
Ausdifferenzierung der Gesellschaft für die Lebenswelt des Einzelnen
die Möglichkeit zur kulturellen Integration. Sie waren gleichsam ein
«mental-emotionales Nest». Innerhalb dessen waren Gefühl und Tradition

in Form bestimmten Denkens und in Form bestimmter Lebensläufe
und Lebensweisen aufgehoben. Sie boten dadurch Orientierungsheimat.
Die Kirche als Organisation wie auch als Glaubens-Gemeinschaft war -
abgesehen vom sozialistischen Milieu - darin nur ein Teil, d. h. sie profitierte

in ihrer Existenz von ihrer Verankerung im Milieu - nicht umgekehrt.

Das übersehen nostalgische Rückblicke auf «die gute alte Zeit
<echter> kirchlicher Frömmigkeit» nur allzugern. Dieses Nebeneinander

von (damals) modernen, d.h. industriell geprägten und in sich durchaus
schon sehr ausdifferenzierten, Strukturen auf der einen Seite und den

Grossgruppenmilieus auf der anderen reichte in unserem Jahrhundert in
Deutschland noch bis in die ersten drei Jahrfünfte nach Beendigung des

IL Weltkrieges - Frankreich, Italien und gar Spanien folgten, aus
unterschiedlichen Gründen, noch später! 4Aber bereits in den späten 50er Jah-

3 Vgl. beispielsweise über das Verhältnis zum technischen Fortschritt: Volker
Drehsen, «Des Geistes wandelnder Altar». Religionspraktische Folgen aus der
Begegnung von Frömmigkeit und Eisenbahn im 19. Jh., in: Pastoraltheologische
Informationen Jg. 12 H. 1, 1992, 57-82.

1 Im Sonderbereich des deutschen «Milieukatholizismus» der 50er Jahre finden
wir dazu viele und besonders anschauliche Ausführungen bei K. Gabriel,
Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg 1992; K.Gabriel/
F. X. Kaufmann, Zur Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980; A. Feige,
Kirchenmitgliedschaft in der Bundesrepublik Deutschland, Gütersloh 1990.

362



ren - zunächst noch nicht allgemein bemerkt - begann in Deutschland,
Österreich und der Schweiz - und, soweit ich weiss, auch in den Niederlanden

- eine nun wirklich neuartige, vor allem aber rasant verlaufende
Entwicklung in allen Bereichen des Lebens der Gesellschaft: in der
Wirtschalt, in der Technik (insbesondere in der «Kerntechnik» und in der
Grosschemie, z. B. mit DDT), in der Wissenschaft sowie - mit etwas
zeitlicher Verzögerung - auch auf dem Gebiet der organisierten Religion,
den Kirchen; neuestens auch in den Parteien und Gewerkschaften. Am
auffälligsten und radikalsten löste sich in der zweiten Hälfte dieses
Jahrhunderts das Wirtschaftssystem aus seinen bis dahin dominierenden tra-
ditionalen, òifrger/ic/z-industriegesellschaftlichen Bindungen. Es

beschleunigte, zunächst unbemerkt, die Entwicklung zur absoluten Dominanz

der «ökonomischen Systemrationalität» innerhalb der Gesamtgesellschaft:

Innerhalb von zwei bis drei Jahrzehnten, also in den 60er bis
80er Jahren, wird z. B. in Deutschland-West der bis dahin relativ stabile
bäuerlich-handwerkliche Sektor weitgehend von der Industrie «aufgesogen»

oder zumindest arbeitsorganisatorisch assimiliert. Millionen von
Arbeitskräften werden aus dem ländlichen und handwerklichen Sektor
in die Mittel- und Grossindustrie «umgeschichtet». Die Industrie
bestimmt den Verbrauch der Bevölkerung. Sie prägt - Jahr für Jahr deutlicher

- seine Quantität und Qualität. Das Auto wird zum Symbol des

Durchbruchs zur «Konsumgesellschaft».

Eine wesentliche Bedingung dafür war, dass in den 50er und 60er Jahren

alle Beteiligten die mit Hilfe der Wissenschaft vorangetriebenen
betrieblich-internen Rationalisierungen weitestgehend akzeptierten. Heute
müssen wir sie im Kontext der «Globalisierung» de facto für unerlässlich
halten. Rationalisierungen machen den Produktionsprozess schneller,

treffsicherer, flexibler, allerdings auch - im doppelten Sinne -
rücksichtsloser: in bezug auf den Menschen und auf die Natur. Das Nicht-
Wirtschaftliche ist in der Regel nachrangig.

3.2 Die Konsequenzen dieser strukturellen Entwicklung:
«Individualisierung» und «Selbst-Kultur»

3.2.1 Individualisierung

Was meint - im Licht dieser historischen Entwicklung - näherhin der
Begriff der «Individualisierung» sowohl in theoretisch-abstrakter wie in
sozial-konkreter Hinsicht? Zunächst einmal sollten wir sehen: Es gibt ne-

363



ben der These der Individualisierung5 auch noch die gegenteilige These

von der «Ent-Individualisierung» bzw. vom «Ende des Individuums»,
wie sie besonders düster von Baudrillard'' oder z. B. auch bei Sloterdijk1
formuliert ist. Beide Deutungen haben ihre Plausibilität und machen
damit offenkundig: Die allgemeinen Verhältnisse müssen als in sich

widersprüchlich gelten. Gerade darin liegt die schmerzhafte Pointe.

Unstrittig ist folgendes: Insgesamt gesehen hat der standardisierte

industriegesellschaftliche Lebenslauf, wie er sich langsam ab der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts herausgebildet hatte, seit den 60er Jahren

unseres 20. Jahrhunderts seine Strukturierungskraft für Familie, Arbeit
und Bildung verloren, und zwar mit zunehmender Geschwindigkeit.
Heute hat sich z.B. der zeitliche Anteil des Erwerbslebens an der

Normalbiographie deutlich verkürzt. Der Eintritt ins Erwerbsleben erfolgt
z. T. erheblich später. Er verliert vor allem seine institutionelle Regelhaf-
tigkeit: Die Angabe «28 Jahre und weiblich» reicht heute bei weitem
nicht aus, auch die Anfang dieses Jahrhunderts in der Regel ebenfalls
zutreffenden Angaben wie: «verheiratet, zwei Kinder» machen zu können.

Alle wesentlichen Gesichtspunkte zusammengefasst: «Individualisierung»

ist als ein Vergesellschaftungsmodus des Menschen zu verstehen,
bei der nicht mehr die Kollektivität die konstituierende Ziel-Kategorie
bildet. Vielmehr: Wenn es um die Konstruktion unserer Sozialstruktur,
beispielsweise durch die Sozialpolitik in Form der Pflegeversicherung
geht, dann besteht heute unser Orientierungspunkt im Begriff des

jeweils unableitbar vorgegebenen Einzelnen. Alles läuft auf ein Leitbild
vom Menschen hinaus, das sich einen selbstbewussten, sich selbst
verantwortenden, einen selbst handelnden und insoweit «freien» Menschen

vorstellt, der seine Sinnfindung für sich selber zu leisten hat. Mit dem

s Vgl. dazu einen Überblick in griffiger, allerdings auf Jugend bezogenen
Fassung: H.-G. Brose/B. Hildenbrand, Biographisierung von Erleben und Handeln,
in: dies. (Hrg.), Vom Ende des Individuums zur Individualität ohne Ende'?, Opla-
den 1988, 11-32, sowie W. Heitmeyer/Th.Olk, Das Individualisierungstheorem.
Bedeutung für die Vergesellschaftung von Jugendlichen, in: dies. (Hrg.),
Individualisierung von Jugend, München 1990,11-34 sowie: W. Helsper, Jugend im
Diskurs von Moderne und Postmoderne, in: ders. (Hrg.), Jugend zwischen Moderne
und Postmoderne, Opladen 1991, 11-39.

6 Vgl. J. Baudrillard, Agonie des Realen, Berlin 1978; ders., Die fatalen Strategien,

München 1985.
7 Vgl. P. Sloterdijk, Eurotaoismus. Zur Kritik der politischen Kinetik, Frankfurt

1989.

364



deutschen Soziologen Martin Kohlt können wir feststellen: In der jüngsten

Vergangenheit ist die die «soziale Durchsetzung der Individualität»
zu konstatieren. Damit ist Möglichkeit ihrer Radikalisierung eröffnet".
Die Biographie der Menschen unserer mitteleuropäischen Gesellschaft
wird aus bisher «fremden Kontrollen und überregionalen Sittengesetzen
herausgelöst... und als Aufgabe in das Handeln jedes Einzelnen gelegt.
Die Anteile der prinzipiell entscheidungsverschlossenen Lebensmöglichkeiten

nehmen ab, und die Anteile der entscheidungsoffenen, selbst
herzustellenden Biographie nehmen zu.»g

3.2.2 Die gesellschaftsstrukturelle Seite der Individualisierung:
die «Selbst-Kultur»1"

Dort, wo die vorab beschriebene Individualisierung sich durchsetzt,
entsteht das, was der deutsche Soziologe Ulrich Beck «Selbst-Kultur» nennt.
Diese Selbstkultur ist gekennzeichnet durch die je «wechselseitige(n)
Anerkennung(en) des Selbst (seiner Unbestimmtheit, Unbestimmbar-
keit und der Konflikte, Krisen und Entwicklungschancen, die sich daraus

ergeben) und eine (wie auch immer be- und gegründete) Bindung und

Verbindung der Selbst-Orientierten an-, mit- und gegeneinander. Selbstkultur

kennzeichnet also... den Zwang und die Lust, ein eigenes, unsicheres

Leben zu führen und mit anderen eigen(artig)en Leben abzustimmen.»"

Damit wird diese für sich selbst und andere unberechenbare
Selbst-Kultur «ein Zwitter zwischen Bürger-, Konsum-, Therapie- und
Risikogesellschaft»|:. Hier herrscht ein «verinnerlichtes, praktiziertes
Freiheitsbewusstsein. das sich in jeder Hinsicht schwer oder gar nicht von
oben eingrenzen und auf bestimmte (politische) Ziele und Engagementformen

(z. B. Mitgliedschaft in Parteien, Gewerkschaften, Kirchen)
ausrichten und festlegen lässt...» Darüber hinaus lassen sich diese Selbst-
Kulturen durch das Merkmal der Selbst-Organisation bestimmen.

8 M. Kohli. Normalbiographie und Individualität: Zur institutionellen Dynamik

des gegenwärtigen Lebenslaufregimes, in: Brose/Hildenbrand (Hrg.). a. a. O.,
(Fn.4) 42.

' U. Beck/E. Beck-Gernsheim. Das ganz normale Chaos der Liebe, Frankfurt
1990. 12.

'" Vgl. dazu Ulrich Beck. Die uneindeutige Sozialstruktur, in: U. Beck/P. Sopp
(J%). Individualisierung und Integration - Neue Konfliktlinien, neuer
Integrationsmodus? Opladen 1997, 183-197.

" Beck, a.a.O.. 1997. 183.
12 Ebda.

365



«Selbstorganisation zielt auf Taten, nicht nur auf Stimmzettel»: Soziale

Bewegungen breiten sich aus, «die immer wieder neue Themen und
Ausdrucksformen (er)finden;... [z.B.] das grosse unabgeschlossene
Alltagsexperiment der «richtigen» Ernährung, in dem ja in einer ganz persönlichen

Weise auch um ein Verhältnis mit der geschundenen Natur, auch die
des eigenen Körpers, gerungen wird; [oder] die experimentellen Formen
aktiven Mitgefühls, die sich im Protest gegen Tiertransporte ebenso
äussern wie im direkten Engagement für Obdachlose, Asylsuchende,
Drogenabhängige; [und] quer dazu liegen die Auseinandersetzungen um

neue Urbanität, Regionalismus und globale Identität.»11

Ulrich Beck spitzt seine Analyse zu der These zu: «Die politische
Dynamik, welche die ökologische Weltsicht entwickelt hat, verdankt sich

nicht der Dringlichkeit der ökologischen Frage, sondern der institutionellen

Öffnung eines sozialen Raums, sich <mit sich selbst> zu beschäftigen:
Selbst-Kultur und Selbst-Organisation.»14 Wenn nicht (mehr) «gottgewollte»

Ordnungen oder «schicksalhafte» Sozialverhältnisse das

stabilisierende Rückgrat der Gesellschaft bilden, drängt sich die Frage auf, was

statt dessen spätmoderne Gesellschaften zusammenhält? Für den englischen

Soziologen Anthony Giddens ist es das «aktive Vertrauen»l5. Darin
sieht auch Beck das Charakteristikum der Selbst-Kultur: Denn, so Beck,

dieses «aktive» Vertrauen «unterstellt gerade nicht Konsens (den es

abzurufen oder einzuklagen gilt), sondern Dissens». Dieser Dissens beruht
auf der «Anerkennung (und nicht auf der Verteufelung) der Ansprüche
des <ich lebe> in einer kosmopolitischen Welt,... ist unvereinbar mit dem

Pochen auf Pflichten und dem Einklagen von vorgegebenen Rollen»16.

Die Selbstkultur hat jedoch nicht nur diese die Entfaltungsmöglichkeiten
des Individuums betonende Seite. Sie hat - wir spüren das, europaweit,

seit einigen Jahren zunehmend - auch und vor allem eine
sozialpolitisch-ökonomische Komponente: Eine ihrer Folgen ist nicht die
Überwindung, sondern, im Gegenteil, die Verschärfung sozialer Ungleichheiten!

Überall, nun auch am östlichen Rand Mitteleuropas, öffnet sich die
Einkommensschere: 358 Dollarmilliardäre besitzen heute mehr, als die
Hälfte der Menschheit verdient'7. Vor allem: Sozio-ökonomische Un-

13 Beck, a.a.O., 185/186.

'•'Ebda., kursiv A. F.
15 A. Giddens, Beyond left and right. The future of radical politics, Cambridge

1994.

"Beck, a.a.O., 188.
17 Vgl. OECD-Bericht 1996, in: The Independent, 4. April 1996.

366



gleichheit findet sich nicht nur zwischen Bevölkerungsschichten. Sie

ereignet sich mittlerweile auch zwischen Lebensabschnitten, also auch
innerhalb einer einzelnen Biographie! In den USA z. B. gab es im Jahr 1978

6,8% der Bevölkerung, die ein Einkommen unter der amtlich definierten

Armutsgrenze aufwiesen. Lediglich 54-65% der in diesem Berichtsjahr

zu den Armen Zählenden befanden sich auch im folgenden Jahr
noch unter der Armutsgrenze. Die Menge der Ausgeschlossenen wächst

zwar, aber, so formuliert es Ulrich Beck, es ist wie in der U-Bahn: «Man
fährt ein paar Stationen mit, steigt wieder aus.»1" Insgesamt und
zusammenfassend zeigt sich: «Mit der Selbst-Kultur schält sich (für unsere
Gesellschaft in Mittel- und Westeuropa, A. F.) das facettenreiche Gesicht
einer eindeutig uneindeutigen Sozialstruktur heraus. Kategorien wie

<Uneindeutigkeit>, <Gefährdung>, <Möglichkeit> und <Kontingenz des

eigenen Lebens> sind die Begriffe, die das <Riskante> als Grundmerkmal
des Aggregatzustandes dieser Gesellschaft kennzeichnen. An die
Stelle des Festen, Berechenbaren», wie es sich noch in den Begriffen
Klasse, Stand, Schicht sprachlich manifestiert, tritt die «Typologie des

Prekären, des Doppeldeutigen, des Vorläufigen»".

4. Individualisierung, Selbst-Kultur
und die «religiöse Landschaft» der Gegenwart:

Welchen Stellenwert können «Religion» und «Glaube»

heute überhaupt haben?

4.1 Die «religiöse Landschaft»:
im Nebel der sozialgestaltlichen und handlungspraktischen

Uneindeutigkeit

Nach der Analyse des sozio-strukturellen Kontextes stellt sich die Frage
nach den «topographischen Umrissen» dessen, was unser Tagungsthema
als «religiöse Landschaft» umschreibt.

Die Frage ist leichter gestellt, als sie religionssoziologisch-empirisch
beantwortet werden kann. Das liegt nicht in erster Linie an der typischen
Vielfalt Europas in seiner auch heute noch immer wieder aufbrechenden

«Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen». Das liegt vor allem daran, dass

18 Beck, a.a.O., 193.

"Beck, a.a.O., 194/195.

367



wir - als Betrachtende, Analysierende - heute immer erst einmal ein
Einverständnis darüber erzielen müssen, was wir unter Religion verstehen
wollen - bereits dies ist Charakteristikum unserer «religiösen
Landschaft»!

Sicher ist: Die eindeutige Dominanz der Institutionengestalt des

Christlichen in Form konfessionalisierter Kirchen bei der alltagspraktischen

Gestaltung dessen, was man den je eigenen «religiösen Status» nennen

kann - diese Dominanz ist im Zuge des Wissens um weltweit vorfind-
liche Alternativen - einschliesslich der Alternative der sog. «Indifferenz»

- verschwunden. Das aber kennzeichnet die Situation nicht
deshalb schon als etwa eindeutig «entchristlicht» - im Gegenteil. Sicher, man
wird die mitunter erstaunliche Ausbreitung asiatisch-religiöser Attitüden,

häufig auch in ihrer US-amerikanischen Sektenüberformung, oder
den eher «ozeanischen Gefühlsausdruck» (Drehsen) von New-Age-
Empfindungen (übrigens auch auf Nachmittagsveranstaltungen von
Frauenkreisen in sonst eher biederen Kirchengemeinden!) nicht bestreiten

können. Aber ebensowenig wird man behaupten dürfen, dass in Mittel-

und Westeuropa die kirchlich-christlich organisierte Religionspraxis
in Form der Kasualien ihre immer noch breite Verankerung im Bewusstsein

und im Verhaltenshabit verloren hätte. Auch stimmte es nicht, dass

Religion in den Ländern des ehemaligen Ostblocks einschliesslich der
ehem. DDR absolut keinerlei Rolle (mehr) spiele. Vielmehr gilt - wie bei
der Allgemein-Analyse der Gesellschaft - auch hinsichtlich der «religiösen

Landschaft» der Eindruck einer eindeutigen Un-Eindeutigkeit. Wie

zeigt sich das?

Fangen wir mit Beispielen zunächst auf der Mikro-Ebene an. Schauen

wir dazu noch einmal auf den Pilgerzug nach Altötting, und zwar auf die

beteiligten Jugendlichen und jungen Erwachsenen: «dabei sein» wo
«action» ist, aber kaum Kontemplation? sportliche Grenzerfahrungen mit
dem eigenen, im übrigen hübsch und durchaus auch erotisch gestylten
Körper, aber keine Spur von selbstkasteiend-religiöser Demut? Flirten
mit dem Zugordner und Bedauern über den unmodisch gekleideten
Polizisten, aber kaum ein hochkonzentriert in sich selbst versunkenes Gebet
«Oh, Maria, hilfauch mir, ein armer Sünder kommt zu Dir»? Einerseits.

Andererseits: «Gehen» auf einem Pilgerzug als Ausdruck der
Dankbarkeit - für wiedererlangte Gesundheit oder für beruflichen Erfolg als

etwas, was nicht der eigenen Gestaltungssouveränität und Selbstmächtigkeit

entsprang, und was es genau darin wahrzunehmen und zu bezeugen

gilt, wenigstens sich selber gegenüber. Ist das (nicht) «religiös»? Wenn

368



ja: Wegen der Dankbarkeits-Intention? Wegen des kirchlich-katholischen

Veranstalters dieses Pilgerzuges und seiner lokalkulturellen Tradition?

Wegen des Bedürfnisses nach der das Gemüt beeindruckenden
Menge, «wie bei der Love-Parade», vereint im rhythmusgebenden Gebet
als Konzentrationsspender, nicht völlig unähnlich dem wiegenden Singsang

kahlköpfiger Buddhistenmönche, wie wir sie sogar über die TV-
Werbung von McDonalds kennenlernen?

Wir können die empirische Analyse und die daraus resultierenden
Fragen auch auf die gesellschaftliche Makro-Ebene heben. Was zeigt ein
Rundblick über Europa? Hier ein Ausschnitt:

* In Polen stellen Religionssoziologen eine - im «regionalen» Kontext

immer noch ungewöhnliche - hohe Häufigkeit bei der
Teilnahme an kirchlich begleiteten Lebenszyklusriten (Taufe, Firmung,
Hochzeit, Beerdigung) einschliesslich des sonntäglichen Messe-Besuchs

fest. Aber zugleich beobachten sie eine vehement praktizierte
Ablehnung sozialethischer Verhaltensvorschriften der alten Männer

aus Rom2".

* In den Niederlanden ist zwar die Kirchenmitgliedschaftsquote in¬

nerhalb weniger Jahrzehnte «dramatisch» zurückgegangen, darf
aber nicht gleichgesetzt werden mit alltagspraktischer Unchristlich-
keit oder gar (allgemeiner) «Religiositätsferne»21.

* Auch die Schweiz verzeichnet massive sozialstrukturelle Verschiebungen

im Felde der sozialen bzw. der mentalen «Mitgliedschaft» in
kirchlich geprägten Äusserungsformen des christlichen Glaubens.

Aber die Autoren der Anfang der 90er Jahre für die Schweiz

durchgeführten Repräsentativ-Studie sprechen bewusst nicht von
Säkularisierung, sondern fragen viel vorsichtiger: «JedeR ein Sonderfall?»22

* Und in Österreich stellt eine bundesweite Befragung von kath.

Schülerinnen und Schülern fest, dass die Religiosität «speziell der

•ci '1

Vgl. Irena Borowik, Jagiellonian University, Krakov, Church-oriented and
Private religiosity in Poland 1990-1995. (nur) als abstract in: Handbook of the
XXlVth Conference of the International Society for the Sociology of Religion,
Toulouse July, 1997, 73.

21 Jacqes Janssen, The Netherlands as an experimental garden of today's religiosity,

in: Acts of the XXIVth Conference of the International Society for the Socio-
logy of Religion. Toulouse 1997, demnächst in Social Compass, H. 1/2 1998.

22 A. Dubach/R. Campiche (Hg.). JedeR ein Sonderfall? Religion in der
Schweiz. Zürich/Basel 1993.

369



Jüngeren beträchtlich (ist) und mit ihrer Kirchlichkeit (korreliert)»,

aber dass bei älteren Jugendlichen «ein dramatischer» Rückgang

der Zustimmungswerte zu verzeichnen ist: «Nicht zu übersehen

ist, wie mit steigendem Alter die positiv auffallende
Selbsteinschätzung zurückgeht, wie die subjektiv wahrgenommene Kirchenferne

ansteigt und wie die Akzeptanz christlicher Glaubensinhalte
förmlich zerrinnt, vom Plausibilitätsschwund der zusehends als

Bevormundungsinstanz abgelehnten Kirche gar nicht zu reden»21.

Die Aufzählung europäischer Umfrageergebnisse wäre - mit in der
Tendenz identischen Resultaten - leicht verlängerbar.

4.2 Auch im religiösen Feld: Das Prinzip der Selbst-Organisation?

4.2.1 Die Tendenz zur Relativierung durch den Zwang
zur Relationierung

Greifen wir zunächst noch einmal auf einige Feststellungen aus der

allgemein-gesellschaftlichen Analyse des 1. Teils zurück. Nach Beck ist

«Selbstkultur» gekennzeichnet durch die je «wechselseitige Anerkennung

des Selbst... und [durch] eine Verbindung der Selbstorientierten

an-, mit- und gegeneinander». Es herrscht ein «verinnerlichtes, praktiziertes

Freiheitsbewusstsein», das lebt von der «Anerkennung der
Ansprüche des deh lebe> in einer kosmopolitischen Welt»24. Kann man diese

Analyse auch auf den Bereich der Akzeptanz der überkommenen
Institutionengestalten des Christlichen übertragen, also die konfessionellen
Kirchen wie auch auf die Praxis alltagsgelebter Religiosität?

Bei der Antwort darauf wäre es nicht mit Hinweisen auf empirische
Umfrageergebnisse getan. Hier bedarf es auch des qualitativ-hermeneu-
tischen Verstehens der Vorgänge. Und da dürfte u.a. deutlich geworden
sein: Es wird heute eine permanente Arbeit an der eigenen Biographie
erforderlich. Die Normalbiographie wird tendenziell zu einer Wahlbiographie

und dabei nicht selten zu einer «Bastelbiographie».
Was bedeutet das für unsere Frage? Das bedeutet: Bei dieser Arbeit

können jeweilig angebotene Weltdeutungen bzw. eine je individuell fa-

23 Anton A. Bucher, Religionsunterricht: Besser als sein Ruf?, Innsbruck/Wien
1996, 113.

24 Vgl. Fn. 10 ff.

370



brizierte Weltinterpretation ihre Geltung immer nur vor dem Horizont
auch anderer, prinzipiell ebenfalls zugänglicher Deutungsmuster behaupten!

Mehr noch: Die «Pluralisierung der Handlungsfelder und Plausibili-
tätsstrukturen durch die immer gleichzeitige Präsenz von möglichen
Alternativen zwingt [auch] zu einem höheren Grad an Reflexivität, sobald
ich mich jeweils für eine Möglichkeit entschieden habe». Denn deren
intersubjektive Geltung, so der Theologe und Soziologe Volker Drehsen,
Hesse sich ohne Reflexion nur dann durchhalten, wenn man sie absolut
setzte, losgelöst von den Begründungserwartungen anderer. «Setze ich
mich jedoch diesem Legitimationsdruck aus, bedeutet dies zugleich in
einem elementaren Sinne die Relativierung, nämlich das In-Beziehung-
Setzen meiner Überzeugung zum Geltungsanspruch anderer Überzeugungen.»

Deren Gewissheit aber «kann unter den Bedingungen der
geschilderten Situation nicht mehr von aussen kommen; vielmehr haben
sich die Gewissheitsgründe nach innen, in die einsichtsvolle,
begründungsfähige Subjektivität verlagert.»25 Das aber hat Folgen. Die damit
nämlich einhergehenden Verunsicherungen und unterschiedlichen
Reaktionsmuster reichen - z. B. im Bereich jugendlicher Verhaltensmuster

- in den letzten Jahren von gesteigert reflektierenden Schülern während
des Golfkrieges bis hin zu rechtsradikalen Skinheads.

Die letzteren dröhnen sich - wenn es denn dabei bleibt - mit Bier und
nationalen Parolen den Kopf voll. Immer häufiger aber dröhnen Schläge
auf Köpfe, klirren Scheiben und leiden (wieder) Menschen, einfach weil
sie z. B. keine «Deutschen» sind, oder weil sie sich - wie in Frankreich -
nicht den Vorstellungen der Anhänger Le Pens vom kleinbürgerlichen
«M. Dupont» fügen wollen, oder einfach, weil sie, z. B. als Nordafrikaner,
«lebendige Folge» der einstmals imperialistischen Kolonialmacht Frankreichs

sind. Da hat jedes Land seine spezifischen Ausdrucksformen
desselben Problems.

Wo nun aber die Reaktion auf die Nötigkeit zum «In-Beziehung-Set-
zen-Müssen» nicht abwehrend oder gar feindselig, sondern als ein «sich

öffnen und mit anderem beschäftigen» ausfällt, da liegt immmer zugleich
auch der Versuch des Fremdverstehens, des Deutens, der Aneignung vor.
Was bedeutet das insbesondere für Formen der Praxis individueller
Religiosität? Diese Überlegungen sollen uns nun im letzten Teil des Vortrages

beschäftigen.

25 V. Drehsen. Zwischen Wahlzwang und Fundamentalismusneigung. Die
Religiosität Jugendlicher in kritischer Distanz zur Kirchlichkeit, in: ders., Wie
religionsfähig ist die Volkskirche? Gütersloh 1994. 86.

371



4.2.2 Synkretismus-Neigung
als Ausdruckgestalt der «Selbst-Organisation»?

Es sollte deutlich geworden sein: Wir leben in der Phase eines erneuten
massiven Individualisierungsschubes. Die «Last der imaginären
Selbstansprüche» steigt, und die «Arbeit an der Identität und Biographie wird
zusehends unabschliessbar, sie tendiert zur Sisyphusarbeit».26 Das Modell

des einzigartigen, «gut-de\rintegrierten»(!) Menschen der Selbst-

Kultur bürdet - einerseits - dem individualisierten Einzelnen jene souveräne

Kraft des affirmierend-spielerischen Umgangs mit Desintegration,
Vielfältigem, mit seiner Entmächtigung und neuen anonymen Zwängen
auf, die - anderereits - durch die soziale und kulturelle Realität gerade
immer wieder erschwert wird27.

Welche Möglichkeiten der Bewältigung bieten sich an?

Bei dem Bemühen um Komplexitätsbewältigung und Konsistenzerfüllung

können, so Volker Drehsen, heute alle Orientierungsmuster und

Handlungsmodelle synkretistisch genannt werden, die Relationierungen
zwischen an sich disparaten Lebensbereichen zu erreichen versuchen28.

Synkretismus ist danach eine Strategie, die heute generell und nicht nur
im Feld des Religiösen zu einer der möglichen Leitkategorien des
Handelns geworden ist, neben der der Bricolage, also des - freilich auf ständige

Renovierungen angewiesenen - «Basteins». Wenn nun die Re-Ak-
tualisierung der Religion im ausgehenden Jahrtausend motiviert ist als

Suche nach Möglichkeiten der Zusammenbestehbarkeit des Handelns,
letztlich: der Integration von Alltagserfahrung in ein sie überbietendes
Sinngefüge2'', kann im Bereich des Religiösen dieser Versuch nicht völlig
anders verlaufen als im übrigen Leben. Es sei denn, man überantwortet
sich totalitären Entwürfen, endend in Sekten oder, politisch, in faschistischen

Aggregationen; oder man ergibt sich einem «ozeanischen
Gefühlsausdruck» (Drehsen) eines New-Age-Sentiments. Wo aber nicht, kann
sich die Hinwendung zum Heilswissensvorrat der christlichen Überlieferung

bzw. der Kirchen nach Massgabe der sozial je individualisierten Exi-

26 W. Helsper, Das imaginäre Selbst der Adoleszenz: Der Jugendliche zwischen
Selbstentfaltung und dem Ende des Selbst. In: W. Helsper (Hrg.), Jugend
zwischen Moderne und Postmoderne, Opladen 1991. 88 f.

27 Vgl. Helsper, a. a. O., 89.
:" Vgl. dazu ausführlich: V. Drehsen. Die Anverwandlung des Fremden. Über

die wachsende Wahrscheinlichkeit von Synkretismen in der modernen Gesellschaft,

in: ders, Wie religionsfähig...?, a.a.O., (Fn.24).
'-"Drehsen, a.a.O., (Fn. 24).

372



stenz eben nur selektiv vollziehen. Dabei ist es eine empirisch noch
offene Frage, ob mehr auf «synkretistische» oder «bastelnde» Weise.

Auf einer Tagung, die sich die praktisch-theologische Frage nach
Möglichkeiten der Verkündigung stellt, sollten wir an dieser Stelle noch
einige Überlegungen zu Begriff und Phänomen «Synkretismus» hinzufügen

und bedenken.
Unsere allgemeine Situation ist wegen des Zwangs zur Relationierung

zwischen den an sich disparaten Lebensbereichen von der Notwendigkeit

zum permanenten Lernen geprägt. Nicht etwa durch die bei uns (in
Europa) doch ja noch kaum ausgeprägte «Multikulturalität», sondern
bereits wegen der Entfremdungserscheinungen zwischen den sich
ausdehnenden «System-Zwängen» und der zurückgedrängten «Lebens-
Welt» mit der Folge wachsender sozialkultureller Heterogenität sind wir
zum Lernen gezwungen bzw. wird Lernverweigerung sehr leicht kenntlich.

Das bedeutet: Lernen als Relativierung; Relativierung als Hermeneutik;

Synkretismus als Ergebnis hermeneutischen Fremdverstehens in
einer sozialkulturell heterogenisierten Lebenswelt, die von Systemrationalität

beherrscht- und verfremdet wird: Lernen als Fremdverstehen im
eigenen Land. Hier müssen allerdings drei Möglichkeiten idealtypisch
unterschieden werden - Unterschiede, die in ihrer Phänomengestalt oft
sehr auffällig sind und damit ihren Zusammenhang leicht übersehen
lassen: (a) die klassische Hermeneutik des Fremdverstehens; (b) das

usurpierende Verstehen des Fremden und (c) das Fremde als Medium der
Selbstverfremdung "'.

Bei dem Praxis-Modell des klassisch-hermeneutischen Fremdverstehens

tritt Synkretismus auf «als spezifische Vermittlung und Verknüpfung

von Text und Situation, von Tradition und Gegenwart, von textlicher

Vorgabe und lebensweltlicher <applicatio>». Und das danach
«Eigene» ist dann das, «wohin der Verstehende, nach dem sich entäussernden

Durchgang durch die fremde Welt des Textes um wesentliche Teile
seiner Selbst- und Welterfahrung bereichert, zurückkehrt»31.

111

Vgl. V. Drehsen, «Von dem Länderreichtum des Ich». Multikulturalität und
die Voraussetzungen des Fremdverstehens, in Pastoraltheologie 85/1996, 17-30:
'n ausführlicherer Form auch als: Die Anverwandlung des Fremden.... a.a.O..
(Fn.27).

" V. Drehsen. «Von dem Länderreichtum..., a.a.O.. (Fn.29). 22, 23.

373



Im Modell des «usurpatorischen» Verstehens des Fremden - typisch
für manche Attitüden des New-Age-Verhaltens - tritt das Fremdartige
unmittelbar «an die Stelle des abkünftig Eigenen und Eigenartigen»,
wird die «Zentrierung in einem Logos durchbrochen durch die Zertei-
lung in eine Vielfalt von Logoi»12. Die Konsequenz ist: «Auf der Suche

nach der Synthese des Ganzen geht das gesamte Weltarsenal von
Heilswissen und Heilsmethoden in die eigene Dispositionsgewalt über,... um
(es) jeweils nahezu unterschiedslos in die Folie der eigenen Selbstdarstellung

einzuschmelzen, in der sich die Disparatheit der realen
Welterfahrung nivelliert wiedererkennt und wiederfindet.»'1 Und beim dritten
Modell, wo das Fremde als Medium der Selbstverfremdung genutzt wird,
besteht das Ziel nicht darin, «Ambivalenzen, Widersprüche, Fragmenta-
rität, Unabgeschlossenheit zum Verschwinden zu bringen, sondern durch
den Ausdruck des Fremden, durch Verfremdung zu steigern»14. Im
Ergebnis, so Volker Drehsen, zeige sich eine Neuschöpfung der eigenen
Religiosität durch die gezielte Auswahl und synkretistische Kombination
verschiedenster Bestandteile aus dem weltumspannenden Angebotsmaterial

- in der gewollten Gestalt eines Torsos: «Man vollzieht keine
Konversion zum anderen in der trügerischen Hoffnung auf Ganzheitsgewinn,
sondern eine Konversion zu sich selbst - im Bewusstsein der eigenen

Fragmentarität, der man das selbsterschaffene Kunstwerk (des

Religions-Torsos, A.F.) gleichsam als utopische Kontrastfolie entgegenstellt.»15

Gibt es im Fragezusammenhang unseres Tagungsthemas einen
gemeinsamen Nenner, den man in den genannten Synkretismus-«Techni-
ken» in ihrer Anwendung auf die «Fremdheit im eigenen Lande» erkennen

und der eine Zielvorstellung für «verkündigungs-didaktisches» Handeln

angeben könnte? Vielleicht dies: Auf welches Modell die Menschen
der Selbst-Kultur beim Versuch, sich mit ihrem Leben zu vermitteln,
auch zurückgreifen mögen - religiöse Sinnfindung bzw. -bildung können
sie unter der heutigen Beherrschung der Lebenswelt durch die
Funktions-Systeme nicht einfach durch strikten Gehorsam gegenüber
institutionellen, dogmatisch-kompletten Vorgaben bewirken bzw. erreichen -
jedenfalls nicht ausserhalb von Klostermauern. «Religiöser Sinn» kann

32 B. Waidenfels, Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M„ 1991, 63.
33 V. Drehsen, a.a.O, (Fn.29), 26.
14 V. Drehsen, a.a.O., (Fn.29) 27.
35 V. Drehsen, a.a.O., (Fn.29) 31.

374



sich heute vielmehr nur in einem Geschehen bilden, in dem sich soziale

Selbsterfahrung, Situationsdeutung und kulturelle Wertdeutung unter
Verarbeitung religiöser Aussagen und Symbole auf mehr oder weniger
deutliche Weise im Souveränitätsgebiet des Selbst vollzieht. Bei diesem

Sinnschöpfungsgeschehen kann es, angesichts der alltäglichen Erfahrung,

wohl nicht um das Warten auf eine «Sinnoffenbarung als
Heilsgeschehen» gehen. Vielmehr heisst Sinnschöpfung, dass Handlungsfelder -
auf das eigene Leben bezogen - so durchlebt werden, dass zwischen
Alternativen unterschieden werden kann. Denn «sinnvoll ist [erst] jener
Zusammenhang von Erfahrung, der Entwicklung dadurch ermöglicht,
dass er die Tragweite von Alternativen deutlich macht»16. Angesichts der

potentiellen Zugänglichkeit allgemein zu transkulturellen, näherhin
religiösen Möglichkeiten (z.B. nach ein paar Flugstunden in einem Ashram
von Poona) und angesichts des dauerhaft erlebten Fremden im eigenen
Kontext, ist ein solcher Entscheidungswille natürlich auch begleitet von
dem Bedürfnis nach Optionen. Möglicherweise können diese im auch
kulturell Fremden liegen - auch wenn zu vermuten steht, dass bei
genauem Hinsehen die Christlichkeit Europas sehr viel stärker in seinen
Bewohnern ausgeprägt ist als theologisch-kirchenamtliche Skeptiker für
möglich halten wollen.

Wie auch immer Aneignungsversuche des Fremden gestaltet werden
bzw. wie auch immer sie ausgehen - seitens einer institutionalisierten
Religion und ihrer hauptamtlichen Deutungsträger wird es als Alternative
zu fundamentalistisch-autoritären Heilsfiktionen wohl reflektiert-reali-
tätsoffene Hilfestellung geben müssen bei den Versuchen der Menschen
der Selbst-Kultur, «angesichts der erfahrenen kulturellen und religiösen
Differenzierungen die eigene <Identität> in produktiver statt [gegenüber
dem Dogma in immer erst einmal] destruktiver Differenz ins Spiel bringen

zu können»17. Und, nochmals verkündigungs-didaktisch gesprochen,
dabei gilt es auch, dies zu bedenken: «Was das <Eigene> ist, wird [erst] in
der Konfrontation mit einem < Anderen) klar, was aber kaum mit starrer
Immunisierung gleichgesetzt werden kann, insofern bewusst bleibt, dass

einen interreligiösen Wettstreit einzugehen heisst, darauf vorbereitet zu
sein, seine eigene Wirklichkeitsanschauung zu ändern.»18

16 Reinhard Schaeffler. Stichwort: Sinn, in: Hans Krings et. al. (Hg.). Handbuch

Philosophischer Grundbegriffe, München 1974, Sp. 1337.

" V. Drehsen, a.a.O.. (Fn.29) 32.
18 V. Drehsen, a. a. O., (Fn. 29). 32. in Anlehnung an P. L. Berger, Der Zwang zur

Häresie, Frankfurt 1980, 180.

375



Wie das vermittlungspraktisch gehen könnte?

Hier gibt es keine Patentanweisungen aus dem Regal. Aber prinzipiell
wird wohl gelten müssen, was Martin Kohlt für die sich individualisierende

Gesellschaft insgesamt als eine der möglichen Zukünfte benannt
hat: Verschieben mussten sich Institutionalisierungsprozesse «auf eine
Meta-Ebene: nicht mehr Verhalten ist institutionalisiert, sondern
Verständigung über Verhalten»39. Vielleicht wäre das heute und zukünftig
eine institutionalisierte Möglichkeit für Individuen, ihre Religiosität auch

individuell zu leben. Vielleicht gehört deswegen die religiöse Zukunft
auch den mitgliedermässig kleineren Denominationen bzw. den regio-
m\\-autonomen Gliederungen dessen, was sich programmatisch-trotzig
«Weltkirche» zu nennen pflegt.

Braunschweig Andreas Feige

39 Martin Kohli. Normalbiographie und Individualität: Zur institutionellen
Dynamik des gegenwärtigen Lebenslaufregimes, in: Hans-Georg Brose, Bruno
Hildenbrand (Hrg.), Vom Ende des Individuums zur Individualität ohne Ende, Opla-
den 1988, 50.

376


	Anmerkungen zur Religion in der spätmodernen Gesellschaft Westeuropas

