
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 3

Artikel: Verkündet das Evangelium allen Geschöpfen : die heutige religiöse
Landschaft als Herausforderung und Chance für unsere Kirchen

Autor: Weyermann, Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verkündet das Evangelium allen Geschöpfen -
Die heutige religiöse Landschaft als Herausforderung und

Chance für unsere Kirchen

Bericht von der 34. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz
vom 1.-6. September 1997 in Kerkrade/NL

Die Theologenkonferenz setzte sich unter dem Titel «Verkündet das

Evangelium allen Geschöpfen - Die heutige religiöse Landschaft als

Herausforderung und Chance für unsere Kirchen» mit einem Gebiet
auseinander, das in den meisten altkatholischen Kirchen mit äusserster
Vorsicht, wenn nicht sogar Misstrauen angegangen wird: der Evangelisation.

Diese Vorsicht und auch das Unbehagen wurden während der
Konferenz immer wieder fühlbar, wenn es darum ging, aus den Situationsanalysen

konkrete Konsequenzen zu ziehen.

Das Eröffnungsreferat hielt Prof. Dr. Andreas Feige vom Institut für
Sozialwissenschaften an der Technischen Universität Braunschweig. Er
beleuchtete die soziologischen Perspektiven von Religion in der spätmodernen

Gesellschaft Westeuropas. Seine Darlegungen werden in diesem
Heft ebenfalls veröffentlicht.

Das Referat von mag. theol Christa Eisner aus der österreichischen
Altkatholischen Kirche schloss sich in seinem Ausgangspunkt direkt an
die Ausführungen von Prof. Feige an. Ich verweise für die von der
Referentin vorgelegte Situationsanalyse deshalb auf den Text von Prof. Feige.

Im Anschluss an ihre soziologische Einführung ging Eisner dann der

Frage nach, welche Wege denn nun für die altkatholische Kirche begehbar

wären. Sie wies darauf hin, dass es in der heutigen pluriformen
Gesellschaft schwierig geworden sei, tragfähige Perspektiven für kirchlich-
pastorales Handeln zu formulieren, stellte aber fest, dass vor allem
bezüglich der Bedeutung der Zuwendung zum Einzelnen weitgehende
Übereinstimmung bestehe. Die «Freisetzung» des Menschen habe bei
allen positiven Aspekten zur Folge, «dass Not und Leiden oftmals allein,
unbeheimatet und in Stille ausgetragen werden müssen. Die Zentrierung
auf die persönliche Verantwortung für die Lebensgestaltung macht viele
Menschen auch für Ereignisse verantwortlich, auf die sie keinen Einfluss
haben.» Das Schicksal verschwinde im Persönlichen, Privatisierten und

müsse erst wieder zum Kollektivschicksal zusammengesetzt werden. Um
diesem Phänomen, das Christa Eisner als grosse Herausforderung be-

349



zeichnete, zu begegnen, sei identitätsstiftende Seelsorge, die Menschen
in ihrer Biographie begleite und sorgsam in den geschützten Raum unserer

kleinen Gemeinden bringe, eine zentrale Forderung. Die Kirchen
mussten sich bei dieser Aufgabe drei grundsätzliche Fragen stellen:

«Wie kann angesichts der Anforderung, Schöpfer der eigenen Identität

zu sein, die christliche Wahrheit der Geschöpflichkeit identitätsstif-
tend, d.h. als Erfahrung des Subjekt-Seins vor Gott, vermittelt werden?

Wie können angesichts des massiven Souveränitätsverlustes vieler
Menschen Vertrauen und Glaube erfahren werden?

Wie kann die christliche Zusage der <Freiheit der Kinder Gottes>
angesichts eines immer stärker werdenden Abhängigkeitsgefühls plausibel
verkündet werden?»

Die für sie so eindrucksvolle Frage «Was willst du, dass ich dir tue?»,
die Jesus immer wieder gestellt habe, eröffnete für die Referentin einen

möglichen Weg: Sie zeige, wie er die ihm begegnenden Menschen sah,

und dass es ihm auf das konkrete Handeln angekommen sei.

Eine Anregung, wie diese Aufgabe angegangen werden könnte, fand
Eisner in der Seelsorgepraxis der Alten Kirche: In den Weisungen der
Mönchsväter, die als Seelenführer und Seelenärzte gegolten hätten, fänden

sich Beispiele höchst differenzierter Seelsorge. Durch die eigene

Heilungserfahrung (Selbsterfahrung) sei eine tragfähige Haltung des

Nicht-Richtens und des Verzichts auf moralische Anweisungen entstanden,

die das Eröffnen eines Erfahrungsraumes der Selbstannahme
angesichts der Barmherzigkeit Gottes ermöglicht habe.

Dabei könne vielleicht auch der aus der Pädagogik stammende Begriff
der «Konvivalität», des solidarischen Teilens, orientiert an der freien
Selbstbestimmung und Entfaltung der Betroffenen, von Nutzen sein. In
solchen «Lerngemeinschaften» oder «Soziotopen», die voneinander und
miteinander für ein menschliches Leben lernen wollten, habe das
Lernwissen keinen Vorrang vor dem Erfahrungswissen. Lernende und
Lehrende hätten gemeinsam Teil an dieser Kovivenz. Damit müsse aber
selbstverständlich eine Begrenzung des Kontrollanspruchs und eine
Veränderung des hierarchischen Verständnisses einher gehen, was auch in
der altkatholischen Kirche noch durchaus vonnöten sei.

Die Referentin schloss ihre Ausführungen mit Anregungen von
M. Kehl', die sie für den weiteren Weg der Kirche als hilfreich empfand:
- Ganz selbstverständlich das Gebotene zu tun.

- Sich um ein realistisches Bild der Kirche zu bemühen.

1 M. Kehl, Kirche in der Fremde, in: StdZ 211 (1993) 507-520.

350



- Die Kirche auf das Reich Gottes hin zu relativieren.

- Die grössere Weite der Universalkirche im Blick zu behalten.

- Sich den Freimut zum Widerspruch in der Kirche zu bewahren.

- Die Kraft der Geduld nicht zu unterschätzen.
Das dritte Referat führte in eine für europäische Kirchen unbekannte

und unvertraute Welt. Auf dem Hintergrund der Situation in Amerika
erzählte Rev. Björn Marcussen über die Erfahrungen in seiner
Gemeinde in San Diego. Seinem Bericht stellte er eine Analyse der
bestimmenden Komponenten des religiösen Lebens in der amerikanischen
Gesellschaft voran: Trennung von Kirche und Staat, fehlende Dominanz
einer einzelnen Kirche, Zusammenarbeit einer Mehrheit von Kirchen in

gegenseitigem Respekt und ökumenischer Konvergenz-bei Bewahrung
der jeweiligen Unterschiede. Als wichtigen Grund für die sich von
Europa unterscheidende Sicht des religiösen Lebens in den USA nannte
Pfr. Marcussen die Tatsache, dass keine Kirche eine dominierende Mehrheit

in der Bevölkerung aufweisen könne. Dies habe einen positiven
Einfluss auf die gegenseitige Anerkennung und die ökumenische
Zusammenarbeit.

Die grundlegende Trennung zwischen Kirche und Staat verhindere
jede Bevorzugung einer religiösen Gemeinschaft sowohl auf
gesellschaftlichem als auch auf finanziellem Gebiet. Kirchliche Ausbildung
werde aufgrund der finanziellen Situation gezwungenermassen oft von
verschiedenen Denominationen gemeinsam in privaten Seminarien und
Universitäten organisiert.

Als weitere spezielle Erscheinung beschrieb der Referent das Phänomen

des «church shopping». Da die amerikanische Gesellschaft in höchstem

Grad auf Mobilität ausgerichtet sei, sei es nicht ungewöhnlich, dass

Menschen gleichzeitig mit dem mehrfachen Wechsel des Wohnortes
auch ihre religiöse Zugehörigkeit wechselten. Das in Europa verbreitete
Gefühl, «seine» Kirche zu verraten, sei dabei völlig unbekannt. Nach
einem Umzug suche eine Familie unter den verschiedenen lokalen
Kirchgemeinden eine, die ihren persönlichen Bedürfnissen entspreche. Diese

Bedürfnisse hätten jedoch kaum je einen konfessionellen oder theologischen

Hintergrund. Bestimmend seien vielmehr pragmatische Fragen:
Hat die Kirche ein gutes Programmangebot für Kinder und Jugendliche?
Gibt es ein lebendiges soziales Leben mit häufigen gesellschaftlichen
Anlässen? Teilt sich die Kirche in kleine Gruppen, und gibt es eine

Betreuung für Singles? Besteht ein Unterstützungsnetz für junge
Ehepaare? Welche Möglichkeiten gibt es, sich zu verabreden? usw. Aufgrund
dieser Beispiele stellte Björn Marcussen fest, dass in dieser Hinsicht Re-

351



ligion ganz klar unter marktwirtschaftlichen Bedingungen funktioniere.
In den Kirchen käme dann auch Marketingkonzepten, Management und
Wettbewerb stets grössere Bedeutung zu. Das Evangelium müsse mit
Unterhaltung und Werbung konkurrieren. Aufgrund dieser Realität
würden immer mehr Kirchen in ihrer Ausbildung auch Managementkurse

anbieten.
Als weiteres Phänomen nannte Marcussen das Bestehen ethnischer

Kirchen. Dabei seien zwei Kategorien zu unterscheiden: Immigrantenkirchen,

zu denen auch die Polish National Catholic Church gehöre und
deren Ursprung im Wunsch nach Aufrechterhaltung des sozialen
Zusammenhalts und der kulturellen Identität der Einwanderer bestanden

habe, und «African American Churches». In den letzten 25 Jahren sei

dabei bei den Immigrantenkirchen protestantischer Tradition eine
zunehmende Entwicklung in Richtung Einheit zu beobachten, die aber

wiederum entlang ethnischer Linien verlaufe. Auf dem Hintergrund dieser

amerikanischen Realität versah Marcussen die altkatholische
Ortskirchenekklesiologie mit einem Fragezeichen: sie werde zwar wohlwollend

verstanden, aber in der Praxis als «nirgends in der Gesellschaft, ausser

in den Köpfen und Büchern der Theologen existierend» betrachtet.
Der zweite Teil der Vorbemerkungen war der Betrachtung des Phänomens

gewidmet, das der Referent «Post-Modernismus» nannte. Auch
diese Erscheinung sei bei der Evangelisationsarbeit in seiner Gemeinde
und in den christlichen Kirchen im allgemeinen nicht ausser acht zu
lassen.

Den Beginn dieser Entwicklung ortete er am Ende des Zweiten
Weltkrieges. Als hervorstechendste Merkmale benannte er den zunehmenden

Unwillen der Menschen, sich als zu einer Gemeinschaft zugehörig zu
betrachten, und somit die Tendenz zum Individualismus, des weiteren
Materialismus und Konsumismus als bestimmende Werte der Gesellschaft,

Verdrängung von Verfall und Tod sowie Verherrlichung des

Ideals von ewiger Jugend und konstantem Hochgefühl. Diese Haltungen
hätten in synkretistischen, häufig auch widersprüchlichen Elementen
sowohl in der Psychotherapie als auch in der Religion Einzug gehalten. Die
post-moderne Gesellschaft sei nicht nur gegenüber einem transzendenten

Gott, sondern auch gegenüber Menschen, die das Streben radikaler
Individualisten nach immerwährendem Vergnügen behindern, indifferent.

In einem dritten Teil legte Pfr. Marcussen grundsätzliche Gedanken
zur Evangelisation dar. Als Voraussetzung für einen möglichen Erfolg
nannte er die Notwendigkeit des Vorhandenseins eines theoretischen

352



Rahmens, und er stellte fest, dass der Altkatholizismus einen solchen
Rahmen nie erarbeitet habe. Er habe deshalb für seine Arbeit ein Ad-
hoc-Konzept entwickelt.

Aufgrund der oben skizzierten Analyse der post-modernen Realität
sei ihm aufgefallen, dass es viele Ähnlichkeiten zwischen unserer
gegenwärtigen Situation und der Situation der apostolischen Kirche gebe:
Individualismus, religiös-philosophischer Synkretismus, Indifferenz und

Zynismus seien die dominanten Faktoren der römischen Gesellschaft
gewesen, in deren Umfeld die Mission der apostolischen Kirche begonnen
habe. Weiter sei die Kirche auch zu dieser Zeit arm gewesen und habe
über keine finanziellen und institutionellen Ressourcen verfügt. Die
Botschaft des Evangeliums sei aber stark genug gewesen, um Menschen
mit unterschiedlichen gesellschaftlichen und spirituellen Hintergründen
zu einer Glaubensgemeinschaft zusammenzubringen, die sich selbst als

«Leib Christi» habe verstehen können.
Seine erste, einfache und zugleich schwierige Aufgabe sei es deshalb

gewesen, auf die Suche nach dem «apostolischen Kerygma» zu gehen.
Einfach, weil die Apostel eine einfache Botschaft verkündet hätten, und

schwierig, weil es keine Übereinstimmung darüber gebe, was diese einfache

Botschaft (gewesen) sei. Er habe dabei auf die von C. H. Dodd2
vertretene Unterscheidung von Kerygma und Predigt (ohne die spezielle

Betonung der Parousie) in der frühen Kirche zurückgegriffen, führte
Marcussen weiter aus. Sein Grundsatz sei gewesen: je einfacher die
Botschaft, desto einfacher die Weitergabe. Dieses kondensierte Kerygma,
bestehend aus den drei Sätzen

- Jesus Christus ist der Herr
- Er ist auferstanden von den Toten

- Er sendet seinen Geist zu allen, die an ihn glauben
könne und müsse erweitert und zu theologischen Zielen in Perspektive

gesetzt werden, trotzdem sei es in dieser Form sehr hilfreich gewesen.
Neben der vorläufigen Beschränkung auf die wichtigsten Teile der

Frohen Botschaft sei es nötig gewesen, sich bewusst zu machen, dass es

das wesentliche Ziel der Predigt sei, eine Antwort hervorzurufen, und

nicht, einen Monolog zu führen. Eine Antwort auf das Evangelium sei

viel mehr als eine intellektuelle oder verbale Aktivität. Sie sei Verpflichtung,

und diese verlange den ganzen Menschen. Deshalb sei es für ihn

wichtig gewesen, einen Weg zu finden, um die Indifferenten dazu zu brin-

2 C. H. Dodd, The Apostolic Preaching and its Development. Harper & Row,
New York 1964, 14-15.

353



gen, zuzuhören und in einen Dialog zu verwickeln. Dazu bedürfe es

zuerst des aufmerksamen Zuhörens, um einen Draht zu den Gedanken und

Gefühlen der Menschen zu bekommen. So habe er zunächst einfach in
der Nachbarschaft an die Türen geklopft und sich vorgestellt. Dies werde
nicht als Bedrohung aufgefasst, und er habe dabei die Gelegenheit, ein

paar einfache Fragen zu stellen, die ihm als Grundlage für die Entwicklung

einer Strategie für die Evangelisation dienen würden. Zuerst frage

er, ob die Leute bereits Mitglieder einer Kirche seien, da es nicht in seiner

Absicht liege, Proselytismus zu praktizieren. Bezeichneten sich die

Befragten allerdings nicht als aktive Glieder einer Kirche, frage er sie nach

ihrer Meinung darüber, warum die Menschen in dieser Nachbarschaft
nicht zur Kirche gehen würden. In der Antwort auf diese allgemeine
Formulierung, meinte Marcussen, kämen für gewöhnlich die Gedanken der

Gesprächspartner zum Ausdruck, die sich dadurch jedoch nicht an den

Pranger gestellt fühlen würden. Als Drittes versuche er dann festzustellen,

welche Unterstützung sich die Menschen von einem Pfarrer erwarten

würden.
Solche Gespräche in der Umgebung seiner Kirche führten Björn

Marcussen zu folgender Bestandesaufnahme: In der Gegend wohnten zum

grössten Teil spanischsprechende, mexikanische Immigranten, die zwar
römisch-katholisch getauft worden waren, die ihre Religion aber immer
nur im Grenzbereich der Kirche ausgeübt hatten. An diesen ethnischen

religiösen Gebräuchen hielten sie dann in den USA fest als einem Weg,
ihre durch Armut und Marginalisation bereits sehr zerbrechliche Identität

nicht zu verlieren.
Mit der Erkenntnis des Wertes, den diese ethnischen Bräuche für die

Menschen in der Nachbarschaft seiner Kirche hatten, war der Boden
bereitet für einen Dialog, der die Barriere des Indifferentismus und die
Isolation des radikalen Individualismus durchbrechen konnte. Die Nachbarn

begannen sich dafür zu interessieren, welche Art katholische Kirche

die PNCC sei, und als sie herausfanden, dass die polnische Herkunft
keine Voraussetzung für die Mitgliedschaft sei, fragten sie nach der
Möglichkeit, Messen in spanischer Sprache abzuhalten.

Pfr. Marcussen zeigte sich dazu bereit unter der Voraussetzung, dass

die Leute bereit waren, katechetischen Unterricht für Erwachsene zu
besuchen, um sich darüber klar zu werden, welche Art von Verpflichtung
sie in der Gemeinde eingehen würden. Nach mehreren Monaten drückten

viele den Wunsch aus, in die Gemeinde einzutreten, und nach der
Erlaubnis durch den Kirchgemeinderat und das bischöfliche Ordinariat
begann Björn Marcussen damit, Messen in Spanisch abzuhalten. Mund-zu-

354



Mund-Propaganda führte dazu, dass die kleine Kirche für 50 Personen
bald überfüllt war und Leute der Messe auf der Strasse und in den
anschliessenden Versammlungsräumen folgten.

Mit diesem Erfolg seien auch die Verpflichtungen der kleinen
Gemeinde gestiegen, berichtete Marcussen weiter. Da es sich bei den neuen
Gemeindegliedern meistens um Familien mit Kindern gehandelt hätte,
seien Unterricht in christlicher Lehre und christlichem Leben
hinzugekommen. Er halte zwei Sonntagsmessen in verschiedenen Sprachen.
Wochenmessen, wöchentliche Gebete und Zusammenkünfte zu gemeinsamen

Fürbitten. Er erteile Taufunterricht und Ehevorbereitung, christlichen

Unterricht für Erwachsene und Kurse für Katecheten sowie für
Laienmitarbeiter, die häusliche Bibelgruppen und Gebetskreise leiten können.

Auch gehörten die sakramentale Betreuung von Kranken und
regelmässige Hausbesuche zu seinen Aufgaben.

Das aktive Gemeindeleben habe aber auch Auswirkungen auf die

grössere Gemeinschaft am Ort. Er lehre im Unterricht, dass die Kirche
nicht nur ein Ort des spirituellen Wachstums in Isolation von der Welt
sei, sondern dass es ihre Aufgabe sei, die Welt zu verändern und dafür

Verantwortung zu übernehmen. Dies sei die Konsequenz der Botschaft
Jesu, dass das Reich Gottes unter uns sei. Das Engagement zur Verbesserung

der grösseren Gemeinschaft sei deshalb Teil der Antwort auf das

«apostolische Kerygma» geworden. Dies zeige sich im Verschwinden von
Vandalenakten durch jugendliche Banden, deren Energie durch vielfältige

Freizeitangebote in andere Kanäle umgeleitet werde, aber auch

durch Verbesserungen für sozial Benachteiligte und alte Menschen.
Durch ihre Tätigkeit sei die Kirchgemeinde auch bei der Stadt und deren
Behörden zu einer bekannten und respektierten Grösse geworden.

Neben den Erfolgen berichtete Björn Marcussen aber auch über die

noch zu überwindenden Schwierigkeiten, die sich aus den finanziellen
Mängeln (die mit unterschiedlichen Schwerpunkten in allen Gemeinden
bekannt sein dürften) und insbesondere aus der speziellen Situation seiner

Gemeinde ergeben. Vor allem das Ziel einer wirklich multikulturellen

Gemeinschaft sei noch nicht erreicht. Der spanischsprechende Teil in

seinem Stadtteil habe zwar überwältigend auf das Angebot der Kirchgemeinde

reagiert, der englischsprechende Teil jedoch sei grösstenteils
freundlich, aber vage und distanziert geblieben. Während die mexikanische

Gemeinschaft vom Bonus der Wertschätzung ihres ethnischen
religiösen Ausdrucks profitiere, habe die englischsprechende Gemeinschaft
keine religiöse Identität ausserhalb eines vagen und oft widersprüchlichen

synkretistischen Pluralismus. Nun versuche er, diese Gruppe über

355



ein Beratungskomitee zu erreichen, das das Ziel habe, unkirchlichen
Menschen die Identifizierung mit dem Profil der Gemeinde zu erleichtern.

Dieses Vor-Evangelisierungsprojekt erfordere jedoch viel Zeit und

Kraft.
Aus den speziellen Erfahrungen in seiner Gemeinde zog Pfr. Björn

Marcussen folgende Schlüsse für die PNCC auf der einen und für die

europäischen Kirchen der Utrechter Union auf der anderen Seite:

Für die PNCC skizzierte er einen Weg der Mission im multikulturellen
Kontext. Es gebe viele Kirchengebäude in früher von polnischen
Einwanderern bewohnten Gegenden, die jetzt leer stünden, da sich das Profil

der Einwohnerschaft durch den Wegzug der polnischstämmigen
Bevölkerung weitgehend verändert habe. In einigen Fällen sei es naheliegend,

die Gebäude zu verkaufen und in Reichweite der Gemeinde neue

zu errichten. In vielen Fällen sei aber auch ein «Aussterben» der
Gemeinde zu beobachten, und dort glaube er fest an die Gelegenheit,
National-Katholische Gemeinden unter den neuen ethnischen Einwohnern zu

errichten. Er sehe für die PNCC ein realistisches Vergrösserungspoten-
tial in Gemeinden von «African Americans», «Hispanic Americans» und
«Asian-Pacific Americans». Dies sei sicher kein einfacher Prozess und
dürfe nicht dem Zufall überlassen werden. Laien und Klerus mussten
sich mit den damit verbundenen Fragen auseinandersetzen und sich mit
der oft schmerzhaften Integration von ethnischen Unterschieden und
der multikulturellen Realität in den heutigen USA abfinden.

Die Bedeutung seiner Erfahrungen für die europäischen Kirchen sah

Marcussen darin, dass die verbreitete Furcht vor vermeintlichem
Proselytismus abgebaut werden könnte. Seiner Meinung nach gründet diese

Furcht in der falschen Prämisse, dass jeder in einer anderen Kirche
Getaufte ipso facto in Ruhe gelassen oder dazu motiviert werden muss, ein
aktives Glied seiner Kirche zu sein. Er glaube dagegen, dass jeder, der
nicht aktiv am kirchlichen Leben einer lokalen Kirche teilnehme,
legitimerweise durch Evangelisation erreicht werden könne und erreicht werden

solle.

Abschliessend plädierte Marcussen dafür, sich - auf beiden Seiten des

Atlantiks - nicht durch Konventionen (Altkatholiken betreiben keine

Evangelisation!) lähmen zu lassen und sich nicht in ein elitäres Schnek-
kenhaus zurückzuziehen in der Meinung, Altkatholizismus sei nur etwas
für den stets kleiner werdenden, theologisch gebildeten Mittelstand. Die
Ablehnung oder Befürwortung päpstlicher Unfehlbarkeit und universaler

Jurisdiktion sei für die meisten Menschen kein Thema des täglichen
Lebens. Sie suchten aber Ermutigung und Unterstützung in ihren alltäg-

356



liehen Sorgen und Ängsten - und hier habe auch unsere Kirche etwas zu
geben.

Das vierte Referat befasste sich mit dem Erneuerungsprozess in der
Niederländischen Kirche, der nach der Auswertung eines Pilotprojektes
jetzt in allen Gemeinden in Gang gekommen ist. Dieses Referat ist ebenfalls

ungekürzt in dieser Nummer zu lesen.

Die Diskussionen in den Gruppen wiederzugeben, ist zum gegenwärtigen

Zeitpunkt schwierig. Den Analysen wurde weitgehend zugestimmt,
und sie wurden mit eigenen Erfahrungen in der täglichen Arbeit
untermauert. Auf die Frage danach, was zu tun sei, herrschte jedoch eine
gewisse Hilflosigkeit vor. Diese Reaktion ist auch bei den grossen
institutionellen Kirchen zu beobachten, wie ich an einer anderen ökumenischen

Tagung zu demselben Thema beobachten konnte, aber im Fall der
Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz lag es zum Teil
sicher auch daran, dass die Beschäftigung mit dem Thema Evangelisation
ein Novum darstellte. Die weitere Reflexion darüber wird unerlässlich
sein. Dies geht auch deutlich aus der abschliessenden Erklärung hervor.
Auch wenn man der Meinung sein kann, dass die Kirchen sehr schnell
etwas in dieser Richtung unternehmen müssen, dürfte es weise sein, seine

Kräfte wohlüberlegt und differenziert einzusetzen und sich für Veränderungen

Zeit zu nehmen.

Bern Maja Weyermann

fn ihrer letzten Sitzung hat die 34. Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz folgende Erklärung verabschiedet.

1. Zum ersten Mal wurde die Aufgabe der Evangelisation im Rahmen

einer Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz diskutiert.

2. Die Konferenz ruft die Ortskirchen auf, eine ihrem Kontext entsprechende

Praxis der Evangelisation zu entwickeln.

3. Die Konferenz regt darüber hinaus an, die theologische Reflexion
über Evangelisation im Zusammenhang mit einer solchen Praxis in den

Ortskirchen weiterzuführen.

357


	Verkündet das Evangelium allen Geschöpfen : die heutige religiöse Landschaft als Herausforderung und Chance für unsere Kirchen

