Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 3

Artikel: Verkindet das Evangelium allen Geschopfen : die heutige religiose
Landschaft als Herausforderung und Chance fir unsere Kirchen

Autor: Weyermann, Maja

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404891

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verkiindet das Evangelium allen Geschopfen -
Die heutige religiose Landschaft als Herausforderung und
Chance fiir unsere Kirchen

Bericht von der 34. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz
vom [.—6. September 1997 in Kerkrade/N L

Die Theologenkonferenz setzte sich unter dem Titel «Verkiindet das
Evangelium allen Geschopfen — Die heutige religiose Landschaft als
Herausforderung und Chance fiir unsere Kirchen» mit einem Gebiet
auseinander, das in den meisten altkatholischen Kirchen mit dusserster
Vorsicht, wenn nicht sogar Misstrauen angegangen wird: der Evangelisa-
tion. Diese Vorsicht und auch das Unbehagen wurden wihrend der Kon-
ferenz immer wieder fithlbar, wenn es darum ging, aus den Situationsana-
lysen konkrete Konsequenzen zu ziehen.

Das Eroffnungsreferat hielt Prof. Dr. Andreas Feige vom Institut fiir
Sozialwissenschaften an der Technischen Universitiit Braunschweig. Er
beleuchtete die soziologischen Perspektiven von Religion in der spétmo-
dernen Gesellschaft Westeuropas. Seine Darlegungen werden in diesem
Heft ebenfalls veroffentlicht.

Das Referat von mag. theol Christa Eisner aus der osterreichischen
Altkatholischen Kirche schloss sich in seinem Ausgangspunkt direkt an
die Ausfithrungen von Prof. Feige an. Ich verweise fiir die von der Refe-
rentin vorgelegte Situationsanalyse deshalb auf den Text von Prof. Feige.

Im Anschluss an ihre soziologische Einfithrung ging Eisner dann der
Frage nach, welche Wege denn nun fiir die altkatholische Kirche begeh-
bar wiren. Sie wies darauf hin, dass es in der heutigen pluriformen Ge-
sellschaft schwierig geworden sei, tragfihige Perspektiven fiir kirchlich-
pastorales Handeln zu formulieren, stellte aber fest, dass vor allem be-
ziiglich der Bedeutung der Zuwendung zum Einzelnen weitgehende
Ubereinstimmung bestche. Die «Freisetzung» des Menschen habe bei al-
len positiven Aspekten zur Folge, «dass Not und Leiden oftmals allein,
unbeheimatet und in Stille ausgetragen werden miissen. Die Zentrierung
auf die personliche Verantwortung fiir die Lebensgestaltung macht viele
Menschen auch fiir Ereignisse verantwortlich, auf die sie keinen Einfluss
haben.» Das Schicksal verschwinde im Personlichen, Privatisierten und
miisse erst wieder zum Kollektivschicksal zusammengesetzt werden. Um
diesem Phinomen, das Christa Eisner als grosse Herausforderung be-

349



zeichnete, zu begegnen, sei identitétsstiftende Seelsorge, die Menschen
in ihrer Biographie begleite und sorgsam in den geschiitzten Raum unse-
rer kleinen Gemeinden bringe, eine zentrale Forderung. Die Kirchen
miissten sich bei dieser Aufgabe drei grundsitzliche Fragen stellen:

«Wie kann angesichts der Anforderung, Schopfer der eigenen Identi-
tdt zu sein, die christliche Wahrheit der Geschopflichkeit identitétsstif-
tend, d. h. als Erfahrung des Subjekt-Seins vor Gott, vermittelt werden?

Wie konnen angesichts des massiven Souverénititsverlustes vieler
Menschen Vertrauen und Glaube erfahren werden?

Wie kann die christliche Zusage der <Freiheit der Kinder Gottes> ange-
sichts eines immer stirker werdenden Abhingigkeitsgefiihls plausibel
verkiindet werden?»

Die fiir sie so eindrucksvolle Frage «Was willst du, dass ich dir tue?»,
die Jesus immer wieder gestellt habe, eroffnete fiir die Referentin einen
moglichen Weg: Sie zeige, wie er die ihm begegnenden Menschen sah,
und dass es ihm auf das konkrete Handeln angekommen sei.

Eine Anregung, wie diese Aufgabe angegangen werden konnte, fand
Eisner in der Seelsorgepraxis der Alten Kirche: In den Weisungen der
Monchsviiter, die als Seelenfiihrer und Seeleniirzte gegolten hitten, fin-
den sich Beispiele hochst differenzierter Seelsorge. Durch die eigene
Heilungserfahrung (Selbsterfahrung) sei eine tragfihige Haltung des
Nicht-Richtens und des Verzichts auf moralische Anweisungen entstan-
den, die das Eroffnen eines Erfahrungsraumes der Selbstannahme ange-
sichts der Barmherzigkeit Gottes ermoglicht habe.

Dabei konne vielleicht auch der aus der Padagogik stammende Begriff
der «Konvivalitit», des solidarischen Teilens, orientiert an der freien
Selbstbestimmung und Entfaltung der Betroffenen, von Nutzen sein. In
solchen «Lerngemeinschaften» oder «Soziotopen», die voneinander und
miteinander fiir ein menschliches Leben lernen wollten, habe das Lern-
wissen keinen Vorrang vor dem Erfahrungswissen. Lernende und Leh-
rende hitten gemeinsam Teil an dieser Kovivenz. Damit miisse aber
selbstverstiindlich eine Begrenzung des Kontrollanspruchs und eine Ver-
dnderung des hierarchischen Verstindnisses einher gehen, was auch in
der altkatholischen Kirche noch durchaus vonnéten sei.

Die Referentin schloss ihre Ausfiihrungen mit Anregungen von
M. Kehl', die sie fiir den weiteren Weg der Kirche als hilfreich empfand:
— Ganz selbstverstindlich das Gebotene zu tun.

— Sich um ein realistisches Bild der Kirche zu bemiihen.

' M. Kehl, Kirche in der Fremde, in: StdZ 211 (1993) 507-520.

350



— Die Kirche auf das Reich Gottes hin zu relativieren.

— Die grossere Weite der Universalkirche im Blick zu behalten.
— Sich den Freimut zum Widerspruch in der Kirche zu bewahren.
— Die Kraft der Geduld nicht zu unterschitzen.

Das dritte Referat fithrte in eine fiir europiische Kirchen unbekannte
und unvertraute Welt. Auf dem Hintergrund der Situation in Amerika
erzihlte Rev. Bjorn Marcussen iiber die Erfahrungen in seiner Ge-
meinde in San Diego. Seinem Bericht stellte er eine Analyse der bestim-
menden Komponenten des religiosen Lebens in der amerikanischen Ge-
sellschaft voran: Trennung von Kirche und Staat, fehlende Dominanz ei-
ner einzelnen Kirche, Zusammenarbeit einer Mehrheit von Kirchen in
gegenseitigem Respekt und 6kumenischer Konvergenz — bei Bewahrung
der jeweiligen Unterschiede. Als wichtigen Grund fiir die sich von Eu-
ropa unterscheidende Sicht des religivsen Lebens in den USA nannte
Pfr. Marcussen die Tatsache, dass keine Kirche eine dominierende Mehr-
heit in der Bevolkerung aufweisen kénne. Dies habe einen positiven Ein-
fluss auf die gegenseitige Anerkennung und die 6kumenische Zusam-
menarbeit.

Die grundlegende Trennung zwischen Kirche und Staat verhindere
Jjede Bevorzugung einer religidsen Gemeinschaft sowohl auf gesell-
schaftlichem als auch auf finanziellem Gebiet. Kirchliche Ausbildung
werde aufgrund der finanziellen Situation gezwungenermassen oft von
verschiedenen Denominationen gemeinsam in privaten Seminarien und
Universititen organisiert.

Als weitere spezielle Erscheinung beschrieb der Referent das Phéno-
men des «church shopping». Da die amerikanische Gesellschaft in hoch-
stem Grad auf Mobilitit ausgerichtet sei, sei es nicht ungewohnlich, dass
Menschen gleichzeitig mit dem mehrfachen Wechsel des Wohnortes
auch ihre religiose Zugehorigkeit wechselten. Das in Europa verbreitete
Getfiihl, «seine» Kirche zu verraten, sei dabei vollig unbekannt. Nach ei-
nem Umzug suche eine Familie unter den verschiedenen lokalen Kirch-
gemeinden eine, die ihren personlichen Bediirfnissen entspreche. Diese
Bediirfnisse hiitten jedoch kaum je einen konfessionellen oder theologi-
schen Hintergrund. Bestimmend seien vielmehr pragmatische Fragen:
Hat die Kirche ein gutes Programmangebot fiir Kinder und Jugendliche?
Gibt es ein lebendiges soziales Leben mit hiufigen gesellschaftlichen
Anlissen? Teilt sich die Kirche in kleine Gruppen, und gibt es eine Be-
treuung fiir Singles? Besteht ein Unterstiitzungsnetz fiir junge Ehe-
paare? Welche Moglichkeiten gibt es, sich zu verabreden? usw. Aufgrund
dieser Beispiele stellte Bjorn Marcussen fest, dass in dieser Hinsicht Re-

351



ligion ganz klar unter marktwirtschaftlichen Bedingungen funktioniere.
In den Kirchen kiime dann auch Marketingkonzepten, Management und
Wettbewerb stets grossere Bedeutung zu. Das Evangelium miisse mit
Unterhaltung und Werbung konkurrieren. Aufgrund dieser Realitét
wiirden immer mehr Kirchen in ihrer Ausbildung auch Management-
kurse anbieten.

Als weiteres Phinomen nannte Marcussen das Bestehen ethnischer
Kirchen. Dabei seien zwei Kategorien zu unterscheiden: Immigranten-
kirchen, zu denen auch die Polish National Catholic Church gehore und
deren Ursprung im Wunsch nach Aufrechterhaltung des sozialen Zu-
sammenhalts und der kulturellen Identitit der Einwanderer bestanden
habe, und «African American Churches». In den letzten 25 Jahren sei
dabei bei den Immigrantenkirchen protestantischer Tradition eine zu-
nehmende Entwicklung in Richtung Einheit zu beobachten, die aber
wiederum entlang ethnischer Linien verlaufe. Auf dem Hintergrund die-
ser amerikanischen Realitdt versah Marcussen die altkatholische Orts-
kirchenekklesiologie mit einem Fragezeichen: sie werde zwar wohlwol-
lend verstanden, aber in der Praxis als «nirgends in der Gesellschaft, aus-
ser in den Kopfen und Biichern der Theologen existierend» betrachtet.

Der zweite Teil der Vorbemerkungen war der Betrachtung des Phéno-
mens gewidmet, das der Referent «Post-Modernismus» nannte. Auch
diese Erscheinung sei bei der Evangelisationsarbeit in seiner Gemeinde
und in den christlichen Kirchen im allgemeinen nicht ausser acht zu las-
sen.

Den Beginn dieser Entwicklung ortete er am Ende des Zweiten Welt-
krieges. Als hervorstechendste Merkmale benannte er den zunehmen-
den Unwillen der Menschen, sich als zu einer Gemeinschaft zugehorig zu
betrachten, und somit die Tendenz zum Individualismus, des weiteren
Materialismus und Konsumismus als bestimmende Werte der Gesell-
schaft, Verdringung von Verfall und Tod sowie Verherrlichung des
Ideals von ewiger Jugend und konstantem Hochgefiihl. Diese Haltungen
hitten in synkretistischen, hdufig auch widerspriichlichen Elementen so-
wohlin der Psychotherapie als auch in der Religion Einzug gehalten. Die
post-moderne Gesellschaft sei nicht nur gegeniiber einem transzenden-
ten Gott, sondern auch gegeniiber Menschen, die das Streben radikaler
Individualisten nach immerwihrendem Vergniigen behindern, indiffe-
rent.

In einem dritten Teil legte Pfr. Marcussen grundsitzliche Gedanken
zur Evangelisation dar. Als Voraussetzung fiir einen moglichen Erfolg
nannte er die Notwendigkeit des Vorhandenseins eines theoretischen

352



Rahmens, und er stellte fest, dass der Altkatholizismus einen solchen
Rahmen nie erarbeitet habe. Er habe deshalb fiir seine Arbeit ein Ad-
hoc-Konzept entwickelt.

Aufgrund der oben skizzierten Analyse der post-modernen Realitit
sei ihm aufgefallen, dass es viele Ahnlichkeiten zwischen unserer gegen-
wiirtigen Situation und der Situation der apostolischen Kirche gebe: In-
dividualismus, religios-philosophischer Synkretismus, Indifferenz und
Zynismus seien die dominanten Faktoren der romischen Gesellschaft ge-
wesen, in deren Umfeld die Mission der apostolischen Kirche begonnen
habe. Weiter sei die Kirche auch zu dieser Zeit arm gewesen und habe
iber keine finanziellen und institutionellen Ressourcen verfiigt. Die
Botschaft des Evangeliums sei aber stark genug gewesen, um Menschen
mit unterschiedlichen gesellschaftlichen und spirituellen Hintergriinden
zu einer Glaubensgemeinschaft zusammenzubringen, die sich selbst als
«Leib Christi» habe verstehen konnen.

Seine erste, einfache und zugleich schwierige Aufgabe sei es deshalb
gewesen, auf die Suche nach dem «apostolischen Kerygma» zu gehen.
Einfach, weil die Apostel eine einfache Botschaft verkiindet hitten, und
schwierig, weil es keine Ubereinstimmung dariiber gebe, was diese einfa-
che Botschaft (gewesen) sei. Er habe dabei auf die von C. H. Dodd’ ver-
tretene Unterscheidung von Kerygma und Predigt (ohne die spezielle
Betonung der Parousie) in der frithen Kirche zuriickgegriffen, fiihrte
Marcussen weiter aus. Sein Grundsatz sei gewesen: je einfacher die Bot-
schaft, desto einfacher die Weitergabe. Dieses kondensierte Kerygma,
bestehend aus den drei Siitzen
— Jesus Christus ist der Herr
- Er ist auferstanden von den Toten
- Er sendet seinen Geist zu allen, die an ihn glauben
konne und miisse erweitert und zu theologischen Zielen in Perspektive
gesetzt werden, trotzdem sei es in dieser Form sehr hilfreich gewesen.

Neben der vorldufigen Beschrinkung auf die wichtigsten Teile der
Frohen Botschaft sei es notig gewesen, sich bewusst zu machen, dass es
das wesentliche Ziel der Predigt sei, eine Antwort hervorzurufen, und
nicht, einen Monolog zu fithren. Eine Antwort auf das Evangelium sei
viel mehr als eine intellektuelle oder verbale Aktivitit. Sie sei Verpflich-
tung, und diese verlange den ganzen Menschen. Deshalb sei es fiir ihn
wichtig gewesen, einen Weg zu finden, um die Indifferenten dazu zu brin-

*C. H. Dodd, The Apostolic Preaching and its Development. Harper & Row,
New York 1964, 14-15.

353



gen, zuzuhoren und in einen Dialog zu verwickeln. Dazu bediirfe es zu-
erst des aufmerksamen Zuhorens, um einen Draht zu den Gedanken und
Gefiihlen der Menschen zu bekommen. So habe er zunéchst einfach in
der Nachbarschaft an die Tiiren geklopft und sich vorgestellt. Dies werde
nicht als Bedrohung aufgefasst, und er habe dabei die Gelegenheit, ein
paar einfache Fragen zu stellen, die ihm als Grundlage fiir die Entwick-
lung einer Strategie fiir die Evangelisation dienen wiirden. Zuerst frage
er, ob die Leute bereits Mitglieder einer Kirche seien, da es nicht in seiner
Absicht liege, Proselytismus zu praktizieren. Bezeichneten sich die Be-
fragten allerdings nicht als aktive Glieder einer Kirche, frage er sie nach
ihrer Meinung dariiber, warum die Menschen in dieser Nachbarschaft
nicht zur Kirche gehen wiirden. In der Antwort auf diese allgemeine For-
mulierung, meinte Marcussen, kimen fiir gewohnlich die Gedanken der
Gesprichspartner zum Ausdruck, die sich dadurch jedoch nicht an den
Pranger gestellt fithlen wiirden. Als Drittes versuche er dann festzustel-
len, welche Unterstiitzung sich die Menschen von einem Pfarrer erwar-
ten wiirden.

Solche Gespriche in der Umgebung seiner Kirche fiihrten Bjorn Mar-
cussen zu folgender Bestandesaufnahme: In der Gegend wohnten zum
grossten Teil spanischsprechende, mexikanische Immigranten, die zwar
romisch-katholisch getauft worden waren, die ihre Religion aber immer
nur im Grenzbereich der Kirche ausgeiibt hatten. An diesen ethnischen
religidsen Gebriuchen hielten sie dann in den USA fest als einem Weg,
ihre durch Armut und Marginalisation bereits sehr zerbrechliche Identi-
tdt nicht zu verlieren.

Mit der Erkenntnis des Wertes, den diese ethnischen Brauche fiir die
Menschen in der Nachbarschaft seiner Kirche hatten, war der Boden be-
reitet fiir einen Dialog, der die Barriere des Indifferentismus und die [so-
lation des radikalen Individualismus durchbrechen konnte. Die Nach-
barn begannen sich dafiir zu interessieren, welche Art katholische Kir-
che die PNCC sei, und als sie herausfanden, dass die polnische Herkunft
keine Voraussetzung fiir die Mitgliedschaft sei, fragten sie nach der Mog-
lichkeit, Messen in spanischer Sprache abzuhalten.

Pfr. Marcussen zeigte sich dazu bereit unter der Voraussetzung, dass
die Leute bereit waren, katechetischen Unterricht fiir Erwachsene zu be-
suchen, um sich dariiber klar zu werden, welche Art von Verpflichtung
sie in der Gemeinde eingehen wiirden. Nach mehreren Monaten driick-
ten viele den Wunsch aus, in die Gemeinde einzutreten, und nach der Er-
laubnis durch den Kirchgemeinderat und das bischofliche Ordinariat be-
gann Bjorn Marcussen damit, Messen in Spanisch abzuhalten. Mund-zu-

354



Mund-Propaganda fiihrte dazu, dass die kleine Kirche fiir 50 Personen
bald iiberfiillt war und Leute der Messe auf der Strasse und in den an-
schliessenden Versammlungsraumen folgten.

Mit diesem Erfolg seien auch die Verpflichtungen der kleinen Ge-
meinde gestiegen, berichtete Marcussen weiter. Da es sich bei den neuen
Gemeindegliedern meistens um Familien mit Kindern gehandelt hiitte,
seien Unterricht in christlicher Lehre und christlichem Leben hinzuge-
kommen. Er halte zwei Sonntagsmessen in verschiedenen Sprachen, Wo-
chenmessen, wochentliche Gebete und Zusammenkiinfte zu gemeinsa-
men Fiirbitten. Er erteile Taufunterricht und Ehevorbereitung, christli-
chen Unterricht fiir Erwachsene und Kurse fiir Katecheten sowie fiir Lai-
enmitarbeiter, die hdusliche Bibelgruppen und Gebetskreise leiten kon-
nen. Auch gehorten die sakramentale Betreuung von Kranken und re-
gelmiissige Hausbesuche zu seinen Aufgaben.

Das aktive Gemeindeleben habe aber auch Auswirkungen auf die
grossere Gemeinschaft am Ort. Er lehre im Unterricht, dass die Kirche
nicht nur ein Ort des spirituellen Wachstums in Isolation von der Welt
sei, sondern dass es ihre Aufgabe sei, die Welt zu veridndern und dafiir
Verantwortung zu iibernehmen. Dies sei die Konsequenz der Botschaft
Jesu, dass das Reich Gottes unter uns sei. Das Engagement zur Verbesse-
rung der grosseren Gemeinschaft sei deshalb Teil der Antwort auf das
«apostolische Kerygma» geworden. Dies zeige sich im Verschwinden von
Vandalenakten durch jugendliche Banden, deren Energie durch vielfal-
tige Freizeitangebote in andere Kanile umgeleitet werde, aber auch
durch Verbesserungen fiir sozial Benachteiligte und alte Menschen.
Durch ihre Titigkeit sei die Kirchgemeinde auch bei der Stadt und deren
Behorden zu einer bekannten und respektierten Grosse geworden.

Neben den Erfolgen berichtete Bjorn Marcussen aber auch iiber die
noch zu iiberwindenden Schwierigkeiten, die sich aus den finanziellen
Mingeln (die mit unterschiedlichen Schwerpunkten in allen Gemeinden
bekannt sein diirften) und insbesondere aus der speziellen Situation sei-
ner Gemeinde ergeben. Vor allem das Ziel einer wirklich multikulturel-
len Gemeinschaft sei noch nicht erreicht. Der spanischsprechende Teil in
seinem Stadtteil habe zwar iiberwiltigend auf das Angebot der Kirchge-
meinde reagiert, der englischsprechende Teil jedoch sei grosstenteils
freundlich, aber vage und distanziert geblieben. Wihrend die mexikani-
sche Gemeinschaft vom Bonus der Wertschitzung ihres ethnischen reli-
gidsen Ausdrucks profitiere, habe die englischsprechende Gemeinschaft
keine religiose Identitit ausserhalb eines vagen und oft widerspriichli-
chen synkretistischen Pluralismus. Nun versuche er, diese Gruppe iiber

3595



ein Beratungskomitee zu erreichen, das das Ziel habe, unkirchlichen
Menschen die Identifizierung mit dem Profil der Gemeinde zu erleich-
tern. Dieses Vor-Evangelisierungsprojekt erfordere jedoch viel Zeit und
Kraft.

Aus den speziellen Erfahrungen in seiner Gemeinde zog Pfr. Bjorn
Marcussen folgende Schliisse fiir die PNCC auf der einen und fiir die eu-
ropdischen Kirchen der Utrechter Union auf der anderen Seite:

Fiir die PNCC skizzierte er einen Weg der Mission im multikulturellen
Kontext. Es gebe viele Kirchengebédude in frither von polnischen Ein-
wanderern bewohnten Gegenden, die jetzt leer stiinden, da sich das Pro-
fil der Einwohnerschaft durch den Wegzug der polnischstimmigen Be-
volkerung weitgehend verdndert habe. In einigen Fillen sei es nahelie-
gend, die Gebédude zu verkaufen und in Reichweite der Gemeinde neue
zu errichten. In vielen Fillen sei aber auch ein «Aussterben» der Ge-
meinde zu beobachten, und dort glaube er fest an die Gelegenheit, Natio-
nal-Katholische Gemeinden unter den neuen ethnischen Einwohnern zu
errichten. Er sehe fiir die PNCC ein realistisches Vergrosserungspoten-
tial in Gemeinden von «African Americans», «Hispanic Americans» und
«Asian-Pacific Americans». Dies sei sicher kein einfacher Prozess und
diirfe nicht dem Zufall iiberlassen werden. Laien und Klerus miissten
sich mit den damit verbundenen Fragen auseinandersetzen und sich mit
der oft schmerzhaften Integration von ethnischen Unterschieden und
der multikulturellen Realitét in den heutigen USA abfinden.

Die Bedeutung seiner Erfahrungen fiir die européischen Kirchen sah
Marcussen darin, dass die verbreitete Furcht vor vermeintlichem Pros-
elytismus abgebaut werden konnte. Seiner Meinung nach griindet diese
Furcht in der falschen Pramisse, dass jeder in einer anderen Kirche Ge-
taufte ipso facto in Ruhe gelassen oder dazu motiviert werden muss, ein
aktives Glied seiner Kirche zu sein. Er glaube dagegen, dass jeder, der
nicht aktiv am kirchlichen Leben einer lokalen Kirche teilnehme, legiti-
merweise durch Evangelisation erreicht werden konne und erreicht wer-
den solle.

Abschliessend pliadierte Marcussen dafiir, sich — auf beiden Seiten des
Atlantiks — nicht durch Konventionen (Altkatholiken betreiben keine
Evangelisation!) ldhmen zu lassen und sich nicht in ein elitires Schnek-
kenhaus zuriickzuziehen in der Meinung, Altkatholizismus sei nur etwas
fiir den stets kleiner werdenden, theologisch gebildeten Mittelstand. Die
Ablehnung oder Befiirwortung pipstlicher Unfehlbarkeit und universa-
ler Jurisdiktion sei fiir die meisten Menschen kein Thema des tiglichen
Lebens. Sie suchten aber Ermutigung und Unterstiitzung in ihren alltéig-

356



lichen Sorgen und Angsten — und hier habe auch unsere Kirche etwas zu
geben.

Das vierte Referat befasste sich mit dem Erneuerungsprozess in der
Niederlandischen Kirche, der nach der Auswertung eines Pilotprojektes
Jetztin allen Gemeinden in Gang gekommen ist. Dieses Referat ist eben-
falls ungekiirzt in dieser Nummer zu lesen.

Die Diskussionen in den Gruppen wiederzugeben, ist zum gegenwirti-
gen Zeitpunkt schwierig. Den Analysen wurde weitgehend zugestimmt,
und sie wurden mit eigenen Erfahrungen in der tiglichen Arbeit unter-
mauert. Auf die Frage danach, was zu tun sei, herrschte jedoch eine ge-
wisse Hilflosigkeit vor. Diese Reaktion ist auch bei den grossen institu-
tionellen Kirchen zu beobachten, wie ich an einer anderen okumeni-
schen Tagung zu demselben Thema beobachten konnte, aber im Fall der
Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz lag es zum Teil si-
cher auch daran, dass die Beschiftigung mit dem Thema Evangelisation
ein Novum darstellte. Die weitere Reflexion dariiber wird unerlisslich
sein. Dies geht auch deutlich aus der abschliessenden Erklidrung hervor.
Auch wenn man der Meinung sein kann, dass die Kirchen sehr schnell et-
was in dieser Richtung unternehmen missen, diirfte es weise sein, seine
Krifte wohliiberlegt und differenziert einzusetzen und sich fiir Verande-
rungen Zeit zu nehmen.

Bern Maja Weyermann

Inihrer letzten Sitzung hat die 34. Internationale Altkatholische Theolo-
genkonferenz folgende Erklirung verabschiedet.

1. Zum ersten Mal wurde die Aufgabe der Evangelisation im Rahmen
einer Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz diskutiert.

2. Die Konferenz ruft die Ortskirchen auf, eine ihrem Kontext entspre-
chende Praxis der Evangelisation zu entwickeln.

3. Die Konferenz regt dariiber hinaus an, die theologische Reflexion
liber Evangelisation im Zusammenhang mit einer solchen Praxis in den
Ortskirchen weiterzufiihren.

o8}
)]
~



	Verkündet das Evangelium allen Geschöpfen : die heutige religiöse Landschaft als Herausforderung und Chance für unsere Kirchen

