
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

400 let Brestskoj Cerkovnoj Unii. 1596-
1996. Kritiçeskaja pereocenka -
Sbornik materialov mezdunarod-

nogo simpoziuma. Nejmegen/Gol-
landija.
[400 Jahre Brester Union 1596-
1996: eine kritische Neubewertung -
Materialien eines internationalen
Symposions]. Moskva: Biblejsko-
bogoslovskij Institut 1998, 250 S.

Dieser Aufsatzband bietet die
Vorträge, die an einem Symposion im
niederländischen Nimwegen/Nijmegen
(28.-30. März 1996) gehalten wurden.
Veranstaltet hatten das Symposium
das Ostkirchen-Institut der katholischen

Universität Nimwegen und das

Interuniversitäre Institut für Missiolo-
gie und ökumenische Forschungen
(IIMO) zu Utrecht.

Von vornherein stellt dieser Band
eine Weltsensation dar: Die russische
Übersetzung der Tagungsbeiträge war
früher auf dem Buchmarkt (im April
1998) als die englische «Original-Ausgabe,

die frühestens zum Jahresende
1998 auf den Buchmarkt kommt.

13 Beiträge von namhaften
Kirchenhistorikern aus sechs Ländern
geben eine eindrucksvolle Vorstellung
von Geschichte und Gegenwartslage
der Griechisch-katholischen Kirche in
der Ukraine. Wie schon im Untertitel
angemerkt, war das Bemühen massgebend,

sich kritisch den Problemen der
«unierten» Kirche selbst, aber auch
jenen Problemen, die ihr Entstehen in
ihrem Verbreitungsgebiet verursacht
hat, zu stellen und auf diese Weise von
alten Clichés wegzukommen. Daher
verweist der Untertitel auf eine «kritische

Neubewertung».
Dr. Sofija Senik vom Institutum

Orientale, Rom, beleuchtet die schwie¬

rige Lage der Orthodoxie im Osten des

damaligen Polen-Litauens (Verteidigung

gegen reformatorische und ka-
tholisierende Einflüsse), die die
Annäherung an Rom als Versuch, die Orthodoxie

zu modernisieren, erscheinen
lässt. - Dr. Boris Gudzjak, Griechischkatholische

Akademie Lemberg,
unterstreicht, dass nicht nur der Druck
von polnischer Seite die Hierarchen
der orthodoxen Kirche in Polen-Litauen

an die Seite der römischen Kirche

drängte, sondern dass auch die
Patriarchen von Konstantinopel dazu

beitrugen, indem sie die ihnen Jurisdiktionen

unterstehenden Bischöfe in
Polen-Litauen mit ihren Problemen
alleingelassen hatten. Mit ihrem
Anschluss an Rom hätten sie versucht,
ihre zahlreichen pastoralen Probleme
zu lösen. - Bischof Michail Hrynçysyn,
Apostolischer Exarch für die ukrainischen

Katholiken in Westeuropa, wendet

den Blick auf die komplizierte
Gegenwartslage der Kirche. Er konstatiert,

dass die Griechisch-katholische
Kirche in der Ukraine von einer
Überlebensstrategie und -théologie allmählich

zu einer Theologie übergeht, die
sich an der postsowjetischen Gesellschaft

orientiert. - Alexej Judin vom
Moskauer College «Thomas von
Aquin» beleuchtet das Wirken von
Metropolit Andrej Septyckyj mit Blick
auf dessen Versuche Anfang des

2().Jh.s, in Russland eine
griechischkatholische Kirche zu etablieren. -
Dr.Johan Mejer, Theologische Fakultät

der Universität Tilburg, betont,
dass die Griechisch-katholische Kirche
ihren grossen spirituellen Reichtum
auch im römischen Kontext bewahren
müsse. - Prof. Dr. Anton Houtepen.
Evang.-theol. Fakultät der Universität
Utrecht, betrachtet das Unions-Mo-

474



dell von Brest aus protestantischer
Sicht und stellt fest, dass die Union von
Brest 1595/96 als ein durchaus gültiger
Versuch zum Erreichen christlicher
Einheit respektiert werden muss. -
Priester Serge Keleher (griechisch-katholisch),

Grossbritannien, informierte
über eine beachtenswerte Initiative,
die sog. «Kiewer kirchliche
Studiengruppe», die von Orthodoxen und
Griechisch-Katholischen gemeinsam
getragen und sowohl von Konstantinopel

als auch von Rom begrüsst wird.
Eine Gruppe von Beiträgen

beschäftigt sich mit Persönlichkeiten, die
nicht direkt der Union zuzurechnen
sind, die aber in ihrem Wirken und
Denken orthodoxe und katholische
Traditionen verbunden haben - in
diesem Sinn interpretiert Prof. Dr.
William van den Bercken, Katholische
Universität Nimwegen und Interuni-
versitäres Institut für Missiologie und
ökumenische Forschungen (IIMO) zu
Utrecht, das Wirken von Metropolit
Ilarion (um 1050); auch die 194 Briefe
des Starez Artemij lassen zuweilen
Deutungen in diesem Sinne zu
(Dr. Arno Langeier. Universität
Amsterdam). Als einen Orthodoxen, der
sich mehr und mehr der Union
zuneigte, schildert Dr. Francis Thomson
(Universität Antwerpen) den Erzbischof

Meletij (Smotrickij. 1577-1633)
von Polozk. Dr. Basilius Groen, katholische

Theologische Fakultät der
Universitäten Nimwegen und Münster/
Westf., demonstriert an Hand von
Dokumenten das gegenwärtige breite
Spektrum orthodoxer anti-römischer
und anto-unierter Polemik. Während
Prof. William R. Veder, Universität
Amsterdam, in seinem Beitrag
linguistische und stilistische Fragen
anschneidet, weitet der Aufsatz von Prof.
Dr. Ernst Christoph Suttner. katholische

theologische Fakultät Wien, der
selbst nicht an der Konferenz teilge¬

nommen hatte, den Blick weit über
den Einzugsbereich der Brester Union
hinaus und stellt zahlreiche Unionskirchen

vor, die im Laufe der Geschichte
entstanden waren - z. B. die Union von
Ferrara-Florenz 1438/41, in Rumänien,
in der Slowakei/Karpatoukraine, im
heutigen Jugoslawien usw.

Die englische Fassung:
Wil van den Bercken, Basilius J.

Groen (Ed.s): For Hundred Years
Union of Brest (1596-1996). A Critical
Re- Evaluation. Lö wen/Leuven/L u-
vain: Peeters Press 1998.

In der englischen Fassung sind die
Beiträge von Wil van den Bercken und
von Ernst Christoph Suttner nicht
enthalten, andererseits ist der Beitrag des
in/wischen verstorbenen Priesters
Georgij Zjablicev (Die Union als ein
ekklesiologisches Problem in heutiger
Zeit), der nicht in die russische Version
aufgenommen worden war, in der
englischen Fassung enthalten.

Es wäre ein schöner Effekt, wenn
die russisch- und die englischsprachige
Veröffentlichung der Vorträge der
Zielsetzung der Konferenz in Nimwegen

- nämlich eine kritische und wohl
auch positivere Neubewertung der
Union einzuleiten - förderlich wäre.

Gerd Stricker

Wolfram Reiss: Geschichte der
Koptisch-Orthodoxen Kirche. Die
Aufnahme ihrer Reformansätze in den
Erneuerungsbewegungen der
Koptisch-Orthodoxen Kirche der
Gegenwart. Hamburg: LIT-Verlag
1998.351 S. DM69.80.

Für den Europäer ist die Koptisch-Orthodoxe

Kirche (KOC) nicht nur wegen

der fehlenden ägyptischen
Sprachkenntnisse, sondern auch wegen der im
Ausland nur schwer erreichbaren In-

475



formationen in der Regel kaum
bekannt. Um so wichtiger ist diese

Heidelberger Dissertation. Mit Sympathie,

Liebe, Einfühlungsvermögen und
mit Hilfe zahlreicher Quellen tritt der
Verf. dem Vorurteil entgegen, die
KOC sei lediglich ein «Phänomen
längst vergangener Zeit».

Nach einer ausführlichen, überwiegend

chronologischen Schilderung der
kirchlichen und pädagogischen
Verhältnisse in Ägypten vom 16. bis ins

beginnende 20. Jh. stellt Reiss den Gründer

des ersten «Allgemeinen Sonntags-
schul-Komitees», Habib Girgis, vor.
1918 wurde er Direktor des Theologischen

Seminars und vermochte -
beeinfiusst durch die erfolgreiche Schularbeit

amerikanischer Presbyterianer
in Ägypten - Impulse im Bereich der
Pädagogik zu setzen. Aus der Erkenntnis,

dass die Ausbildung und Praxis
von Pädagogik und Katechese verbessert

und auch die Lebensumstände des

koptischen Volkes angehoben werden
mussten, entstanden koptische
Wohltätigkeitsvereine, von denen pädagogische

Neuerungen ausgingen (S. 44-75).
Vier unterschiedliche Richtungen

bildeten sich heraus (S. 76-133). So war
das Sonntagsschulzentrum der St.

Antoniuskirche in Kairo von konservativ
ausgerichteter Theologie und Spiritualität

bestimmt. Dort haben bedeutende
Persönlichkeiten der KOC wie der
heutige Papst Shenouda III. sowie die
Bischöfe Arsenius von Minya und
Metropolit Athanasius von Beini Suef ihre
Ausbildung erhalten. Im Zentrum von
Gizeh dagegen wurde unter studentischem

Einfluss der Sozialarbeit grössere

Aufmerksamkeit geschenkt unter
gleichzeitiger Berücksichtigung einer
ökumenischen Öffnung und des
Gesprächs mit dem Islam. Der spätere
Bischof Samuel für Soziale Dienste (1981
ermordet) sowie Abuna Matta al-Mas-
kin, mit dessen Person die Wiederbele¬

bung des koptischen Mönchtums der
Gegenwart verbunden wird, sind hier
geprägt worden. Die beiden anderen
Zentren (Geziret Badran und
Erzengel-Michael-Kirche in Kairo) versuchen,

die unterschiedliche Gewichtung
in den beiden anderen Zentren miteinander

zu verbinden.
Reiss schildert dann (S. 134-310) die

Auswirkungen dieser zunächst von
Laien getragenen Bewegungen auf den
Klerus, das Mönchtum, die Laien, die
Frauenarbeit und den Episkopat der
KOC, auch die sog. «Takris-Bewe-

gung» (S. 170-202). In ihrer Konzentration

auf und in ihrer Hingabe für
eine besondere Aufgabe sowie ihrem
teilweise geschwisterschaftlichen
Lebensstil prägt sie weite Teile des
kirchlichen Lebens und bildet ein tragendes
Element der KOC.

Reiss macht auch mit aktuellen
Problemen und Krisen innerhalb der KOC
und in ihrem ökumenischen Miteinander

bekannt. Die Person des auch in
der Ökumene einflussreichen Papstes
Shenouda III. gewinnt deutliche
Konturen. Manche unverständlichen
Auseinandersetzungen innerhalb der KOC
erscheinen in neuem Licht, so auch das

Verhältnis zwischen Staat und Kirche.
Im systematisch ausgerichteten

zweiten Teil hätte man sich den
prägenden Einfluss der Sonntagsschulbewegung

und der sie begleitenden «Ta-

kris-Bewegung» auf das koptische
Mönchtum, das Priestertum, die zöli-
batär lebenden Laien- und
Frauengemeinschaften und weitere Bereiche
der KOC noch etwas deutlicher
herausgearbeitet gewünscht. Interessant
wäre es darüber hinaus auch gewesen,
wenn der Einfluss der Schul- und
Laienbewegung z. B. auf die äthiopischorthodoxe

Tochterkirche oder aber die

griechisch-orthodoxe Zoi-Bewegung
analysiert worden wären.

476



Es sei aber nochmals gesagt: Derjenige,

der sich für die Koptische Kirche
speziell, aber auch für orthodoxe
Kirchen generell interessiert, muss diese

Darstellung zur Kenntnis nehmen.
Wolfram Reiss stellt hier erstmalig und
zusammenhängend in einer westlichen
Sprache die Motoren der Erneuerung
einer orthodoxen Kirche vor, die trotz
ökumenischer und missionarischer
Impulse westlicher Kirchen die Grundlagen

und Eigenarten der orthodoxen
Kirche und Theologie nicht verlassen
hat.

Markus Lesinski, luth. Pastor
in Chabarowsk/Sibirien

Anatolij Bachtin. Gerhard Doliesen:
Vergessene Kultur. Kirchen in

Nord-Ostpreussen. Hrsg. von der
Ost-Akademie Lüneburg. Husum:
Druck- und Verlagsgesellschaft
1998. 264 S., DM 34.80/öS 254.-/sFr.
32.50.

Im Jahre 1239 hatte der Deutsche
Orden mit der Unterwerfung
«Christianisierung») der Pruzzen begonnen.
Der Bau von wehrhaften Kirchen
setzte bereits vor 700 Jahren ein. Ost-
und Westprcussen, das alte Ordensland

war übersät mit architektonischen
Kleinodien, die vielfach bis ins 13. Jh.
zurückreichten. Vor allem im
russischen, dem nördlichen Teil Ostpreus-
sens ist von diesen Schätzen kaum
noch etwas erhalten.

Anatoli Bachtin, ein 1949 in
Königsberggeborener Russe hat sich das

Aufspüren früherer Kirchen zur Aufgabe
gemacht und legt mit diesem Band eine
erschütternde Dokumentation dessen

vor, was seit 1944 in Russisch-Ost-

preussen an kirchlicher Bausubstanz
verlorengegangen ist. Vor dem Krieg
gab es 224 Kirchen in Nord-Ostpreussen

(allein 52 aus dem 14.Jh.!). Durch
britische Bombenangriffe im August

1944 und durch die sowjetischen
Sturmangriffe im April 1945 waren
zwar in Nord-Ostpreussen 70 Kirchen
beschädigt (die meisten davon in
Königsberg selbst), aber keine war gänzlich

zerstört; 134 Kirchen blieben
unversehrt. Von 20 Kirchen gibt es keine
genauere Nachrichten.

1948 war die totale Vertreibung der
Deutschen abgeschlossen. Nord-Ostpreussen

wurde zum militärischen
Sperrgebiet, in dem nicht einmal die
Russ.-Orth. Kirche eine Gemeinde
gründen durfte. Die Kirchen wurden
zu Lagerhallen. Kulturhäusern.
Kuhställen usw. «umfunktioniert». Ein Teil
der Kirchen, wiewohl völlig unzerstört,
wurde abgerissen, das Baumaterial für
militärische Zwecke verwendet. Allein
91 Kirchen sind zwischen 1947 und
1996 in Nord-Ostpreussen vernichtet
worden. Das waren nicht immer
gezielte Aktionen der Behörden; regelrecht

gesprengt wurden «nur» 28
Kirchen. Die meisten Kirchen dienten
dem Militär und der Bevölkerung als
Baustoffquelle; irgendwann waren
dann nur noch Mauerreste vorhanden,
die abgetragen und eingeebnet wurden.

Bachtin macht keinen Hehl daraus,

dass es in der Regel die einfachen
Menschen waren, die das Zerstörungs-
werk betrieben hatten, indem sie sich
aus den Kirchen Dachziegeln. Fenster.
Bausteine usw. holten und nicht gegen
die Sprengungen protestierten.

1986 konnte die Russische Kirche
die Juditten-Kirche in Königsberg neu
aufbauen und für ihre Zwecke weihen

- die erste gottesdienstlich genutzte
Kirche in Nord-Ostpreussen seit 1948!
Danach wurden den Orthodoxen weitere

Ruinen übergeben. Es zeichnet
sich in dieser Hinsicht eine spezielle
Strategie der Behörden. Die neu
entstandenen ca. 25 lutherischen und
knapp zehn katholischen Gemeinden
russlanddeutscher Aussiedler erhiel-

477



ten generell keines der früher
deutschen Gotteshäuser - die erhält nur das

Moskauer Patriarchat. Deutsche
Gemeinden müssen sich neue Kirchen
bauen. So bemühten sich die Lutheraner

in Königsberg viele Jahre lang
vergeblich darum, eine der lutherischen
Kirchen zu erhalten. Schliesslich sahen
sie sich zum Neubau eines Gemeindezentrums

genötigt, das am 31. Oktober
1998 eingeweiht werden sollte. -Eine
Ausnahme bildete die Kirche der
Salzburger Exulanten in Gumbinnen/Gus-
sew, die der dortigen lutherischen
Gemeinde überlassen wurde und für
Millionen von DMark 1994/95 wieder
aufgebaut wurde. Mit deutschen Mitteln
wird zur Zeit noch eine kleine Anzahl
weiterer Kirchen restauriert, deren

Rettung finanzierbar ist. Um den Prozess

des Verfalls und der Zerstörung zu
bremsen, mussten diese Ruinen
zunächst einmal mit einem provisorischen

Dach versehen werden (wie dies
mit der Ruine des Königsberger Doms
noch in diesem Jahr geschehen soll).
Bei vielen Kirchen ist aber keine
Rettung mehr möglich.

Dieser Bildband stellt in seinem

Hauptteil alle Kirchen in Russisch-

Ostpreussen auf Photographien vor:
wie sie vor dem Krieg aussahen und
wie sie sich heute präsentieren, hin und
wieder dokumentieren Photos die Zeit
dazwischen, wenn das jeweilige
Gotteshaus zwischenzeitlich abgerissen
worden ist. Knappe, erschütternde
Kommentare von Anatoli Bachtin
geben Kunde von den Vandalisierungen,
denen seit 1945 praktisch jede Kirche
ausgesetzt war. Über die Lutherkirche
in Königsberg berichtet er: «Während
der Kämpfe um Königsberg wurde
diese Kirche kaum beschädigt. Nach
dem Krieg wurde sie nicht genutzt und
stand bis zum Mai 1976 leer. Dann
wurde sie gesprengt und die Trümmer
weggefahren.» Gerd Stricker

Arto Luukkanen: The Party of Unbelief.

The Religious Policy of the
Bolshevik Party. 1917-1929. Helsinki:
Soeietas historica Finlandiae 1994.

274 S.

Religious Policy of the Stalinist
State. The Central Standing
Commission on Religious Question.
1929-1938. Helsinki: Soeietas historica

Finlandiae 1997. 214 S.

Der finnische Historiker unterzog mit
diesen beiden Studien wesentliche
Momente der Religionspolitik der jungen
Räterepublik und des Sowjetstaates
Stalinscher Prägung (bis 1938) einer
neuen Sichtung. Denn nach der
«Wende» war zeitweise der freie
Zugang zu den bis dahin nicht zugänglichen

sowjetischen Archiven möglich
(jetzt wird der Zugang wieder
erschwert). Im Gegensatz zu älteren Fli-
storikergenerationen konnte sich
Luukkanen also auf authentische Quellen

stützen. Er kommt dabei zu keinen
grundsätzlich neuen Erkenntnissen.
Aber er kann bisher Vermutetes belegen,

mit authentischen Dokumenten
untermauern; er kann manche Annahmen

differenzieren, präzisieren.
Er diskutiert die sowjetische

Religionspolitik der KPdSU (Bolschewiki)
in zwei Schritten: Zunächst schildert er
die Religionspolitik der Partei bis 1929:

1928 fand die etwas liberalere
Wirtschaftspolitik («Neue Ökonomische
Politik» - NEP) durch die
Zwangskollektivierung ein Ende-auf dem
ideologischen Sektor folgte die Disziplinierung

durch das «Dekret über die
religiösen Vereinigungen» vom 8. April
1929. Damit fand eine Periode ein
Ende, der zwar Religionsverfolgung,
auch im grossen Stil, nicht unbekannt,
für die aber die systematische Liquidierung

alles religiösen Lebens im Lande
noch nicht typisch war.

478



In der Bürgerkriegsphase (1917-
1920) beschränkte sich die Parteipolitik
auf eine Strategie, den gefährlichsten
ideologischen Gegner - die Russische
Orthodoxe Volkskirche - zu isolieren.
Diese Aufgabe war dem Volkskommissariat

für Justiz und seinen Sicherheitsorganen

übertragen. Die Liberalisierung

in der NEP-Phase bekamen zwar
viele Religionsgemeinschaften (Baptisten,

Adventisten) zu spüren, auf die
Russische Kirche jedoch wurde der
Druck zunächst weiter verstärkt
(Konfiszierung der Kirchenschätze, das
staatliche gestützte Schisma der
«Erneuerer» u.a.m.), bis auch hier ab 1924

eine gewisse Beruhigung eintrat.
Die Zwangskollektivierung 1928

war begleitet von einer Art
Ideologieorientierter Kulturrevolution, die sich
nun generell gegen die Existenz sämtlicher

religiöser Gemeinschaften im
Lande richtete (Komsomol und
Militanter Gottloscnverband). Hinter den
Parteikulissen spielte sich eine ideologische

- für Stalin siegreiche -
Auseinandersetzung ab. die auf die totale
Liquidierung der Religion hinauslief.

In einem zweiten Anlauf - in seiner
Studie von 1998 - untersucht Luukkanen

die Tätigkeit der sog. «Kultus-
Kommission». Das war keine Partei-,
sondern eine Regierungs-Instanz, die
bei der Umsetzung des Religions-[Ver-
nichtungs-|Dekrets von 1929 ein
koordiniertes Vorgehen in der ganzen
Sowjetunion gewährleisten sollte.
Zunächst bestand eine ihrer Hauptaufgaben

darin, die Konfiszierung der
Kirchenglocken (und ihre industrielle
Nutzung) republikweit zu organisieren und
so viel wie möglich materiellen Gewinn
aus Kirchgebäuden und religiösen
Gemeinden herauszupressen. Letztlich
hat aber die Kultus-Kommission die

Vernichtung fast allen sichtbaren
religiösen Lebens, die 1938/39 abgeschlossen

war, begleitet. Diese hatte sich im

Rahmen des grossen Stalin-Terrors
(«Säuberungen», 1936-39) vollzogen.

Der Autor beschränkt sich nicht auf
eine deskriptive Beschreibung der
Vorgänge, sondern er stellt prinzipielle
Fragen nach dem Stalinismus, nach der
Funktion und dem Funktionieren der
Parteibürokratie - und vor allem: nach
den Verbindungssträngen zwischen
Zentrale und Peripherie.

Zwar war die antireligiöse Politik
Teil der sowjetischen Innenpolitik in
den 30er Jahren. Doch Luukkanen
hebt hervor, die faktische Liquidierung
des religiösen Lebens sei in sehr starkem

Masse auch den lokalen und regionalen

«Organen» anzulasten, die sich
um die Anweisungen der Parteizentrale

nicht weiter gekümmert hätten,
sondern Anordnungen der Geheimpolizei

(GPU bis 1934, danach: NKWD)
ausführten, auch wenn «von oben»
(z.B. Stalins Rede 1930: «Trunken vor
lauter Erfolg», in der er pro forma
Exzesse bei der Kollektivierung kritisiert
hatte) ein etwas moderates Vorgehen
empfohlen wurde. Hier erhebt sich
allerdings die Frage, inwieweit solche
nicht wirklich ernst gemeinten Aufrufe
der Führung zur Mässigung lediglich
ein taktisches Alibi für die Öffentlichkeit

und für das Ausland sein sollten
[«Nicht die Führung ist an den Exzessen

schuld, sondern die undisziplinierten
<Organe>!»]. Es ist zu bezweifeln,

ob die ausführenden Organe bei den
Verfolgungen überhaupt eine gemässigte

Gangart einschlagen durften!
Die Kult-Kommission sank mehr

und mehr zu einer Alibi-Instanz ab, an
die Bürger im Zusammenhang mit Fragen

der Religion Beschwerden richteten

- Gläubige klagten (ohne Erfolg
natürlich) über geschlossene Kirchen;
militante Atheisten verlangten (in der
Regel mit grösstem Erfolg) die Schliessung

von Kirchen Die Kultus-Kommission

sollte die sowjetischen Reli-

479



gionsverfolgungen durch einen Schein

von Rechtlichkeit kaschieren, sollte
nach aussen den Anschein erwecken,
als hätten Religionsgemeinschaften
und Gläubige in der Sowjetunion
irgendwelche Rechte - während in
Wirklichkeit nur noch Willkür und Barbarei
herrschten.

Gerd Stricker

Rudolf Grulich: Konstantinopel. Ein
Reiseführer für Christen (Texte zum
Ost-West-Dialog Nr. 14). Ulm: Gerhard

Hess Verlag 1998. 286 S.

Nachdem Reisebüros und Reiseführer
über Istanbul fast ausschliesslich
Bauwerke und Ruinen aus byzantinischer
und osmanischer Zeit anpreisen,
unternimmt der Autor den erfolgreichen
Versuch, das christliche Konstantinopel
in der 14-Millionen-Stadt, in der heute
noch etwa 100000 Christen (verschiedenster

Denomination) leben, neu zu
entdecken. Er führt eine erstaunliche
Vielfalt an Kirchen und christlichen
Stätten vor Augen - griechische,
armenische (altorientalische, katholische,
protestantische), unierte, römische
(französische, italienische, österreichische,

polnische syrische (Chaldäer,
Jakobiten) sowie zahlreiche protestantische

Einrichtungen der verschiedensten

Denominationen - und versieht
diese Angaben mit allem, was
eine Kontaktaufnahme ermöglicht:
Adresse, Telephon- und Fax-Nummer.
Denn es ist ein Anliegen des Autors,
Touristen zu ermuntern, in Konstantinopel

nicht nur den Phanar, sondern
auch andere christliche Stätten
aufzusuchen. Schon allein damit hat der Autor

eine verdienstvolle Aufgabe erfüllt.
Jedoch bildet dieser Katalog nur

einen Anhang (S. 160-220) des Buches:
Rudolf Grulich hat nämlich «tiefgestapelt».

Es handelt sich bei diesem «Rei¬

seführer» in Wirklichkeit um ein
Kompendium der Geschichte des Christentums

in Konstantinopel/Istanbul, das es

in dieser griffigen Form bisher wohl
noch nicht gegeben hat.

Nach dem griechischen Byzanz gibt
der Autor jeweils einen knappen, aber
verlässlichen Aufriss der Geschichte
des christlichen Konstantinopels, des

«Neuen Roms», der Konzilien, des

Bilderstreits, der Kirchenspaltung von
1054, der Kreuzzüge (das Lateinische
Kaiserreich 1204-1261), der Belagerung

und schliesslich der Eroberung der
Stadt durch die Osmanen 1453. - Von
besonders hohem Interesse ist die
Geschichte der Christen unter den osmani-
schen Herrschern, ihre Organisation
unter dem Patriarchen, die Rolle der
christlichen Schutzmächte und schliesslich

das Ende des Osmanenreiches bis
hin zur Vertreibung der Christen nach
dem Zweiten Weltkrieg. Durch ausgiebige

Zitate aus zeitgenössischen und
anderen Quellen versteht es der Autor,
das Lesevergnügen noch zu vergrös-
sern.

Neben der orthodoxen Kirchengeschichte

Konstantinopels (auch eine
kurze Einführung in den orthodoxen
Gottesdienst fehlt nicht) finden die
wichtigsten historischen Fakten aus der
armenischen und der römisch-katholischen

Kirchengeschichte - und auch die
des Judentums - auf Konstantinopler
Boden Berücksichtigung. Dankbar
greift der Leser - auch einfach zum
Nachschlagen - auf die Listen der
byzantinischen Kaiser, der Patriarchen
von Konstantinopel, der Sultane aus
dem Hause Osman und der Armenischen

Patriarchen zurück.
Dieser Band ist also viel mehr als ein

Reiseführer! Er füllt eine Lücke, indem
er das christliche Konstantinopel wieder

lebendig werden lässt und zugleich
jene Stellen markiert, wo man seinen

Spuren nachgehen kann. Gerd Stricker

480




	Bibliographie

