Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

400 let Brestskoj Cerkovnoj Unii. 1596~
1996. Kriticeskaja pereocenka -
Sbornik materialov mezdunarod-
nogo simpoziuma. Nejmegen/Gol-
landija.

[400 Jahre Brester Union 1596-
1996: eine kritische Neubewertung —

Materialien eines internationalen
Symposions]. Moskva: Biblejsko-

bogoslovskij Institut 1998, 250 S.

Dieser Aufsatzband bietet die Vor-
triage, die an einem Symposion im nie-
derlidndischen  Nimwegen/Nijmegen
(28.-30.Miirz 1996) gehalten wurden.
Veranstaltet hatten das Symposium
das Ostkirchen-Institut der katholi-
schen Universitit Nimwegen und das
Interuniversitdare Institut fiir Missiolo-
gic und o©kumenische Forschungen
(ITMO) zu Utrecht.

Von vornherein stellt dieser Band
cine Weltsensation dar: Die russische
Ubersetzung der Tagungsbeitrige war
frither auf dem Buchmarkt (im April
1998) als die englische «Original»- Aus-
gabe, die friihestens zum Jahresende
1998 auf den Buchmarkt kommt.

13 Beitrdge von namhaften Kir-
chenhistorikern aus sechs Liindern ge-
ben eine eindrucksvolle Vorstellung
von Geschichte und Gegenwartslage
der Griechisch-katholischen Kirche in
der Ukraine. Wie schon im Untertitel
angemerkt, war das Bemiihen massge-
bend, sich kritisch den Problemen der
«unierten» Kirche selbst, aber auch je-
nen Problemen, die ihr Entstehen in
ihrem Verbreitungsgebiet verursacht
hat, zu stellen und auf diese Weise von
alten Clichés wegzukommen. Daher
verweist der Untertitel auf eine «kriti-
sche Neubewertung».

Dr.Sofija Senik vom Institutum
orientale, Rom, beleuchtet die schwie-

474

rige Lage der Orthodoxie im Osten des
damaligen Polen-Litauens (Verteidi-
gung gegen reformatorische und ka-
tholisierende Einfliisse), die die Anni-
herung an Rom als Versuch, die Ortho-
doxie zu modernisieren, erscheinen
lasst. — Dr.Boris Gudzjak, Griechisch-
katholische Akademie Lemberg, un-
terstreicht, dass nicht nur der Druck
von polnischer Seite die Hierarchen
der orthodoxen Kirche in Polen-Li-
tauen an die Seite der romischen Kir-
che dringte, sondern dass auch die Pa-
triarchen von Konstantinopel dazu
beitrugen, indem sie die ihnen jurisdik-
tionell unterstehenden Bischofe in Po-
len-Litauen mit ihren Problemen al-
leingelassen hatten. Mit ithrem An-
schluss an Rom hiitten sie versucht,
ihre zahlreichen pastoralen Probleme
zu losen. — Bischof Michail Hryncysyn,
Apostolischer Exarch fiir die ukraini-
schen Katholiken in Westeuropa, wen-
det den Blick auf die komplizierte Ge-
genwartslage der Kirche. Er konsta-
tiert, dass die Griechisch-katholische
Kirche in der Ukraine von einer Uber-
lebensstrategie und -theologie allméh-
lich zu einer Theologie tibergeht, die
sich an der postsowjetischen Gesell-
schaft orientiert. — Alexej Judin vom
Moskauer College «Thomas von
Aquin» beleuchtet das Wirken von
Metropolit Andrej Septycky) mit Blick
auf dessen Versuche Anfang des
20.Jh.s, in Russland eine griechisch-
katholische Kirche zu etablieren. —
Dr.Johan Mejer, Theologische Fakul-
tit der Universitdt Tilburg, betont,
dass die Griechisch-katholische Kirche
ithren grossen spirituellen Reichtum
auch im romischen Kontext bewahren
miisse. - Prof. Dr. Anton Houtepen,
Evang.-theol. Fakultit der Universitét
Utrecht, betrachtet das Unions-Mo-



dell von Brest aus protestantischer
Sicht und stellt fest, dass die Union von
Brest 1595/96 als ein durchaus giiltiger
Versuch zum Erreichen christlicher
Einheit respektiert werden muss. —
Priester Serge Keleher (griechisch-ka-
tholisch), Grossbritannien, informierte
liber eine beachtenswerte Initiative,
die sog. «Kiewer kirchliche Studien-
gruppe», die von Orthodoxen und
Griechisch-Katholischen  gemeinsam
getragen und sowohl von Konstantino-
pel als auch von Rom begriisst wird.
Eine Gruppe von Beitrigen be-
schiiftigt sich mit Personlichkeiten, die
nicht direkt der Union zuzurechnen
sind, die aber in ithrem Wirken und
Denken orthodoxe und katholische
Traditionen verbunden haben - in die-
sem Sinn interpretiert Prof. Dr. Wil-
liam van den Bercken, Katholische
Universitit Nimwegen und Interuni-
versitdres Institut fiir Missiologie und
okumenische Forschungen (IIMO) zu
Utrecht, das Wirken von Metropolit
[larion (um 1050); auch die 194 Briefe
des Starez Artemij lassen zuweilen
Deutungen in  diesem Sinne zu
(Dr.Arno Langeler, Universitit Am-
sterdam). Als einen Orthodoxen, der
sich mehr und mehr der Union zu-
neigte, schildert Dr. Francis Thomson
(Universitit Antwerpen) den Erzbi-
schof Meletij (Smotrickij, 1577-1633)
von Polozk. Dr. Basilius Groen, katho-
lische Theologische Fakultit der Uni-
versititen Nimwegen und Miinster/
Westf., demonstriert an Hand von Do-
kumenten das gegenwiirtige breite
Spektrum orthodoxer anti-romischer
und anto-unierter Polemik. Wihrend
Prof. William R.Veder, Universitit
Amsterdam, in seinem Beitrag lingui-
stische und stilistische Fragen an-
schneidet, weitet der Aufsatz von Prof.
Dr.Ernst Christoph Suttner, katholi-
sche theologische Fakultit Wien, der
selbst nicht an der Konferenz teilge-

nommen hatte, den Blick weit iiber
den Einzugsbereich der Brester Union
hinaus und stellt zahlreiche Unionskir-
chen vor, die im Laufe der Geschichte
entstanden waren - z. B. die Union von
Ferrara-Florenz 1438/41, in Ruminien,
in der Slowakei/Karpatoukraine, im
heutigen Jugoslawien usw.

Die englische Fassung:

Wil van den Bercken, Basilius J.
Groen (Ed.s): For Hundred Years
Union of Brest (1596-1996). A Critical
Re-Evaluation. Lowen/Leuven/Lu-
vain: Peeters Press 1998.

In der englischen Fassung sind die
Beitrige von Wil van den Bercken und
von Ernst Christoph Suttner nicht ent-
halten, andererseits ist der Beitrag des
inzwischen  verstorbenen  Priesters
Georgij Zjablicev (Die Union als ein
ckklesiologisches Problem in heutiger
Zeit), der nicht in die russische Version
aufgenommen worden war, in der eng-
lischen Fassung enthalten.

Es wire ein schoner Effekt, wenn
die russisch- und die englischsprachige
Veroffentlichung  der Vortrige der
Zielsetzung der Konferenz in Nimwe-
gen —namlich eine kritische und wohl
auch positivere Neubewertung der
Union einzuleiten - forderlich wiire.,

Gerd Stricker

Wolfram Reiss: Geschichte der Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche. Die Auf-
nahme ihrer Reformansiitze in den
Erneuerungsbewegungen der Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche der Ge-
genwart.  Hamburg:  LIT-Verlag
1998. 351 S. DM 69.80.

Fiir den Europier ist die Koptisch-Or-
thodoxe Kirche (KOC) nicht nur we-
gen der fehlenden dgyptischen Sprach-
kenntnisse, sondern auch wegen der im
Ausland nur schwer erreichbaren In-

475



formationen in der Regel kaum be-
kannt. Um so wichtiger ist diese Hei-
delberger Dissertation. Mit Sympa-
thie, Liebe, Einfiihlungsvermégen und
mit Hilfe zahlreicher Quellen tritt der
Verf. dem Vorurteil entgegen, die
KOC sei lediglich ein «Phidnomen
lingst vergangener Zeit».

Nach einer ausfiihrlichen, iiberwie-
gend chronologischen Schilderung der
kirchlichen und pddagogischen Ver-
hiltnisse in Agypten vom 16. bis ins be-
ginnende 20. Jh. stellt Reiss den Griin-
der des ersten «Allgemeinen Sonntags-
schul-Komitees», Habib Girgis, vor.
1918 wurde er Direktor des Theologi-
schen Seminars und vermochte — be-
einflusst durch die erfolgreiche Schul-
arbeit amerikanischer Presbyterianer
in Agypten — Impulse im Bereich der
Padagogik zu setzen. Aus der Erkennt-
nis, dass die Ausbildung und Praxis
von Piadagogik und Katechese verbes-
sert und auch die Lebensumstédnde des
koptischen Volkes angehoben werden
miissten, entstanden koptische Wohl-
tiatigkeitsvereine, von denen padagogi-
sche Neuerungen ausgingen (S.44-75).

Vier unterschiedliche Richtungen
bildeten sich heraus (S.76-133). So war
das Sonntagsschulzentrum der St. An-
toniuskirche in Kairo von konservativ
ausgerichteter Theologie und Spiritua-
litit bestimmt. Dort haben bedeutende
Personlichkeiten der KOC wie der
heutige Papst Shenouda III. sowie die
Bischofe Arsenius von Minya und Me-
tropolit Athanasius von Beini Suefihre
Ausbildung erhalten. Im Zentrum von
Gizeh dagegen wurde unter studenti-
schem Einfluss der Sozialarbeit gros-
sere Aufmerksamkeit geschenkt unter
gleichzeitiger Beriicksichtigung einer
okumenischen Offnung und des Ge-
sprachs mit dem Islam. Der spiitere Bi-
schof Samuel fiir Soziale Dienste (1981
ermordet) sowie Abuna Matta al-Mas-
kin, mit dessen Person die Wiederbele-

476

bung des koptischen Mdnchtums der
Gegenwart verbunden wird, sind hier
geprigt worden. Die beiden anderen
Zentren (Geziret Badran und Erzen-
gel-Michael-Kirche in Kairo) versu-
chen, die unterschiedliche Gewichtung
in den beiden anderen Zentren mitein-
ander zu verbinden.

Reiss schildert dann (S. 134-310) die
Auswirkungen dieser zunidchst von
Laien getragenen Bewegungen auf den
Klerus, das Monchtum, die Laien, die
Frauenarbeit und den Episkopat der
KOC, auch die sog. «Takris-Bewe-
gung» (S.170-202). In ihrer Konzen-
tration auf und in ihrer Hingabe fiir
eine besondere Aufgabe sowie ihrem
teilweise geschwisterschaftlichen Le-
bensstil prigt sie weite Teile des kirch-
lichen Lebens und bildet ein tragendes
Element der KOC.

Reiss macht auch mit aktuellen Pro-
blemen und Krisen innerhalb der KOC
und in threm 6kumenischen Miteinan-
der bekannt. Die Person des auch in
der Okumene einflussreichen Papstes
Shenouda III. gewinnt deutliche Kon-
turen. Manche unverstindlichen Aus-
einandersetzungen innerhalb der KOC
erscheinen in neuem Licht, so auch das
Verhiltnis zwischen Staat und Kirche.

Im systematisch ausgerichteten
zweiten Teil hétte man sich den pri-
genden Einfluss der Sonntagsschulbe-
wegung und der sie begleitenden «Ta-
kris-Bewegung» auf das koptische
Monchtum, das Priestertum, die zoli-
batir lebenden Laien- und Frauenge-
meinschaften und weitere Bereiche
der KOC noch etwas deutlicher her-
ausgearbeitet gewiinscht. Interessant
wire es dariiber hinaus auch gewesen,
wenn der Einfluss der Schul- und Lai-
enbewegung z.B. auf die dthiopisch-
orthodoxe Tochterkirche oder aber die
griechisch-orthodoxe Zoi-Bewegung
analysiert worden wiiren.



Es sei aber nochmals gesagt: Derje-
nige, der sich fiir die Koptische Kirche
speziell, aber auch fiir orthodoxe Kir-
chen generell interessiert, muss diese
Darstellung zur Kenntnis nehmen.
Wolfram Reiss stellt hier erstmalig und
zusammenhidngend in einer westlichen
Sprache die Motoren der Erneuerung
einer orthodoxen Kirche vor, die trotz
Okumenischer und missionarischer Im-
pulse westlicher Kirchen die Grundla-
gen und Eigenarten der orthodoxen
Kirche und Theologie nicht verlassen

MEE  farkus Lesinski, luth, Pastor
in Chabarowsk/Sibirien

Anatolij Bachtin. Gerhard Doliesen:
Vergessene  Kultur.  Kirchen in
Nord-Ostpreussen. Hrsg. von der
Ost-Akademie Liineburg. Husum:
Druck- und Verlagsgesellschaft
1998. 264 S., DM 34.80/6S 254.-/sFr.
32.50.

Im Jahre 1239 hatte der Deutsche Or-
den mit der Unterwerfung (= «Chri-
stianisierung») der Pruzzen begonnen.
Der Bau von wehrhaften Kirchen
setzte bereits vor 700 Jahren ein. Ost-
und Westpreussen, das alte Ordens-
land war iibersiit mit architektonischen
Kleinodien, die vielfach bis ins 13.Jh.
zuriickreichten. Vor allem im russi-
schen, dem nordlichen Teil Ostpreus-
sens ist von diesen Schiitzen kaum
noch etwas erhalten.

Anatoli Bachtin, ein 1949 in Konigs-
berg geborener Russe hat sich das Auf-
spliren fritherer Kirchen zur Aufgabe
gemacht und legt mit diesem Band eine
erschiitternde Dokumentation dessen
vor, was seit 1944 in Russisch-Ost-
preussen an kirchlicher Bausubstanz
verlorengegangen ist. Vor dem Krieg
gab es 224 Kirchen in Nord-Ostpreus-
sen (allein 52 aus dem 14.Jh.!). Durch
britische Bombenangriffe im August

1944 und durch die sowjetischen
Sturmangriffe im April 1945 waren
zwar in Nord-Ostpreussen 70 Kirchen
beschidigt (die meisten davon in K¢-
nigsberg selbst), aber keine war giinz-
lich zerstort; 134 Kirchen blieben un-
versehrt. Von 20 Kirchen gibt es keine
genauere Nachrichten.

1948 war die totale Vertreibung der
Deutschen abgeschlossen. Nord-Ost-
preussen wurde zum militirischen
Sperrgebiet, in dem nicht einmal die
Russ.-Orth. Kirche eine Gemeinde
griinden durfte. Die Kirchen wurden
zu Lagerhallen, Kulturhiusern, Kuh-
stillen usw. «umfunktioniert». Ein Teil
der Kirchen, wiewohl villig unzerstort,
wurde abgerissen, das Baumaterial fiir
militirische Zwecke verwendet. Allein
91 Kirchen sind zwischen 1947 und
1996 in Nord-Ostpreussen vernichtet
worden. Das waren nicht immer ge-
zielte Aktionen der Behorden; regel-
recht gesprengt wurden «nur» 28 Kir-
chen. Die meisten Kirchen dienten
dem Militidr und der Bevolkerung als
Baustoffquelle; irgendwann waren
dann nur noch Mauerreste vorhanden,
die abgetragen und eingeebnet wur-
den. Bachtin macht keinen Hehl dar-
aus, dass es in der Regel die einfachen
Menschen waren, die das Zerstrungs-
werk betrieben hatten, indem sie sich
aus den Kirchen Dachziegeln, Fenster,
Bausteine usw. holten und nicht gegen
die Sprengungen protestierten.

1986 konnte die Russische Kirche
die Juditten-Kirche in Konigsberg neu
aufbauen und fiir ihre Zwecke weihen
- die erste gottesdienstlich genutzte
Kirche in Nord-Ostpreussen seit 1948!
Danach wurden den Orthodoxen wei-
tere Ruinen iibergeben. Es zeichnet
sich in dieser Hinsicht eine spezielle
Strategie der Behorden. Die neu ent-
standenen ca. 25 lutherischen und
knapp zehn katholischen Gemeinden
russlanddeutscher Aussiedler erhiel-

477



ten generell keines der frither deut-
schen Gotteshduser —die erhélt nur das
Moskauer Patriarchat. Deutsche Ge-
meinden miissen sich neue Kirchen
bauen. So bemiihten sich die Luthera-
ner in Konigsberg viele Jahre lang ver-
geblich darum, eine der lutherischen
Kirchen zu erhalten. Schliesslich sahen
sie sich zum Neubau eines Gemeinde-
zentrums gendtigt, das am 31. Oktober
1998 eingeweiht werden sollte. — Eine
Ausnahme bildete die Kirche der Salz-
burger Exulanten in Gumbinnen/Gus-
sew, die der dortigen lutherischen Ge-
meinde iiberlassen wurde und fiir Mil-
lionen von DMark 1994/95 wieder auf-
gebaut wurde. Mit deutschen Mitteln
wird zur Zeit noch eine kleine Anzahl
weiterer Kirchen restauriert, deren
Rettung finanzierbar ist. Um den Pro-
zess des Verfalls und der Zerstérung zu
bremsen, miissten diese Ruinen zu-
nidchst einmal mit einem provisori-
schen Dach versehen werden (wie dies
mit der Ruine des Konigsberger Doms
noch in diesem Jahr geschehen soll).
Bei vielen Kirchen ist aber keine Ret-
tung mehr moglich.

Dieser Bildband stellt in seinem
Hauptteil alle Kirchen in Russisch-
Ostpreussen auf Photographien vor:
wie sie vor dem Krieg aussahen und
wie sie sich heute présentieren, hin und
wieder dokumentieren Photos die Zeit
dazwischen, wenn das jeweilige Got-
teshaus zwischenzeitlich abgerissen
worden ist. Knappe, erschiitternde
Kommentare von Anatoli Bachtin ge-
ben Kunde von den Vandalisierungen,
denen seit 1945 praktisch jede Kirche
ausgesetzt war. Uber die Lutherkirche
in Konigsberg berichtet er: «Wihrend
der Kimpfe um Konigsberg wurde
diese Kirche kaum beschidigt. Nach
dem Krieg wurde sie nicht genutzt und
stand bis zum Mai 1976 leer. Dann
wurde sie gesprengt und die Triimmer
weggefahren.» Gerd Stricker

478

Arto Luukkanen: The Party of Unbe-

lief. The Religious Policy of the Bol-
shevik Party. 1917-1929. Helsinki:
Societas historica Finlandiae 1994.
274 S.
Religious Policy of the Stalinist
State. The Central Standing Com-
mission on Religious Question.
1929-1938. Helsinki: Societas histo-
rica Finlandiae 1997. 214 S.

Der finnische Historiker unterzog mit
diesen beiden Studien wesentliche Mo-
mente der Religionspolitik der jungen
Riterepublik und des Sowjetstaates
Stalinscher Pragung (bis 1938) einer
neuen Sichtung. Denn nach der
«Wende» war zeitweise der freie Zu-
gang zu den bis dahin nicht zugéngli-
chen sowjetischen Archiven moglich
(jetzt wird der Zugang wieder er-
schwert). Im Gegensatz zu dlteren Hi-
storikergenerationen  konnte  sich
Luukkanen also auf authentische Quel-
len stiitzen. Er kommt dabei zu keinen
grundsitzlich neuen Erkenntnissen.
Aber er kann bisher Vermutetes bele-
gen, mit authentischen Dokumenten
untermauern; er kann manche Annah-
men differenzieren, prizisieren.

Er diskutiert die sowjetische Reli-
gionspolitik der KPdSU (Bolschewiki)
in zwei Schritten: Zunichst schildert er
die Religionspolitik der Partei bis 1929:
1928 fand die etwas liberalere Wirt-
schaftspolitik («Neue Okonomische
Politik» — NEP) durch die Zwangskol-
lektivierung ein Ende — auf dem ideolo-
gischen Sektor folgte die Disziplinie-
rung durch das «Dekret iiber die reli-
giosen Vereinigungen» vom 8. April
1929. Damit fand eine Periode ein
Ende, der zwar Religionsverfolgung,
auch im grossen Stil, nicht unbekannt,
fiir die aber die systematische Liquidie-
rung alles religiosen Lebens im Lande
noch nicht typisch war.



In der Biirgerkriegsphase (1917-
1920) beschrinkte sich die Parteipolitik
auf eine Strategie, den gefahrlichsten
ideologischen Gegner — die Russische
Orthodoxe Volkskirche - zu isolieren.
Diese Aufgabe war dem Volkskommis-
sariat fiir Justiz und seinen Sicherheits-
organen iibertragen. Die Liberalisie-
rung in der NEP-Phase bekamen zwar
viele Religionsgemeinschaften (Bapti-
sten, Adventisten) zu spiren, auf die
Russische Kirche jedoch wurde der
Druck zunichst weiter verstirkt (Kon-
fiszierung der Kirchenschiitze, das
staatliche gestiitzte Schisma der «Er-
neuerer» u.a.m.), bis auch hier ab 1924
eine gewisse Beruhigung eintrat.

Die Zwangskollektivierung 1928
war begleitet von einer Art Ideologie-
orientierter Kulturrevolution, die sich
nun generell gegen die Existenz samtli-
cher religioser Gemeinschaften im
Lande richtete (Komsomol und Mili-
tanter Gottlosenverband). Hinter den
Parteikulissen spielte sich eine ideolo-
gische — fiir Stalin siegreiche — Ausein-
andersetzung ab, die auf die totale Li-
quidierung der Religion hinauslief.

In einem zweiten Anlauf - in seiner
Studie von 1998 — untersucht Luukka-
nen die Titigkeit der sog. «Kultus-
Kommission». Das war keine Partei-,
sondern eine Regierungs-Instanz, die
bei der Umsetzung des Religions-[ Ver-
nichtungs-]Dekrets von 1929 ein koor-
diniertes Vorgehen in der ganzen So-
wjetunion gewihrleisten sollte. Zu-
nichst bestand eine ihrer Hauptaufga-
ben darin, die Konfiszierung der Kir-
chenglocken (und ihre industrielle Nut-
zung) republikweit zu organisieren und
so viel wie maglich materiellen Gewinn
aus Kirchgebduden und religiosen Ge-
meinden herauszupressen. Letztlich
hat aber die Kultus-Kommission die
Vernichtung fast allen sichtbaren reli-
giosen Lebens, die 1938/39 abgeschlos-
sen war, begleitet. Diese hatte sich im

Rahmen des grossen Stalin-Terrors
(«Sduberungen», 1936-39) vollzogen.

Der Autor beschriinkt sich nicht auf
eine deskriptive Beschreibung der Vor-
ginge, sondern er stellt prinzipiclle
Fragen nach dem Stalinismus, nach der
Funktion und dem Funktionieren der
Parteibiirokratie - und vor allem: nach
den  Verbindungsstriingen
Zentrale und Peripherie.

Zwar war die antireligiose Politik
Teil der sowjetischen Innenpolitik in
den 30er Jahren. Doch Luukkanen
hebt hervor, die faktische Liquidierung
des religiosen Lebens sei in sehr star-
kem Masse auch den lokalen und regjo-
nalen «Organen» anzulasten, die sich
um die Anweisungen der Parteizen-
trale nicht weiter gekiimmert hitten.
sondern Anordnungen der Geheimpo-
lizei (GPU bis 1934, danach: NKWD)
ausfiihrten, auch wenn «von oben»
(z.B. Stalins Rede 1930: «Trunken vor
lauter Erfolg», in der er pro forma Ex-
zesse bei der Kollektivierung Kritisiert
hatte) ein etwas moderates Vorgehen
empfohlen wurde. Hier erhebt sich al-
lerdings die Frage, inwieweit solche
nicht wirklich ernst gemeinten Aufrufe
der Fiihrung zur Missigung lediglich
ein taktisches Alibi fiir die Offentlich-
keit und fiir das Ausland sein sollten
[«Nicht die Fithrung ist an den Exzes-
sen schuld, sondern die undisziplinier-
ten <«Organe>!»]. Es ist zu bezweifeln,
ob die ausfiihrenden Organe bei den
Verfolgungen iiberhaupt eine gemiis-
sigte Gangart einschlagen durften!

Die Kult-Kommission sank mehr
und mehr zu einer Alibi-Instanz ab, an
die Biirger im Zusammenhang mit Fra-
gen der Religion Beschwerden richte-
ten — Gldubige klagten (ohne Erfolg
natiirlich) tber geschlossene Kirchen;
militante Atheisten verlangten (in der
Regel mit grosstem Erfolg) die Schlies-
sung von Kirchen ... Die Kultus-Kom-
mission sollte die sowjetischen Reli-

zwischen

479



gionsverfolgungen durch einen Schein
von Rechtlichkeit kaschieren, sollte
nach aussen den Anschein erwecken,
als hidtten Religionsgemeinschaften
und Gldubige in der Sowjetunion ir-
gendwelche Rechte — wihrend in Wirk-
lichkeit nur noch Willkiir und Barbarei

herrschten.
Gerd Stricker

Rudolf Grulich: Konstantinopel. Ein
Reisefiihrer fiir Christen (Texte zum
Ost-West-Dialog Nr.14). Ulm: Ger-
hard Hess Verlag 1998. 286 S.

Nachdem Reisebiiros und Reisefiihrer
liber Istanbul fast ausschliesslich Bau-
werke und Ruinen aus byzantinischer
und osmanischer Zeit anpreisen, unter-
nimmt der Autor den erfolgreichen
Versuch, das christliche Konstantinopel
in der 14-Millionen-Stadt, in der heute
noch etwa 100000 Christen (verschie-
denster Denomination) leben, neu zu
entdecken. Er fiihrt eine erstaunliche
Vielfalt an Kirchen und christlichen
Stitten vor Augen — griechische, arme-
nische (altorientalische, katholische,
protestantische), unierte, romische
(franzosische, italienische, osterreichi-
sche, polnische ...), syrische (Chaldier,
Jakobiten) sowie zahlreiche protestan-
tische Einrichtungen der verschieden-
sten Denominationen — und versieht
diese Angaben mit allem, was
eine Kontaktaufnahme ermdglicht:
Adresse, Telephon- und Fax-Nummer.
Denn es ist ein Anliegen des Autors,
Touristen zu ermuntern, in Konstanti-
nopel nicht nur den Phanar, sondern
auch andere christliche Stitten aufzu-
suchen. Schon allein damit hat der Au-
tor eine verdienstvolle Aufgabe erfiillt.

Jedoch bildet dieser Katalog nur ei-
nen Anhang (S.160-220) des Buches:
Rudolf Grulich hat nimlich «tiefgesta-
pelt». Es handelt sich bei diesem «Rei-

480

sefiihrer» in Wirklichkeit um ein Kom-
pendium der Geschichte des Christen-
tums in Konstantinopel/Istanbul, das es
in dieser griffigen Form bisher wohl
noch nicht gegeben hat.

Nach dem griechischen Byzanz gibt
der Autor jeweils einen knappen, aber
verldsslichen Aufriss der Geschichte
des christlichen Konstantinopels, des
«Neuen Roms», der Konzilien, des Bil-
derstreits, der Kirchenspaltung von
1054, der Kreuzziige (das Lateinische
Kaiserreich 1204-1261), der Belage-
rung und schliesslich der Eroberung der
Stadt durch die Osmanen 1453. — Von
besonders hohem Interesse ist die Ge-
schichte der Christen unter den osmani-
schen Herrschern, ihre Organisation
unter dem Patriarchen, die Rolle der
christlichen Schutzmichte und schliess-
lich das Ende des Osmanenreiches bis
hin zur Vertreibung der Christen nach
dem Zweiten Weltkrieg. Durch ausgie-
bige Zitate aus zeitgenodssischen und
anderen Quellen versteht es der Autor,
das Lesevergniigen noch zu vergros-
sern.

Neben der orthodoxen Kirchenge-
schichte Konstantinopels (auch eine
kurze Einfilhrung in den orthodoxen
Gottesdienst fehlt nicht) finden die
wichtigsten historischen Fakten aus der
armenischen und der romisch-katholi-
schen Kirchengeschichte — und auch die
des Judentums — auf Konstantinopler
Boden Beriicksichtigung. Dankbar
greift der Leser - auch einfach zum
Nachschlagen — auf die Listen der by-
zantinischen Kaiser, der Patriarchen
von Konstantinopel, der Sultane aus
dem Hause Osman und der Armeni-
schen Patriarchen zuriick.

Dieser Band ist also viel mehr als ein
Reisefiihrer! Er fiillt eine Liicke, indem
er das christliche Konstantinopel wie-
der lebendig werden lidsst und zugleich
jene Stellen markiert, wo man seinen
Spuren nachgehen kann. Gerd Stricker






	Bibliographie

