Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 4

Artikel: Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen 1993-1997
Autor: Schwaigert, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404895

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen 1993-1997

Dialoge und Begegnungen:
Auf dem Weg zur gegenseitigen Anerkennung

I. Der Rom-Besuch von Mar Dinkha I'V.
und die Gemeinsame Christologische Erklirung

Seit Ernst Hammerschmidts letztem Artikel vom 15. April 1993 ! hat sich
in den Orientalischen Orthodoxen Kirchen viel ereignet. Das wohl her-
ausragendste Ereignis war die Unterzeichnung einer gemeinsamen chri-
stologischen Erkldrung (im Folgenden: GChrE) zwischen Papst Johan-
nes Paul II. und dem Katholikos-Patriarchen der Assyrischen Kirche des
Ostens, Mar Dinkha IV,, vom 11.11.1994 im Vatikan?.

Die Erkliarung stellt fest: «Beide (erg.: Papst u. Katholikos-Patriarch,
WS) betrachten diese Begegnung als grundlegenden Schritt auf dem
Weg zur Wiederherstellung der vollen Gemeinschaft zwischen ihren Kir-
chen. Sie konnen von nun an in der Tat zusammen vor der Welt ihren ge-
meinsamen Glauben an das Geheimnis der Menschwerdung bekennen.
Als Erben und Wichter des von den Aposteln empfangenen Glaubens,
wie er von unseren gemeinsamen Vitern im Nizidnischen Glaubensbe-
kenntnis formuliert wurde, bekennen wir den einen Herrn Jesus Chri-
stus, Gottes eingeborenen Sohn, vom Vater gezeugt vor aller Zeit, der in
der Fiille der Zeit vom Himmel gekommen und um unseres Heiles willen
Mensch geworden ist. Das Wort Gottes, die zweite Person der Heiligen
Dreifaltigkeit, ist durch die Kraft des Heiligen Geistes Mensch gewor-
den, indem es von der heiligen Jungfrau Maria einen Leib mit einer ver-
nunftbegabten Seele annahm, mit dem es vom Augenblick seiner Emp-
fdngnis an unlosbar vereint war.

Daher ist unser Herr Jesus Christus wahrer Gott und wahrer Mensch,
vollkommen in bezug auf seine Gottheit und vollkommen in bezug auf
seine Menschheit, gleichen Wesens mit dem Vater und gleichen Wesens
mit uns in allem — ausser der Siinde. Seine Gottheit und seine Menschheit
sind in einer Person vereint, ohne Vermischung, ohne Teilung und ohne
Trennung. In ihm wurde die Unterschiedlichkeit der gottlichen und
menschlichen Natur mit all ihren Eigenschaften, Fihigkeiten und Wir-
kungsweisen gewahrt. Doch weit davon entfernt, «einer und zugleich ein
anderer> zu sein, sind Gottheit und Menschheit in der Person des glei-

418



chen und einzigen Sohnes Gottes und Herrn Jesu Christi geeint, der das
Ziel einer einzigen Anbetung ist. (...)

Die menschliche Natur, die die Jungfrau Maria geboren hat, war im-
mer die des Sohnes Gottes selbst. Dies ist der Grund, warum die Assyri-
sche Kirche des Ostens die Jungfrau Maria verehrt als <Mutter Christi,
unseres Gottes und Heilandes>. Im Licht dieses gleichen Glaubens wen-
det sich die katholische Tradition an die Jungfrau Maria als «die Mutter
Gottes> und ebenso als «die Mutter Christi>. Wir erkennen beide die Be-
rechtigung und Richtigkeit dieser Ausdrucksformen des gleichen Glau-
bens an, und wir achten beide, was die einzelne Kirche jeweils in ihrem li-
turgischen Leben und in ihrer Frommigkeit bevorzugt. (...) Was immer
unsere christologischen Unterschiede gewesen sind, wissen wir uns heute
geeint im Bekenntnis des gleichen Glaubens an den Sohn Gottes, der
Mensch wurde, damit wir durch seine Gnade Kinder Gottes werden
konnten. Wir méchten von nun an gemeinsam diesen Glauben an den Ei-
nen bezeugen, der der Weg, die Wahrheit und das Leben ist, und ihn in
entsprechender Weise unseren Zeitgenossen verkiinden, damit die Welt
an das Evangelium vom Heil glaube.»?

Diese GChrE stand am Ende des fiinftdgigen Rombesuchs von Mar
Dinkha IV. vom 8.-12.11.1994 in Begleitung der Bischofe Mar Narsai
Elias de Baz, Metropolit des Libanon, Syriens, Europas und von Ator,
und Patriarchalvikar, Mar Bawai Ashur Soro, Bischof von Seattle und
Generalsekretir der Kommission fiir die Beziehungen zwischen den Kir-
chen und fiir religiése Erziechung, und Mar Meelis Yousep Zaia, Bischof
von Australien und Neuseeland und Sekretiir des Heiligen Synod*. Die
Christologieerklirung ist das Ergebnis gegenseitiger Bemithungen um
eine vertiefte Anniherung. In seiner Grussadresse am 11.11.1994 nimmt
Johannes Paul I1. Bezug auf den ersten Besuch von Mar Dinkha IV. vom
7.-9.11.1984 in Rom, eine zweite Begegnung fand am 27.10.1986 in As-
sisi statt. Daran an schlossen sich ab Oktober 1992 Expertentreffen®. Das
letzte dieser Treffen vor der GChrE fand vom 24.-29.6.1994 in Lainz
Statt und wurde veranstaltet von der vom Wiener Alterzbischof Franz
Kardinal Konig am 4.11.1964 ins Leben gerufenen Stiftung PRO
ORIENTE. Bei dieser ersten nicht-offiziellen Konsultation mit Vertre-
tern der «Assyrischen Kirche des Ostens» wurde eine tragfidhige wissen-
Schaftliche Basis fiir die gegenseitige Anerkennung geschaffen®. Griines
Licht zum Treffen in Rom gab als letzte wichtige Instanz die Bischofssyn-
ode der Assyrischen Kirche des Ostens, die im Juli 1994 in Sydney/Au-
Stralien tagte und den christologischen Konsens vorbereitete L8

419



Die Bedeutung der Unterzeichnung fiir die Okumene und fiir die Ein-
heit der Christen wird in der kommentierenden Literatur allgemein ge-
wiirdigt. Schon in seiner Grussadresse an Mar Dinkha I'V. und seine De-
legation am Tag der Unterzeichnung hebt Johannes Paul II. die Folgen
fiir die «pastorale Zusammenarbeit» hervor, vor allem auf dem Gebiet
«der spirituellen und theologischen Ausbildung kiinftiger Priester und
verantwortlicher Laien» sowie fiir die Kinder- und Jugendkatechese®.
Mar Dinkha I'V. nennt in seiner Ansprache die Ubereinkunft ein Zeugnis
der Hoffnung fiir eine Welt, in der die Hoffnung bei vielen verlorenge-
gangen sei, und betont die neuen Chancen fiir eine lebendige Verkiindi-
gung des Evangeliums”’.

Heinz-Albert Raem, der die 6kumenischen Dialoge einer kritischen
Untersuchung unterzieht, sieht in der romisch-assyrischen Vereinbarung
wie in den Dialogen mit den Orientalischen Orthodoxen Kirchen eine
neue Ara angebrochen. Die bisher erzielten «Durchbriiche» hilt er fir
«wegweisend», weil sie «zeigen, dass es moglich ist, ein gemeinsames
Verstéindnis in der Sache zu erzielen, ohne auf jene Terminologie zurtick-
zugreifen, die einst der Anlass der Spaltung gewesen ist. In der anzustre-
benden Einheit geht es stets darum, den gemeinsamen Glaubensinhalt
zu sichern; dessen theologische Ausdrucksform kann durchaus verschie-
den sein, solange und sofern der gemeinsame Glaubensinhalt gewahrt
ist» 10,

Die Zeitschrift ISTINA, welche die GChrE auch im syrischen und ara-
bischen Text wiedergibt, kommentiert sie als «0kumenisches Ereignis
von grosster Bedeutung» und zeigt mit Nachdruck die Konsequenzen auf
u. a. auch fiir die dogmengeschichtliche Behandlung der Assyrischen Kir-
che des Ostens und der zur Gewohnheit gewordenen abqualifizierenden
Bezeichnung der Kirche als «nestorianisch»!!. In der Einleitung zur
Textwiedergabe betont ISTINA die Bedeutung okumenischer Bezie-
hungen als fiir die Assyrische Kirche des Ostens iiberlebensnotwendig '%.
Die «grosse 6kumenische Bedeutung» der GChrE sieht Reinhard Thole
in dem jetzt beschrittenen Weg, «die Kirche des Ostens aus einer ihr un-
terstellten dogmatischen Isolierung zu befreien» 1. Ausfiihrlich stellt ein
Delegationsmitglied der Assyrischen Kirche des Ostens, Mar Bawai
Soro, in einem mit P. Samuel Denkha gefiihrten Interview Inhalt und Be-
deutung der Christologieerkldrung dar. Den Gewinn fiir seine Kirche
sieht er u.a. auch in der damit begonnenen Wiedergutmachung fiir das
iiber viele Jahrhunderte an seiner Kirche begangene Unrecht. Die
Mauer, die seit 1500 Jahren bestiinde, sei heute gefallen 14,

420



Die GChrE war auch Gegenstand der Beratungen der VI. Generalver-
sammlung des Mittelostlichen Kirchenrates (Middle East Council of
Churches, MECC/Conseil des Eglises du Moyen Orient, CEMO) vom
15.-21.11.1994 in Limassol/Zypern. Aus Zeitmangel delegierte die Ge-
neralversammlung die Frage der Aufnahme der Assyrischen Kirche des
Ostens an das Exekutivkomitee des MECC P>,

Die GChrE hatte bestimmt, zur Uberwindung der Hindernisse auf
dem Weg zur vollen Einheit eine «gemischte Kommission fiir den theolo-
gischen Dialog» beider Kirchen einzusetzen. Das 1. Treffen der Kommis-
sion fand vom 22.-24.11.1995 in Rom statt und behandelte die Sakra-
mente im Allgemeinen und die Eucharistie im Besonderen'®. Das
2. Treffen fand vom 10.-12.10. 1996 in Adma/Libanon statt und setzte das
Sakramententhema fort mit Schwerpunkt: Sakrament der Ehe und der
Krankensalbung . Ein 3. Treffen fand vom 23.-28.10.1997 in Rom mit
den Themen statt: Sakramentales Leben in der Assyrischen Kirche des
Ostens, das Bekenntnis von 381 und der Ausgang des Heiligen Geistes
sowie die Bedeutung der Jungfrau Maria in beiden Traditionen. Ferner
standen zur Diskussion die jiingsten Ereignisse in der Bezichung zwi-
schen der Assyrischen Kirche des Ostens und der Chaldiischen Kirche '8,

Die GChrE ermutigte zu weiteren Treffen mit erweitertem Teilneh-
merkreis. Der von PRO ORIENTE vom 24.-29.6.1994 in Lainz veran-
stalteten ersten nicht-offiziellen Konsultation mit Vertretern der Assyri-
schen Kirche des Ostens sowie mit Teilnehmern aus anderen Kirchen der
syrischen Tradition folgte vom 22.-27.2.1996 eine zweite nicht-offizielle
Konsultation mit Vertretern aller syrischen Kirchen in Wien. Als Beob-
achter waren Vertreter der Koptischen Orthodoxen Kirche, der Armeni-
schen Apostolischen Kirche, der Mar Thoma Kirche, des MECC, aus
dem Einheitssekretariat des Vatikans sowie Experten zugegen'®. Die
dritte nicht-offizielle Konsultation fand vom 8.-11.7.1997 an der Univer-
sitdt St. Mary of the Lake in Mundelein in Illinois/USA statt. Auch hier-
bei waren Vertreter aller Kirchen der syrischen Tradition zugegen .

Die jahrelange intensive Vorbereitung des christologischen Konsenses
hatte auch Auswirkungen auf die Beziehung zwischen der Assyrischen
Kirche des Ostens und der mit Rom unierten Chaldiischen Kirche, die
sich im Verlaufe des 16.Jahrhunderts aus Mitgliedern der Assyrischen
Kirche in einer Union mit Rom gebildet hatte. Es war sicherlich nicht
ohne Absicht, dass der Ad-limina-Besuch der Mitglieder der Synode der
Chaldiischen Kirche unter Leitung ihres Katholikos-Patriarchen Ra-
phael I. Bidawid bei Papst Johannes Paul II. auf den 14.11.1994 gelegt
wurde. In seiner Ansprache nimmt Johannes Paul II. Bezug auf den Be-

421



such von Mar Dinkha IV. und auf die christologische Erklidrung?!, und
auch Bischof Mar Bawai Soro von der Assyrischen Kirche des Ostens be-
tont in seinem Interview die «sehr warme Begegnung zwischen den bei-
den Patriarchen» und die dringliche Notwendigkeit, Schritte auf eine zu-
kiinftige Gemeinschaft zu tun??. Zu einem ersten offiziellen Treffen von
Mar Dinkha IV. und Mar Raphael I. Bidawid kam es am 29.11.1996 in
der chalddischen Kanzlei in Southfield, Michigan/USA. Mar Dinkha IV.
wurde von Mar Bawai Soro begleitet, dem Bischof von Seattle und Ge-
neralsekretdr der Kommission fiir die Beziehungen zwischen den Kir-
chen und fiir religiése Erziehung (CIRED). Zur Delegation von Mar Ra-
phael 1. Bidawid gehorte der chaldéische Bischof fiir die USA, Mar Ibra-
him Ibrahim und der chalddische Bischof von Ahwaz/Iran, Mar Johanan
Zora sowie der Generalvikar fiir die chaldidische Diozese in den USA,
Sarhad Jammo, der von den beiden Patriarchen als gemeinsamer Sekre-
tar fiir das Treffen bestimmt wurde. In der Gemeinsamen Erklédrung
(Joint Patriarcal Statement) brachten beide Patriarchen das Ziel dieses
ersten Treffens zum Ausdruck, ndmlich «to discuss with deep and mutual
understanding future prospects for a full and visible ecclesial reunifica-
tion of their Churches, the two branches of the historically One Church
of the East». Es wurde beschlossen, eine «Gemeinsame Kommission fiir
die Einheit» (Joint Commission for Unity) einzurichten, deren Mitglie-
der von den beiden Heiligen Synoden ernannt werden sollen®. Am
15.8.1997 unterzeichneten die Oberhdupter der beiden Kirchen, Mar
Dinkha IV. und Mar Raphael 1. Bidawid, ein bilaterales Programm (Dé-
cret synodal commun en vue de la promotion de I'unité), bei dessen Um-
setzung die Wiederherstellung der vollen Einheit beider Kirchen zu der
alten «Kirche des Ostens» in Aussicht steht. Eine enge Zusammenarbeit
ist mit der von der Assyrischen Kirche des Ostens und der Romisch-ka-
tholischen Kirche eingerichteten «Gemischten Kommission fiir den
theologischen Dialog» vorgesehen. Neben der « Gemeinsamen Kommis-
sion fiir die Einheit» mit je sechs Mitgliedern von jeder Kirche sieht das
bilaterale Programm ein Generalsekretariat mit zwei Sekretéren vor,
ebenso die Einrichtung von fiinf Unterkommissionen zur theologischen
Ausbildung, Vorbereitung eines gemeinsamen Katechismus, Liturgie,
pastorale Zusammenarbeit und Laien vor?*.

422



IL. Fortsetzung des Dialogs zwischen
der Orthodoxie und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen

Das zweite wichtige Ereignis im Berichtszeitraum war die Fortsetzung
des Dialogs zwischen den Orthodoxen Kirchen der Sieben Okumeni-
schen Konzilien und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen?. Basis
des fortgefiithrten Dialogs war das Second Agreed Statement von Cham-
bésy als Ergebnis der 3. Vollversammlung der Gemischten Kommission
fiir den Theologischen Dialog vom 23.-28.9.1990 im Orthodoxen Zen-
trum des Okumenischen Patriarchats in Chambésy bei Genf2°. Die Eini-
gung von Chambésy vom 28.9.1990 ist das Ergebnis einer lingeren
Reihe von Begegnungen zwischen der Orthodoxen Kirche und den
Orientalischen Orthodoxen Kirchen. So fanden vier inoffizielle Dialog-
begegnungen in Aarhus 1964, Bristol 1967, Genf 1970 und Addis Abeba
1971 statt und zwei offizielle Dialogbegegnungen in Chambésy 1985 und
im Kloster Amba Bishoy/Agypten 198927, Die praktische Umsetzung
der gewonnenen Einheit, schon 1990 in den «Recommendations on Pa-
storal Issues» als dringlich angesehen und konzipiert, war Gegenstand
der Beratungen der 30 Teilnehmer umfassenden Gemischten Kommis-
sion fiir den Theologischen Dialog, die vom 1.-6.11.1993 in Chambésy
unter den beiden Prisidenten Metropolit Damaskinos und Metropolit
Amba Bishoy tagte ®. Der Kommission war wichtig, die Art und Weise
der Aufhebungen der gegenseitigen Verurteilungen festzulegen: «Die
Aufhebung der Anatheme sollte einstimmig und gleichzeitig und auf bei-
den Seiten von den Oberhiuptern aller Kirchen vollzogen werden, in-
dem eine entsprechende kirchliche Akte unterzeichnet wird; sie wird
zum Inhalt haben, dass jede Seite der anderen zuerkennt, dass sie in jeder
Beziehung orthodox ist.» 2 Das Dokument stellt freilich auch die vielfal-
tigen und schwierigen Fragen heraus, die mit einer solchen Authebung
der Verurteilungen verbunden sind. Ferner wurde beschlossen, dass «die
beiden Koprisidenten allen Orthodoxen und Orientalisch-Orthodoxen
Kirchen einen Besuch abstatten sollen, um an Ort und Stelle den Boden
fiir die baldige Verwirklichung der Vorschlige vorzubereiten».*

Die Reaktion in der Orthodoxen Kirche und in den Orientalischen Or-
thodoxen Kirchen war gesamt gesehen positiv.*! Heftiger Widerstand
kam jedoch vom Athos*. Zur Vertiefung des Anliegens vor allem unter
Jjungen Orthodoxen beider Orthodoxiefamilien trugen auch mehrere
Treffen der orthodoxen Jugendbewegung Syndesmos bei .

Auch auf Patriarchenebene kam es zu Begegnungen zwischen dem
Okumenischen Patriarchat und Orientalischen Orthodoxen Kirchen. So

423



wurden die Beziehungen zwischen der Athiopischen Orthodoxen Tewa-
hedo Kirche und dem Okumenischen Patriarchat durch zwei Begegnun-
gen gestirkt, durch den Besuch von Patriarch Abuna Paulos vom
6.-9.12.1993 im Phanar** und durch den Gegenbesuch vom Okumeni-
schen Patriarchen Bartholomaios I. vom 11.-21.1.1995 in Addis Abe-
ba®,

Auf Einladung von Patriarch Abuna Paulos und auf Initiative der Or-
thodoxen im Weltrat der Kirchen fand in Addis Abeba vom 17.-
29.1.1996 ein orthodoxes Symposium zum Thema Mission statt, bei dem
auch die Orientalischen Orthodoxen Kirchen vertreten waren. Das Sym-
posium diente zur Vorbereitung der Weltmissionskonferenz in Bahia/
Brasilien vom 24.11.-3.12.1996. Ziel des innerorthodoxen Treffens war
auch die Begegnung mit der Athiopischen Orthodoxen Kirche. %

Karekin I., Patriarch-Katholikos fiir alle Armenier und Oberhaupt
der Armenischen Apostolischen Kirche mit Sitz in Etchmiadzin/Arme-
nien, besuchte vom 8.—11.5.1996 das Okumenische Patriarchat?*” und am
10.6.1996 Metropolit Damaskinos in Chambésy . Der Okumenische
Patriarch Bartholomaios I. erwiderte den Besuch durch eine Reise nach
Armenien vom 21.-25.7.1997 %,

Auf seiner Nahostreise vom 24.4.-5.5.1993 traf sich Bartholomaios I.
auch mit Papst und Patriarch Schenuda III., dem Oberhaupt der Kopti-
schen Orthodoxen Kirche, in Kairo*’. Anfang November 1994 weilte
Schenuda III. zu einem offiziellen Besuch bei der Kirche von Griechen-
land in Athen, wo er mit deren Oberhaupt Seraphim, dem Erzbischof
von Athen und Ganz Griechenland, Gespriche iiber die Wiederherstel-
lung der Einheit zwischen der Orthodoxen Kirche und den Orientali-
schen Orthodoxen Kirchen fiihrte*!. Anfang Dezember 1994 war eine
Abordnung von drei Repriasentanten der Koptischen Orthodoxen Kir-
che beim griechisch-orthodoxen Erzbischof von Amerika, Iakovos, in
dessen Residenz in New York. Die koptische Delegation leitete Metro-
polit Amba Bishoy, Generalsekretir des Heiligen Synod und Koprisi-
dent der Gemischten Kommission fiir den Theologischen Dialog mit den
Orientalischen Orthodoxen Kirchen. Beim Treffen wurden die Ergeb-
nisse der Begegnung in Chambésy vom 1.-6.11.1993 besprochen 2,

Zu einem offiziellen Besuch im Okumenischen Patriarchat empfing
am 19.2.1993 Bartholomaios I. Patriarch Mor Ignatius Zakka I. Ivas, das
Oberhaupt der Syrischen Orthodoxen Kirche *’. Enge Beziehungen zwi-
schen dem Syrischen Orthodoxen Patriarchat von Antiochien und des-
sen byzantinischem Zweig, dem Griechischen Orthodoxen (Rum-Or-
thodoxen) Patriarchat von Antiochien, gibt es seit 19914,

424



IIL. Vertiefung der Beziehungen zur Romisch-katholischen Kirche

Im Berichtszeitraum 1993-1997 wurden die Beziehungen zwischen der
Romisch-katholischen Kirche und den Orientalischen Orthodoxen Kir-
chen der Kopten, Athiopier, Syrer, Armenier und Siidinder weiter ver-
tieft*. Dabei konnte Rom auf die Ergebnisse der von der Stiftung PRO
ORIENTE initiierten Treffen zuriickgreifen. Den fiinf nicht-offiziellen
Wiener Konsultationen in den Jahren 1971-1988 mit dem christologi-
schen Konsens in der «Wiener christologischen Formel» vom September
1971 folgten fiinf Regionalsymposien. Das erste fand vom 26.—
28.10.1991 im Kloster Amba Bishoy im Wadi Natrun/Agypten statt zu
den Themen «Wiener Konsultationen», «christologischer Konsens» und
«Konzil und Konziliaritiit» *. Das zweite Symposium fiihrte auf den indi-
schen Subkontinent und fand vom 30.9.-4.10.1993 in Kottayam/Kerala
statt. Ausser dem christologischen Konsens wurden auch Themen be-
handelt, die den indischen Subkontinent beriicksichtigten: «Der inkar-
nierte Christus und das christliche Zeugnis», «Einheit und christliche
Identitit in Indien» sowie der Dialog mit den Weltreligionen. An diesem
Treffen nahmen 170 Vertreter aus zehn Kirchen, darunter auch prote-
stantische teil, ebenso muslimische und hinduistische Vertreter?’. Das
dritte Symposium fand vom 23.-27.9.1994 in Kaslik/Libanon statt und
war vor allem fiir Teilnehmer aus dem arabischen Raum bestimmt
(Mashreq-Regionalsymposium). Hier wurden die bislang erreichten Er-
gebnisse der zuriickliegenden Wiener Konsultationen und der Studien-
seminare einem breiten kirchlichen Publikum vermittelt und damit die
Absicht der Regionalsymposien auch hier wahrgenommen, wichtige
theologische Ergebnisse in die Gemeinden weltweit zu vererden *. Wie-
der nach Indien fiihrte 1995 das vierte Symposium*. Fiir den deutsch-
sprachigen Raum war das fiinfte Regionalsymposium bestimmt, das vom
29.8.-2.9.1997 im koptisch-orthodoxen St. Antonius-Kloster in Wald-
solms-Kroffelbach im Taunus stattfand. Bei diesem fiinftigigen Treffen,
zu dem iiber 100 Interessierte kamen, wurden Referate gehalten zu den
folgenden Themen: «Der Wiener Dialog zwischen den romisch-katholi-
schen und altorientalischen Theologen», «Der christologische Konsens»,
«Ekklesiologische Aspekte» und «Okumenische Kooperation auf pasto-
raler Ebene in Mitteleuropa». Begleitend zu den Referaten gab es Infor-
Mationsveranstaltungen zu den einzelnen Orientalischen Orthodoxen
Kirchen*,

Eine weitere Einrichtung von PRO ORIENTE zur Vertiefung der in
den Wiener Konsultationen erzielten Ergebnisse und zur Losung schwie-

425



riger Fragen sind die Studienseminare in Wien. Das erste zum Thema
«Primat» fand vom 29.6.-1.7.1991 statt>!, das zweite zum Thema «Kon-
zilien und Konziliaritit» vom 26.-29.6.19922. Das Thema «Ekklesiolo-
gie und Einheit der Kirche» mit besonderem Gewicht auf den Fragen,
welche die mit Rom unierten Orientkirchen fiir die orientalisch-orthodo-
xen Kirchen darstellen, wurde beim dritten Studienseminar vom
1.-5.7.1994 behandelt*’. Vom 4.-9.7.1996 fand zum Thema «Autoritiit
und Jurisdiktion» das vierte Studienseminar statt>*,

Auf die im Berichtszeitraum ebenfalls von PRO ORIENTE initiierten
drei nicht-offiziellen Konsultationen zwischen Vertretern der Romisch-
katholischen Kirche und den Kirchen der syrischen Tradition im Juni
1994, Februar 1996 und Juli 1997 wurde an anderer Stelle eingegangen .

Die Bedeutung der Kontakte zu den Orientalischen Orthodoxen Kir-
chen hebt die am Hochfest der Himmelfahrt Christi, dem 25.6.1995 von
Papst Johannes Paul II. unterzeichnete Enzyklika «Ut unum sint» her-
vor”®, In den Abschnitten 62 und 63 (Beziehungen zu den Kirchen des
Orients) wird auf die Begegnungen und Vereinbarungen mit den Ober-
hauptern der Koptischen Orthodoxen, der Syrischen Orthodoxen und
der Athiopischen Orthodoxen Kirche eingegangen sowie die Gemein-
same Christologische Erklirung mit Mar Dinkha IV. genannt. Ab-
schnitt 63 stellt fest: «Hinsichtlich der traditionellen Auseinandersetzun-
gen iiber die Christologie haben die 6kumenischen Kontakte also grund-
legende Klarungen ermoglicht, so dass wir miteinander jenen Glauben
bekennen konnen, der uns gemeinsam ist. Noch einmal sei festgestellt,
dass diese bedeutende Errungenschaft sicherlich Ergebnis der theologi-
schen Forschung und des briiderlichen Dialogs ist. Und nicht nur das. Sie
ist fiir uns auch Ermutigung: denn sie zeigt uns, dass der eingeschlagene
Weg richtig ist und dass man verniinftigerweise darauf hoffen kann, mit-
einander die Losung fiir die anderen Streitfragen zu finden.» >’

Im Verlaufe seiner Europareise war das Oberhaupt der Athiopischen
Orthodoxen Tewahedo Kirche, Patriarch Abuna Paulos, vom
4.-8.6.1993 auch Gast der Stiftung PRO ORIENTE in Wien. Zuvor
hatte er vom 31.5.-2.6. dem Okumenischen Rat der Kirchen, der Konfe-
renz Europdischer Kirchen in Genf und Metropolit Damaskinos in
Chambésy einen Besuch abgestattet>®. Im Anschluss an seinen Wienauf-
enthalt besuchte Abuna Paulos vom 8.-14.6.1993 Papst Johannes
Paul II. und die Kirche von Rom. Zur Delegation des Patriarchen gehor-
ten Abuna Gharima, Sekretir des Heiligen Synods und Erzbischof von
West Gojjam und Metekel, Erzbischof Timotheus, Leiter des «Depart-
ment Interchurch Aid and Development», Abuna Makarios, Erzbischof

426



von Tigre, sowie Diakon Tewolde Yohannes, Privatsekretir des Patriar-
chen™. In seiner Ansprache am 11.6.1993 hob Papst Johannes Paul I1.
die Gemeinsamkeit beider Kirchen, vor allem im Christuszeugnis her-
vor: «Die tiefe Gemeinschaft, die trotz der Wechselfille der Geschichte
zwischen uns besteht, wurzelt in den Grundrealititen unseres christli-
chen Glaubens. Denn wir teilen den von den Aposteln weitergegebenen
Glauben wie auch dieselben Sakramente und dasselbe in der apostoli-
schen Sukzession wurzelnde Amt. (...) Heute konnen wir zudem sagen,
dass wir den einen Glauben an Christus haben, obschon dies fiir lange
Zeit eine Quelle der Spaltung unter uns war. Wenngleich unsere Tradi-
tionen unterschiedliche Formulierungen gebrauchten, um dasselbe un-
sagbare Geheimnis der Vereinigung von Menschheit und Gottheit im
fleischgewordenen Wort auszudriicken, bekennen unsere beiden Kir-
chen in voller Ubereinstimmung mit dem apostolischen Glauben sowohl
die Unterscheidung als auch die vollkommene Vereinigung von Mensch-
heit und Gottheit in der Person Christi, des Sohnes Gottes. Solchermas-
sen bekennen die dthiopische orthodoxe Kirche und die katholische Kir-
che denselben Glauben an den, der auf immer «der Weg und die Wahr-
heit und das Leben> (Joh 14,6), der Herr und Retter der Welt bleibt.» ©°

Die in der Papstansprache ausgedriickte enge Glaubensgemeinschaft
findet ihren ganz praktischen Niederschlag in der Zusammenarbeit bei-
der Kirchen in Athiopien. So wird von einem gemeinsamen Missionspro-
Jekt zwischen der katholischen Missionsgesellschaft der Spiritaner (Vi-
ter vom Heiligen Geist) und orthodoxen Priestern, Diakonen und Laien
berichtet, die seit mehreren Jahren unter animistischen halbnomadi-
Schen Stimmen entlang der Grenze zu Kenia in df,r Region Omo missio-
nieren. Das Projekt ist auf katholischer Seite in Athiopien und im Vati-
kan nicht ohne Kritik geblieben, da vor allem die dthiopisch-orthodoxe
Kirche eine Zugewinnung von Getauften verbuchen konnte®'. Der An-
teil der Katholiken in Athiopien ist weniger als 1% der Gesamtbevolke-
rung von fast 59 Millionen (Stand Mitte 1997), wohingegen die ithio-
Pisch-orthodoxe Kirche etwa 18 Millionen Mitglieder hat. Angesichts
des erstarkenden Islam in Athiopien — etwa 45 % der Bevolkerung sind
Muslime - und des immer noch vorhandenen Misstrauens zwischen Or-
thodoxen und Katholiken hilt auch der Apostolische Nuntius in Addis
Abeba, Erzbischof Silvano Tomasi, eine engere Zusammenarbeit beider
Kirchen fiir dringlich, vor allem bei Entwicklungshilfeprojekten . Die
Buten Beziehungen zwischen beiden Kirchen betonte auch Kardinal
Achille Silvestrini, der Prifekt der Kongregation fiir die Orientalischen
Kirchen in einem Interview bei Radio Vatikan am 16.2.1997. Er hatte

427



vom 6.-14.2.1997 die katholischen Gemeinden in Athiopien und Eritrea
besucht und auch Patriarch Abuna Paulos einen Besuch abgestattet, dem
er eine handgeschriebene Botschaft von Papst Johannes Paul II. iiber-
brachte®. Das besondere Vertrauensverhiltnis zwischen dem &thiopi-
schen und katholischen Oberhaupt kommt auch in der am 22.6.1997
brieflich gedusserten Bitte von Patriarch Abuna Paulos an Papst Johan-
nes Paul II. zum Ausdruck, sich dafiir einzusetzen, dass der von Musso-
lini 1937 nach Rom gebrachte berithmte Aksumer Obelisk wieder an
Athiopien zuriickgegeben werde .

Am 28.9.1993 weilte das Oberhaupt der Syrischen Orthodoxen Kir-
che, Patriarch Mor Ignatius Zakka I.Ivas in Begleitung von Mor Grego-
rios Yohanna Ibrahim, Metropolit von Aleppo, zu einer Privataudienz
bei Papst Johannes Paul I11%. Durch die gemeinsame Erkldrung vom Ok-
tober 1971 und deren Bestétigung im Juni 1984 ist eine tragfihige Grund-
lage fiir vertrauensvolle Beziehungen gegeben .

Zwischen den beiden Zweigen der Syrischen Orthodoxen Kirche von
Indien mit gesamt etwa 2 Millionen Mitgliedern und der Katholischen
Kirche fanden im Dezember 1994 in Kottayam im siidindischen Bundes-
staat Kerala getrennte Dialoge statt. Vom 5.-8.12.1994 traf sich die Ge-
meinsame Kommission fiir den Dialog zwischen der Katholischen Kir-
che und der Orthodoxen Syro-malankarischen Kirche. Die Orthodoxe
Syro-malankarische Kirche ist mit 1,5 Millionen Mitgliedern die zahlen-
missig stirkste orthodoxe Kirche in Indien. Ihr Oberhaupt Moran Base-
lios Mar Thoma Mathews I1., Katholikos des Ostens, residiert in Kot-
tayam®’. Das letzte Treffen hatte vom 15.-18.11.1993 ebenfalls in Kot-
tayam stattgefunden . Basis der Dialoge ist die am 3.6.1990 veroffent-
lichte gemeinsame Erklidrung zum Christuszeugnis%’. Themen des Dia-
logtreffens 1994 waren ekklesiologische, kirchenhistorische und pasto-
rale Fragen™. Zur indischen Delegation gehorte auch der in der Oku-
mene hochangesehene Metropolit von Delhi, Paulos Mar Gregorios, der
74jihrig am 24.11.1996 verstarb’!. Weitere jihrliche Treffen sind ge-
plant.

Am 9.12.1994 fand ein Treffen der Kommission fiir den Dialog zwi-
schen der Katholischen Kirche und der Syrisch-orthodoxen malankari-
schen Kirche in Kottayam statt. Zuvor hatte sich die Kommission am
19.11.1993 ebenfalls in Kottayam getroffen. Diese kleine indische ortho-
doxe Kirche mit etwa 500000 Mitgliedern untersteht dem Syrischen Or-
thodoxen Patriarchat in Damaskus. Die Residenz des Oberhauptes, der
sich ebenfalls Katholikos des Ostens nennt, ist Muvattupuzha in Kera-
la72. Das vierte Treffen im Dezember 1994 galt zum grossten Teil der Prii-

428



fung der Aufnahme der Abmachung iiber die Mischehen in beiden Kir-
chen, die am 25.Januar 1994 veroffentlicht worden war. Die Uberein-
kunft wurde sowohl von seiten der Katholischen wie auch von seiten der
Syrisch-orthodoxen malankarischen Kirche sehr positiv aufgenommen.
Die Gldubigen betrachten diese neuen Verfiigungen als eine Befreiung,
«well sie die Freiheit der Wahl bei diesen Minderheiten im Hinblick auf
Ehe und Familienleben achten und erweitern» 7. Die am 25.1.1994 er-
zielte Ubereinkunft nimmt Bezug auf die zwischen Papst Johannes
Paul II. und Patriarch Mor Ignatius Zakka I.Ivas am 23.6.1984 ratifi-
zierte Gemeinsame Erklidrung, in welcher — ausgehend vom gemeinsa-
men Christuszeugnis — die Moglichkeit des Empfangs der Sakramente
der Beichte, der Eucharistie und der Krankensalbung in der jeweils an-
deren Kirche eroffnet wird 4. Das Dokument vom 25. 1. 1994 erméglicht,
freilich als Ausnahmefall, zwischenkirchliche Trauungen mit der Teil-
nahme an der Eucharistiefeier anlisslich der Trauung in der zelebrieren-
den Kirche . Auch zwischen diesen beiden Kirchen sind weitere Treffen
geplant.

Auch in den USA finden intensive Gespriache zwischen Vertretern der
Katholischen Kirche und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen statt.
Mitglieder der Kommission fiir den Dialog zwischen der Katholischen
Bischofskonferenz und der Standing Conference of Oriental Orthodox
Churches trafen sich am 5. und 6.6.1995 in New York zu ihrem jéhrlichen
Dialog. Themen waren u.a. die Verabschiedung der Richtlinien fiir
Mischehen und die Begegnung zwischen Papst Johannes Paul II. und Ka-
tholikos-Patriarch Mar Dinkha IV. vom 11.11.1994 und deren Gemein-
same Christologische Erklirung ®. Die USA, so Suttner in seiner Bespre-
chung eines Sammelbandes zu verschiedenen von der seit 1976 bestehen-
den Dialogkommission erarbeiteten pastoralen Vereinbarungen zwi-
Schen beiden Kirchenfamilien, «sind das einzige Land, in dem die katho-
lische Kirche und die fiinf vorchalkedonensischen Kirchen der Arme-
nier, der Kopten, der Athiopier, der Syrer und der Siidinder volle kirchli-
che Strukturen besitzen» 7.

Zwei Kirchenfiihrer der Armenischen Apostolischen Kirche waren im
Dezember 1996 und Januar 1997 im Vatikan zu Gast. Karekin I., am
4.4.1995 gewiihltes und am 9.4.1995 zum 131. Patriarchen-Katholikos
fiir alle Armenier mit Sitz in Etchmiadzin/Armenien inthronisiert, hielt
sich vom 10.-14.12.1996 in Begleitung von 16 Delegationsmitgliedern zu
€inem offiziellen Besuch in Rom auf’™. In seiner Ansprache am
13.12.1996 an Karekin I. und dessen Delegation wiirdigte Johannes
Paul I1. die Gemeinsamkeiten im Glauben, aber auch den grossen Reich-

429



tum an Traditionen in der armenischen Kirche und ihren bedeutsamen
Beitrag fiir das armenische Volk”. Die «Gemeinsame Erklirung von
Papst Johannes Paul II. und Katholikos Karekin I.» vom 13.12.1996%
hebt «die tiefe geistliche Gemeinschaft» zwischen beiden Kirchen hervor
und begriindet sie wie folgt: «Es ist eine Gemeinschaft, die ihre Wurzeln
in dem gemeinsamen Glauben an die heilige und lebenspendende Drei-
faltigkeit hat, den die Apostel verkiindigten und der die Jahrhunderte
hindurch von den vielen Kirchenvitern, Kirchenlehrern, Bischéfen,
Priestern und Mirtyrern, die ihnen folgten, iiberliefert wurde.» Der
nachfolgende Abschnitt betont den gemeinsamen Christusglauben mit
folgenden Worten: «Sie begriissen vor allem den grossen Fortschritt, den
ihre Kirchen in ihrem gemeinsamen Streben nach Einheit in Christus,
dem menschgewordenen Wort Gottes, festgestellt haben. Vollkommen
in seiner Gottheit, vollkommen in seiner Menschheit, ist seine Gottheit
mit seiner Menschheit vereint in der Person des einziggeborenen Sohnes
Gottes in einer Verbindung, die real, vollkommen, unvermischt, unver-
dnderlich, ungetrennt und unteilbar ist.»

Die beidseitige Erkldarung zum gemeinsamen Glauben an Jesus Chri-
stus ist die letzte der Christologievereinbarungen des Vatikans mit den
Orientalischen Orthodoxen Kirchen einschliesslich der Assyrischen Kir-
che des Ostens. Die Vorarbeiten durch die Stiftung PRO ORIENTE in
den fiinf Wiener Konsultationen und die «Wiener christologische For-
mel» sind in der Erkldrung ungenannt, aber deutlich erkennbar. Erfreu-
lich offen werden in ihr die Ursachen fiir die Trennung beider Kirchen
genannt: «Die Realitét dieses gemeinsamen Glaubens an Jesus Christus
und an dieselbe Sukzession apostolischen Dienstes war zeitweise unklar
und unbeachtet. Sprachliche, kulturelle und politische Faktoren haben
ungeheuer viel zu den theologischen Meinungsverschiedenheiten beige-
tragen, die in der Terminologie, in der die betreffenden Lehrsitze formu-
liert wurden, zum Ausdruck kamen.» Ein neuer Anfang in der beidseiti-
gen Beziehung soll begonnen werden. Beide Kirchenfiihrer dussern «de-
miitig ihre Reue iiber diese Streitigkeiten und Differenzen und ihre Ent-
schlossenheit, aus dem Bewusstsein und der Erinnerung ihrer Kirchen zu
entfernen, was in der Vergangenheit manchmal an Bitterkeit und gegen-
seitiger Diskriminierung, ja sogar Hass zutage getreten ist und was selbst
heute iiber die wirklich briiderlichen und wirklich christlichen Beziehun-
gen zwischen den Fiithrern und Glaubigen beider Kirchen, besonders wie
diese sich in der letzten Zeit entwickelt haben, einen Schatten werfen
konnte». Da bislang noch kein offizieller theologischer Dialog zwischen
beiden Kirchen bestand, wird ein solcher beschlossen, um «zu einem

430



grosseren Mass gegenseitigen Verstehens und zur Wiederherstellung der
Gemeinsamkeit ihres Glaubens und Amtes» zu kommen.

Die Gemeinsame Erklarung erfuhr in der internationalen kirchlichen
Presse grosse Beachtung und Zustimmung®!, von armenischer Seite wur-
den freilich auch Stimmen laut, die den Alleingang des Katholikos aller
Armenier kritisierten und Karekin I. vorwarfen, er habe eine chalzedo-
nensische Christologie unterzeichnet ™.

Nur einen Monat spiter, vom 23.-26. 1. 1997, weilte Aram I., Katholi-
kos des Grossen Hauses von Kilikien und zweitwichtigstes Oberhaupt in
der Armenischen Apostolischen Kirche, zu einem offiziellen Besuch in
der Petrusstadt®. Der friihere Erzbischof von Beirut war am 28.6.1995
in Antelias zum Katholikos gewiihlt und ebenda am 1.7.1995 inthroni-
siert worden®. Er tibernahm damit das Amt des am 9.4.1995 zum Patri-
arch-Katholikos fiir alle Armenier inthronisierten Karekin I. (Sarkis-
sian). Der Besuch von Aram I. fiel in die Gebetswoche fiir die Einheit
der Christen. So war auch in beiden Ansprachen am 25. 11.1997 die beid-
seitige Bemiihung fiir die Einheit beider Kirchen das vorrangige Thema.
Sehr eindrucksvoll schildert Aram I., der seit 1991 Moderator des Zen-
tralausschusses des Okumenischen Rates der Kirchen ist und zuvor seit
1983 Mitglied in diesem Gremium, in seiner Ansprache seine Pragung
durch die skumenische Arbeit: «Ich komme auch aus der 6kumenischen
Welt; einer Welt, wo ich gleichsam meine zweite Taufe empfangen habe;
einer Welt, die mich auf existentielle Weise die Lebensnotwendigkeit,
besser gesagt die Dringlichkeit der Einheit der Kirche gelehrt hat; einer
Welt, die Threm Herzen, IThrem Denken und Ihrer pastoralen Berufung
S0 nahe ist. (...) Ich glaube, dass in der heutigen Welt der Okumenismus
eine der wesentlichsten Dimensionen der Kirche darstellt.» Eindringlich
erinnert der Katholikos beide Kirchen an ihre beidseitigen Verpflichtun-
gen zu einem gemeinsamen Handeln: «Die Kirchen miissen trotz ihrer
theologischen, ekklesiologischen und dogmatischen Divergenzen, trotz
threr ethnischen und kulturellen Unterschiede gemeinsam handeln;
durch ihre Anstrengungen fiir eine volle Gemeinschaft und ein wirksa-
Meres gemeinsames Zeugnis miissen sie die Menschheit zur Verséhnung,
zur Gerechtigkeit und zum Frieden und von da weiter zu dem von Jesus
Christus angekiindigten Reich Gottes fithren.»®

Auch die Gemeinsame Erklirung beider Kirchenfithrer vom
25.1.1997%¢ hebt die «gemeinsamen Bemiihungen fiir die Einheit der
Christen» und «die Dringlichkeit der vollen Gemeinschaft zwischen den
Christen» hervor und nimmt Bezug auf den Besuch von Karekin I. im
Dezember 1996 und auf die dabei dokumentierte «Einheit des Glaubens

431



an Jesus Christus». Ein besonderes Gewicht wird in der Erklarung dem
gemeinsamen Zeugnis im Mittleren Osten zugemessen, das Auswirkun-
gen haben wird auf die dortigen politischen Unruheherde Nagornij-Ka-
rabach, Jerusalem und Libanon.

Wie notwendig auf Grund der bislang erreichten Vereinbarungen offi-
zielle Dialogkommissionen zur Klarung noch strittiger Fragen sind, zei-
gen Ausserungen aus einigen Orientalischen Orthodoxen Kirchen. So
nannte Papst und Patriarch Schenuda III. 1994 einer italienischen Mo-
natsschrift gegeniiber folgende vier katholische Glaubenslehren, die fiir
die koptische Kirche nicht akzeptabel seien: die Lehre vom Fegefeuer,
«dessen Existenz wir nicht anerkennen», das Filioque, das Dogma von
der Unbefleckten Empfingnis Marias und den Jurisdiktionsprimat®.
Auch die Athiopische Orthodoxe Kirche lehnt den Jurisdiktionsprimat
des romischen Papstes ab, ferner das Dogma von dessen Unfehlbar-
keit38, Kritisch zum Dialog zwischen Rom und Alexandria dusserte sich
in der arabischen offiziellen Kirchenzeitschrift des koptischen Patriar-
chats al-Kiraza vom 2.2.1996 Amba Serapion, seit 1995 koptisch-ortho-
doxer Bischof von Los Angeles und zuvor ab 1985 Allgemeiner Bischof
fiir Soziale Dienste und Okumene: «Gegenwiirtig ist der Dialog zwischen
den beiden Kirchen zu einem Stillstand gekommen. Die koptische Kir-
che hat festgestellt, dass gewisse pastorale Praktiken von Katholiken we-
der dem Geist noch dem Buchstaben eines theologischen Dialogs ent-
sprechen. Aus diesem Grunde hat die Kirche die Einstellung der Begeg-
nungen gefordert, solange diese Probleme nicht geldst sein werden. Den-
noch hofft man diese Schwierigkeiten zu iiberwinden.» %

Von Spannungen zwischen dem Armenischen Apostolischen Patriar-
chat Konstantinopel und der dortigen armenisch-katholischen Kirche
wird aus den Jahren 1995 und 1996 berichtet. Anlass war im Dezember
1995 die Priesterweihe des im Mai 1988 in die armenisch-katholische Kir-
che iibergetretenen Diakons Norayr Daglaryan. Von armenisch-aposto-
lischer Seite wird auch die Wiedereinrichtung der armenisch-katholi-
schen Kirche in Armenien als Affront gewertet®. Diese Spannungen
deutet Karekin II., armenisch-apostolischer Patriarch von Konstantino-
pel, in seinem Brief an Papst Johannes Paul II. zum Osterfest 1996 an.
Nachdem er auf die 6kumenische Offenheit der Enzyklika «Ut unum
sint» eingegangen ist, stellt er fest: <However it is our conviction that un-
friendly proselytic attitudes, as well as interference in the inner life and in
the pastoral disciplines of another Church body, are hindrances towards
unity. And this, unfortunately, we experience locally from the Roman
and Armenian Catholic sides in Turkey.»°!

432



I'V. Dialoge und Begegnungen mit den Kirchen
der Reformation und der Anglikanischen Gemeinschaft

Auch mit den Kirchen der Reformation und mit der Anglikanischen Ge-
meinschaft fanden im Berichtszeitraum weitere Gespriche statt. Die
Evangelische Kirche in Deutschland (EKD), zu deren Bekenntnissen die
Christologie von Chalzedon gehort, lud zur 4. Evangelisch/Orientalisch-
orthodoxen theologischen Konsultation vom 7.-10.12.1994 nach Her-
renberg bei Stuttgart ein. Von orientalisch-orthodoxer Seite nahmen fol-
gende Personen teil: Amba Bishoy, koptischer Metropolit von Damiette/
Agypten und Generalsekretir des Heiligen Synods sowie Co-Prisident
der Gemischten Kommission fiir den Theologischen Dialog zwischen der
Orthodoxen Kirche und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen, Mor
Julius Yeshu Cigek, Metropolit der Syrischen Orthodoxen Kirche fiir
Mitteleuropa und die Beneluxlinder, Karekin Bekgiyan, Bischof der Ar-
menischen Apostolischen Kirche fiir Deutschland, Erzpriester Merawi
Tebege von der Athiopischen Orthodoxen Kirche und Priester Korah
Vergese von der Orthodoxen Syro-malankarischen Kirche. Beide Kir-
chen haben in Deutschland noch kein Bistum. Thema der Konsultation
war «Uberleben in schwieriger Zeit» . Ein wichtiges Ergebnis dieser
Konsultation war die Einrichtung einer Kontaktgesprichsgruppe, beste-
hend aus EKD-Vertretern und Reprisentanten der fiinf Orientalischen
Orthodoxen Kirchen in Deutschland, die sich seit 1996 jahrlich trifft und
vor allem den vielfiltigen Fragen des Zusammenlebens in Deutschland
nachgehen will.

Anlisslich einer Delegationsreise nach Istanbul vom 10.-13.6.1994
besuchte der Vorsitzende des Rates der EKD, Bischof Engelhardt, auch
den syrisch-orthodoxen Metropoliten von Istanbul, Mor Filiksinos Yusuf
Cetin, und den armenisch-apostolischen Patriarchen von Konstantino-
pel, Karekin IL.%. In der Tiirkei gibt es noch etwa 110000 Christen
(Stand 1995). Die armenisch-apostolischen Christen sind mit 70000 Mit-
gliedern die stirkste Gruppe. Syrisch-orthodoxe Christen gibt es in
Istanbul etwa 12000. Durch ihre Vertreibung aus ihrem Stammland Tur
Abdin, wo im September 1995 nur noch 2374 Gldubige lebten, nimmt die
Gemeindegliederzahl in Istanbul als Zwischenstation in die westliche
Welt stindig zu®.

Schon 1993, vom 4.-14.9., war der damalige armenische Erzbischof
von Beirut und heutige Katholikos von Kilikien, Aram Keshishian, auf
Einladung der EKD in Deutschland. Am 9.9.1993 nahm er in Hannover
an der Amtseinfiihrung von Bischof Koppe zum neuen Leiter des Kirch-

433



lichen Aussenamtes teil. Zuvor war er am 6.9. Gast der Evangelischen
Landeskirche in Wiirttemberg in Stuttgart®®. Am 28.11.1996 war Bi-
schof Karekin Bekciyan, Primas der armenisch-apostolischen Didzese in
Deutschland, zu Gast bei der EKD in Hannover?.

Die von der EKD einberufene vierte Konsultation in Herrenberg 1994
ermutigte zu einer weiteren Konsultation auf landeskirchlicher Ebene.
So lud die Evangelische Kirche in Hessen und Nassau vom 29.-
30.10.1997 in Mainz zu einer Begegnung mit Vertretern der orientalisch-
orthodoxen Kirchen in Deutschland ¢in. Die Konsultation stand unter
dem Thema: «Zusammenleben von Christen und Muslimen» %%,

Seit 1994 gibt es einen offiziellen Dialog zwischen der Lutherischen
Kirche von Schweden und der Koptischen Orthodoxen Kirche. Das erste
Treffen fand vom 7.-8.11.1994 im Kloster Amba Bishoy im Wadi Na-
trun/Agypten statt, die koptische Seite vertrat Bischof Serapion, seit
1985 Allgemeiner Bischof fiir Soziale Dienste und Okumene.

Bei diesem ersten Treffen stellten beide Seiten die Notwendigkeit und
Bedeutsamkeit eines offiziellen theologischen Dialogs fest, «dont le but
ultime est la pleine unité chrétienne entre nos églises». Wie die Zeit-
schrift Irénikon mitteilt, waren weitere Treffen vorgesehen fiir den
13.6.1995 in Karlstad/Schweden, fiir den 7.-9.12.1995 in Agypten und
fiir den 21.-27.5.1996 in Schweden®. Der Themenkatalog fiir die Dia-
loge ist umfangreich: «Une présentation détaillée des deux Eglises, la Bi-
ble et I’autorité de I’Ecriture et de la Tradition; la création et le salut. (...)
les traditions liturgiques respectives des deux Eglises et les obstacles a
I'intercommunion. (...) la mani¢re de comprendre les sacraments, les
principes d’interprétation de ’Ecriture, le role des saints et la maniere de
comprendre la vie aprés la mort, la pneumatologie et la question du Filio-
que, la maniere de comprendre le sacrifice et les offrandes, les conditions
d’admissions a la Céne du Seigneur, le ministére des femmes dans
I’Eglise. (...) 'ordo de la messe, le baptéme, ’ordination, les expériences
cecuméniques: accord entre I'Eglise de Suede et I'Eglise indépendante
des Philippines, dialogues de I'Eglise copte avec les Eglises anglicanes et
réformées et I'Eglise catholique romaine». %

Einer der Erfolge dieser Dialoge ist, dass orientalisch-orthodoxe
Theologie und Frommigkeit in lutherischen Kirchen bekannt wird,
ebenso lutherische Theologie und Frommigkeit in orientalischen Kir-
chen. Inwieweit bei der doch sehr unterschiedlichen theologischen
Denkweise und Frommigkeitspraxis das hochgesteckte Ziel der «voll-
kommenen christlichen Einheit» beider Kirchen erreicht werden kann,
ist freilich noch ganz offen.

434



Anlésslich der Eroffnung einer Gedenkausstellung fiir Fridtjof Nan-
sen in Oslo/Norwegen am 10. 10. 1996 hatte Karekin I., Patriarch-Katho-
likos aller Armenier, auch eine Begegnung mit Bischof Arfold, dem
Oberhaupt der Lutherischen Kirche von Norwegen, «bei der Fragen von
gegenseitigem Interesse erortert wurden». 1!

Zu einem ersten Dialogtreffen zwischen Vertretern des Reformierten
Weltbundes und der Orientalischen Orthodoxen Kirchen kam es vom
2.-5.5.1993 im Kloster Amba Bishoy im Wadi Natrun/Agypten. Es setzte
die Begegnung fort, die am 27.8.1992 zwischen Milan Opoéensky, dem
Generalsekretir, und Papst und Patriarch Schenuda III. in Genf stattge-
funden hatte. Da im Kloster Amba Bishoy die édthiopische Kirche nicht
vertreten war, wurde von der Bezeichnung als «offizielles Treffen» abge-
sehen 2, Themen des Dialogtreffens waren: Die Hauptcharakteristika
der Orientalischen Orthodoxen Kirchen und der Reformierten Kirchen:
die Sicht von Tradition und Schrift in beiden Kirchenfamilien; das Wesen
und die Mission der Kirche bei Orientalisch-Orthodoxen und bei Refor-
mierten. Das Treffen wurde als sehr fruchtbar und fortsetzungswiirdig
empfunden !, Die Fortsetzung fand auch statt, und zwar vom 10.-
16.9.1994 in Driebergen/Niederlande. Gastgeber war die Niederlindi-
sche Reformierte Kirche. Neben den Themen Schrift und Tradition
stand die Christologie im Zentrum. Schon bei diesem zweiten Treffen
wurde am 13.9.1994 eine christologische Ubereinkunft (Agreed State-
ment on Christology) erarbeitet, die vom koptisch-orthodoxen Bischof
Amba Bishoy und Milan Opoéensky, den beiden Delegationsvorsitzen-

den, unterzeichnet wurde '™,

Vom 15.-21.5.1993 trafen sich in Wimbledon zu ihrem dritten Forum
Reprisentanten der Orientalischen Orthodoxen Kirchen und Delegierte
der Anglikanischen Gemeinschaft. Das Treffen wurde geleitet von Rt
Rev. John Dennis, dem anglikanischen Bischof von St. Edmundsbury
und Ipswich, und dem armenisch-apostolischen Erzbischof von England,
Yegishe Gizirian. Von orthodoxer Seite waren alle fiinf Kirchen vertre-
ten!'%, Themen waren der Austausch von Studenten und theologischer
Literatur und die beidseitigen (unterschiedlichen) Vorstellungen zum
Schriftgebrauch. Bei ihrem Votum ging die koptisch-orthodoxe Seite
Wieder — wie schon 1990 beim zweiten Forum — auf die Frauenordination
ein, die in England fiir die Church of England seit 1994 Gesetz ist, ebenso
auf Homosexualitit und Polygamie. Ein weiteres zentrales Thema war
die Christologie, freilich wurde in Wimbledon noch keine christologische
Uberunkunft formuliert. Das nichste Forum soll auf Einladung von Pa-
triarch Mor Ignatius Zakka I. Ivas in Damaskus stattfinden e,

435



V. Friichte der Dialoge fiir das Verhiiltnis
der Orientalischen Orthodoxen Kirchen untereinander

Die in den vorigen Abschnitten genannten Dialoge und Begegnungen
hatten auch Auswirkungen auf das Verhiltnis der Orientalischen Ortho-
doxen Kirchen untereinander. Sie lernten sich selbst als Kirchenfamilie
durch die zahlreichen Dialogtreffen besser kennen. Eindriicklich ist die
Ausserung, die anlisslich einer islamisch-christlichen Konferenz iiber
Jerusalem in Antelias am 14.6.1996 im Abschlusskommuniqué der drei
Kirchenfiihrer Aram I., Schenuda III. und Ignatius Zakka I. zu lesen ist:
«Il est temps que les Eglises orthodoxes orientales expriment d’une fagon
dynamique leur unité de foi et leur coopération.» 17

In seiner Eigenschaft als Erzbischof einer Schwesterkirche und als
Moderator des Zentralausschusses des Okumenischen Rates der Kir-
chen besuchte Aram Keshishian, armenisch-apostolischer Primas des Li-
banon, Athiopien vom 14.-21.1.1993. Er folgte einer Einladung von
Abuna Paulos, der am 12.7.1992 zum 5. Patriarchen der Athiopischen
Orthodoxen Kirche inthronisiert worden war '%,

Seit 1988 —so der syrisch-orthodoxe Metropolit von Aleppo, Mor Gre-
gorios Yohanna Ibrahim, in einem Artikel zur Okumene seiner Kirche —
besteht ein bilateraler Dialog mit der Assyrischen Kirche des Ostens!?,
Ein offizieller theologischer Dialog wurde jedoch erst im Mérz 1995 be-
schlossen !, Hierzu soll eine bilaterale theologische Kommission einge-
richtet werden mit der Aufgabe, «de chercher les chemins d’un rappro-
chement entre les deux Eglises» !!!, Zu dieser Anniherung trugen auch
die drei von PRO ORIENTE initiierten Dialogtretfen aller altsyrischen
Kirchen bei, die sich selbst die Bezeichnung gaben, «Non-official Consul-
tation on Dialogue within the Syriac Tradition» '12,

Die Bezichungen zwischen der Koptischen und der Athiopischen Or-
thodoxen Kirche sind seit 1993 getriibt. Anlass der Differenzen ist Eri-
trea. Im Referendum vom 23.-25.4.1993 entschieden sich die Einwohner
Eritreas nach vorausgegangenem Biirgerkrieg fiir eine eigene Republik,
die dann am 24.5.1993 gegriindet wurde. Die Bevolkerung Eritreas ist zu
48 % muslimisch und zu 48 % christlich, wobei mit 1,7 Millionen Gliubi-
gen (Stand 1994) die (dthiopisch) orthodoxen Christen bestimmend sind.
Der politischen Unabhingigkeit folgten Bestrebungen, auch kirchlich
sich von Athiopien zu lésen und eine eigene orthodoxe Kirche zu griin-
den. Hierbei wirkte die Koptische Orthodoxe Kirche entscheidend mit.
Nachdem sie 1959 die Athiopische Orthodoxe Kirche in die Autokepha-
lie entlassen hatte, sieht sie sich auch im Recht, nun auch bei der Griin-

436



dung einer eigenstindigen eritreisch-orthodoxen Kirche mitzuwirken.
Am 19.7.1993 richtete der fiir die eritreische Diaspora zustindige, als
dathiopisch-orthodoxer Bischof geweihte Abuna Philipos von Eritrea an
Patriarch Schenuda III. die Bitte um Mithilfe bei der Errichtung einer
selbstidndigen eritreischen Kirche. Zuvor schon, am 1.7.1993, hatte der
Staatspriisident Issaias Afewerki das koptische Oberhaupt darum gebe-
ten '3, In ciner Sondersitzung des Heiligen Synod der Koptischen Ortho-
doxen Kirche am 28.9.1993 wurde iiber die Griindung einer orthodoxen
Kirche in Eritrea verhandelt. Vorausgegangen war am 26.5.1991 die
Weihe zweier eritreischer Monche zu Bischofen fiir die «eritreische Dia-
spora» durch Papst und Patriarch Schenuda III. Am 19.6.1994, dem or-
thodoxen Pfingstfest, folgten fiinf weitere Bischofsweihen in Kairo fiir
die «Orthodoxe Kirche von Eritrea». Die Sondersitzung des Heiligen
Synod hatte Bischofsweihen fiir Eritrea grundsitzlich als legitim er-
kldrt ', Die erneuten Bischofsweihen vom Pfingstfest 1994 bewirkten,
dass das miihsam ausgehandelte Versohnungsdokument zwischen der
Koptischen und der Athiopischen Orthodoxen Kirche, das am 31.3.1994
auch vom Heiligen Synod der Kopten einstimmig angenommen worden
war 'S, nun nicht von den beiden Patriarchen besiegelt wurde. Der
grundsitzlichen Zustimmung auch zur Weihe eines Patriarchen fiir Eri-
trea in der Sondersitzung am 28.9.1993 folgte am Festtag des Evangeli-
sten Markus, am 8.5.1998, die Weihe des 93 Jahre alten Bischofs Amba
Philipos zum neuen Patriarchen Abuna Philipos 1. fiir die Eritreische Or-
thodoxe Kirche. Bei der Patriarchenweihe in Kairo nahmen sechs eritrei-
sche sowie 53 koptische Bischofe teil ''°. Interessant wird sein, wie die
Athiopische Orthodoxe Kirche auf diesen eigenmichtigen Schritt der
koptischen Schwesterkirche reagieren wird und wie die anderen Orien-
talischen Orthodoxen Kirchen sich dazu stellen.

So ist der Berichtszeitraum 1993-1997 einerseits gekennzeichnet
durch erstaunliche Anniherungen, anderseits aber auch durch das Ent-
stehen neuer Konflikte. Den christlichen Kirchen aus den anderen Kir-
chenfamilien, mit denen Dialoge und Begegnungen stattfanden, ist ein
vom Heiligen Geist einzugebendes Feingefiihl im Umgang mit diesen
neuen Konflikten zu wiinschen. Trotz der vielen erfreulichen Vereinba-
rungen und Anniherungen sind wir erst am Anfang eines steilen und
auch steinigen Weges zur vollen gegenseitigen Anerkennung.

Blaubeuren-Asch Wolfgang Schwaigert

437



Anmerkungen

1 TKZ 83 (1993) 65-100.

2 Originalfassung in Englisch: Common Christological Declaration signed bet-
ween the Catholic Church and the Assyrian Church of the East, dokumentiert in:
OR 134vom 12.11.1994,1u. 4. - OR (D) 24, Nr.47 vom 25.11.1994, 6. — Irén. 67
(1994) 449-450; 481-486. — Ist. 40 (1995) 230-244 (syrisch, franz., arabisch). - ECJ
1, No 3 (Autumn 1994) 151-164. — Sob. 17:1 (1995) 52-54. — US 50 (1995) 161-
165. - OrthFor 9 (1995) 250-252. — COst 50 (1995) 18-24. - MdKI 46 (1995) 35-37.

3 OR (D) 24, Nr.47 vom 25.11.1994, 6.

4ECJ 1, No 3 (Autumn 1994) 161. — Ist. 40 (1995) 170 u. 230. — Orthodoxia
1997-1998, 106. Die genaue und ausfiihrliche Bezeichnung der «Assyrischen Kir-
che des Ostens», die mit etwa 400000 Mitgliedern die kleinste der Orientalischen
Orthodoxen Kirchen ist, lautet: «Heilige Apostolische und Katholische Assyri-
sche Kirche des Ostens». In der Literatur taucht hiufig auch die Bezeichnung
«Alte Apostolische Kirche des Ostens» auf. Die vor allem in élterer Literatur ge-
brauchte Bezeichnung «Nestorianische Kirche» wird von der Kirche abgelehnt.
Die «Assyrische Kirche des Ostens» hat gegenwirtig 90 Gemeinden (OR [D]
a.a.0., 6) verteilt auf Lander des Mittleren Ostens wie Irak, Iran, Syrien und Li-
banon sowie auf Indien, Australien, Europa, Russland und Nordamerika. Gegen-
wirtig besteht immer noch die Spaltung der Kirche in «Neukalendarier» (Einfiih-
rung des Gregorianischen Kalenders durch Mar Shimun XXIII. [ermordet am
6.11.1975] im Jahre 1964) und «Altkalendarier». Der Katholikos-Patriarch der
Neukalendarier, Mar Dinkha IV. (P. seit 1976) residiert in Morton Grove, Illinois/
USA, der Katholikos-Patriarch der Altkalendarier, Mar Addai II. (P. seit 1972) in
Bagdad. Hinter der Kalenderfrage ist freilich ein tieferes Problem sichtbar, ndm-
lich der seit langem schwelende Konflikt zwischen der orientalischen und der
amerikanischen Fraktion der Kirche sowie der Konflikt um die Erblichkeit des Ti-
tels.

3> Die Grussadresse vom 11.11.1994 findet sich in OR (D) 24, Nr.47 vom
25.11.1994, 6, und ECJ 1, No 3 (Autumn 1994) 155-157. — Zu den Begegnungen
und Expertentreffen siche ebenda 161 u. 163.

6 Syriac Dialogue. First non-official Consultation on Dialogue within the Syriac
Tradition. Vienna 1994. PRO ORIENTE, 236 S. Es zeigt den Weitblick von PRO
ORIENTE auf, dass als Teilnehmer der Konsultation sowohl Neukalendarier und
Altkalendarier wie auch Vertreter aller Kirchen der syrischen Tradition geladen
waren wie auch angesehene Wissenschaftler auf dem Gebiet der syrischen Theo-
logie und Geschichte (Teilnehmerliste S.15-18). Erwidhnenswert sind die im
Band abgedruckten Vortrige, denen sich Diskussionsvoten von Teilnehmern an-
schliessen. Die Vortrige und die Voten bieten den zur Zeit aktuellsten Stand zur
Geschichte und Theologie der «Nestorianischen Kirche» und machen deutlich,
wie dringlich notwendig es ist, diese Kirche aus dem Abseits der Irrlehre und der
damit verbundenen Ubergehung durch die Christenheit herauszuholen und sie
endlich zu rehabilitieren. Siehe hierzu die Wiirdigung der Konsultation durch Se-
bastian Brock, Oxford, der als einer der Experten Teilnehmer war, abgedruckt in:
Sob. 16:2 (1994) 59-62 sowie im Konsultationsband 223-226. Die Vortrige: Al-

fred Stirnemann, The Vienna Dialogue between Catholic and non-Chalcedonian

438



Theologians and its Treatment of Nestorius and Nestorianism = 27-33. — Mar Ba-
wai Soro/J. M. Birnie, The Vienna Christological Formula in an Assyrian Perspec-
tive = 34-49. - Mar Aphrem G. Mooken, The Vienna Christological Formula in an
Assyrian Perspective = 50-54. — Luise Abramowski, The History of Research into
Nestorius = 54-69. — Sebastian Brock, The Church of the East in the Sasanian Em-
pire up to the Sixth Century and its Absence from the Councils in the Roman Em-
pire = 69-86. - Sarhad Jammo, Three Synods, Two Ecclesiologies of the Church of
the East = 87-97. — Jean Maurice Fiey, The Spread of the Persian Church = 97-107.
- Bernard Dupuy, The Christology of Nestorius = 107-115. — Mar Bawai Soro/
J. M. Birnie, Is the Theology of the Church of the East Nestorian? = 116-134. -
Adelbert Davids, Is the Theology of the Church of the East Nestorian? = 134-142.
—~Mar Aphrem G. Mooken, Is the Theology of the Church of the East Nestorian? =
142-152. — Archbishop Emmanuel Delly, Comment Expressing the View of the
Chaldean Church Today on the Christological Controversy = 153-155. - Geevarg-
hese Chediath, The Theological Contribution of Mar Babai The Great = 155-167.
- Sarhad Jammo, The Quddasia of the Apostles Addai and Mari = 167-182. — Pe-
ter Hofrichter, The Anaphora of Addai and Mari in the Church of the East — Eu-
charist Without Institution Narrative = 182-193. — Annex: André de Halleux, Ne-
storius. History and Doctrine = 200-215. — Mar Aphrem G. Mooken, Was Nesto-
rius a Nestorian? = 216-223. — Zur Konsultation siche auch den Bericht in: Irén. 67
(1994) 208-211.

T Ist. 40 (1995) 162.

S OR (D) 24, Nr.47 vom 25.11.1994, 6.

?ECJ 1, No 3 (Autumn 1994) 159.

10 Heinz-Albert Raem, Okumenische Dialoge und kein Ende? In: US 50 (1995)
76-82, hier: 78.

' Tst. 40 (1995) 161-162.

12 Ist. 40 (1995) 231.

I3 Reinhard Théle, Lehrkonsens erreicht. In: MAKI 46 (1995) 35-36, hier: 35.

'4 Mar Bawai Soro, La Déclaration christologique commune du 11 novembre
1994: son contenu véritable et sa portée. In: Ist. 40 (1995) 163-175, hier: 170-171.

15 Ein Bericht iiber die VI. Generalversammlung findet sich in Irén. 67 (1994)
496-498. - Die volle Mitgliedschaft der Assyrischen Kirche des Ostens erfolgte im
Verlaufe des Jahres 1994, siche Seb. Brock, in: Sob. 19:1 (1997) 78.

6 [rén. 68 (1995) 514-515, 514 sind die Delegationsteilnehmer genannt. Auf as-
syrischer Seite nahmen ausser den drei bekannten Bischdfen vom 11.11.1994
noch die Priester Gewargis Tooma und William Yakob teil. Interessant ist, dass
auf katholischer Seite auch zwei unierte Bischofe teilnahmen: Cyrille S. Boustros,
melkitischer Erzbischof von Baalbek, und Antoine Audo, chaldéischer Bischof
von Aleppo. — ECJ 3, No 1 (Spring 1996) 232-233. — Unité des Chrétiens 702
(1996) 39-40.

'7 JES 34 (1997) 308. — ECJ 3, No 3 (Autumn 1996) 177-178.

'S JES 34 (1997) 308. - ECJ 3, No 3 (Autumn 1996) 178. - Irén. 70 (1997) 377 u.
521-522. Danach nahmen auf assyrischer Seite teil: Erzbischof Mar Narsai de Baz
als Co-Priisident, Mar Bawai Soro, Mar Meelis Zaia, Erzbischof Mar Ephrem so-
Wie die Priester Gewargis Tooma u. William Yakob. Auf kathol.ischer Seite waren
vertreten Mgr. Pierre Duprey als Co-Prisident, Erzbischof Cyrille Selim Boustos,

439



Erzbischof Antoine Audo, Mgr. Sarhad Jammo u. die Priester Matthew Vellanik-
kal u. Johan Bonny.

19 Syriac Dialogue No 2. Second non-official Consultation on Dialogue within
the Syriac Tradition. Vienna 1997. PRO ORIENTE, 224 S. —Ist. 43 (1998), Heft 1:
La Tradition syriaque. Deuxie¢me rencontre des Eglises de la tradition syriaque.
Colloque de la Fondation Pro Oriente. Vienna, 22-27 février 1996. — Konsulta-
tionsbericht und Gemeinsame Erklarung (Joint Communiqué) findet sich bei Se-
bastian Brock, Dialogue within the Syriac Tradition: The second EX (!)
ORIENTE Consultation. In: Sob. 19:1 (1997) 78-85. Ein Vorbereitungstreffen
fand im Januar 1995 im Kloster Amba Bishoy/Agypten statt. Als Vertreter der
Assyrischen Kirche des Ostens nahmen Mar Bawai Soro und Mar Narsai teil,
siche: Ist. 40 (1995) 173 und Irén. 69 (1996) 511.

20 Syriac Dialogue No 3. Third non-official Consultation on Dialogue within
the Syriac Tradition. Vienna 1998. PRO ORIENTE. - OR (D) Nr.30 vom
25.7.1997, 4. KNA-OKI, Nr.31 vom 5.8.1997, 3—4. Die Gemeinsame Erklirung
(Joint Communiqué) findet sich in ECJ 4, No 2 (Summer 1997) 143-146.

2L OR (D) 25, Nr.2 vom 13.1.1995, 9.

22 Ist. 40 (1995) 175.

23 JES 34 (1997) 309. — Die gemeinsame Erkldrung findet sich in vollem Wort-
laut in: ECJ 3, No 3 (Autumn 1996) 171-173. - KNA-OKI, Nr.2 vom 14.1.1997, 1.

24 Irén. 70 (1997) 377-380 (mit Ausziigen). — OR (D) 27, Nr.30 vom 25.7.1997, 4.

> Gesamtdarstellungen aus dem Berichtszeitraum: Ferdinand R. Gahbauer,
Die Ostkirchen — Einheit und Vielfalt in der Kirche. In: COst 50 (1995) 119-131
und 187-202. - Fairy von Lilienfeld, Orthodoxe Kirchen. In: TRE 25 (1995) 423-
464. — Ronald G. Roberson, The Eastern Christian Churches. A Brief Survey. Ro-
ma* 1995, 129 S. - Dietmar W. Winkler—Klaus Augustin, Die Ostkirchen. Ein Leit-
faden mit Beitrigen von Grigorios Larentzakis und Philipp Harnoncourt. Graz
1997,176 S. — Reinhard Théle, Orthodoxe Kirchen in Deutschland. Mit 32 Abbil-
dungen. Goéttingen 1997 (= Bensheimer Hefte 85), 112 S.

26 Joint Commission of the Theological Dialogue between the Orthodox
Church and the Oriental Orthodox Churches. Orthodox Centre of the Ecumeni-
cal Patriarcate, Geneva. September 23-28,1990. In: ECJ /, No 1 (Winter 1993/94)
118-130. - Kommentierende Literatur: Adolf Martin Ritter, Der gewonnene chri-
stologische Konsens zwischen orthodoxen Kirchen im Licht der Kirchenvitertra-
dition. In: Hanns Christoph Brennecke u.a. (Hg.), Logos. Festschrift Luise Abra-
mowski, Berlin-New York 1993 (= BZNW 67), 452-471. — Theodore Pulcini, Re-
cent Strides toward Reunion of the Eastern and Oriental Orthodox Churches:
Healing the Chalcedonian Breach. In: JES 30 (1993) 34-50. - Damaskinos Papan-
dreou, Auf dem Weg zur Wiederherstellung der vollen Gemeinschaft zwischen
der Orthodoxen Kirche und den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen. In: US 49
(1994) 52-54. - Christoph Kiinkel, Die abendlindischen Kirchen vor dem christo-
logischen Konsens der orthodoxen Kirchen. In: Michael Kohlbacher-Markus Le-
sinski (Hg.), Horizonte der Christenheit. Festschrift fiir Friedrich Heyer zu sei-
nem 85.Geburtstag. Erlangen 1994 (= Oikonomia 34), 406-417. — John Madey,
Does Unity also imply Communion? Some reflections on the ecumenical rela-
tions between the Eastern Orthodox and the Oriental Orthodox Churches. In:
The Harp 7, 1-3 (December 1994) 17-36. — Dorothea Wendebourg, Chalkedon in

440



der 6kumenischen Diskussion. In: ZThK 92 (1995) 207-237. - Metropolit Damas-
kinos, Le Dialogue théologique de I'Eglise orthodox et des Eglises orientales or-
thodoxes. Réflexions et perspectives. In: Episkepsis 5/6 vom 31.3.1995, 10-22. —
(Metropolit Damaskinos), Réponse du métropolite Damaskinos de Suisse, co-
président du dialogue avec les Eglises orientales orthodoxes, a une lettre de la
Communauté monastique du mont Athos concernant ce dialogue. In: Episkepsis
321 vom 31.8.1995,9-19. - Hannes Schreiber, Schon weit gedichen. Auf dem Weg
zu einem panorthodoxen Konzil. In: HerKorr 49 (1995) 263-267. - Hannes Schrei-
ber, Im Entscheidenden einig. Der Dialog zwischen Orthodoxen und Altorienta-
len. In: HerKorr 49 (1995) 440-443. — Georges Tsetsis, The Bilateral Dialogues of
the Orthodox Church. Problems arising from the Reception of their Agreed Sta-
tements. In: OrthFor 9 (1995) 231-241. - Gabriel Habib, «Let your Light Shine
Forth....»: Challenges to Orthodoxy in the New Millenium. In: ER 48 (1996) 198-
202. - Hilarion Alfeiev, Le Dialogue avec les préchalcedoniens et la réception des
conciles. In: SOP 217, avril 1997, 29-36. — Holy Monastery of Saint Gregory,
Mount Athos, The Non-Chalcedonian Heresy. In: Orthodox Life 46, No 6
(Nov.-Dec. 1996) 35-47 (Teil I) und 47, No 1 (Jan.—Febr. 1997) 27-48 (Teil II).

*" Dietmar W. Winkler, Koptische Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und
neuer Dialog. Mit einem Vorwort von Franz Kardinal Konig. Innsbruck-Wien
1997 (= Innsbrucker theologische Studien 48), 222-254.

2 SOP 183, décembre 1993, 4-6. — Irén. 66 (1993) 507-508. — Episkepsis 498
vom 30.11.1993, 2-8. — Damaskinos Papandreou, Auf dem Weg zur Wiederher-
stellung der vollen Gemeinschaft. In: US 49 (1994) 52-54. - OR 43 (1994) 82-84
(Kommuniqué). - COst 49 (1994) 24-26 (Kommuniqué). - OrthFor 8 (1994) 135-
136 (Kommuniqué). — HerKorr 48 (1994) 270. — MdKI 45 (1994) 31. - Winkler
(siche Anm.27) 258-260.

22 US 49 (1994) 54.

% Ebenda.

31 Siche den Rechenschaftsbericht von Metropolit Damaskinos, nach voraus-
gegangenem intensivem Besuchsprogramm, in: Episkepsis 5/6 vom 31.3.1995,
10-22; Zusammenfassung in: Irén. 68 (1995) 373-378.

2 Irén. 68 (1995) 400-404. — Eine ausfiihrliche Erwiderung von Metropolit Da-
maskinos findet sich in: Episkepsis 527 vom 31.8.1995,9-19 (Réponse ... a une let-
tre de la Communauté monastique du mont Athos concernant ce dialogue). -
SOP 203, décembre 1995, 8-9. - ECJ 3, No 1 (Spring 1996) 227. - Der Widerstand
gegen die Orthodoxie der «Nicht-Chalkedonier» ist trotz ausfithrlicher Erwide-
rung von Metropolit Damaskinos noch immer lebendig, jiingst nun auch in der
Russischen Orthodoxen Auslandskirche, die in ihrem Publikatiqnsorgan »Ortho-
dox Life» einen ausfiihrlichen Artikel eines Athosklosters in Ubersetzung wie-
dergibt: Holy Monastery of Saint Gregory, The Non-Chalcedonian Heresy. A
Contribution to the Dialogue Concerning the «Orthodoxy» of the Non-Chalcedo-
Nians, In: Orthodox Life 46, No 6 (1996) 35-47 und 47, No 1 (1997) 27-48.

33 Syndesmos = das Band. Die weltweite orthodoxe Jugendorganisation wurde
1953 gegriindet und umfasst heute in 32 Landern 74 Gruppen (SOP 187, avril
1994, 22), ~ SOP 190, juillet-aott 1994, 6-8 (Der Generalsekretir von Syndesmos
am 4. Juni 1994 beim Okumenischen Patriarchen Bartholomaios I.; Thema u.a.:
Der Dialog mit den Orientalischen Orthodoxen Kirchen). — 31.3.-7.4.1995

441



Chambésy (Episkepsis 517 vom 30.4.1995, 10-12). — 21.-28.9.1995: 15. General-
versammlung im Kloster Kykko bei Nikosia/Zypern (SOP 202, novembre 1995,
8-9; ausfiihrlicher in: Sob. 18:1 [1996] 70-73). — 27.-29.4.1996 Kairo (SOP 210,
juillet-aott 1996, 14-15). — Die Beziehungen zwischen der Orthodoxen Kirche
und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen war das Schwerpunktthema der
Konsultation vom 19.-25.5.1997 in Duma/Libanon (SOP 220, juillet-ao(t 1997,
8-9).

3 Episkepsis 499 vom 31.12.1993, 11-13. - OrthFor 8 (1994) 151. - Metropolit
Damaskinos betont in US 49 (1994) 54 die positive Wertung der Arbeit der Ge-
mischten Kommission bei der Begegnung der beiden Patriarchen. — Bei seiner
Europareise besuchte Patriarch Abuna Paulos vom 31.5.-2.6.1993 auch Genf
und war u.a. auch Gast bei Metropolit Damaskinos im Orthodoxen Zentrum des
Okumenischen Patriarchats in Chambésy.

3 Episkepsis 515 vom 28.2.1995, 2-10 (ausfiihrlich; 9-10: Mémorandum des
convergences entre le Patriarcat cecuménique et le Patriarcat d’Ethiopie). - SOP
196, mars 1995, 1-2. OrthFor 9 (1995) 111.

3 SOP 207, avril 1996, 10-11. - Irén. 69 (1996) 90-96 (mit Teilnehmerliste).

37 Episkepsis 531 vom 31.5.1996, 4. — SOP 210, juillet-aoat 1996, 21. — OrthFor
10 (1996) 298. - ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 228-229. - ADK 92, Juni 1996, 47-48.
- Karekin I. (Sarkissian), vormals Katholikos des Grossen Hauses von Kilikien
mit Sitz in Antelias/Libanon, wurde nach dem Tode von Vasken I. am 18.8.1994
am 4. April 1995 zum 131. Patriarchen-Katholikos aller Armenier gewihlt. Seine
Inthronisation fand am 9. April statt (siche hierzu Gerd Stricker, Die orthodoxen
Kirchen CIX. In: IKZ 85 [1995] 203-204). Gegenwiirtig gehoren etwa sechs Mil-
lionen Armenier zur Armenischen Apostolischen Kirche, von diesen leben vier
Millionen in der weltweiten Diaspora.

38 Episkepsis 532 vom 30.6.1996, 3-6. - ECJ 3, No 3 (Autumn 1996) 228. - JES
33 (1996) 614-615.

3 SOP 221, sept.—oct. 1997, 8-9. — OrthPar 62 (1997) September, No 1133, 6. -
Irén. 70 (1997) 409-410 (Besuchsdatum 21.-24.7.).

O Irén. 66 (1993) 239-240.

1 SOP 193, décembre 1994, 20.

# OrthPar, January 1995, 3.

# OrthFor 7 (1993) 284.

¥ Gegorios Yohana Ibrahim, The Ecumenical Dimension of the Syrian Church
of Antioch. In: ECJ 2, No 1 (Spring 1995) 58-59. — In einem Enzyklika-Brief von
Patriarch Ignatius IV. Hazim nach seinem Treffen am 22.7.1991 mit Patriarch Ig-
natius Zakka I. wurden in einem 15-Punkte-Programm die Schritte zur gegensei-
tigen Anerkennung und zur pastoralen Zusammenarbeit bei Wahrung der je eige-
nen Tradition und der Besonderheiten festgehalten (JES 30 [1993] 138. - ECJ 1,
No 1 [Winter 1993/94]| 114-117. — Theodore Pulcini, Recent Strides toward Re-
union of the Eastern and Oriental Orthodox Churches: Healing the Chalcedonian
Breach. In: JES 30 [1993] 49). — Im Oktober 1991 gab die Synode der Syr. Orth.
Kirche ihre Zustimmung und am 14.11.1991 die Synode der Griech. Orth. Kirche
in Balamand (Ist. 40 [1995] 227-229). Die 6kumenische Aufgeschlossenheit der
Griech. Orth. Kirche von Antiochien zeigt sich in der Tatsache, dass seit 1992
freundschaftliche Beziehungen zur Evangelischen Kirche von Kurhessen-Wald-

442



eck bestehen (Prospekt «Freundschaft mit der Rum-Orthodoxen Kirche von An-
tiochia». Hg. von der Ev. Kirche von Kurhessen-Waldeck. Kassel 1996).

¥ Zum Gesamten siche: Frans Bouwen, Le consensus christologique entre
I’Eglise catholique et les Eglises orthodoxes orientales. In: POC 43 (1993) 324
353. = Bernard Dubasque, Vers la pleine communion avec les Eglises orientales
orthodoxes. In: Unité des Chrétiens 96 (1994) 13-15. — Franz Kénig, Christentum
und Orient (Vortrag, gehalten auf dem XI.Kongress der Gesellschaft fiir das
Recht der Ostkirchen [20.-26.9.1993] im Kloster St. Gabriel/Médling bei Wien).
In: Kanon 12 (1994) 1-7. - Bernhard Plank, Chalcedon einst und heute. Begeg-
nungen zwischen orientalisch-orthodoxen Kirchen und der rémisch-katholischen
Kirche. In: Michael Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte der Christen-
heit. Festschrift fiir Friedrich Heyer zu seinem 85.Geburtstag. Erlangen 1994,
418-423. - Heinz-Albert Raem, Okumenische Dialoge und kein Ende? In: US 50
(1995) 76-82. — Ernst Chr. Suttner, Der theologische Dialog mit den nicht-chalke-
donensischen Kirchen. In: COst 50 (1995) 4-17, hier 4-6. — Dorothea Wende-
bourg, Chalkedon in der 6kumenischen Diskussion. In: ZThK 92 (1995) 207-237,
hier 211-213. - John A. Radano, Response and Reception in the Catholic Church.
The Reception of Ecumenical Dialogues in the Catholic Church. In: Mid-Stream
35 (1996) 71-103. — Dietmar W. Winkler, Koptische Kirche und Reichskirche (s.
Anm.27) 260-302. — Im Blick auf die Einheit der Christenheit etwas verindern.
Alfred Stirnemann (Prisident der Stiftung PRO ORIENTE) zu den 6kumeni-
schen Herausforderungen der Zukunft. In: KNA-OKI, Nr.42 vom 21.10.1997,
9-12.

% Winkler, Koptische Kirche 300-301. - Das Treffen ist dokumentiert in: Pro
Oriente Booklet 3, Middle Est Regional Symposium, Deir Amba Bishoy, October
1991. PRO ORIENTE. Vienna 1993, 168 S.

Y7 Winkler, Koptische Kirche 301-302. - OrthFor 8 (1994) 151. - PRO
ORIENTE Booklet 6, Kerala Regional Symposium, Kottayam, October 1993.
PRO ORIENTE. Vienna 1995.

* Winkler, Koptische Kirche 302. — Irén. 67 (1994) 499. - PRO ORIENTE
Booklet 8, Lebanon Regional Symposium, Kaslik, September 1994. PRO
ORIENTE. Vienna 1997.

* Niheres hierzu ist mir nicht bekannt.

0 Programm der Veranstaltung. - KNA-OKI,Nr.31 vom 5.8.1997, 1 und Nr. 38
vom 23.9.1997 (ausfiihrlicher Tagungsbericht von Georg Stoll). - OR (D) 27,
Nr.37 vom 12.9.1997, 3. - COst 52 (1997) 286-287 (gemeinsames Kommuniqué).

' Winkler, Koptische Kirche 288-293. - PRO ORIENTE Booklet 4, On Pri-
macy, First Study Seminar. PRO ORIENTE. Vienna 1993.

2 Winkler, Koptische Kirche 293-297. - PRO ORIENTE Booklet 5, On Coun-
cils and Conciliarity.

3 Winkler, Koptische Kirche 297-299. - Irén. 67 (1994) 199-204. - PRO
ORIENTE Booklet 7, Third Study Seminar on Ecclesiology. PRO ORIENTE.
Vienna 1995, )

* Winkler, Koptische Kirche 299-300. — OrthFor 11 (1997) 98. - KNA-OK[,
Nr.35 vom 20.8. 1996, 2. - PRO ORIENTE Booklet 9, On Authority and Jurisdic-
tion, First Study Seminar, July 1996. PRO ORIENTE. Vienna 1997,

5 Siehe S.421 mit den Anmerkungen 19 und 20.

443



¢ OR (D) 25, Nr.22 vom 2.6.1995, Beilage XXI, 9-20. - Zu den Beurteilungen
der Enzyklika siehe: Max Thurian, Betrachtung zur Enzyklika «Ut unum sint».
Offnung und Klarheit. Der Okumenismus von Johannes Paul II. In OR (D) 25,
Nr.25 vom 23.6.1995, 12. - HerKorr 49 (1995) 345-347 (Johannes Paul I1.: Neuer
Schwung fiir die Okumene). - OR (D) 25, Nr.34 vom 25.8.1995, 4 (Generalau-
dienz. Der Okumenismus in den Beziehungen zu den Orientalischen Kirchen.
Ansprache von Johannes Paul II. am 9. August). — M. Damaskinos de Suisse, Une
évaluation de I’encyclique du pape Jean-Paul II «Ut unum sint». In: Episkepsis
519 vom 30.6. 1995, 27-31. - Emmanuel Lanne, L'Encyclique Ut unum sint. Une
étape en cecuménisme. In: Irén. 68 (1995) 214-229, siche auch das Editorial 161-
162. — Unité des Chrétiens 100 (1995) 35-38. — Bernard Dupuy, L'encyclique Ut
unum sint de Jean Paul II (25 mai 1995). In: Ist. 4/ (1996) 5-19. — Athanasios Bas-
dekis, Orthodoxe Thesen zur Enzyklika «Ut unum sint». In: KNA-OKI, Nr.4 vom
16.1.1996, 15-17. — Walter Klaiber, Ut unum sint. Die Enzyklika Papst Johannes
Paul II. und ihr 6kumenischer Kontext. In: OR 46 (1997) 35-56. - Hans-Jorg Ur-
ban, Ut unum sint. Anmerkungen zum Referat von Bischof Walter Klaiber. In:
OR 46 (1997) 57-62.

STOR (D) 25, Nr.22 vom 2.6.1995, Beilage XXI, 16.

38 OrthFor 7 (1993) 284. — SOP 180, juillet-aott 1993, 10-11.

9 Irén. 66 (1993) 203-206.

% OR (D) 23, Nr.28/29 vom 16.7.1993, Beilage XXVII, 9 Absatz 2. — Siche
auch die Bezugnahme in «Ut unum sint» 16 (s. Anm. 56).

6l KNA-OKI, Nr.26 vom 18.6.1996, 8-9. - ECJ 3, No 1 (Spring 1996) 231. -
COst 52 (1997) 326-327; siehe auch Ernst Christoph Suttner, Der Auftrag der ka-
tholischen Kirche fiir Athiopien gemiss dem Zweiten Vatikanischen Konzil und
jingeren romischen Pastoralinstruktionen. In: COst 52 (1997) 313-326.

62 KNA-OKI, Nr. 17 vom 29.4.1997, 1.

63 JES 34 (1997) 311.

%4 ECJ 4, No 2 (Summer 1997) 224.

65 OR (D) 23, Nr.40 vom 8.10.1993, 3.

% Ut unum sint, in: OR (D) 25, Nr.22 vom 2.6. 1995, Beilage XXI, 16 und 20 mit
Anm. 104 und 106. - Plank, Chalcedon einst und heute 422-423 (s. Anm.45). -
Suttner, Der theologische Dialog 5 (s. Anm.45).

67 Unterschiedliche Bezeichnungen dieser Kirche sind im Gebrauch: Ortho-
doxe Syro-malankarische Kirche, so im Vatikansdokument; Orthodoxia 1997-
1998, 79 nennt: Orthodox Syrian Church of the East, Malankara Orthodox Syrian
Church, Eglise malankara orthodoxe syrienne; Thole in: MdKI 48 (1997) 12 be-
zeichnet sie als Malankarische Orthodoxe Syrische Kirche.

68 Irén. 66 (1993) 503.

8 Plank, Chalcedon einst und heute 420 (s. Anm.45).

" OR (D) 25, Nr.3 vom 20.1.1995, 10 (Dokumentation). - Irén. 67 (1994) 544
546. — Ist. 40 (1995) 246-247.

! Episkepsis 538 vom 31.12.1996, 5. — Irén. 69 (1996) 535-536 (Wiirdigung sei-
nes Wirkens). — Paul Abrecht, In Memoriam: M. M. Thomas/Paulos Mar Grego-
rios. In: ER 49 (1997) 110-113 (Wiirdigung seines Lebens und seiner Verdienste
fiir die Okumene in Indien und in Genf). - ECJ 4, No 1 (Spring 1997) 229-230. -
SOP 214, janvier 1997, 13 (Wiirdigung seines Lebens und Wirkens mit ausfiihrli-
chem Datenmaterial).

444



2 Nach Orthodoxia 1997-1998, 165 sind die Bezeichnungen der Kirche: The
Malankara Jacobite Syrian Orthodox Church (with the Holy See of Antioch and
all the East), Malankara Syrian Orthodox Church, Eglise malankare syro-ortho-
dox. Thole in: MAKI 48 (1997) 12 bezeichnet sie als Malankarische Syrische Or-
thodoxe Kirche. Die Bezeichnung Syrisch-orthodoxe malankarische Kirche ist
dem Vatikansdokument entnommen.

¥ OR (D) 25 Nr.3 vom 20.1.1995, 10 (Dokumentation). — Dokumentiert auch
in: Irén. 67 (1994) 546-548.

74 Irén. 66 (1993) 503-505.

> Dokumentiert in: ECJ 7, No 3 (Autumn 1994) 165-171 und Irén. 66 (1993)
503-505. Kurzberichte in: Unité des Chrétiens 95 (1994) 44, OrthFor 8 (1994) 154
und KNA-OKI, Nr.6 vom 2.2.1994, 4.

% JES 33 (1996) 144,

7 Ernst Chr. Suttner, Besprechung zu «Oriental Orthodox-Roman Catholic In-
terchurch Marriages and Other Pastoral Relationships, ed. by the National Con-
ference of Catholic Bishops and the Standing Conference of Oriental Orthodox
Churches. Washington D. C. 1995, VI1/164 S.», in: OS 46 (1997) 80-81.

" Irén. 69 (1996) 499-509 mit Delegationsliste. - ECJ 3, No 3 (Autumn 1996)
-2 und 174-176 (Common Declaration). — Unité des Chrétiens 106 (1997) 4041,
—HerKorr 57 (1997) 64-66. — OrthFor 11 (1997) 98. — Michael Findikyan, The Vi-
sit of His Holiness Karekin I to the Vatican. In: ECJ 4, No 1 (Spring 1997) 75-94. —
KNA-OKI, Nr.51 vom 10.12.1996, 4. - KNA-OKI, Nr.53/54 vom 23.12.1996, 11.
ADK 94, Dezember 1996, 36-37. - JES 34 (1997) 310.- ECJ 4, No 1 (Spring 1997)
224-226. - OR 46 (1997) 237-238. — Anne Herbst, Auf dem Weg zur vollen Ge-
meinschaft. Zum Besuch der armenischen Kirchenfiihrer im Vatikan. In: G2W 25
(1997) Nr.3, 26-28.

" OR (D) 27, Nr.2 vom 10.1.1997, 8 (Dokumentation).

% Ebenda.

81 Sieche Anm.78.

%2 So in dem Brief, den Erzbischof Tiran Gureghlan (Moskau), Bischof Pargev
Martirossian (Karabag) und Bischof Hakob Kelendjian (Montevideo) am
11.4.1997 Karekin I. iiberbrachten, siche ECJ 4, No 2 (Summer 1997) 222; auf-
schlussreiche Ausserungen finden sich auch bei Anne Herbst, in: G2W 25 (1997)
Nr.3, 27.

3 OR (D) 27, Nr.5 vom 31.1.1997, 1-2. Die ausfiihrliche Dokumentation des
Besuches mit der Geschichte des Katholikats Kilikien, den beiden Ansprachen
und der Gemeinsamen Erklirung findet sich in: OR (D) 27, Nr.7 vom 14.2.1997,
9-12 (Dokumentation). — Berichte finden sich in: Irén 70 (1997) 64-69. - ECJ 4,
No | (Spring 1997) 226-227. — JES 34 (1997) 310-311. - KNA- OKI, Nr.4 vom
28.1.1997. - ADK 95, Heft 1 (1997), 21. — Anne Herbst, Auf dem Weg zur vollen
Gemeinschaft. Zum Besuch der armenischen Kirchenfiihrer im Vatikan. In: G2W
25 (1997) Nr.3, 26-28. .

% An der feierlichen Salbung und Amtseinfiihrung nahmen ausser dgn armeni-
schen Patriarchen von Jerusalem und Konstantinopel und 14 armenischen Bi-
schéfen auch der koptisch-orthodoxe Papst und Patriarch Schenuda I11. sowie der
dthiopisch-orthodoxe Patriarch Abuna Paulos, ferner Metropolit Damaskinos
stellvertretend fiir den ékumenischen Patriarchen teil. Anwesend waren auch der

445



armenisch-unierte Patriarch Johannes Petrus XVIII. Kasparian sowie der arme-
nisch-protestantische Pfarrer Hovhannes Kardjian. Episkepsis 520 vom
31.7.1995, 28-29. - ADK 89, September 1995, 45-46. - SOP 201, sépt.—oct. 1995,
20-21. - Irén. 68 (1995) 272-274. — Unité des Chrétiens 101 (1996) 34. — OrthFor
10 (1996) 158. — Zum Katholikat Kilikien gehoren die armenisch-apostolischen
Gemeinden im Libanon, Syrien, Zypern, Griechenland, Iran und Kuwait, ebenso
Gemeinden in den USA (zur Doppelhierarchie in den USA siehe vor allem
Herbst [Anm.83] 28). In seiner Funktion als Moderator des Zentralausschusses
des Okumenischen Rates der Kirchen (seit 1991) ist im Berichtszeitraum folgen-
des von Aram I. Keshishian publiziert: The Oriental Orthodox Churches. In: ER
46 (1994) 103-198 und die Reports bei den jihrlichen Zentralausschusssitzungen
in: ER 46 (1994) 214-230; ER 47 (1995) 472-478; ER 48 (1996) 96-105; ER 49
(1997) 94-107; ER 49 (1997) 504-514.

8 OR (D) 27, Nr.7 vom 14.2.1997, 11 (Dokumentation).

8 Ebenda 11-12.

8 KNA-OKI, Nr.26 vom 22.6.1994, 3. — OrthFor 8 (1994) 281.

% CKKB, Nr.6 vom 29.3.1997, 86.

% Irén. 69 (1996) 229-230.

M Irén. 69 (1996) 253.

L'ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 227.

%2 Die schriftlich vorgelegten Vortriige und Materialien der Tagung sind in ei-
ner 102 Seiten umfassenden Broschiire zusammengefasst, die im Februar 1995
von Klaus Schwarz, Kirchenamt der EKD, Hannover herausgegeben wurde (dort
erhiiltlich). Eine ausfiihrliche Besprechung des Heftes und der Konsultation gibt
Hacil Gazerian - selbst Konsultationsteilnehmer — in: ADK 90, Dezember 1995,
72-74. - OrthFor 9 (1995) 294. — Winkler, Koptische Kirche (s. Anm.27) 217-218.

B3 MOA 1996, 104-106.

% MOA 1994, Heft 3/4, 13-14. - ADK 84, Juni 1994, 38-39. - OrthFor 9 (1995)
122-123.

% Michael Martin (Hg.), Besuch einer Delegation der Evangelisch-Lutheri-
schen Kirche in Bayern im Tur Abdin (Siidosttiirkei) vom 20.September bis
4.0ktober 1995. Dokumentation einer Reise. Miinchen® 1996 (= Zur Lage der
Christen in der Siidosttiirkei, in Syrien und dem Irak), 87-88.

% KNA-OKI, Nr.37 vom 8.9.1993, 1. - KNA-OKI, Nr.38 vom 15.9.1993. - epd
ZA,Nr.177vom 14.9.1993. - Evang. Gemeindeblatt fiir Wiirttemberg, Nr.36 vom
5.9.1993. - ADK 82, Dezember 1993, 46. - OR 42 (1993) 519. - Die wirtschaftliche
und kulturelle Bedeutsamkeit der Armenier im Libanon ist aus einer Notiz in
ADK 90, Dezember 1995, 77 zu entnehmen. Danach tragen die 200000 Mitglieder
im Libanon, die nur 8 % der Bevolkerung ausmachen, zur Zeit etwa 25 % zum Na-
tionaleinkommen bei. Im Libanon gibt es rund 200 armenische Schulen und 20 ar-
menische Zeitungen und Zeitschriften. — In Deutschland leben zur Zeit (Stand
1997) etwa 25000 armenisch-apostolische Christen. Die Armenische Apostoli-
sche Kirche in Deutschland ist seit dem 28.2.1996 Mitglied in der am 10.3.1948 in
Kassel gegriindeten bundesdeutschen Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen
(ACK). Sie ist nach der syrisch-orthodoxen Kirche die zweite orientalisch-ortho-
doxe Kirche. Siehe: ADK 91, Mirz 1996, 41-42. Zur ACK allgemein: J. Georg
Schiitz, 50 Jahre Okumene unterwegs — Christen kommen sich niher. Die Ar-

446



beitsgemeinschaft Christlicher Kirchen feiert Jubilium. In: KNA-OKIL Nr. 11
vom 10.3.1998, 18-24.

7 ADK 94, Dezember 1996, 35.

" KNA-OKI, Nr.46 vom 18.11.1997, 16 und Programm.

P Irén. 68 (1995) 378-380. — Winkler, Koptische Kirche 221-222. — Zu Bischof
Serapion siche: Wolfram Reiss, Neue Formen des Episkopats in der Koptisch-Or-
thodoxen Kirche. In: Michael Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte der
Christenheit. Festschrift fiir Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag, Erlangen
1994, 550560, hier 552.

0 Irén. 68 (1995) 379-380.

"I ADK 94, Dezember 1996, 38.

192 Irén. 66 (1993) 220. - Der Reformierte Weltbund, der am 21.7.1875 in Lon-
don gegriindet worden war, ist «eine Gemeinschaft der reformierten, presbyteria-
nischen, kongregationalistischen und Unierten Kirchen». Ihm gehorten 1996 208
Mitgliedskirchen mit iiber 70 Millionen reformierten Christen in 102 Lindern der
Welt an. Der Weltbund hat seinen Sitz in Genf (Milan Opoéensky, Reformierter
Weltbund. In: TRE 28 [1997] 419-423, Zitat 421).

"% Wolfram Reiss, Gespriche der Koptisch-Orthodoxen Kirche mit anglikani-
schen, lutherischen und reformierten Kirchen. In: Albert Gerhards—Heinzgerd
Brakmann (Hg.), Die Koptische Kirche. Einfiihrung in das dgyptische Christen-
tum. Stuttgart 1994 (= Urban TB 451), 166-167 und 194-195 (Presseerklarung zur
[.Begegnung im Kloster Amba Bishoy). — JES 30 (1993) 302. - Winkler, Kopti-
sche Kirche 220. — Aram Keshishian, armen.-apost. Erzbischof von Beirut, hielt
beim Treffen folgendes Referat: The Oriental Orthodox Churches. In: ER 46
(1994) 103-108.

104 Zum Text der christologischen Ubereinkunft und zur Beurteilung siehe
Winkler, Koptische Kirche 220-221, und Wendebourg, Chalkedon in der kume-
nischen Diskussion (s. Anm.45) 232.

95 Irén. 67 (1994) 216-217. — Zur Anglikanischen Gemeinschaft (Anglican
Communion) siche Stephen Neill, Anglikanische (Kirchen-)Gemeinschaft. In:
TRE 2 (1978) 713-723. 1976 gliederte sich diese Kirche in 365 Diozesen (die Zahl
erhoht sich jiahrlich durch die Schaffung neuer Didzesen) weltweit mit annihernd
65 Millionen Mitgliedern (Neill 715).

'% Communiqué bei Reiss, Gespriche der Koptisch-Orthodoxen Kirche (s.
Anm. 103) 188-190, Zusammenfassung 158-159. — Winkler, Koptische Kirche
213-216. - Irén. 67 (1994) 216-217.

"7 SOP 210, juillet-aoat 1996, 18. — ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 229.

" SOP 177, avril 1993, 22,

' The Ecumenical Dimension of the Syrian Orthodox Church of Antioch. In:
ECJ 2, No 1 (Spring 1995) 62.

"0 HerKorr 50 (1996) 40. — OrthFor 9 (1995) 291.

" Irén. 70 (1997) 383. - Siehe auch COst 51 (1996) 274.

"2 Siche im Text S.419 und 421 mit Anm. 6, 19 und 20.

'3 Zum Gesamten siche Wolfram Reiss, Nach der politischen nun die kirchli-
Che Undhhanglgkut? Koptischer Patriarch will «Eritreische Kirche» begriinden.

In: KNA- OKI, Nr.37 vom 8.9.1993, 10-12. — Den mehr als 1,7 Millionen Gliubi-

447



gen, so SOP 192, nov. 1994, 22 stehen 1500 Kirchen, 22 Kléster und etwa 15000
Priester zur Verfiigung.

14 Wolfram Reiss, Koptisch-dthiopische Aussdhnungsversuche gescheitert, Bi-
schofsweihen fiir Eritreische Kirchen fithrten zum Abbruch des Dialogs. In:
KNA-OKI, Nr.32/33 vom 3.8.1994, 2-4.

S Wolfram Reiss, Aussohnungsversuche zwischen Kopten und Athiopiern.
«Lasst uns die traurige Vergangenheit vergessen und fiir eine bessere Zukunft ar-
beiten.» In: KNA-OKI, Nr.26 vom 22.6.1994, 17-21. Protokollentwurf 18-20
(deutsch) und auf englisch in: Uberleben in schwieriger Zeit. 4. Evangelisch/
Orientalisch-orthodoxe theologische Konsultation vom 7.—10.12.1994 in Herren-
berg. Februar 1995, 97-102.

"6 Wolfram Reiss, Herausforderung fiir die weltweite Okumene. Koptischer
Patriarch weiht Patriarchen fiir orthodoxe Kirche in Eritrea. In: KNA-OKI, Nr.22
vom 26.5.1998, 3—4, auch abgedruckt in COst 53 (1998) 213-214. - Siche auch
G2W 26 (1998) Nr.9, 6.

448



Verzeichnis der Abkiirzungen, nach TRE, Abkiirzungsverzeichnis.

ADK
CKKB
Conc (D)

COst
DASBL

ECJ
EkTh

epd ZA
Episkepsis

ER

G2w

The Harp
HerKorr
K7

Il'én_
[st.
JES

Kanon

Berlin u. a., 2. Auflage 1994

Armenisch-Deutsche  Korrespondenz.  Vierteljahresheft  der
Deutsch-Armenischen  Gesellschaft — (vierteljihrlich;  deutsch:
Mainz)

Christkatholisches Kirchenblatt (vierzehntéglich; deutsch; Bern)
Concilium. Internationale Zeitschrift fiir Theologie. Einsiedeln,
Ziirich

Der Christliche Osten (zweimonatlich; deutsch; Wiirzburg)

Deutsches Allgemeines Sonntagsblatt (evang. Wochenzeitung;
Hamburg)

Eastern Churches Journal. A Journal (Review) of Eastern Christen-
dom (viermonatlich; englisch; London u. Fairfax; Bd. 1, Heft 1 Win-

ter 1993/94)
Ekklésia kai theologia. Church and theology. London u. Athen
Evangelischer Pressedienst; Zentralausgabe

Rundschau; Bulletin d’information (monatlich; franzosisch; Cham-
bésy: hg. Centre orthodoxe du patriarcat cecuménique)

The Ecumenical Review (vierteljihrlich; englisch; Genf; hg. vom
Okumenischen Rat der Kirchen [WCC])

Evangelisches Gemeindeblatt fiir Wiirttemberg (wochentlich;
Evang. Landeskirche in Wiirttemberg; Stuttgart)

Glaube in der 2. Welt. Zeitschrift fiir Religionsfreiheit und Men-
schenrechte (monatlich; deutsch; Zollikon, Schweiz)

A Review of Syriac and Oriental Studies St. Ephrem Ecumenical
Research Institute (SEERI). Kottayam, Kerala/Indien (seit Sept.
1987; 3 Hefte jihrlich; unregelmissig, oft auch als Jahresband)
Herder-Korrespondenz (monatlich; deutsch; Freiburg)
Internationale Kirchliche Zeitschrift (vierteljdhrlich; deutsch;
Bern)

Irénikon (vierteljihrlich; franzosisch; Chevetogne, Belgien)

Istina (vierteljihrlich; franzosisch; Paris)

Journal of ecumenical studies. Philadelphia, Pa. u.a.

Journal of Early Christian Studies. Baltimore

Kanon. Jahrbuch der Gesellschaft fiir das Recht der Ostkirchen.
Wien

449



KNA-OKI Katholische Nachrichtenagentur-Okumenische Information (wo-
chentlich; deutsch; Bonn)

Kolo syrische Stimme; Publikationsorgan der syrisch-orthodoxen Metro-
Suryoyo polie Mitteleuropa (zweimonatlich; arabisch; westsyrisch; tiirkisch
und deutsch; Glane/Losser, Niederlande)

LM Lutherische Monatshefte (monatlich; deutsch; Hannover)
LThK? Lexikon fiir Theologie und Kirche, Freiburg

MdKI Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim
(zweimonatlich; deutsch; Bensheim)

Mid-Stream Mid-Stream. The Ecumenical Movement Today. Published quar-
terly by the Council on Christian Unity of the Christian Church
(Disciples of Christ) (vierteljahrlich; englisch; Indianapolis, USA)

MOA Mitteilungen aus Okumene und Auslandsarbeit, hg. vom Kirchen-
amt der EKD (ab 1996 als 1 Band; deutsch; Hannover)

OoCP Orientalia Christiana Periodica. Roma

OR Okumenische Rundschau (vierteljahrlich; deutsch; Frankfurt/
Main)

OR (D) L’Osservatore Romano (wochentlich; deutsch; Ostfildern)

OR L’Osservatore Romano (wochentlich; italienisch; Citta del Vati-
cano)

OrChr Oriens Christianus. Hefte fiir die Kunde des christlichen Orients

(jahrlich; deutsch; Wiesbaden)
- OrthFor Orthodoxes Forum (halbjihrlich; deutsch; St. Ottilien)

Orthodox  (zweimonatlich; englisch; published by the Brotherhood of Saint

Life Job of Pochaev at Holy Trinity Monastery; Jordanville, New York;
under the jurisdiction of the Synod of Bishops of the Russian Ortho-
dox Church Abroad)

OrthPar Orthodox Observer/Orthodoxos Parateretes (halbmonatlich bzw.
monatlich; englisch u. griechisch; New York, hg. Greek Orthodox
Archdiocese of America)

Orthodoxia 1997-1998 Hg. vom Ostkirchlichen Institut Regensburg
OS Ostkirchliche Studien (vierteljahrlich; deutsch; Wiirzburg)

POC Proche-Orient Chrétien. Revue trimestrielle d’études et d’informa-
tion. Hg. von den Weissen Vitern von Ste Anne, Jerusalem

Sob. Sobornost, incorporating Eastern Churches Review (halbjéhrlich;
englisch; London, ab 1993 Oxford)

SOP Service Orthodoxe de Presse (monatlich; franzosisch; Courbevoie
bei Paris)

450



ThBeitr
TRE

Unité des
Chrétiens
us
VigChr

ZMR

ZThK

Theologische Beitrige. Wuppertal
Theologische Realenzyklopéddie Berlin u. a.

Revue de formation et d'information eecuménique (vierteljihrlich:
franzosisch; Paris)

Una Sancta. Zeitschrift fiir kumenische Begegnung (vierteljihr-
lich; deutsch; Meitingen b. Augsburg)

Vigilae Christianae. Review of early Christian life and language.
Amsterdam

Zeitschrift fir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft.
Miinster

Zeitschrift fiir Theologie und Kirche. Tiibingen

451



Literatur zur Assyrischen Kirche des Ostens ab 1993
(in Auswahl)

André de Halleux, Nestorius. Histoire et Doctrine. In: Irén. 66 (1993) 38-51, 163—
178 (Vortrag fiir eine Sitzung des MECC zur Priifung der Aufnahme der Kirche
als Mitglied). — Joseph Alichoran, Du génocide a la diaspora: les Assyro-chal-
déens au XX siecle. In: Ist. 39 (1994) 363-398. — Sebastian Brock, Bride of Light,
Hymns on Mary from the Syriac Churches, translated Moran’ Etho No.6). Kot-
tayam, Kerala/India 1994, 171 S. - Sebastian Brock, The prayer of St. Isaac the Sy-
rian. In: Sob. 16:1 (1994) 20-31. — Wolfgang Hage, Nestorianische Kirche. In:
TRE 24 (1994) 264-276. - Michael Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte
der Christenheit. Festschrift fiir Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag. Erlan-
gen 1994 (= Oikonomia 34), 629 S. Daraus sind hier zu nennen: Wolfgang Hage,
Kirche und Gesellschaft am Beispiel der syrischen Christenheit = 218-223. - Mar-
tin Tamcke, Die Kontroverse um die Giiltigkeit der lutherischen Ordination an-
stelle der Priesterweihe in der Kirche des Ostens (Nestorianer) = 268-271. — Lio-
nel R. Wickham, Nestorius/Nestorianischer Streit. In: TRE 24 (1994) 276-286. —
Joseph Alichoran, Bibliographie sur I'Eglise de I'Orient. In: Ist. 40 (1995) 217-222.
— Joseph Chalassery, The Holy Spirit and Christian Initiation in the East Syrian
Tradition. Mar Thoma Yogam (St.Thomas Christian Fellowship). Rom 1995,
250 S. - J. F. Coakley, L'orthodoxie de I'Eglise de I'Orient a I'écoute de quelques
précurseurs. In: Ist. 40 (1995) 178-181. - Bernard Dupuy, L'expansion de I'Eglise
de I'Orient en Chine. La christologie de la stele de Si-ngan-fou (781). In: Ist. 40
(1995) 205-209. — Pauly Maniyattu, Heaven on Earth. The Theology of liturgical
Spacetime in the East Syrian Qurbana. Mar Thoma Yogam (St. Thomas Christian
Fellowship). Rom 1995,369 S. — Pierre Perrier, Qnoma et Shelia: deux termes-clés
de la spiritualité de I’Eglise syriaque. In: Ist. 40 (1995) 182-190. — Ernst Chr. Sutt-
ner, Die Union der sogenannten Nestorianer aus der Gegend von Urmia (Per-
sien) mit der Russischen Orthodoxen Kirche. In: OS 44 (1995) 33-40. — Martin
Tamcke-Wolfgang Schwaigert—Egbert Schlarb (Hg.). Syrisches Christentum welt-
weit. Studien zur syrischen Kirchengeschichte. Festschrift Prof. Hage. Miinster
1995 (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 7), 427 S. Daraus sind hier
zu nennen: Wolfgang Schwaigert, Katholikos Isaak (399-410 n.Chr.) und seine
Zeit. Ein Beitrag zur nestorianischen Patriarchengeschichte = 180-189. — Seba-
stian P. Brock, Bar Shabba/Mar Shabbay, First Bishop of Merv = 190-201. - Georg
Giinter Blum, Die enstatischen Konfessionen des Johannes von Daljata. Zur Her-
meneutik von Zeugnissen mystischer Erfahrungen = 202-219. — Wassilios Klein,
Rabban Sauma in der Kirche der HIl. Apostel zu Konstantinopel (1287) = 220~
233. - Wolfgang A. Bienert, Die «Instituta regularia» des Junilius (Junillus) Afri-
canus. Ein nestorianisches Kompendium der Bibelwissenschaft im Abendland =
307-324. - Karen Hermes, «Countdown to 1999». Die Synode von Diamper (1599)
im Spiegel der verschiedenen Kirchen der siidindischen Thomaschristenheit =
325-340. — Martin Tamcke, «Eingeborener Helfer» oder Missionar? Wege und
Note des Lazarus Jaure im Dienste der Mission = 355-385. — Boulos Harb, Der
Beitrag der orientalischen Christen zur arabischen Kultur = 386-400. - Joseph Ya-
coub, La diaspora assyro-chaldéenne. In: Ist. 40 (1995) 191-204. - Ohne Verf., Les
Symboles de foi de I'Eglise indivise. In: Ist. 40 (1995) 210-216. — World Syriac

452



Conference at SEERI in 1994. Kottayam, Kerala/India. Papers. In: The Harp 8/9
(July 1995-1996). Daraus sind hier zu nennen Frangoise Briquei-Chatonnet, The
Syriac sources relating to the persecution of the Christians of Najran in South
Arabia =41-51.- D.J. Lane, The Last Things; Shubhalmaran and his Times = 139
149. — G. Panicker, The Book of Treasures by Mar Job of Edessa = 151-159, —
Karl-Heinz Kuhimann, The Apology of Timothy, the Patriarch, before Caliph
Mahdi. The Christian-Muslim Dialogue yesterday and today = 167-176. — Jacob
Kollaparambil, Cross and Crucifix in the Syrian Tradition = 177-183. — Isaac Ari-
ckappallil, The Pneumatological Vision of Mar Narsai = 195-208. — Martin
Tamcke, Luther Pera’s Contribution to the Restoration of the Church of the East
in Urmia = 251-261. - Harald Suermann, Timothy and his Dialogue with Muslims
=263-275. - Judith Frishman, Narsai’s Christology According to His Homily on
«The Word Became Flesh» = 289-303. — P. K. Varghese, Mar Oudhisho Metropo-
litan of Suwa (died in 1318) and his Literary Works = 355-363. - Wolfgang Hage,
Crosses with Epigraphs in Mediaeval Central and East Asian Christianity = 375-
382. — Josef Rist, Die Verfolgung der Christen im spétantiken Sassanidenreich:
Ursachen, Verlauf und Folgen. In: OrChr 80 (1996) 17-42. - Martin Tamcke, Zinai
und seine Monchsregel. In: OS 45 (1996) 51-55. — Martin Tamcke, Urmia und
Hermannsburg. Luther Pera im Dienst der Hermannsburger Mission in Urmia
[910-1915. In: OrChr 80 (1996) 43-65. — Sebastian Brock, The Wisdom of Saint
Isaac the Syrian, translated. Oxford 1997, IX u. 20 S. — Sebastian Brock, St. Isaak
the Syrian: two unpublished texts. In: Sob. 19:1 (1997) 7-33. — Michael Martin
(Hg.), Besuch einer Delegation der Evangelischen Kirche in Bayern und der
Evangelischen Kirche in Wiirttemberg in Syrien und im Nordirak vom 21. bis
30.Juli 1997. Dokumentation einer Reise. Miinchen 1997 = Zur Lage der Christen
in der Siidosttiirkei. in Syrien und dem Irak, 2. Teil, 132 S. (Okumenereferat der
Evang.-Luth. Kirche in Bayern, Meiserstrasse 11-13, Postfach 200751,
80007 Miinchen). — Martin Tamcke, Koexistenz und Gespriich nestorianisch-
christlicher mit schamanistischen Mongolen — ein Modell mit Zukunft? In: ZMR
81(1997) 30-43. — Martin Tamcke, «Alle Herrlichkeit der Konigstochter ist inner-
lich» - eine nestorianische Stimme zur christlichen Asthetik. In: Klaus Fitschen—
Reinhard Staats, Grundbegriffe christlicher Asthetik. Beitriige des V. Makarios-
Symposiums Preetz 1995. Wiesbaden 1997 (= Géottinger Orientforschungen,
I.Reihe: Syriaca 36. Im Gedenken an Werner Strothmann), 50-54. - Breiter
Raum ist Personlichkeiten aus der Assyrischen Kirche des Ostens im Biogra-
phisch-Bibliographischen Kirchenlexikon (BBKL) gewidmet, das von Traugor
Bautz, Herzberg, herausgegeben wird, im gleichnamigen Verlag erscheint, zum
Jahresende 1998 14 Biinde umfassen wird und von dem zusitzlich vier Nachtrags-
binde geplant sind. Ebenso enthiilt die von Walter Kasper neuherausgegebene
3. Auflage des Lexikons fiir Theologie und Kirche (Freiburg 1993ff., Herder Ver-
lag) eine Fiille von neukonzipierten Artikeln zu Geschichte und Theologie dieser
Kirche.

453



Literatur zur Athiopischen Orthodoxen Tewahedo Kirche
ab 1993 (in Auswahl)

Verena Boll, «Die Athiopische Kirche in ihrer Eigenart stirken». Seine Heiligkeit
Abuna Paulos versucht Gratwanderung zwischen Tradition und Moderne. In:
COst 48 (1993) 94-98. — Markus Lesinski, Demokratisierung auf Widerruf. Athio-
piens Gesellschaft und ihre Kirchen. In: LM 32 (1993) H.4, 8-10. - Markus Le-
sinski, Zur Lage der Orthodoxen Kirche in Athiopien. In: G2W 27 (1993) Nr.7/8,
15-19. — Josef Losse, One as the Same. Elements of an Ethiopian Christology. In:
OS 42 (1993) 288-302. — LThK? 7 (1993) 1145-1157 (Athiopien). - Osvaldo Rai-
neri, Il Pastore di Erma nel secundo testimone etiopico. In: OCP 59 (1993) 427-
464. — Bernd Manuel Weischer, Qerellos I1. Der Prosphonetikos «Uber den rech-
ten Glauben» des Kyrillos von Alexandrien an Arkadia und Marina. Teil 1: Ein-
leitung mit christologischem Florilegium (ed. Ernst Hammerschmidt, Athiopische
Forschungen Bd.31). Stuttgart 1993, 135 S. mit 2 Tafeln. - Kefelew Zelleke, Die
Freude Athiopiens. Gebete und Meditationen. Aachen 1993, 120 S. —John Binns,
Monastic Encounters in Egypt and Ethiopia. In: Sob. 161 (1994) 59-64. — Michael
Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte der Christenheit. Festschrift fiir
Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag. Erlangen 1994 (= Oikonomia 34). Dar-
aus sind hier zu nennen: Verena Boll, Die Beschreibung der Weihe des Itschige
Gibra Giyorgis zum ersten dthiopischen Metropoliten der dthiopischen orthodo-
xen Kirche in der 1950 (A. K.) gedruckten Biographie «Zena Baseleyos Liqui Pa-
pasat Hyopeyawi» = 17-23. — Sergew Hable Selassie, An Abridged Chronicle of
Salama I1I = 24-30. — Ernst Hammerschmidt, Zur biblischen Kunst Athiopiens =
31-35. - Manfred Kropp, Die Stimme der Opposition in der édthiopischen Ge-
schichtsschreibung. Kaiser und Kirchen in Athiopien = 36-48. — Richard Pank-
hurst, The Craftsmen’s Monasteries of Shawa and Their Judaeo-Christian Cus-
toms: A Review of the Literature = 49-60. — Lanfranco Ricci, Due odierni testi in
Amarico = 61-71. - Kirsten Stoffregen-Pedersen, Jerusalem in the Tergwame Da-
wit = 72-77. - Jiirgen Tubach, Die aksumitische Lokallegende. Die «Konigin des
Siidens» und das Schlangenungeheuer = 78-90. — Osvaldo Raineri, La Storia di
lyasu (1682-1706), secondo Cerulli Etiopico 318. In: OCP 60 (1994) 247-253. -
Salvatore Tedeschi, La Vita del monaco etiope lyasus — Mo’a (sec. XIII): agiogra-
fia e storiografia. In: OCP 60 (1994) 503-518. — Agostino Tedla das Hebo, 1l Tabot:
La sua importanza religiosa e giuridicocultuale nella Chiesa etiopica. In: OCP 60
(}994) 131-157. - Verena Béll, Weiterhin bestimmend. Die christlichen Kirchen in
Athiopien. In: HerKorr 50 (1996) 478-482. — Arnold und Christel Kiel, Athiopisch
Orthodoxe Kirche — Zwischen Tradition und Moderne. Impressionen von der
Afrika-Regionalkonferenz in Athiopien. In: MOA 1997 (1997) 111-117. - Joa-
chim Persoon, Le Monastere de Mahbéré Selassié. In: Irén. 70 (1997) 496-519.

454



Literatur zur Koptischen Orthodoxen Kirche
ab 1993 (in Auswahl)

Pieternella Antonia van Doorn-Harder, Where Heaven is yet Open. A Study of
Contemporary Coptic Nuns. Amsterdam 1993. - Christopher Haas, Patriarch and
People: Peter Mongus of Alexandria and Episcopal leadership in the Late Fifth
Century. In: Journal of Early Christian Studies / (1993) 297 ff. — Christopher Haas,
The Arians of Alexandria. In: VigChr 47 (1993) 234-245. - Peter Heine, Djihad am
Nil. Radikale Muslime, Kopten und der Staat in Agypten. In: HerKorr 47 ( 1993)
[84-187. — Rudolf Hoelkeskamp, Die Lage der Kopten. In: ADK 81, September
1993, 35-38 und ADK 82, Dezember 1993, 36-37. — Hans Dieter Kley, Zwischen
Isis und Islam. Spuren des frithen Christentums in Agypten. In: LM 32 (1993) H. 9,
9-13. - LThK* 1 (1993) 253-263. - Otto F. A. Meinardus, The Coptic Church to-
wards the End of the 20th Century: From a National to an International Christian
Community. In: EKTh 12 (1993) 431-472. - Wolfram Reiss, Nach der politischen
nun die kirchliche Unabhingigkeit? Koptischer Patriarch will «Eritreische Kir-
che» begriinden. In: KNA-OKI, Nr.37 vom 8.9. 1993, 10-12. - Siniida (Baba, I11.),
The odination of women and homosexuality: two lectures. London: Coptic Ortho-
dox 1993, 48 S. - Maurice Assad, Das Koptische Christentum. Der Prozess der In-
kulturation und die Herausforderung der koptischen Identitit. In: Conc (D) 30
(1994) 28-37. — John Binns, Monastic encounters in Egypt and Ethiopia. In: Sob.
16:1(1994) 59-64. — Christian Cannuyer, 1 Copti. Citta del Vaticano 1994, 319 S.
und 30 I11. (italienische Ubersetzung der 1991 erschienenen franz. Ausgabe). — A/-
bert Gerhards-Heinzgerd Brakmann (Hg.), Die Koptische Kirche. Einfithrung in
das dgyptische Christentum. Stuttgart 1994 (= Urban Taschenbiicher 457), 240 S.
= Michael Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte der Christenheit. Fest-
schrift fiir Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag. Erlangen 1994 (= Oikono-
mia 34). Daraus sind hier zu nennen: Bernd Jérg Diebner u. Claudia Nauerth, An-
merkungen zur Biographie des Schenute von Atripe = 93-98. — Markus Lesinski,
«Wie beschaffen ist der Bote Gottes?» Cyrill von Alexandrien zur Person des Pro-
pheten Maleachi = 99-124. - C. Detlev G. Miiller, Die Theotokos bei den Kopten
in der ilteren Zeit = 125-134. — Michael Ghattas, Das «Patristic Centre Cairo» =
501-504. - Wolfram Reiss, Neue Formen des Episkopats in der Koptisch-Ortho-
doxen Kirche = 550-560. — Philippe Luisier, La Lettre du Patriarche Copte
Jean XI au Pape Eugene [V. Nouvelle Edition. In: OCP 60 (1994) 87-129. - Phi-
lippe Luisier, Jean X1, 89¢m¢ Patriarche Copte: Commentaire de sa Lettre au Pape
Eugeéne, suivi d’une espuisse historique sur son patriarcat. In: OCP 60 (1994) 519-
562. - Mona Motiramani, Gottesdienst bis zu acht Stunden. In: DASBL, Nr. 11
vom 18.3. 1994, 15. — Andreas Moller, Lebendige Kirche in einer islamischen Welt.
Die Kopten in Agypten. In: Evangelisches Gemeindeblatt fir Wiirttemberg,
NI. 16 vom 17.4.1994, 14-15. — Wolfram Reiss, Aussohnungsversuche zwischen
Kopten und Athiopiern. In: KNA-OKI, Nr.26 vom 22.6.1994, 17-21. - Die Sakra-
mente: Gebete zur Spendung der Heiligen Sakramente in der Koptisch-Orthodo-
Xen Kirche. Waldsolms-Kroffelbach 1994 (St. Antonius-Kloster), 102 S. - Semi-
Narvortrige iiber die Koptische Liturgie. Waldsoms-Kroffelbach 1994 (Kopt.-
Orth. Zentrum, St. Antonius-Kloster), 83 S. - Das Synax__arium. Das Koptische
Heiligenbuch mit den Heiligen zu jedem Tag des Jahres. Ubers. von Robert und

455



Lilly Suter. Waldsolms-Kroffelbach 1994 (Koptisch-Orthodoxes Patriarchat,
St. Antonius-Kloster), 517 S. — Youhanna Nessim Youssef, Nicodéme auteur des
psalies. In: OCP 60 (1994) 625-633. — Pieternella van Doorn-Harder, Contempo-
rary Coptic Nuns. Columbia 1995 (= Studies in Comparative Religion), 253 S. und
15 Abb. — Der Lebenskreis der Kopten. Dokumente, Textilien, Funde, Ausgra-
bungen; Katalog zur Ausstellung im Prunksaal der Osterreichischen Nationalbi-
bliothek mit Leihgaben des MAK, 23.-26. Oktober 1995. Wien 1995 (Osterr. Mus.
fir Angew. Kunst in Wien), 308 S. — Samuel Rubenson, The Letters of St. Antony.
Monasticism and the Making of a Saint. Minneapolis 1995 (= Studies in Antiquity
and Christianity), 260 S. - Abba Seraphim, Renewal of Coptic Orthodoxy in the
20th Century. A talk given at Manchester Metropolitan University on Tuesday,
30th. May 1995. In: ECJ 2, No 2 (Summer 1995) 61-86. — Christoph Joest, Die Ge-
heimschrift Pachoms - Versuch einer Entschliisselung. Mit Ubersetzung und
Deutung der Pachom-Briefe 9a und 9b. In: OS 45 (1996) 268-289. — Otto
F. A. Meinardus, 1000 Jahre koptischer Reliquienkult. In: COst 57 (1996) 113-122.
- Otto (F. A.) Meinardus, Die koptische Renaissance und ihre Wunder. In: COst
51 (1996) 261-265. — Andreas Miiller, Silbernes Papstjubilium. Patriarch Sche-
nuda III. feiert sein 25jahriges Amtsjubildum. In: COst 51 (1996) 331-335. - Selim
Naguib, Les Coptes dans I'Egypte d’aujourd’hui. Angoisses et espoirs d’'une mi-
norité aux abois (Chrétiens du Proche-Orient Hier — Aujourd’hui — Demain 7).
Bruxelles 1996 (Solidarité — Orient; Chrétiens du Proche-Orient, rue Haute,
21-B-7800 Ath), 120 S., ill., cartes. — Theodore Hall Partrick, Traditional Egyp-
tian Christianity. A History of the Coptic Orthodox Church. Greensboro (North
Carolina) 1996, 226 S. — Jesaja Michael Wiegard, «Die Okumene ist eines unserer
wichtigsten Ziele». Im Gespriach mit dem Koptischen Bischof Anba Damian. In:
KNA-OKI, Nr.41 vom 1.10. 1996, 3-4. — Heinz Gauer, Zur Entwicklung der Chri-
stenheit in Agypten. In: COst 52 (1997) 265-277. — Nelly van Doorn-Harder-Kari
Vogt (eds.), Between Desert and City: the Coptic Orthodox Church Today. Oslo
1997. — Otto F. A. Meinardus, Zum Strukturwandel in der koptischen Kirche. In:
COst 52 (1997) 253-264. — Barbara Miiller, Die Trinen der Wiistenviiter: Das
Penthos in den Apophtegmata Patrum. In: OS 46 (1997) 281-313. — Johannes
Schidelko, Die Kopten in Jerusalem. Eine stille Kirche — 6kumenisch offen und
sozial engagiert. In: KNA-OKI, Nr.32 vom 12.8.1997, 10-12. — Jiirgen Vorder-
mann, Integralisten gegen das Kreuz. Droht auch Agyptens Christen die Verfol-
gung? In: KNA-OKI, Nr.39 vom 30.9.1997, 19-20. — Dietmar W. Winkler, Kopti-
sche Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und neuer Dialog. Mit einem Vor-
wort von Franz Kardinal Konig. Innsbruck-Wien 1997 (= Innsbrucker theologi-
sche Studien 48), 367 S. — Wolfram Reiss, Erneuerung in der Koptisch-Orthodo-
xen Kirche. Die Geschichte der koptisch-orthodoxen Sonntagsschulbewegung
und die Aufnahme ihrer Reformansitze in den Erneuerungsbewegungen der
Koptisch-Orthodoxen Kirche der Gegenwart. Hamburg 1998 (= Studien zur
Orientalischen Kirchengeschichte; 5).

456



Literatur zur Syrischen Orthodoxen Kirche ab 1993 (in Auswahl)

Christoph Heger, Die Christen im Tur Abdin. In: ADK 79, Miirz 1993, 25-29. —
Vincenzo Ruggieri, The IV Century Greek Episcopal Lists in the Mardin Syriac 7
(olim Mardin Orth. 309/9). In: OCP 59 (1993) 315-356. — Sabine Ddérfel, Kein
Friede in den «Bergen der Diener Gottes». Passion und Ostern bei syrisch-ortho-
doxen Christen in Deutschland. In: Evang. Gemeindeblatt fiir Wiirttemberg vom
20.3.1994. - R. Y. Ebied-A. Van Roey-L. R. Wickham, Petri Callinicensis Patriar-
chae Antiocheni Tractatus contra Damianum. Tom I: Quae supersunt libri se-
cundi. Editerunt et anglice reddiderunt. Turnhout 1994 (= CCG 29), 383 S. — Tom
II: Libri tertii Capita I-XIX. Ediderunt et anglice reddiderunt. Turnhout 1996
(=CCG 32), 586 S. - Wolfgang Hage, Kirche und Gesellschaft am Beispiel der sy-
rischen Christenheit. In: Michael Kohlbacher-Markus Lesinski, Horizonte der
Christenheit. FS Friedrich Heyer. Erlangen 1994, 218-223. — Kirchenamt der
EKD, die Christen im Tur Abdin/Siidosttiirkei: Ein kurzer Uberblick iiber ihre
Geschichte und ihre gegenwirtige Situation. In: US 49 (1994) 100-105. - Alja
Payer, Kaiserin Theodora [. von Byzanz. Schirmherrin der Monophysiten. In:
COst 49 (1994) 96-108. — Jobst Reller, Mose bar Kepha und seine Paulinenausle-
gung nebst Edition und Ubersetzung des Kommentars zum Romerbrief. Wiesba-
den 1994 (= Gattinger Orientforschungen I. Reihe: Syriaca 35), 377 S. - Solidari-
tatsgruppe Tur Abdin (Hg.), Tur Abdin 1993. Zur Lage der Christen im Siidosten
der Tiirkei. Dokumentation. O.O. 1994. — Jean-Pierre Valognes, Vie et mort des
chrétiens d’Orient. Paris 1994, 979 S. — Verfolgte Christen im Tur Abdin (Siidost-
anatolische Tiirkei) — Dokumentation der Internationalen Gesellschaft fiir Men-
schenrechte, September 1994, 17 S., 6 Fotos, 1 Karte, 1 Grafik, zu beziehen durch
Internationale Gesellschaft fiir Menschenrechte IGFM, Kaiserstrasse 72,
60329 Frankfurt/M. — Karin Adelmann, Minderheiten und Menschenrechte in der
Tiirkei. Eine Materialsammlung. 1995 (= epd-Dokumentation 45/95). — Sabo Ak-
¢ay, Die Entstehung des syrisch-antiochenischen Patriarchats. In: Kolo Suryoyo
101 (Jan.~Febr. 1995) 10-16 und 702 (Miarz-April 1995) 49-53. — Heinz Gauer,
Zur Entwicklung der Christenheit in der Tiirkei. In: COst 50 (1995) 142-152. -
Gregorios Yohana Ibrahim, The Ecumenical Dimension of the Syrian Church of
Antioch. In: ECJ 2, No 1 (Spring 1995) 47-62. — Ignatius Aphrem . Barsaum, Ka-
techismus der christlichen Lehre. Aus dem Syr. iibers., korrigiert, fiir die dtsche
Ausg. bearb. und mit Inh.-Verz. sowie Anm. versehen von Ken'’an Bar-Abrohom
d-Beth Birhiké. Berlin u. a. Tur’Abdin-Verlag 1995. - Andrew Palmer, St. Ephrem
of Syria’s Hymn on Faith 7: an ode on his own name. In: Sob. /7:1 (1995) 28-40. —
Gabriel Rul;n, Das Osterfest in der syrisch-orthodoxen Kirche von Antiochien.
In: Kolo Suryoyo 102 (Mirz-April 1995) 43-48. — Solidarititsgruppe Tur Abdin
(Hg.). Tur Abdin 1994. Zur Lage der Christen im Siidosten der Tiirkei. Dokumen-
tation I1. O.0. 1995. — Martin Tamcke-Wolfgang Schwaigert-Egbert Schlarb
(Hg.). Syrisches Christentum weltweit, Studien zur syrischen Kirchengeschichte.
FS Prof. Hage. Miinster 1995 (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte./7),
427 S. Daraus sind hier zu nennen : Gernot Wiessner, Erwiigungen zur Siedlungs-
geschichte des Tur >Abdin. Zum Feldzug Assurnasirpals 11. 879 v.Chr. = 22-35. -
Jouko Martikainen, Die Sentenzen des Johannes von Apamea = 76-81. - Hubert
Kaufhold, Uber zwei westsyrische Schriftsteller des 14.Jahrhunderts: Yesu bar

457



Hairtin und sein Vater Slibo = 116-126. — Jakob Thekeparampil, Passions — Sedre
=127-141.-John Panicker, Fasting in the Syrian Tradition = 142-153. - Helga An-
schiitz, Noch Uberlebenschancen fiir syrisches Christentum auf dem Tur Abdin
im Siidosten der Tiirkei? = 154-163. — Volkmar Keil, Eigenarten syrischen
Monchtums im Spiegel der Apophtegmata Patrum = 266-277. — Sabo Akgay, Sy-
risch-orthodoxe und romisch-katholische Kirche. Was eint, was trennt sie? In:
KNA-OKI, Nr.21 vom 14.5.1996, 5-9. — Sabo Ak¢ay, Die Syrisch-Orthodoxe Kir-
che von Antiochien und die Okumene zwischen den «Altorientalisch-Orthodo-
xen»-Kirchen und den «Chalkedonisch-Orthodoxen»-Kirchen. In: COst 57
(1996) 240-245. — Seely Beggiani, Feminine Elements in the Syriac Tradition. In:
ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 129-144. — Michael Martin (Hg.), Besuch einer Dele-
gation der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern im Tur Abdin (Stidosttiir-
kei) vom 20.September bis 4. Oktober 1995. Dokumentation einer Reise. Miin-
chen ®1996 (= Zur Lage der Christen in der Stidosttiirkei, in Syrien und dem Irak),
162 S. - Eva Maria Synek, «Und er ist angenommen von Gott...» Zur Nottaufe in
der westsyrischen Tradition. In: OS 45 (1996) 146-161. — Hiisnii A¢ar, Menschen
zwischen Kulturen. Aramaiische Jugendliche in Deutschland. Paderborn 1997,
135 S. (Erhiltlich tiber den Autor: Postfach 5138, 33075 Paderborn.) — Johannes
Madey, Ein Dienst an Frauen und Kindern. Das Amt der Diakonisse in der syro-
antiochenischen Kirche. In: KNA-OKI, Nr.34 vom 26.8.1997, 5-8. — Michael
Martin (Hg.), Besuch einer Delegation der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern und der Evangelischen Kirche in Wiirttemberg in Syrien und im Nordirak
vom 21. bis 30. Juli 1997. Dokumentation einer Reise. Miinchen 1997 (= Zur Lage
der Christen in der Siidosttiirkei, in Syrien und dem Irak, 2.Teil), 132 S. - Kai
Merten, Die syrisch-orthodoxen Christen in der Tiirkei und in Deutschland: Un-
tersuchungen zu einer Wanderungsbewegung. Hamburg 1997 (= Studien zur
Orientalischen Kirchengeschichte 3), 272 S. — Horst Oberkampf, Im Blickpunkt:
Tur Abdin. Unseren Glauben kann uns niemand nehmen ... — Eindriicke zur Si-
tuation der syrischen Christen im Tur Abdin. Bilder und Texte. Bad Schussenried
1997, 68 S. (Zu beziehen tiber den Autor: Ev. Pfarramt Bad Schussenried, Goe-
thestrasse 1, 88427 Bad Schussenried.)

458



Literatur zur Armenischen Apostolischen Kirche
ab 1993 (in Auswahl)

Valerij Jakovlevit Brjusov, Annali del popolo armeno, a cura di Aldo Ferrari,
Greco e Creco editori. Milano 1993, 220 S. — Christoph Burchard (Hg.), Armenia
and the Bible. Papers presented to the International Symposium held at Heidel-
berg, July 16-19, 1990. Atlanta, Georgia 1993 (= Armenian Texts and Studies 12).
— Werner Ulrich Deetjen, Ein deutscher Theologe im Kampf gegen Volkermord.
D.Dr. Johannes Lepsius (1858-1926), Helfer und Anwalt der Armenier. In:
ThBeitr 23 (1993) 26-49. — Wolfgang Gust, Der Volkermord an den Armeniern.
Die Tragodie des iltesten Christenvolkes der Welt. Miinchen 1993, 336 S. - Tessa
Hofmann, Die Armenier — Schicksal, Kultur, Geschichte. Niirnberg 1993,372 S. -
LThK? 7 (1993) 999-1004. — Michel van Esbroeck, Citations apollinaristes conser-
vées en arménien dans la lettre de Sahak III Dzoroporetsi (691). In: OCP 60
(1994) 41-67. — Anne Herbst, Schwerpunktheft Armenien. G2W 22 (1994) Nr. 10,
16-29. — Michael Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte der Christenheit.
Festschrift fiir Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag. Erlangen 1994 (= Oiko-
nomia 34). Daraus sind hier zu nennen: Christoph Burchard, Zur altarmenischen
Ubersetzung des Jakobusbriefes = 195-217. — Andrea Barbara Schmidt, Warum
schreibt Petrus der Iberer an die Armenier? Ein pseudonymer Brief und die Ar-
menisierung der syrischen Plerophorien = 250-267. — Hagik Gazer, Der Kurs der
Okumene in Armenien = 491-500. — Hermann Goltz, Unterwegs zwischen Baku
und Etchmiadzin (26.11.-8.12.1992). Zur Vorbereitung des armenisch-aserbaid-
shanischen «Religionsgipfels» in Montreux 1993 = 505-515. - Mahé Jean-Pierre,
Die armenische Kirche von 611 bis 1066. In: Bischofe, Monche und Kaiser (642
1054). Hg. v. G. Dragon u.a. Deutsche Ausgabe bearb. u. hg. von E. Boshof. Frei-
burg-Basel-Wien 1994 (= Geschichte des Christentums 4). — Moise de Khoréne,
Histoire de I’Arménie. Nouvelle traduction de 'arménien classique par Annie et
Jean-Pierre Mahé, avec une introduction et des notes. Paris 1994 (= coll. «[’aube
des peubles», ed. Gallimard), 456 S. — Gudrun Schmalzbauer, Theophano als Kai-
serin des Westens in ihren Verbindungen zu Byzanz und Armenien. In: ADK 83,
Mirz 1994, 24-36. — Robert W. Thomson, Studies in Armenian Literature and
Christianity. Aldersgate-Brookfield 1994 (Collected Studies Series 451). — Va-
hakn N. Dadrian, The History of the Armenian Genocide. Ethnic Conflict from
the Balkans to Anatolia to the Caucasus. Berghahn Books. Providence u. Oxford
1995, 452 S. — Thamar Dasnabédian, La mere de dieu dans la liturgie arménienne.
In: POC 45 (1995) 26-30. — Anne Herbst, Armenien hat einen neuen Katholikos.
In: G2W 23 (1995) Nr. 5, 12-13. - L’Arménie: nouvel essor de I'Eglise apostolique.
In: L'Eglise en détresse dans le monde 92 (1996) 86-89. - Felix Corley, The Arme-
nian Church under the Soviet regime. Part 1: The Leadership of Kevork. In: Reli-
gion, State and Society 24 (1996) 9-53. — Part 2: The Leadership of Vazgen. In:
ebenda 289-343. — Vahakn N. Dadrian, German Responsibility in the Armenian
Genocide. A Review of the Historical Evidence of German Complicity. Blue
Crane Books. Cambridge 1996,304 S. - Hagik Rafi Gazer, Die Reformbestrebun-
gen in der Armenisch-Apostolischen Kirche im ausgehenden 19. und im ersten
Drittel des 20. Jahrhunderts. Gottingen 1996 (= Kirche im Osten. Monographien-
reihe Band 24), 231 S. — Hermann Goltz, Zwischen Deutschland und Armenien:

459



Pfarrer Dr. Johannes Lepsius (15.12.1858-3.2.1926). In: OR 45 (1996) 193-201. -
Anne Herbst, Seelsorgerlicher Notstand. In: G2W 24 (1996) Nr.2. — Hannes
Schreiber, Wege der Erneuerung. Zur Situation der armenischen Kirche. In: Her-
Korr 50 (1996) 307-310. - Martin Tamcke, Armin T. Wegner und die Armenier.
Anspruch und Wirklichkeit eines Augenzeugen. Hamburg °1996 (= Studien zur
Orientalischen Kirchengeschichte 2), 285 S. — Dietmar W. Winkler-E. Renhart
(Hg.), Christen in Armenien. Ein Tagebuch zur Exkursion der Katholisch-Theo-
logischen Fakultit der Karl Franzens-Universitit Graz (28. September bis 12. Ok-
tober 1995). Graz, Institut fiir Liturgie-Wissenschaft 1996. — Anne Herbst, Auf
dem Weg zur vollen Gemeinschaft. Zum Besuch der armenischen Kirchenfiihrer
im Vatikan. In: G2W 25 (1997) Nr.3, 26-28. — Otto J. Pohl, The deportation of the
Black Sea Armenians. In: Ararat (Winter 1997) 2-4. — Charles Renoux, Initiation
chrétienne. 1. Rituels arméniens du baptéme. Traduits, introduits et annotés. Pa-
ris 1997 (= Sources liturgiques 2), 196 S. — Robert F. Taft (Hg.), The Armenian
Christian Tradition. Scholarly Symposium in Honor of the Visit to the Pontificial
Oriental Institute, Rome, of His Holiness Karekin I, Supreme Patriarch and Ca-
tholicos of All Armenians, December 12, 1996. Rom 1997 (= Orientalia Chri-
stiana Analecta, 254), 198 S. — Dietmar W. Winkler, Die Armenisch-Apostolische
Kirche. Geschichte, Gegenwart und Okumenischer Dialog. In: COst 52 (1997)
3-13.

460



	Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen 1993-1997

