
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 4

Artikel: Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen 1993-1997

Autor: Schwaigert, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen 1993-1997

Dialoge und Begegnungen:
Auf dem Weg zur gegenseitigen Anerkennung

I. Der Rom-Besuch von Mar Dinkha IV.
und die Gemeinsame Christologische Erklärung

Seit Ernst Hammerschmidts letztem Artikel vom 15. April 1993 ' hat sich

in den Orientalischen Orthodoxen Kirchen viel ereignet. Das wohl her-

ausragendste Ereignis war die Unterzeichnung einer gemeinsamen
christologischen Erklärung (im Folgenden: GChrE) zwischen Papst Johannes

Paul IL und dem Katholikos-Patriarchen der Assyrischen Kirche des

Ostens, Mar Dinkha IV, vom 11.11.1994 im Vatikan2.

Die Erklärung stellt fest: «Beide (erg.: Papst u. Katholikos-Patriarch,
WS) betrachten diese Begegnung als grundlegenden Schritt auf dem

Weg zur Wiederherstellung der vollen Gemeinschaft zwischen ihren
Kirchen. Sie können von nun an in der Tat zusammen vor der Welt ihren
gemeinsamen Glauben an das Geheimnis der Menschwerdung bekennen.

Als Erben und Wächter des von den Aposteln empfangenen Glaubens,
wie er von unseren gemeinsamen Vätern im Nizänischen Glaubensbekenntnis

formuliert wurde, bekennen wir den einen Herrn Jesus Christus,

Gottes eingeborenen Sohn, vom Vater gezeugt vor aller Zeit, der in
der Fülle der Zeit vom Himmel gekommen und um unseres Heiles willen
Mensch geworden ist. Das Wort Gottes, die zweite Person der Heiligen
Dreifaltigkeit, ist durch die Kraft des Heiligen Geistes Mensch geworden,

indem es von der heiligen Jungfrau Maria einen Leib mit einer
vernunftbegabten Seele annahm, mit dem es vom Augenblick seiner
Empfängnis an unlösbar vereint war.

Daher ist unser Herr Jesus Christus wahrer Gott und wahrer Mensch,
vollkommen in bezug auf seine Gottheit und vollkommen in bezug auf
seine Menschheit, gleichen Wesens mit dem Vater und gleichen Wesens

mit uns in allem - ausser der Sünde. Seine Gottheit und seine Menschheit
sind in einer Person vereint, ohne Vermischung, ohne Teilung und ohne

Trennung. In ihm wurde die Unterschiedlichkeit der göttlichen und
menschlichen Natur mit all ihren Eigenschaften, Fähigkeiten und
Wirkungsweisen gewahrt. Doch weit davon entfernt, <einer und zugleich ein
anderen zu sein, sind Gottheit und Menschheit in der Person des glei-

418



chen und einzigen Sohnes Gottes und Herrn Jesu Christi geeint, der das
Ziel einer einzigen Anbetung ist.

Die menschliche Natur, die die Jungfrau Maria geboren hat, war
immer die des Sohnes Gottes selbst. Dies ist der Grund, warum die Assyrische

Kirche des Ostens die Jungfrau Maria verehrt als <Mutter Christi,
unseres Gottes und Heilandes). Im Licht dieses gleichen Glaubens wendet

sich die katholische Tradition an die Jungfrau Maria als <die Mutter
Gottes) und ebenso als <die Mutter Christi). Wir erkennen beide die
Berechtigung und Richtigkeit dieser Ausdrucksformen des gleichen Glaubens

an, und wir achten beide, was die einzelne Kirche jeweils in ihrem
liturgischen Leben und in ihrer Frömmigkeit bevorzugt. Was immer
unsere christologischen Unterschiede gewesen sind, wissen wir uns heute
geeint im Bekenntnis des gleichen Glaubens an den Sohn Gottes, der
Mensch wurde, damit wir durch seine Gnade Kinder Gottes werden
konnten. Wir möchten von nun an gemeinsam diesen Glauben an den
Einen bezeugen, der der Weg, die Wahrheit und das Leben ist, und ihn in

entsprechender Weise unseren Zeitgenossen verkünden, damit die Welt
an das Evangelium vom Heil glaube.»3

Diese GChrE stand am Ende des fünftägigen Rombesuchs von Mar
Dinkha IV. vom 8.-12.11.1994 in Begleitung der Bischöfe Mar Narsai
Elias de Baz, Metropolit des Libanon, Syriens, Europas und von Ator,
und Patriarchalvikar, Mar Bawai Ashur Soro, Bischof von Seattle und
Generalsekretär der Kommission für die Beziehungen zwischen den
Kirchen und für religiöse Erziehung, und Mar Meelis Yousep Zaia, Bischof
von Australien und Neuseeland und Sekretär des Heiligen Synod4. Die

Christologieerklärung ist das Ergebnis gegenseitiger Bemühungen um
eine vertiefte Annäherung. In seiner Grussadresse am 11.11.1994 nimmt
Johannes Paul IL Bezug auf den ersten Besuch von Mar Dinkha IV. vom
7.-9.11.1984 in Rom, eine zweite Begegnung fand am 27.10.1986 in Assisi

statt. Daran an schlössen sich ab Oktober 1992 Expertentreffen5. Das
•etzte dieser Treffen vor der GChrE fand vom 24.-29.6.1994 in Lainz
statt und wurde veranstaltet von der vom Wiener Alterzbischof Franz
Kardinal König am 4.11.1964 ins Leben gerufenen Stiftung PRO
ORIENTE. Bei dieser ersten nicht-offiziellen Konsultation mit Vertretern

der «Assyrischen Kirche des Ostens» wurde eine tragfähige
wissenschaftliche Basis für die gegenseitige Anerkennung geschaffen6. Grünes
Licht zum Treffen in Rom gab als letzte wichtige Instanz die Bischofssynode

der Assyrischen Kirche des Ostens, die im Juli 1994 in Sydney/Australien

tagte und den christologischen Konsens vorbereitete7.

419



Die Bedeutung der Unterzeichnung für die Ökumene und für die Einheit

der Christen wird in der kommentierenden Literatur allgemein
gewürdigt. Schon in seiner Grussadresse an Mar Dinkha IV. und seine

Delegation am Tag der Unterzeichnung hebt Johannes Paul IL die Folgen
für die «pastorale Zusammenarbeit» hervor, vor allem auf dem Gebiet
«der spirituellen und theologischen Ausbildung künftiger Priester und

verantwortlicher Laien» sowie für die Kinder- und Jugendkatechese8.

Mar Dinkha IV. nennt in seiner Ansprache die Übereinkunft ein Zeugnis
der Hoffnung für eine Welt, in der die Hoffnung bei vielen verlorengegangen

sei, und betont die neuen Chancen für eine lebendige Verkündigung

des Evangeliums9.
Heinz-Albert Raem, der die ökumenischen Dialoge einer kritischen

Untersuchung unterzieht, sieht in der römisch-assyrischen Vereinbarung
wie in den Dialogen mit den Orientalischen Orthodoxen Kirchen eine

neue Ära angebrochen. Die bisher erzielten «Durchbrüche» hält er für
«wegweisend», weil sie «zeigen, dass es möglich ist, ein gemeinsames
Verständnis in der Sache zu erzielen, ohne auf jene Terminologie
zurückzugreifen, die einst der Anlass der Spaltung gewesen ist. In der anzustrebenden

Einheit geht es stets darum, den gemeinsamen Glaubensinhalt

zu sichern; dessen theologische Ausdrucksform kann durchaus verschieden

sein, solange und sofern der gemeinsame Glaubensinhalt gewahrt
ist»10.

Die Zeitschrift ISTINA, welche die GChrE auch im syrischen und
arabischen Text wiedergibt, kommentiert sie als «ökumenisches Ereignis
von grösster Bedeutung» und zeigt mit Nachdruck die Konsequenzen auf
u. a. auch für die dogmengeschichtliche Behandlung der Assyrischen Kirche

des Ostens und der zur Gewohnheit gewordenen abqualifizierenden
Bezeichnung der Kirche als «nestorianisch»". In der Einleitung zur
Textwiedergabe betont ISTINA die Bedeutung ökumenischer
Beziehungen als für die Assyrische Kirche des Ostens überlebensnotwendig12.
Die «grosse ökumenische Bedeutung» der GChrE sieht Reinhard Thöle
in dem jetzt beschrittenen Weg, «die Kirche des Ostens aus einer ihr
unterstellten dogmatischen Isolierung zu befreien»13. Ausführlich stellt ein

Delegationsmitglied der Assyrischen Kirche des Ostens, Mar Bawai
Sow, in einem mit P. Samuel Denkha geführten Interview Inhalt und
Bedeutung der Christologieerklärung dar. Den Gewinn für seine Kirche
sieht er u. a. auch in der damit begonnenen Wiedergutmachung für das

über viele Jahrhunderte an seiner Kirche begangene Unrecht. Die
Mauer, die seit 1500 Jahren bestünde, sei heute gefallen14.

420



Die GChrE war auch Gegenstand der Beratungen der VI. Generalversammlung

des Mittelöstlichen Kirchenrates (Middle East Council of
Churches, MECC/Conseil des Eglises du Moyen Orient, CEMO) vom
15.-21.11.1994 in Limassol/Zypern. Aus Zeitmangel delegierte die
Generalversammlung die Frage der Aufnahme der Assyrischen Kirche des
Ostens an das Exekutivkomitee des MECC15.

Die GChrE hatte bestimmt, zur Überwindung der Hindernisse auf
dem Weg zur vollen Einheit eine «gemischte Kommission für den
theologischen Dialog» beider Kirchen einzusetzen. Das 1. Treffen der Kommission

fand vom 22.-24.11.1995 in Rom statt und behandelte die Sakramente

im Allgemeinen und die Eucharistie im Besonderen16. Das
2. Treffen fand vom 10.-12.10.1996 in Adma/Libanon statt und setzte das

Sakramententhema fort mit Schwerpunkt: Sakrament der Ehe und der
Krankensalbung n. Ein 3. Treffen fand vom 23.-28.10.1997 in Rom mit
den Themen statt: Sakramentales Leben in der Assyrischen Kirche des

Ostens, das Bekenntnis von 381 und der Ausgang des Heiligen Geistes
sowie die Bedeutung der Jungfrau Maria in beiden Traditionen. Ferner
standen zur Diskussion die jüngsten Ereignisse in der Beziehung
zwischen der Assyrischen Kirche des Ostens und der Chaldäischen Kirche18.

Die GChrE ermutigte zu weiteren Treffen mit erweitertem
Teilnehmerkreis. Der von PRO ORIENTE vom 24.-29.6.1994 in Lainz
veranstalteten ersten nicht-offiziellen Konsultation mit Vertretern der Assyrischen

Kirche des Ostens sowie mit Teilnehmern aus anderen Kirchen der

syrischen Tradition folgte vom 22.-27.2.1996 eine zweite nicht-offizielle
Konsultation mit Vertretern aller syrischen Kirchen in Wien. Als
Beobachter waren Vertreter der Koptischen Orthodoxen Kirche, der Armenischen

Apostolischen Kirche, der Mar Thoma Kirche, des MECC, aus

dem Einheitssekretariat des Vatikans sowie Experten zugegen19. Die
dritte nicht-offizielle Konsultation fand vom 8.-11.7.1997 an der Universität

St. Mary of the Lake in Mundelein in Illinois/USA statt. Auch hierbei

waren Vertreter aller Kirchen der syrischen Tradition zugegen20.

Die jahrelange intensive Vorbereitung des christologischen Konsenses

hatte auch Auswirkungen auf die Beziehung zwischen der Assyrischen
Kirche des Ostens und der mit Rom unierten Chaldäischen Kirche, die

sich im Verlaufe des 16. Jahrhunderts aus Mitgliedern der Assyrischen
Kirche in einer Union mit Rom gebildet hatte. Es war sicherlich nicht

ohne Absicht, dass der Ad-limina-Besuch der Mitglieder der Synode der

Chaldäischen Kirche unter Leitung ihres Katholikos-Patriarchen
Raphael I. Bidawid bei Papst Johannes Paul IL auf den 14.11.1994 gelegt

wurde. In seiner Ansprache nimmt Johannes Paul IL Bezug auf den Be-

421



such von Mar Dinkha IV. und auf die christologische Erklärung21, und
auch Bischof Mar Bawai Soro von der Assyrischen Kirche des Ostens
betont in seinem Interview die «sehr warme Begegnung zwischen den beiden

Patriarchen» und die dringliche Notwendigkeit, Schritte auf eine

zukünftige Gemeinschaft zu tun22. Zu einem ersten offiziellen Treffen von
Mar Dinkha IV. und Mar Raphael I.Bidawid kam es am 29.11.1996 in
der chaldäischen Kanzlei in Southfield, Michigan/USA. Mar Dinkha IV.

wurde von Mar Bawai Soro begleitet, dem Bischof von Seattle und
Generalsekretär der Kommission für die Beziehungen zwischen den
Kirchen und für religiöse Erziehung (CIRED). Zur Delegation von Mar
Raphael I. Bidawid gehörte der chaldäisehe Bischof für die USA, Mar Ibrahim

Ibrahim und der chaldäisehe Bischof von Ahwaz/Iran, Mar Johanan

Zora sowie der Generalvikar für die chaldäisehe Diözese in den USA,
Sarhad Jammo, der von den beiden Patriarchen als gemeinsamer Sekretär

für das Treffen bestimmt wurde. In der Gemeinsamen Erklärung
(Joint Patriarcal Statement) brachten beide Patriarchen das Ziel dieses

ersten Treffens zum Ausdruck, nämlich «to discuss with deep and mutual

understanding future prospects for a full and visible ecclesial reunification

of their Churches, the two branches of the historically One Church
of the East». Es wurde beschlossen, eine «Gemeinsame Kommission für
die Einheit» (Joint Commission for Unity) einzurichten, deren Mitglieder

von den beiden Heiligen Synoden ernannt werden sollen23. Am
15.8.1997 unterzeichneten die Oberhäupter der beiden Kirchen, Mar
Dinkha IV. und Mar Raphael I. Bidawid, ein bilaterales Programm (Décret

synodal commun en vue de la promotion de l'unité), bei dessen

Umsetzung die Wiederherstellung der vollen Einheit beider Kirchen zu der
alten «Kirche des Ostens» in Aussicht steht. Eine enge Zusammenarbeit
ist mit der von der Assyrischen Kirche des Ostens und der Römisch-katholischen

Kirche eingerichteten «Gemischten Kommission für den

theologischen Dialog» vorgesehen. Neben der «Gemeinsamen Kommission

für die Einheit» mit je sechs Mitgliedern von jeder Kirche sieht das

bilaterale Programm ein Generalsekretariat mit zwei Sekretären vor,
ebenso die Einrichtung von fünf Unterkommissionen zur theologischen
Ausbildung, Vorbereitung eines gemeinsamen Katechismus, Liturgie,
pastorale Zusammenarbeit und Laien vor24.

422



II. Fortsetzung des Dialogs zwischen
der Orthodoxie und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen

Das zweite wichtige Ereignis im Berichtszeitraum war die Fortsetzung
des Dialogs zwischen den Orthodoxen Kirchen der Sieben Ökumenischen

Konzilien und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen25. Basis
des fortgeführten Dialogs war das Second Agreed Statement von Chambésy

als Ergebnis der 3. Vollversammlung der Gemischten Kommission
für den Theologischen Dialog vom 23.-28.9.1990 im Orthodoxen Zentrum

des Ökumenischen Patriarchats in Chambésy bei Genf26. Die
Einigung von Chambésy vom 28.9.1990 ist das Ergebnis einer längeren
Reihe von Begegnungen zwischen der Orthodoxen Kirche und den
Orientalischen Orthodoxen Kirchen. So fanden vier inoffizielle
Dialogbegegnungen in Aarhus 1964, Bristol 1967, Genf 1970 und Addis Abeba
1971 statt und zwei offizielle Dialogbegegnungen in Chambésy 1985 und
im Kloster Amba Bishoy/Ägypten 198927. Die praktische Umsetzung
der gewonnenen Einheit, schon 1990 in den «Recommendations on
Pastoral Issues» als dringlich angesehen und konzipiert, war Gegenstand
der Beratungen der 30 Teilnehmer umfassenden Gemischten Kommission

für den Theologischen Dialog, die vom 1.-6.11.1993 in Chambésy
unter den beiden Präsidenten Metropolit Damaskinos und Metropolit
Amba Bishoy tagte28. Der Kommission war wichtig, die Art und Weise
der Aufhebungen der gegenseitigen Verurteilungen festzulegen: «Die

Aufhebung der Anatheme sollte einstimmig und gleichzeitig und auf beiden

Seiten von den Oberhäuptern aller Kirchen vollzogen werden,
indem eine entsprechende kirchliche Akte unterzeichnet wird; sie wird
zum Inhalt haben, dass jede Seite der anderen zuerkennt, dass sie in jeder
Beziehung orthodox ist.»29 Das Dokument stellt freilich auch die vielfältigen

und schwierigen Fragen heraus, die mit einer solchen Aufhebung
der Verurteilungen verbunden sind. Ferner wurde beschlossen, dass «die

beiden Kopräsidenten allen Orthodoxen und Orientalisch-Orthodoxen
Kirchen einen Besuch abstatten sollen, um an Ort und Stelle den Boden
für die baldige Verwirklichung der Vorschläge vorzubereiten».30

Die Reaktion in der Orthodoxen Kirche und in den Orientalischen
Orthodoxen Kirchen war gesamt gesehen positiv.31 Heftiger Widerstand
kam jedoch vom Athos32. Zur Vertiefung des Anliegens vor allem unter
jungen Orthodoxen beider Orthodoxiefamilien trugen auch mehrere
Treffen der orthodoxen Jugendbewegung Syndesmos bei33.

Auch auf Patriarchenebene kam es zu Begegnungen zwischen dem

Ökumenischen Patriarchat und Orientalischen Orthodoxen Kirchen. So

423



wurden die Beziehungen zwischen der Äthiopischen Orthodoxen Tewa-
hedo Kirche und dem Ökumenischen Patriarchat durch zwei Begegnungen

gestärkt, durch den Besuch von Patriarch Abuna Paulos vom
6.-9.12.1993 im Phanar34 und durch den Gegenbesuch vom Ökumenischen

Patriarchen Bartholomaios I. vom 11.-21.1.1995 in Addis Abeba35.

Auf Einladung von Patriarch Abuna Paulos und auf Initiative der
Orthodoxen im Weltrat der Kirchen fand in Addis Abeba vom 17.-
29.1.1996 ein orthodoxes Symposium zum Thema Mission statt, bei dem
auch die Orientalischen Orthodoxen Kirchen vertreten waren. Das

Symposium diente zur Vorbereitung der Weltmissionskonferenz in Bahia/
Brasilien vom 24.11.-3.12.1996. Ziel des innerorthodoxen Treffens war
auch die Begegnung mit der Äthiopischen Orthodoxen Kirche.36

Karekin L, Patriarch-Katholikos für alle Armenier und Oberhaupt
der Armenischen Apostolischen Kirche mit Sitz in Etchmiadzin/Arme-
nien, besuchte vom 8.-11.5.1996 das Ökumenische Patriarchat37 und am
10.6.1996 Metropolit Damaskinos in Chambésy38. Der Ökumenische

Patriarch Bartholomaios I. erwiderte den Besuch durch eine Reise nach

Armenien vom 21.-25.7.199739.

Auf seiner Nahostreise vom 24.4.-5.5.1993 traf sich Bartholomaios I.

auch mit Papst und Patriarch Schenuda III., dem Oberhaupt der Koptischen

Orthodoxen Kirche, in Kairo40. Anfang November 1994 weilte
Schenuda III. zu einem offiziellen Besuch bei der Kirche von Griechenland

in Athen, wo er mit deren Oberhaupt Seraphim, dem Erzbischof

von Athen und Ganz Griechenland, Gespräche über die Wiederherstellung

der Einheit zwischen der Orthodoxen Kirche und den Orientalischen

Orthodoxen Kirchen führte41. Anfang Dezember 1994 war eine

Abordnung von drei Repräsentanten der Koptischen Orthodoxen Kirche

beim griechisch-orthodoxen Erzbischof von Amerika, Iakovos, in
dessen Residenz in New York. Die koptische Delegation leitete Metropolit

Amba Bishoy, Generalsekretär des Heiligen Synod und Kopräsident

der Gemischten Kommission für den Theologischen Dialog mit den
Orientalischen Orthodoxen Kirchen. Beim Treffen wurden die Ergebnisse

der Begegnung in Chambésy vom 1.-6.11.1993 besprochen42.
Zu einem offiziellen Besuch im Ökumenischen Patriarchat empfing

am 19.2.1993 Bartholomaios I. Patriarch Mor Ignatius Zakka I. Ivas, das

Oberhaupt der Syrischen Orthodoxen Kirche43. Enge Beziehungen
zwischen dem Syrischen Orthodoxen Patriarchat von Antiochien und dessen

byzantinischem Zweig, dem Griechischen Orthodoxen
(Rum-Orthodoxen) Patriarchat von Antiochien, gibt es seit 199144.

424



III. Vertiefung der Beziehungen zur Römisch-katholischen Kirche

Im Berichtszeitraum 1993-1997 wurden die Beziehungen zwischen der
Römisch-katholischen Kirche und den Orientalischen Orthodoxen
Kirchen der Kopten, Äthiopier, Syrer, Armenier und Südinder weiter
vertieft45. Dabei konnte Rom auf die Ergebnisse der von der Stiftung PRO
ORIENTE initiierten Treffen zurückgreifen. Den fünf nicht-offiziellen
Wiener Konsultationen in den Jahren 1971-1988 mit dem christologischen

Konsens in der «Wiener christologischen Formel» vom September
1971 folgten fünf Regionalsymposien. Das erste fand vom 26-
28.10.1991 im Kloster Amba Bishoy im Wadi Natrun/Ägypten statt zu
den Themen «Wiener Konsultationen», «christologischer Konsens» und
«Konzil und Konziliarität»46. Das zweite Symposium führte auf den
indischen Subkontinent und fand vom 30.9.-4.10.1993 in Kottayam/Kerala
statt. Ausser dem christologischen Konsens wurden auch Themen
behandelt, die den indischen Subkontinent berücksichtigten: «Der inkarnierte

Christus und das christliche Zeugnis», «Einheit und christliche
Identität in Indien» sowie der Dialog mit den Weltreligionen. An diesem
Treffen nahmen 170 Vertreter aus zehn Kirchen, darunter auch
protestantische teil, ebenso muslimische und hinduistische Vertreter47. Das

dritte Symposium fand vom 23.-27.9.1994 in Kaslik/Libanon statt und

war vor allem für Teilnehmer aus dem arabischen Raum bestimmt

(Mashreq-Regionalsymposium). Hier wurden die bislang erreichten
Ergebnisse der zurückliegenden Wiener Konsultationen und der
Studienseminare einem breiten kirchlichen Publikum vermittelt und damit die
Absicht der Regionalsymposien auch hier wahrgenommen, wichtige
theologische Ergebnisse in die Gemeinden weltweit zu vererden48. Wieder

nach Indien führte 1995 das vierte Symposium49. Für den

deutschsprachigen Raum war das fünfte Regionalsymposium bestimmt, das vom
29.8.-2.9.1997 im koptisch-orthodoxen St. Antonius-Kloster in

Waldsolms-Kröffelbach im Taunus stattfand. Bei diesem fünftägigen Treffen,
zu dem über 100 Interessierte kamen, wurden Referate gehalten zu den

folgenden Themen: «Der Wiener Dialog zwischen den römisch-katholischen

und altorientalischen Theologen», «Der christologische Konsens»,

«Ekklesiologische Aspekte» und «Ökumenische Kooperation auf pasto-
faler Ebene in Mitteleuropa». Begleitend zu den Referaten gab es

Informationsveranstaltungen zu den einzelnen Orientalischen Orthodoxen
Kirchen50.

Eine weitere Einrichtung von PRO ORIENTE zur Vertiefung der in
den Wiener Konsultationen erzielten Ergebnisse und zur Lösung schwie-

425



riger Fragen sind die Studienseminare in Wien. Das erste zum Thema
«Primat» fand vom 29.6.-1.7.1991 statt51, das zweite zum Thema «Konzilien

und Konziliarität» vom 26.-29.6.199252. Das Thema «Ekklesiologie

und Einheit der Kirche» mit besonderem Gewicht auf den Fragen,
welche die mit Rom unierten Orientkirchen für die orientalisch-orthodoxen

Kirchen darstellen, wurde beim dritten Studienseminar vom
1.-5.7.1994 behandelt53. Vom 4.-9.7.1996 fand zum Thema «Autorität
und Jurisdiktion» das vierte Studienseminar statt54.

Auf die im Berichtszeitraum ebenfalls von PRO ORIENTE initiierten
drei nicht-offiziellen Konsultationen zwischen Vertretern der
Römischkatholischen Kirche und den Kirchen der syrischen Tradition im Juni
1994, Februar 1996 und Juli 1997 wurde an anderer Stelle eingegangen55.

Die Bedeutung der Kontakte zu den Orientalischen Orthodoxen
Kirchen hebt die am Hochfest der Himmelfahrt Christi, dem 25.6.1995 von
Papst Johannes Paul IL unterzeichnete Enzyklika «Ut unum sint»
hervor56. In den Abschnitten 62 und 63 (Beziehungen zu den Kirchen des

Orients) wird auf die Begegnungen und Vereinbarungen mit den

Oberhäuptern der Koptischen Orthodoxen, der Syrischen Orthodoxen und
der Äthiopischen Orthodoxen Kirche eingegangen sowie die Gemeinsame

Christologische Erklärung mit Mar Dinkha IV. genannt.
Abschnitt 63 stellt fest: «Hinsichtlich der traditionellen Auseinandersetzungen

über die Christologie haben die ökumenischen Kontakte also

grundlegende Klärungen ermöglicht, so dass wir miteinander jenen Glauben
bekennen können, der uns gemeinsam ist. Noch einmal sei festgestellt,
dass diese bedeutende Errungenschaft sicherlich Ergebnis der theologischen

Forschung und des brüderlichen Dialogs ist. Und nicht nur das. Sie

ist für uns auch Ermutigung: denn sie zeigt uns, dass der eingeschlagene
Weg richtig ist und dass man vernünftigerweise darauf hoffen kann,
miteinander die Lösung für die anderen Streitfragen zu finden.»57

Im Verlaufe seiner Europareise war das Oberhaupt der Äthiopischen
Orthodoxen Tewahedo Kirche, Patriarch Abuna Paulos, vom
4.-8.6.1993 auch Gast der Stiftung PRO ORIENTE in Wien. Zuvor
hatte er vom 31.5.-2.6. dem Ökumenischen Rat der Kirchen, der Konferenz

Europäischer Kirchen in Genf und Metropolit Damaskinos in

Chambésy einen Besuch abgestattet58. Im Anschluss an seinen Wienaufenthalt

besuchte Abuna Paulos vom 8.-14.6.1993 Papst Johannes
Paul II. und die Kirche von Rom. Zur Delegation des Patriarchen gehörten

Abuna Gharima, Sekretär des Heiligen Synods und Erzbischof von
West Gojjam und Metekel, Erzbischof Timotheus, Leiter des «Department

Interchurch Aid and Development», Abuna Makarios, Erzbischof

426



von Tigre, sowie Diakon Tewolde Yohannes, Privatsekretär des Patriarchen59.

In seiner Ansprache am 11.6.1993 hob Papst Johannes Paul IL
die Gemeinsamkeit beider Kirchen, vor allem im Christuszeugnis hervor:

«Die tiefe Gemeinschaft, die trotz der Wechselfälle der Geschichte
zwischen uns besteht, wurzelt in den Grundrealitäten unseres christlichen

Glaubens. Denn wir teilen den von den Aposteln weitergegebenen
Glauben wie auch dieselben Sakramente und dasselbe in der apostolischen

Sukzession wurzelnde Amt. Heute können wir zudem sagen,
dass wir den einen Glauben an Christus haben, obschon dies für lange
Zeit eine Quelle der Spaltung unter uns war. Wenngleich unsere
Traditionen unterschiedliche Formulierungen gebrauchten, um dasselbe

unsagbare Geheimnis der Vereinigung von Menschheit und Gottheit im
fleischgewordenen Wort auszudrücken, bekennen unsere beiden
Kirchen in voller Übereinstimmung mit dem apostolischen Glauben sowohl
die Unterscheidung als auch die vollkommene Vereinigung von Menschheit

und Gottheit in der Person Christi, des Sohnes Gottes. Solchermas-
sen bekennen die äthiopische orthodoxe Kirche und die katholische Kirche

denselben Glauben an den, der auf immer <der Weg und die Wahrheit

und das Lebern (Joh 14,6), der Herr und Retter der Welt bleibt.»60

Die in der Papstansprache ausgedrückte enge Glaubensgemeinschaft
findet ihren ganz praktischen Niederschlag in der Zusammenarbeit beider

Kirchen in Äthiopien. So wird von einem gemeinsamen Missionsprojekt

zwischen der katholischen Missionsgesellschaft der Spiritaner (Väter

vom Heiligen Geist) und orthodoxen Priestern, Diakonen und Laien
berichtet, die seit mehreren Jahren unter animistischen halbnomadischen

Stämmen entlang der Grenze zu Kenia in der Region Omo missionieren.

Das Projekt ist auf katholischer Seite in Äthiopien und im Vatikan

nicht ohne Kritik geblieben, da vor allem die äthiopisch-orthodoxe
Kirche eine Zugewinnung von Getauften verbuchen konnte61. Der Anteil

der Katholiken in Äthiopien ist weniger als 1 % der Gesamtbevölke-

rung von fast 59 Millionen (Stand Mitte 1997), wohingegen die äthio-
Pisch-orthodoxe Kirche etwa 18 Millionen Mitglieder hat. Angesichts
des erstarkenden Islam in Äthiopien - etwa 45 % der Bevölkerung sind

Muslime - und des immer noch vorhandenen Misstrauens zwischen
Orthodoxen und Katholiken hält auch der Apostolische Nuntius in Addis
Abeba, Erzbischof Silvano Tornasi, eine engere Zusammenarbeit beider
Kirchen für dringlich, vor allem bei Entwicklungshilfeprojekten62. Die

guten Beziehungen zwischen beiden Kirchen betonte auch Kardinal
Achille Silvestrini, der Präfekt der Kongregation für die Orientalischen
Kirchen in einem Interview bei Radio Vatikan am 16.2.1997. Er hatte

427



vom 6.-14.2.1997 die katholischen Gemeinden in Äthiopien und Eritrea
besucht und auch Patriarch Abuna Paulos einen Besuch abgestattet, dem

er eine handgeschriebene Botschaft von Papst Johannes Paul IL
überbrachte63. Das besondere Vertrauensverhältnis zwischen dem äthiopischen

und katholischen Oberhaupt kommt auch in der am 22.6.1997

brieflich geäusserten Bitte von Patriarch Abuna Paulos an Papst Johannes

Paul IL zum Ausdruck, sich dafür einzusetzen, dass der von Mussolini

1937 nach Rom gebrachte berühmte Aksumer Obelisk wieder an

Äthiopien zurückgegeben werde64.

Am 28.9.1993 weilte das Oberhaupt der Syrischen Orthodoxen
Kirche, Patriarch Mor Ignatius Zakka I. Ivas in Begleitung von Mor Grëgorios

Yohanna Ibrahim, Metropolit von Aleppo, zu einer Privataudienz
bei Papst Johannes Paul II65. Durch die gemeinsame Erklärung vom
Oktober 1971 und deren Bestätigung im Juni 1984 ist eine tragfähige Grundlage

für vertrauensvolle Beziehungen gegeben66.

Zwischen den beiden Zweigen der Syrischen Orthodoxen Kirche von
Indien mit gesamt etwa 2 Millionen Mitgliedern und der Katholischen
Kirche fanden im Dezember 1994 in Kottayam im südindischen Bundesstaat

Kerala getrennte Dialoge statt. Vom 5.-8.12.1994 traf sich die
Gemeinsame Kommission für den Dialog zwischen der Katholischen Kirche

und der Orthodoxen Syro-malankarischen Kirche. Die Orthodoxe

Syro-malankarische Kirche ist mit 1,5 Millionen Mitgliedern die zahlen-

mässig stärkste orthodoxe Kirche in Indien. Ihr Oberhaupt Moran Base-

lios Mar Thoma Mathews IL, Katholikos des Ostens, residiert in
Kottayam67. Das letzte Treffen hatte vom 15.-18.11.1993 ebenfalls in

Kottayam stattgefunden68. Basis der Dialoge ist die am 3.6.1990 veröffentlichte

gemeinsame Erklärung zum Christuszeugnis69. Themen des

Dialogtreffens 1994 waren ekklesiologische, kirchenhistorische und pastorale

Fragen70. Zur indischen Delegation gehörte auch der in der
Ökumene hochangesehene Metropolit von Delhi, Paulos Mar Grëgorios, der

74jährig am 24.11.1996 verstarb71. Weitere jährliche Treffen sind
geplant.

Am 9.12.1994 fand ein Treffen der Kommission für den Dialog
zwischen der Katholischen Kirche und der Syrisch-orthodoxen malankari-
schen Kirche in Kottayam statt. Zuvor hatte sich die Kommission am
19.11.1993 ebenfalls in Kottayam getroffen. Diese kleine indische orthodoxe

Kirche mit etwa 500000 Mitgliedern untersteht dem Syrischen
Orthodoxen Patriarchat in Damaskus. Die Residenz des Oberhauptes, der
sich ebenfalls Katholikos des Ostens nennt, ist Muvattupuzha in Kerala

72. Das vierte Treffen im Dezember 1994 galt zum grössten Teil der Prü-

428



fung der Aufnahme der Abmachung über die Mischehen in beiden
Kirchen, die am 25. Januar 1994 veröffentlicht worden war. Die Übereinkunft

wurde sowohl von seiten der Katholischen wie auch von seiten der
Syrisch-orthodoxen malankarischen Kirche sehr positiv aufgenommen.
Die Gläubigen betrachten diese neuen Verfügungen als eine Befreiung,
«weil sie die Freiheit der Wahl bei diesen Minderheiten im Hinblick auf
Ehe und Familienleben achten und erweitern»73. Die am 25.1.1994
erzielte Übereinkunft nimmt Bezug auf die zwischen Papst Johannes
Paul IL und Patriarch Mor Ignatius Zakka I.Ivas am 23.6.1984
ratifizierte Gemeinsame Erklärung, in welcher - ausgehend vom gemeinsamen

Christuszeugnis - die Möglichkeit des Empfangs der Sakramente
der Beichte, der Eucharistie und der Krankensalbung in der jeweils
anderen Kirche eröffnet wird74. Das Dokument vom 25.1.1994 ermöglicht,
freilich als Ausnahmefall, zwischenkirchliche Trauungen mit der
Teilnahme an der Eucharistiefeier anlässlich der Trauung in der zelebrierenden

Kirche75. Auch zwischen diesen beiden Kirchen sind weitere Treffen
geplant.

Auch in den USA finden intensive Gespräche zwischen Vertretern der
Katholischen Kirche und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen statt.
Mitglieder der Kommission für den Dialog zwischen der Katholischen
Bischofskonferenz und der Standing Conference of Oriental Orthodox
Churches trafen sich am 5. und 6.6.1995 in New York zu ihrem jährlichen
Dialog. Themen waren u.a. die Verabschiedung der Richtlinien für
Mischehen und die Begegnung zwischen Papst Johannes Paul IL und
Katholikos-Patriarch Mar Dinkha IV. vom 11.11.1994 und deren Gemeinsame

Christologische Erklärung76. Die USA, so Suttner in seiner Besprechung

eines Sammelbandes zu verschiedenen von der seit 1976 bestehenden

Dialogkommission erarbeiteten pastoralen Vereinbarungen
zwischen beiden Kirchenfamilien, «sind das einzige Land, in dem die katholische

Kirche und die fünf vorchalkedonensischen Kirchen der Armenier,

der Kopten, der Äthiopier, der Syrer und der Südinder volle kirchliehe

Strukturen besitzen»77.

Zwei Kirchenführer der Armenischen Apostolischen Kirche waren im
Dezember 1996 und Januar 1997 im Vatikan zu Gast. Karekin L, am
4.4.1995 gewähltes und am 9.4.1995 zum Ol.Patriarchen-Katholikos
für alle Armenier mit Sitz in Etchmiadzin/Armenien inthronisiert, hielt
sich vom 10.-14.12.1996 in Begleitung von 16 Delegationsmitgliedern zu
einem offiziellen Besuch in Rom auf78. In seiner Ansprache am
13.12.1996 an Karekin I. und dessen Delegation würdigte Johannes
paul II. die Gemeinsamkeiten im Glauben, aber auch den grossen Reich-

429



tum an Traditionen in der armenischen Kirche und ihren bedeutsamen

Beitrag für das armenische Volk79. Die «Gemeinsame Erklärung von
Papst Johannes Paul IL und Katholikos Karekin I.» vom 13.12.199680

hebt «die tiefe geistliche Gemeinschaft» zwischen beiden Kirchen hervor
und begründet sie wie folgt: «Es ist eine Gemeinschaft, die ihre Wurzeln
in dem gemeinsamen Glauben an die heilige und lebenspendende
Dreifaltigkeit hat, den die Apostel verkündigten und der die Jahrhunderte
hindurch von den vielen Kirchenvätern, Kirchenlehrern, Bischöfen,
Priestern und Märtyrern, die ihnen folgten, überliefert wurde.» Der
nachfolgende Abschnitt betont den gemeinsamen Christusglauben mit
folgenden Worten: «Sie begrüssen vor allem den grossen Fortschritt, den

ihre Kirchen in ihrem gemeinsamen Streben nach Einheit in Christus,
dem menschgewordenen Wort Gottes, festgestellt haben. Vollkommen
in seiner Gottheit, vollkommen in seiner Menschheit, ist seine Gottheit
mit seiner Menschheit vereint in der Person des einziggeborenen Sohnes

Gottes in einer Verbindung, die real, vollkommen, unvermischt,
unveränderlich, ungetrennt und unteilbar ist.»

Die beidseitige Erklärung zum gemeinsamen Glauben an Jesus Christus

ist die letzte der Christologievereinbarungen des Vatikans mit den

Orientalischen Orthodoxen Kirchen einschliesslich der Assyrischen Kirche

des Ostens. Die Vorarbeiten durch die Stiftung PRO ORIENTE in
den fünf Wiener Konsultationen und die «Wiener christologische
Formel» sind in der Erklärung ungenannt, aber deutlich erkennbar. Erfreulich

offen werden in ihr die Ursachen für die Trennung beider Kirchen

genannt: «Die Realität dieses gemeinsamen Glaubens an Jesus Christus
und an dieselbe Sukzession apostolischen Dienstes war zeitweise unklar
und unbeachtet. Sprachliche, kulturelle und politische Faktoren haben

ungeheuer viel zu den theologischen Meinungsverschiedenheiten
beigetragen, die in der Terminologie, in der die betreffenden Lehrsätze formuliert

wurden, zum Ausdruck kamen.» Ein neuer Anfang in der beidseitigen

Beziehung soll begonnen werden. Beide Kirchenführer äussern
«demütig ihre Reue über diese Streitigkeiten und Differenzen und ihre
Entschlossenheit, aus dem Bewusstsein und der Erinnerung ihrer Kirchen zu
entfernen, was in der Vergangenheit manchmal an Bitterkeit und
gegenseitiger Diskriminierung, ja sogar Hass zutage getreten ist und was selbst
heute über die wirklich brüderlichen und wirklich christlichen Beziehungen

zwischen den Führern und Gläubigen beider Kirchen, besonders wie
diese sich in der letzten Zeit entwickelt haben, einen Schatten werfen
könnte». Da bislang noch kein offizieller theologischer Dialog zwischen
beiden Kirchen bestand, wird ein solcher beschlossen, um «zu einem

430



grösseren Mass gegenseitigen Verstehens und zur Wiederherstellung der
Gemeinsamkeit ihres Glaubens und Amtes» zu kommen.

Die Gemeinsame Erklärung erfuhr in der internationalen kirchlichen
Presse grosse Beachtung und Zustimmung81, von armenischer Seite wurden

freilich auch Stimmen laut, die den Alleingang des Katholikos aller
Armenier kritisierten und Karekin I. vorwarfen, er habe eine chalzedo-
nensische Christologie unterzeichnet82.

Nur einen Monat später, vom 23.-26.1.1997, weilte Aram L, Katholikos

des Grossen Hauses von Kilikien und zweitwichtigstes Oberhaupt in
der Armenischen Apostolischen Kirche, zu einem offiziellen Besuch in
der Petrusstadt83. Der frühere Erzbischof von Beirut war am 28.6.1995
in Antelias zum Katholikos gewählt und ebenda am 1.7.1995 inthronisiert

worden84. Er übernahm damit das Amt des am 9.4.1995 zum Patri-
arch-Katholikos für alle Armenier inthronisierten Karekin I. (Sarkissian).

Der Besuch von Aram I. fiel in die Gebetswoche für die Einheit
der Christen. So war auch in beiden Ansprachen am 25.11.1997 die
beidseitige Bemühung für die Einheit beider Kirchen das vorrangige Thema.
Sehr eindrucksvoll schildert Aram L, der seit 1991 Moderator des

Zentralausschusses des Ökumenischen Rates der Kirchen ist und zuvor seit
1983 Mitglied in diesem Gremium, in seiner Ansprache seine Prägung
durch die ökumenische Arbeit: «Ich komme auch aus der ökumenischen
Welt; einer Welt, wo ich gleichsam meine zweite Taufe empfangen habe;
einer Welt, die mich auf existentielle Weise die Lebensnotwendigkeit,
besser gesagt die Dringlichkeit der Einheit der Kirche gelehrt hat; einer
Welt, die Ihrem Herzen, Ihrem Denken und Ihrer pastoralen Berufung
so nahe ist. Ich glaube, dass in der heutigen Welt der Ökumenismus
eine der wesentlichsten Dimensionen der Kirche darstellt.» Eindringlich
erinnert der Katholikos beide Kirchen an ihre beidseitigen Verpflichtungen

zu einem gemeinsamen Handeln: «Die Kirchen müssen trotz ihrer

theologischen, ekklesiologischen und dogmatischen Divergenzen, trotz
ihrer ethnischen und kulturellen Unterschiede gemeinsam handeln;
durch ihre Anstrengungen für eine volle Gemeinschaft und ein wirksameres

gemeinsames Zeugnis müssen sie die Menschheit zur Versöhnung,
zur Gerechtigkeit und zum Frieden und von da weiter zu dem von Jesus

Christus angekündigten Reich Gottes führen.»85

Auch die Gemeinsame Erklärung beider Kirchenführer vom
25.1.199786 hebt die «gemeinsamen Bemühungen für die Einheit der

Christen» und «die Dringlichkeit der vollen Gemeinschaft zwischen den

Christen» hervor und nimmt Bezug auf den Besuch von Karekin I. im
Dezember 1996 und auf die dabei dokumentierte «Einheit des Glaubens

431



an Jesus Christus». Ein besonderes Gewicht wird in der Erklärung dem

gemeinsamen Zeugnis im Mittleren Osten zugemessen, das Auswirkungen

haben wird auf die dortigen politischen Unruheherde Nagornij-Ka-
rabach, Jerusalem und Libanon.

Wie notwendig auf Grund der bislang erreichten Vereinbarungen
offizielle Dialogkommissionen zur Klärung noch strittiger Fragen sind,

zeigen Äusserungen aus einigen Orientalischen Orthodoxen Kirchen. So

nannte Papst und Patriarch Schenuda III. 1994 einer italienischen
Monatsschrift gegenüber folgende vier katholische Glaubenslehren, die für
die koptische Kirche nicht akzeptabel seien: die Lehre vom Fegefeuer,
«dessen Existenz wir nicht anerkennen», das Filioque, das Dogma von
der Unbefleckten Empfängnis Marias und den Jurisdiktionsprimat87.
Auch die Äthiopische Orthodoxe Kirche lehnt den Jurisdiktionsprimat
des römischen Papstes ab, ferner das Dogma von dessen Unfehlbarkeit88.

Kritisch zum Dialog zwischen Rom und Alexandria äusserte sich

in der arabischen offiziellen Kirchenzeitschrift des koptischen Patriarchats

al-Kiräza vom 2.2.1996 Amba Serapion, seit 1995 koptisch-orthodoxer

Bischof von Los Angeles und zuvor ab 1985 Allgemeiner Bischof
für Soziale Dienste und Ökumene: «Gegenwärtig ist der Dialog zwischen

den beiden Kirchen zu einem Stillstand gekommen. Die koptische Kirche

hat festgestellt, dass gewisse pastorale Praktiken von Katholiken weder

dem Geist noch dem Buchstaben eines theologischen Dialogs
entsprechen. Aus diesem Grunde hat die Kirche die Einstellung der
Begegnungen gefordert, solange diese Probleme nicht gelöst sein werden. Dennoch

hofft man diese Schwierigkeiten zu überwinden.»89

Von Spannungen zwischen dem Armenischen Apostolischen Patriarchat

Konstantinopel und der dortigen armenisch-katholischen Kirche
wird aus den Jahren 1995 und 1996 berichtet. Anlass war im Dezember
1995 die Priesterweihe des im Mai 1988 in die armenisch-katholische Kirche

übergetretenen Diakons Norayr Daglaryan. Von armenisch-apostolischer

Seite wird auch die Wiedereinrichtung der armenisch-katholischen

Kirche in Armenien als Affront gewertet90. Diese Spannungen
deutet Karekin IL, armenisch-apostolischer Patriarch von Konstantinopel,

in seinem Brief an Papst Johannes Paul IL zum Osterfest 1996 an.
Nachdem er auf die ökumenische Offenheit der Enzyklika «Ut unum
sint» eingegangen ist, stellt er fest: «However it is our conviction that
unfriendly proselytic attitudes, as well as interference in the inner life and in
the pastoral disciplines of another Church body, are hindrances towards
unity. And this, unfortunately, we experience locally from the Roman
and Armenian Catholic sides in Turkey.»91

432



IV. Dialoge und Begegnungen mit den Kirchen
der Reformation und der Anglikanischen Gemeinschaft

Auch mit den Kirchen der Reformation und mit der Anglikanischen
Gemeinschaft fanden im Berichtszeitraum weitere Gespräche statt. Die
Evangelische Kirche in Deutschland (EKD), zu deren Bekenntnissen die
Christologie von Chalzedon gehört, lud zur 4. Evangelisch/Orientalischorthodoxen

theologischen Konsultation vom 7.-10.12.1994 nach
Herrenberg bei Stuttgart ein. Von orientalisch-orthodoxer Seite nahmen
folgende Personen teil: Amba Bishoy, koptischer Metropolit von Damiette/
Ägypten und Generalsekretär des Heiligen Synods sowie Co-Präsident
der Gemischten Kommission für den Theologischen Dialog zwischen der
Orthodoxen Kirche und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen, Mor
Julius Yeshu Çiçek, Metropolit der Syrischen Orthodoxen Kirche für
Mitteleuropa und die Beneluxländer, Karekin Bekçiyan, Bischof der
Armenischen Apostolischen Kirche für Deutschland, Erzpriester Merawi
Tebege von der Äthiopischen Orthodoxen Kirche und Priester Korah
Vergese von der Orthodoxen Syro-malankarischen Kirche. Beide
Kirchen haben in Deutschland noch kein Bistum. Thema der Konsultation
war «Überleben in schwieriger Zeit»92. Ein wichtiges Ergebnis dieser
Konsultation war die Einrichtung einer Kontaktgesprächsgruppe, bestehend

aus EKD-Vertretern und Repräsentanten der fünf Orientalischen
Orthodoxen Kirchen in Deutschland, die sich seit 1996 jährlich trifft und
vor allem den vielfältigen Fragen des Zusammenlebens in Deutschland

nachgehen will.93

Anlässlich einer Delegationsreise nach Istanbul vom 10.-13.6.1994
besuchte der Vorsitzende des Rates der EKD, Bischof Engelhardt, auch
den syrisch-orthodoxen Metropoliten von Istanbul, Mor Filiksinos Yusuf
Çetin, und den armenisch-apostolischen Patriarchen von Konstantinopel,

Karekin IL94. In der Türkei gibt es noch etwa 110000 Christen
(Stand 1995). Die armenisch-apostolischen Christen sind mit 70000
Mitgliedern die stärkste Gruppe. Syrisch-orthodoxe Christen gibt es in
Istanbul etwa 12000. Durch ihre Vertreibung aus ihrem Stammland Tur
Abdin, wo im September 1995 nur noch 2374 Gläubige lebten, nimmt die

Cemeindegliederzahl in Istanbul als Zwischenstation in die westliche
Welt ständig zu95.

Schon 1993, vom 4.-14.9., war der damalige armenische Erzbischof
von Beirut und heutige Katholikos von Kilikien, Aram Keshishian, auf

Einladung der EKD in Deutschland. Am 9.9.1993 nahm er in Hannover
an der Amtseinführung von Bischof Koppe zum neuen Leiter des Kirch-

433



liehen Aussenamtes teil. Zuvor war er am 6.9. Gast der Evangelischen
Landeskirche in Württemberg in Stuttgart96. Am 28.11.1996 war
Bischof Karekin Bekçiyan, Primas der armenisch-apostolischen Diözese in

Deutschland, zu Gast bei der EKD in Hannover97.

Die von der EKD einberufene vierte Konsultation in Herrenberg 1994

ermutigte zu einer weiteren Konsultation auf landeskirchlicher Ebene.
So lud die Evangelische Kirche in Hessen und Nassau vom 29-
30.10.1997 in Mainz zu einer Begegnung mit Vertretern der orientalischorthodoxen

Kirchen in Deutschland ein. Die Konsultation stand unter
dem Thema: «Zusammenleben von Christen und Muslimen»98.

Seit 1994 gibt es einen offiziellen Dialog zwischen der Lutherischen
Kirche von Schweden und der Koptischen Orthodoxen Kirche. Das erste
Treffen fand vom 7.-8.11.1994 im Kloster Amba Bishoy im Wadi Na-

trun/Ägypten statt, die koptische Seite vertrat Bischof Serapion, seit
1985 Allgemeiner Bischof für Soziale Dienste und Ökumene.

Bei diesem ersten Treffen stellten beide Seiten die Notwendigkeit und
Bedeutsamkeit eines offiziellen theologischen Dialogs fest, «dont le but
ultime est la pleine unité chrétienne entre nos églises». Wie die
Zeitschrift Irénikon mitteilt, waren weitere Treffen vorgesehen für den

13.6.1995 in Karlstad/Schweden, für den 7.-9.12.1995 in Ägypten und

für den 21.-27.5.1996 in Schweden99. Der Themenkatalog für die Dialoge

ist umfangreich: «Une présentation détaillée des deux Eglises, la
Bible et l'autorité de l'Ecriture et de la Tradition; la création et le salut.
les traditions liturgiques respectives des deux Eglises et les obstacles à

l'intercommunion. la manière de comprendre les sacraments, les

principes d'interprétation de l'Ecriture, le rôle des saints et la manière de

comprendre la vie après la mort, la pneumatologie et la question du Filioque,

la manière de comprendre le sacrifice et les offrandes, les conditions
d'admissions à la Cène du Seigneur, le ministère des femmes dans

l'Eglise. Tordo de la messe, le baptême, l'ordination, les expériences
œcuméniques: accord entre l'Eglise de Suède et l'Eglise indépendante
des Philippines, dialogues de l'Eglise copte avec les Eglises anglicanes et
réformées et l'Eglise catholique romaine».1<)0

Einer der Erfolge dieser Dialoge ist, dass orientalisch-orthodoxe
Theologie und Frömmigkeit in lutherischen Kirchen bekannt wird,
ebenso lutherische Theologie und Frömmigkeit in orientalischen
Kirchen. Inwieweit bei der doch sehr unterschiedlichen theologischen
Denkweise und Frömmigkeitspraxis das hochgesteckte Ziel der
«vollkommenen christlichen Einheit» beider Kirchen erreicht werden kann,
ist freilich noch ganz offen.

434



Anlässlich der Eröffnung einer Gedenkausstellung für Fridtjof Nansen

in Oslo/Norwegen am 10.10.1996 hatte Karekin L, Patriarch-Katho-
likos aller Armenier, auch eine Begegnung mit Bischof Arfold, dem
Oberhaupt der Lutherischen Kirche von Norwegen, «bei der Fragen von
gegenseitigem Interesse erörtert wurden».lm

Zu einem ersten Dialogtreffen zwischen Vertretern des Reformierten
Weltbundes und der Orientalischen Orthodoxen Kirchen kam es vom
2.-5.5.1993 im Kloster Amba Bishoy im Wadi Natrun/Ägypten. Es setzte
die Begegnung fort, die am 27.8.1992 zwischen Milan Opocensky, dem
Generalsekretär, und Papst und Patriarch Schenuda III. in Genf stattgefunden

hatte. Da im Kloster Amba Bishoy die äthiopische Kirche nicht
vertreten war, wurde von der Bezeichnung als «offizielles Treffen»
abgesehen 1(l2. Themen des Dialogtreffens waren: Die Hauptcharakteristika
der Orientalischen Orthodoxen Kirchen und der Reformierten Kirchen;
die Sicht von Tradition und Schrift in beiden Kirchenfamilien; das Wesen
und die Mission der Kirche bei Orientalisch-Orthodoxen und bei
Reformierten. Das Treffen wurde als sehr fruchtbar und fortsetzungswürdig
empfunden103. Die Fortsetzung fand auch statt, und zwar vom 10-
16.9.1994 in Driebergen/Niederlande. Gastgeber war die Niederländische

Reformierte Kirche. Neben den Themen Schrift und Tradition
stand die Christologie im Zentrum. Schon bei diesem zweiten Treffen
wurde am 13.9.1994 eine christologische Übereinkunft (Agreed Statement

on Christology) erarbeitet, die vom koptisch-orthodoxen Bischof
Amba Bishoy und Milan Opocensky, den beiden Delegationsvorsitzenden,

unterzeichnet wurde104.

Vom 15.-21.5.1993 trafen sich in Wimbledon zu ihrem dritten Forum
Repräsentanten der Orientalischen Orthodoxen Kirchen und Delegierte
der Anglikanischen Gemeinschaft. Das Treffen wurde geleitet von Rt
Rev. John Dennis, dem anglikanischen Bischof von St. Edmundsbury
und Ipswich, und dem armenisch-apostolischen Erzbischofvon England,
Yegishe Gizirian. Von orthodoxer Seite waren alle fünf Kirchen vertreten

m. Themen waren der Austausch von Studenten und theologischer
Literatur und die beidseitigen (unterschiedlichen) Vorstellungen zum

Schriftgebrauch. Bei ihrem Votum ging die koptisch-orthodoxe Seite

wieder - wie schon 1990 beim zweiten Forum - auf die Frauenordination
ein, die in England für die Church of England seit 1994 Gesetz ist, ebenso

auf Homosexualität und Polygamie. Ein weiteres zentrales Thema war
die Christologie, freilich wurde in Wimbledon noch keine christologische
Übereinkunft formuliert. Das nächste Forum soll auf Einladung von
Patriarch Mor Ignatius Zakka I. Ivas in Damaskus stattfinden106.

435



V. Früchte der Dialoge für das Verhältnis
der Orientalischen Orthodoxen Kirchen untereinander

Die in den vorigen Abschnitten genannten Dialoge und Begegnungen
hatten auch Auswirkungen auf das Verhältnis der Orientalischen Orthodoxen

Kirchen untereinander. Sie lernten sich selbst als Kirchenfamilie
durch die zahlreichen Dialogtreffen besser kennen. Eindrücklich ist die
Äusserung, die anlässlich einer islamisch-christlichen Konferenz über
Jerusalem in Antelias am 14.6.1996 im Abschlusskommunique der drei
Kirchenführer Aram L, Schenuda III. und Ignatius Zakka I. zu lesen ist:

«Il est temps que les Eglises orthodoxes orientales expriment d'une façon
dynamique leur unité de foi et leur coopération.»107

In seiner Eigenschaft als Erzbischof einer Schwesterkirche und als

Moderator des Zentralausschusses des Ökumenischen Rates der
Kirchen besuchte Aram Keshishian, armenisch-apostolischer Primas des

Libanon, Äthiopien vom 14.-21.1.1993. Er folgte einer Einladung von
Abuna Paulos, der am 12.7.1992 zum 5. Patriarchen der Äthiopischen
Orthodoxen Kirche inthronisiert worden war108.

Seit 1988 - so der syrisch-orthodoxe Metropolit von Aleppo, Mor
Grëgorios Yohanna Ibrahim, in einem Artikel zur Ökumene seiner Kirche -
besteht ein bilateraler Dialog mit der Assyrischen Kirche des Ostens109.

Ein offizieller theologischer Dialog wurde jedoch erst im März 1995

beschlossen 11(). Hierzu soll eine bilaterale theologische Kommission
eingerichtet werden mit der Aufgabe, «de chercher les chemins d'un
rapprochement entre les deux Eglises»111. Zu dieser Annäherung trugen auch

die drei von PRO ORIENTE initiierten Dialogtreffen aller altsyrischen
Kirchen bei, die sich selbst die Bezeichnung gaben, «Non-official Consultation

on Dialogue within the Syriac Tradition» '12.

Die Beziehungen zwischen der Koptischen und der Äthiopischen
Orthodoxen Kirche sind seit 1993 getrübt. Anlass der Differenzen ist
Eritrea. Im Referendum vom 23.-25.4.1993 entschieden sich die Einwohner
Eritreas nach vorausgegangenem Bürgerkrieg für eine eigene Republik,
die dann am 24.5.1993 gegründet wurde. Die Bevölkerung Eritreas ist zu
48 % muslimisch und zu 48 % christlich, wobei mit 1,7 Millionen Gläubigen

(Stand 1994) die (äthiopisch) orthodoxen Christen bestimmend sind.

Der politischen Unabhängigkeit folgten Bestrebungen, auch kirchlich
sich von Äthiopien zu lösen und eine eigene orthodoxe Kirche zu gründen.

Hierbei wirkte die Koptische Orthodoxe Kirche entscheidend mit.
Nachdem sie 1959 die Äthiopische Orthodoxe Kirche in die Autokephalie

entlassen hatte, sieht sie sich auch im Recht, nun auch bei der Grün-

436



dung einer eigenständigen eritreisch-orthodoxen Kirche mitzuwirken.
Am 19.7.1993 richtete der für die eritreische Diaspora zuständige, als

äthiopisch-orthodoxer Bischof geweihte Abuna Philipos von Eritrea an
Patriarch Schenuda III. die Bitte um Mithilfe bei der Errichtung einer
selbständigen eritreischen Kirche. Zuvor schon, am 1.7.1993, hatte der
Staatspräsident Issaias Afewerki das koptische Oberhaupt darum
gebeten113. In einer Sondersitzung des Heiligen Synod der Koptischen Orthodoxen

Kirche am 28.9.1993 wurde über die Gründung einer orthodoxen
Kirche in Eritrea verhandelt. Vorausgegangen war am 26.5.1991 die
Weihe zweier eritreischer Mönche zu Bischöfen für die «eritreische
Diaspora» durch Papst und Patriarch Schenuda III. Am 19.6.1994, dem
orthodoxen Pfingstfest, folgten fünf weitere Bischofsweihen in Kairo für
die «Orthodoxe Kirche von Eritrea». Die Sondersitzung des Heiligen
Synod hatte Bischofsweihen für Eritrea grundsätzlich als legitim
erklärt114. Die erneuten Bischofsweihen vom Pfingstfest 1994 bewirkten,
dass das mühsam ausgehandelte Versöhnungsdokument zwischen der
Koptischen und der Äthiopischen Orthodoxen Kirche, das am 31.3.1994
auch vom Heiligen Synod der Kopten einstimmig angenommen worden
war"5, nun nicht von den beiden Patriarchen besiegelt wurde. Der
grundsätzlichen Zustimmung auch zur Weihe eines Patriarchen für
Eritrea in der Sondersitzung am 28.9.1993 folgte am Festtag des Evangelisten

Markus, am 8.5.1998, die Weihe des 93 Jahre alten Bischofs Amba
Philipos zum neuen Patriarchen Abuna Philipos I. für die Eritreische
Orthodoxe Kirche. Bei der Patriarchenweihe in Kairo nahmen sechs eritreische

sowie 53 koptische Bischöfe teil"6. Interessant wird sein, wie die
Äthiopische Orthodoxe Kirche auf diesen eigenmächtigen Schritt der
koptischen Schwesterkirche reagieren wird und wie die anderen
Orientalischen Orthodoxen Kirchen sich dazu stellen.

So ist der Berichtszeitraum 1993-1997 einerseits gekennzeichnet
durch erstaunliche Annäherungen, anderseits aber auch durch das

Entstehen neuer Konflikte. Den christlichen Kirchen aus den anderen

Kirchenfamilien, mit denen Dialoge und Begegnungen stattfanden, ist ein

vom Heiligen Geist einzugebendes Feingefühl im Umgang mit diesen

neuen Konflikten zu wünschen. Trotz der vielen erfreulichen Vereinbarungen

und Annäherungen sind wir erst am Anfang eines steilen und

auch steinigen Weges zur vollen gegenseitigen Anerkennung.

Blaubeuren-Asch Wolfgang Schwaigert

437



Anmerkungen

1 IKZ 83 (1993) 65-100.
2 Originalfassung in Englisch: Common Christological Declaration signed

between the Catholic Church and the Assyrian Church of the East, dokumentiert in:

OR 134 vom 12.11.1994,1 u. 4. - OR (D) 24, Nr.47 vom 25.11.1994,6. - Iren. 67

(1994) 449-450; 481-486. - Ist. 40 (1995) 230-244 (syrisch, franz., arabisch). - ECJ
/, No 3 (Autumn 1994) 151-164. - Sob. 17:1 (1995) 52-54. - US 50 (1995) 161-
165. - OrthFor 9 (1995) 250-252. - COst 50 (1995) 18-24. - MdKI 46 (1995) 35-37.

3 OR (D) 24, Nr.47 vom 25.11.1994, 6.
4 ECJ /, No 3 (Autumn 1994) 161. - Ist. 40 (1995) 170 u. 230. - Orthodoxia

1997-1998, 106. Die genaue und ausführliche Bezeichnung der «Assyrischen Kirche

des Ostens», die mit etwa 400000 Mitgliedern die kleinste der Orientalischen
Orthodoxen Kirchen ist, lautet: «Heilige Apostolische und Katholische Assyrische

Kirche des Ostens». In der Literatur taucht häufig auch die Bezeichnung
«Alte Apostolische Kirche des Ostens» auf. Die vor allem in älterer Literatur
gebrauchte Bezeichnung «Nestorianische Kirche» wird von der Kirche abgelehnt.
Die «Assyrische Kirche des Ostens» hat gegenwärtig 90 Gemeinden (OR [D]
a. a. O., 6) verteilt auf Länder des Mittleren Ostens wie Irak, Iran, Syrien und
Libanon sowie auf Indien, Australien, Europa, Russland und Nordamerika. Gegenwärtig

besteht immer noch die Spaltung der Kirche in «Neukalendarier» (Einführung

des Gregorianischen Kalenders durch Mar Shimun XXIII. [ermordet am
6.11.1975] im Jahre 1964) und «Altkalendarier». Der Katholikos-Patriarch der
Neukalendarier, Mar Dinkha IV. (P. seit 1976) residiert in Morton Grove, Illinois/
USA, der Katholikos-Patriarch der Altkalendarier, Mar Addai II. (P. seit 1972) in
Bagdad. Hinter der Kalenderfrage ist freilich ein tieferes Problem sichtbar, nämlich

der seit langem schwelende Konflikt zwischen der orientalischen und der
amerikanischen Fraktion der Kirche sowie der Konflikt um die Erblichkeit des
Titels.

5Die Grussadresse vom 11.11.1994 findet sich in OR (D) 24, Nr.47 vom
25.11.1994, 6, und ECJ 1, No 3 (Autumn 1994) 155-157. - Zu den Begegnungen
und Expertentreffen siehe ebenda 161 u. 163.

6 Syriac Dialogue. First non-official Consultation on Dialogue within the Syriac
Tradition. Vienna 1994. PRO ORIENTE, 236 S. Es zeigt den Weitblick von PRO
ORIENTE auf, dass als Teilnehmer der Konsultation sowohl Neukalendarier und
Altkalendarier wie auch Vertreter aller Kirchen der syrischen Tradition geladen
waren wie auch angesehene Wissenschaftler auf dem Gebiet der syrischen Theologie

und Geschichte (Teilnehmerliste S. 15-18). Erwähnenswert sind die im
Band abgedruckten Vorträge, denen sich Diskussionsvoten von Teilnehmern
anschliessen. Die Vorträge und die Voten bieten den zur Zeit aktuellsten Stand zur
Geschichte und Theologie der «Nestorianischen Kirche» und machen deutlich,
wie dringlich notwendig es ist, diese Kirche aus dem Abseits der Irrlehre und der
damit verbundenen Übergehung durch die Christenheit herauszuholen und sie
endlich zu rehabilitieren. Siehe hierzu die Würdigung der Konsultation durch
Sebastian Brock, Oxford, der als einer der Experten Teilnehmer war, abgedruckt in:
Sob. 16:2 (1994) 59-62 sowie im Konsultationsband 223-226. Die Vorträge:
Alfred Stirnemann, The Vienna Dialogue between Catholic and non-Chalcedonian

438



Theologians and its Treatment of Nestorius and Nestorianism 27-33. - Mar Bawai

Soro/J. M. Birnie. The Vienna Christological Formula in an Assyrian Perspective

34-49. - Mar Aphrem G. Mooken, The Vienna Christological Formula in an
Assyrian Perspective 50-54. - Luise Abramowski, The History of Research into
Nestorius 54-69. - Sebastian Brock, The Church of the East in the Sasanian Empire

up to the Sixth Century and its Absence from the Councils in the Roman Empire

69-86. - Sarhad Jammo, Three Synods, Two Ecclesiologies of the Church of
the East 87-97. -Jean Maurice Fiey, The Spread of the Persian Church 97-107.
- Bernard Dupuy, The Christology of Nestorius 107-115. - Mar Bawai Soro/
J. M. Birnie, Is the Theology of the Church of the East Nestorian? 116-134. -
Adelbert Davids, Is the Theology of the Church of the East Nestorian? 134-142.

- Mar Aphrem G. Mooken, Is the Theology of the Church of the East Nestorian?
142-152. - Archbishop Emmanuel Delly, Comment Expressing the View of the
Chaldean Church Today on the Christological Controversy 153-155. - Geevarg-
hese Chediath, The Theological Contribution of Mar Babai The Great 155—167.

-Sarhad Jammo. The Quddasia of the Apostles Addai and Mari 167-182. - Peter

Hofrichter, The Anaphora of Addai and Mari in the Church of the East -
Eucharist Without Institution Narrative 182-193. - Annex: André de Huileux,
Nestorius. History and Doctrine 200-215. - Mar Aphrem G. Mooken. Was Nestorius

a Nestorian? 216-223. - Zur Konsultation siehe auch den Bericht in: Iren. 67
(1994)208-211.

7 Ist. 40 (1995) 162.
8 OR (D) 24, Nr.47 vom 25.11.1994, 6.
9 ECJ /, No 3 (Autumn 1994) 159.
10 Heinz-Albert Raem, Ökumenische Dialoge und kein Ende? In: US 50 (1995)

76-82, hier: 78.
11 Ist. 40 (1995) 161-162.
12 Ist. 40(1995)231.
13 Reinhard Thöle, Lehrkonsens erreicht. In: MdKI 46 (1995) 35-36, hier: 35.
14 Mar Bawai Soro, La Declaration christologique commune du 11 novembre

1994: son contenu véritable et sa portée. In: 1st. 40 (1995) 163-175, hier: 170-171.
15 Ein Bericht über die VI. Generalversammlung findet sich in Iren. 67 (1994)

496-498. - Die volle Mitgliedschaft der Assyrischen Kirche des Ostens erfolgte im
Verlaufe des Jahres 1994, siehe Seb. Brock, in: Sob. 19:1 (1997) 78.

16 Iren. 68 1995) 514-515,514 sind die Delegationsteilnehmer genannt. Auf
assyrischer Seite nahmen ausser den drei bekannten Bischöfen vom 11.11.1994

noch die Priester Gewargis Tooma und William Yakob teil. Interessant ist, dass

auf katholischer Seite auch zwei unierte Bischöfe teilnahmen: Cyrille S. Boustros,
melkitischer Erzbischof von Baalbek, und Antoine Audo, chaldäischer Bischof
von Aleppo. - ECJ 3, No 1 (Spring 1996) 232-233. - Unité des Chrétiens 102

(1996)39^10.
17 JES 34 (1997) 308. - ECJ 3, No 3 (Autumn 1996) 177-178.
18 JES34(mi) 308.- ECJ.?, No 3 (Autumn 1996) 178.- Iren. 70(1997) 377 u.

521-522. Danach nahmen auf assyrischer Seite teil: Erzbischof Mar Narsai de Baz

als Co-Präsident. Mar Bawai Soro, Mar Mcelis Zaia, Erzbischof Mar Ephrem
sowie die Priester Gewargis Tooma u. William Yakob. Auf katholischer Seite waren

vertreten Mgr. Pierre Duprey als Co-Präsident, Erzbischof Cyrille Selim Boustos,

439



Erzbischof Antoine Audo, Mgr. Sarhad Jammo u. die Priester Matthew Vellanik-
kal u. Johan Bonny.

19 Syriac Dialogue No 2. Second non-official Consultation on Dialogue within
the Syriac Tradition. Vienna 1997. PRO ORIENTE, 224 S. - Ist. 43 (1998), Heft 1 :

La Tradition syriaque. Deuxième rencontre des Eglises de la tradition syriaque.
Colloque de la Fondation Pro Oriente. Vienna, 22-27 février 1996. -
Konsultationsbericht und Gemeinsame Erklärung (Joint Communiqué) findet sich bei
Sebastian Brock, Dialogue within the Syriac Tradition: The second EX
ORIENTE Consultation. In: Sob. 19:1 (1997) 78-85. Ein Vorbereitungstreffen
fand im Januar 1995 im Kloster Amba Bishoy/Ägypten statt. Als Vertreter der
Assyrischen Kirche des Ostens nahmen Mar Bawai Soro und Mar Narsai teil,
siehe: Ist. 40 (1995) 173 und Iren. 69 (1996) 511.

20 Syriac Dialogue No 3. Third non-official Consultation on Dialogue within
the Syriac Tradition. Vienna 1998. PRO ORIENTE. - OR (D) Nr.30 vom
25.7.1997, 4. KNA-ÖKI, Nr. 31 vom 5.8.1997, 3-4. Die Gemeinsame Erklärung
(Joint Communiqué) findet sich in ECJ 4, No 2 (Summer 1997) 143-146.

21 OR (D) 25, Nr.2 vom 13.1.1995, 9.

22 Ist. 40(1995) 175.
23 JES 34 (1997) 309. - Die gemeinsame Erklärung findet sich in vollem Wortlaut

in: ECJ3, No 3 (Autumn 1996) 171-173. - KNA-ÖKI, Nr.2 vom 14.1.1997,1.
24 Iren. 70 (1997) 377-380 (mit Auszügen). - OR (D) 27, Nr. 30 vom 25.7.1997,4.
25 Gesamtdarstellungen aus dem Berichtszeitraum: Ferdinand R. Gahbauer,

Die Ostkirchen - Einheit und Vielfalt in der Kirche. In: COst 50 (1995) 119-131
und 187-202. - Fairy von Lilienfeld, Orthodoxe Kirchen. In: TRE 25 1995) 423-
464. - Ronald G. Roberson, The Eastern Christian Churches. A Brief Survey.
Roma4 1995,129 S. - Dietmar W. Winkler-Klaus Augustin, Die Ostkirchen. Ein
Leitfaden mit Beiträgen von Grigórios Larentzakis und Philipp Harnoncourt. Graz
1997,176 S. - Reinhard Thöle, Orthodoxe Kirchen in Deutschland. Mit 32
Abbildungen. Göttingen 1997 Bensheimer Hefte 85), 112 S.

26 Joint Commission of the Theological Dialogue between the Orthodox
Church and the Oriental Orthodox Churches. Orthodox Centre of the Ecumenical

Patriarcate, Geneva. September 23-28,1990. In: ECJ 7, No 1 (Winter 1993/94)
118-130. - Kommentierende Literatur: Adolf Martin Ritter, Der gewonnene
christologische Konsens zwischen orthodoxen Kirchen im Licht der Kirchenvätertradition.

In: Hanns Christoph Brennecke u.a. (Hg.), Logos. Festschrift Luise Abra-
mowski, Berlin-New York 1993 BZNW 67), 452-471. - Theodore Pulcini,
Recent Strides toward Reunion of the Eastern and Oriental Orthodox Churches:
Healing the Chalcedonian Breach. In: JES 30 1993) 34-50. - Damaskinos Papandreou,

Auf dem Weg zur Wiederherstellung der vollen Gemeinschaft zwischen
der Orthodoxen Kirche und den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen. In: US 49

(1994) 52-54. - Christoph Kunkel, Die abendländischen Kirchen vor dem
christologischen Konsens der orthodoxen Kirchen. In: Michael Kohlbacher-Markus Le-
sinski (Hg.), Horizonte der Christenheit. Festschrift für Friedrich Heyer zu
seinem 85. Geburtstag. Erlangen 1994 Oikonomia 34), 406-417. -John Madey,
Does Unity also imply Communion? Some reflections on the ecumenical
relations between the Eastern Orthodox and the Oriental Orthodox Churches. In:
The Harp 7, 1-3 (December 1994) 17-36. - Dorothea Wendebourg, Chalkedon in

440



der ökumenischen Diskussion. In: ZThK 92 (1995) 207-237. - Metropolit Damaskinos,

Le Dialogue théologique de l'Eglise orthodox et des Eglises orientales
orthodoxes. Réflexions et perspectives. In: Episkepsis 516 vom 31.3.1995, 10-22. -
(Metropolit Damaskinos), Réponse du métropolite Damaskinos de Suisse,
coprésident du dialogue avec les Eglises orientales orthodoxes, à une lettre de la
Communauté monastique du mont Athos concernant ce dialogue. In: Episkepsis
521 vom31.8.1995,9-19. - Hannes Schreiber, Schon weit gediehen. Auf dem Weg
zu einem panorthodoxen Konzil. In: HerKorr 49 (1995) 263-267. - Hannes Schreiber,

Im Entscheidenden einig. Der Dialog zwischen Orthodoxen und Altorientalen.
In: HerKorr 49 (1995) 440-443. -Georges Tsetsis, The Bilateral Dialogues of

the Orthodox Church. Problems arising from the Reception of their Agreed
Statements. In: OrthFor 9 (1995) 231-241. - Gabriel Habib, «Let your Light Shine
Forth...»: Challenges to Orthodoxy in the New Millenium. In: ER 48 (1996) 198-
202. - Hilarion Alfeiev, Le Dialogue avec les préchalcedoniens et la réception des
conciles. In: SOP 217, avril 1997, 29-36. - Holy Monastery of Saint Gregory,
Mount Athos, The Non-Chalcedonian Heresy. In: Orthodox Life 46, No 6

(Nov.-Dec. 1996) 35-47 (Teil I) und 47, No 1 (Jan.-Febr. 1997) 27-48 (Teil II).
27 Dietmar W. Winkler, Koptische Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und

neuer Dialog. Mit einem Vorwort von Franz Kardinal König. Innsbruck-Wien
1997 Innsbrucker theologische Studien 48), 222-254.

28 SOP 183, décembre 1993, 4-6. - Iren. 66 (1993) 507-508. - Episkepsis 498
vom 30.11.1993, 2-8. - Damaskinos Papandreou, Auf dem Weg zur Wiederherstellung

der vollen Gemeinschaft. In: US 49 (1994) 52-54. - ÖR 43 (1994) 82-84
(Kommunique). - COst 49 (1994) 24-26 (Kommunique). - OrthFor 8 (1994) 135-
136 (Kommunique). - HerKorr 48 (1994) 270. - MdKI 45 (1994) 31. - Winkler
(siehe Anm. 27) 258-260.

29 US 49 (1994) 54.
30 Ebenda.
31 Siehe den Rechenschaftsbericht von Metropolit Damaskinos, nach

vorausgegangenem intensivem Besuchsprogramm, in: Episkepsis 516 vom 31.3.1995,
10-22; Zusammenfassung in: Iren. 68 (1995) 373-378.

32 Iren. 68 1995) 400-404. - Eine ausführliche Erwiderung von Metropolit
Damaskinos findet sich in: Episkepsis 521 vom 31.8.1995,9-19 (Réponse à une lettre

de la Communauté monastique du mont Athos concernant ce dialogue). -
SOP 203, décembre 1995,8-9. - ECJ 3, No 1 (Spring 1996) 227. - Der Widerstand
gegen die Orthodoxie der «Nicht-Chalkedonier» ist trotz ausführlicher Erwiderung

von Metropolit Damaskinos noch immer lebendig, jüngst nun auch in der
Russischen Orthodoxen Auslandskirche, die in ihrem Publikationsorgan »Orthodox

Life» einen ausführlichen Artikel eines Athosklosters in Übersetzung
wiedergibt: Holy Monastery of Saint Gregory, The Non-Chalcedonian Heresy. A
Contribution to the Dialogue Concerning the «Orthodoxy» of the Non-Chalcedo-
nians. In: Orthodox Life 46, No 6 (1996) 35-47 und 47, No 1 (1997) 27^18.

33
Syndesmos das Band. Die weltweite orthodoxe Jugendorganisation wurde

1953 gegründet und umfasst heute in 32 Ländern 74 Gruppen (SOP 187, avril
,994,22). - SOP 190, juillet-août 1994,6-8 (Der Generalsekretär von Syndesmos
am 4. Juni 1994 beim Ökumenischen Patriarchen Bartholomaios I.; Thema u.a.:
Der Dialog mit den Orientalischen Orthodoxen Kirchen). - 31.3.-7.4.1995

441



Chambésy (Episkepsis 577 vom 30.4.1995, 10-12). - 21.-28.9.1995: 15.

Generalversammlung im Kloster Kykko bei Nikosia/Zypern (SOP 202, novembre 1995,

8-9; ausführlicher in: Sob. 18:1 [1996] 70-73). - 27.-29.4.1996 Kairo (SOP 270,

juillet-août 1996, 14-15). - Die Beziehungen zwischen der Orthodoxen Kirche
und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen war das Schwerpunktthema der
Konsultation vom 19.-25.5.1997 in Duma/Libanon (SOP 220, juillet-août 1997,

8-9).
34 Episkepsis 499 vom 31.12.1993,11-13. - OrthFor 8 (1994) 151. - Metropolit

Damaskinos betont in US 49 (1994) 54 die positive Wertung der Arbeit der
Gemischten Kommission bei der Begegnung der beiden Patriarchen. - Bei seiner

Europareise besuchte Patriarch Abuna Paulos vom 31.5.-2.6.1993 auch Genf
und war u. a. auch Gast bei Metropolit Damaskinos im Orthodoxen Zentrum des
Ökumenischen Patriarchats in Chambésy.

35 Episkepsis 515 vom 28.2.1995, 2-10 (ausführlich; 9-10: Mémorandum des

convergences entre le Patriarcat œcuménique et le Patriarcat d'Ethiopie). - SOP
796, mars 1995, 1-2. OrthFor 9 (1995) 111.

36 SOP 207, avril 1996,10-11. - Irén. 69 (1996) 90-96 (mit Teilnehmerliste).
37 Episkepsis 5J7 vom 31.5.1996,4. - SOP 210, juillet-août 1996,21. - OrthFor

70 1996) 298. - ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 228-229. - ADK 92, Juni 1996,47-48.

- Karekin I. (Sarkissian), vormals Katholikos des Grossen Hauses von Kilikien
mit Sitz in Antelias/Libanon, wurde nach dem Tode von Vasken I. am 18.8.1994

am 4. April 1995 zum 131.Patriarchen-Katholikos aller Armenier gewählt. Seine

Inthronisation fand am 9. April statt (siehe hierzu Gerd Stricker, Die orthodoxen
Kirchen CIX. In: IKZ 85 [1995] 203-204). Gegenwärtig gehören etwa sechs
Millionen Armenier zur Armenischen Apostolischen Kirche, von diesen leben vier
Millionen in der weltweiten Diaspora.

38 Episkepsis532 vom 30.6.1996,3-6.-ECJ3, No 3 (Autumn 1996) 228.-JES
33 (1996) 614-615.

39 SOP 221, sept.-oct. 1997, 8-9. - OrthPar 62 (1997) September, No 1133,6. -
Irén. 70 (1997) 409-410 (Besuchsdatum 21.-24.7.).

40 Irén. 66 (1993) 239-240.
41 SOP 193, décembre 1994,20.
42 OrthPar, January 1995, 3.
43 OrthFor 7 (1993) 284.
44 Gegorios Yohana Ibrahim, The Ecumenical Dimension of the Syrian Church

of Antioch. In: ECJ 2, No 1 (Spring 1995) 58-59. - In einem Enzyklika-Brief von
Patriarch Ignatius IV Hazim nach seinem Treffen am 22.7.1991 mit Patriarch
Ignatius Zakka I. wurden in einem 15-Punkte-Programm die Schritte zur gegenseitigen

Anerkennung und zur pastoralen Zusammenarbeit bei Wahrung der je eigenen

Tradition und der Besonderheiten festgehalten (JES 30 [1993] 138. - ECJ 7,

No 1 [Winter 1993/94] 114-117. - Theodore Pulcini, Recent Strides toward
Reunion of the Eastern and Oriental Orthodox Churches: Healing the Chalcedonian
Breach. In: JES 30 [1993] 49). - Im Oktober 1991 gab die Synode der Syr. Orth.
Kirche ihre Zustimmung und am 14.11.1991 die Synode der Griech. Orth. Kirche
in Balamand (Ist. 40 [1995] 227-229). Die ökumenische Aufgeschlossenheit der
Griech. Orth. Kirche von Antiochien zeigt sich in der Tatsache, dass seit 1992

freundschaftliche Beziehungen zur Evangelischen Kirche von Kurhessen-Wald-

442



eck bestehen (Prospekt «Freundschaft mit der Rum-Orthodoxen Kirche von
Antiochia». Hg. von der Ev. Kirche von Kurhessen-Waldeck. Kassel 1996).

45 Zum Gesamten siehe: Frans Bouwen, Le consensus christologique entre
l'Eglise catholique et les Eglises orthodoxes orientales. In: POC 43 (1993) 324-
353. - Bernard Dubasque, Vers la pleine communion avec les Eglises orientales
orthodoxes. In: Unité des Chrétiens 96 (1994) 13-15. - Franz König, Christentum
und Orient (Vortrag, gehalten auf dem XI. Kongress der Gesellschaft für das
Recht der Ostkirchen [20.-26.9.1993] im Kloster St.Gabriel/Mödling bei Wien).
In: Kanon 12 (1994) 1-7. - Bernhard Plank, Chalcedon einst und heute.
Begegnungen zwischen orientalisch-orthodoxen Kirchen und der römisch-katholischen
Kirche. In: Michael Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte der Christenheit.

Festschrift für Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag. Erlangen 1994.
418-423. - Heinz-Alben Raem, Ökumenische Dialoge und kein Ende? In: US 50
(1995) 76-82. - Ernst Chr. Suttner, Der theologische Dialog mit den
nicht-chalkedonensischen Kirchen. In: COst 50 (1995) 4-17, hier 4-6. - Dorothea Wendebourg,

Chalkedon in der ökumenischen Diskussion. In: ZThK 92 (1995) 207-237,
hier 211-213. -John A. Radano, Response and Reception in the Catholic Church.
The Reception of Ecumenical Dialogues in the Catholic Church. In: Mid-Stream
35 (1996) 71-103. - Dietmar W. Winkler, Koptische Kirche und Reichskirche (s.
Anm. 27) 260-302. - Im Blick auf die Einheit der Christenheit etwas verändern.
Alfred Stirnemann (Präsident der Stiftung PRO ORIENTE) zu den ökumenischen

Herausforderungen der Zukunft. In: KNA-ÖKI, Nr. 42 vom 21.10.1997.
9-12.

46 Winkler, Koptische Kirche 300-301. - Das Treffen ist dokumentiert in: Pro
Oriente Booklet 3, Middle Est Regional Symposium, Deir Amba Bishoy, October
1991. PRO ORIENTE. Vienna 1993, 168 S.

47 Winkler, Koptische Kirche 301-302. - OrthFor 8 (1994) 151. - PRO
ORIENTE Booklet 6, Kerala Regional Symposium, Kottayam, October 1993.

PRO ORIENTE. Vienna 1995.
48 Winkler, Koptische Kirche 302. - Iren. 67 (1994) 499. - PRO ORIENTE

Booklets, Lebanon Regional Symposium, Kaslik, September 1994. PRO
ORIENTE. Vienna 1997.

49 Näheres hierzu ist mir nicht bekannt.
50 Programm der Veranstaltung. - KNA-ÖKI, Nr. 31 vom 5.8.1997,1 und Nr. 38

vom 23.9.1997 (ausführlicher Tagungsbericht von Georg Stoll). - OR (D) 27,

Nr. 37 vom 12.9.1997, 3. - COst 52 (1997) 286-287 (gemeinsames Kommunique).
51 Winkler, Koptische Kirche 288-293. - PRO ORIENTE Booklet 4, On

Primacy, First Study Seminar. PRO ORIENTE. Vienna 1993.
52 Winkler, Koptische Kirche 293-297. - PRO ORIENTE Booklet 5, On Councils

and Conciliarity.
"Winkler, Koptische Kirche 297-299. - Iren. 67 (1994) 199-204. - PRO

ORIENTE Booklet 7, Third Study Seminar on Ecclesiology. PRO ORIENTE.
Vienna 1995.

54 Winkler, Koptische Kirche 299-300. - OrthFor 11 (1997) 98. - KNA-ÖKI,
Nr. 35 vom 20.8.1996,2. - PRO ORIENTE Booklet 9, On Authority and Jurisdiebon,

First Study Seminar, July 1996. PRO ORIENTE. Vienna 1997.
53 Siehe S. 421 mit den Anmerkungen 19 und 20.

443



56 OR (D) 25, Nr. 22 vom 2.6.1995, Beilage XXI, 9-20. - Zu den Beurteilungen
der Enzyklika siehe: Max Thurian, Betrachtung zur Enzyklika «Ut unum sint».
Öffnung und Klarheit. Der Ökumenismus von Johannes Paul II. In OR (D) 25,

Nr. 25 vom 23.6.1995,12. - HerKorr 49 (1995) 345-347 (Johannes Paul IL: Neuer
Schwung für die Ökumene). - OR (D) 25, Nr. 34 vom 25.8.1995, 4 (Generalaudienz.

Der Ökumenismus in den Beziehungen zu den Orientalischen Kirchen.
Ansprache von Johannes Paul II. am 9. August). - M. Damaskinos de Suisse, Une
évaluation de l'encyclique du pape Jean-Paul II «Ut unum sint». In: Episkepsis
519 vom 30.6.1995, 27-31. - Emmanuel Lanne, L'Encyclique Ut unum sint. Une
étape en œcuménisme. In: Irén. 68 (1995) 214-229, siehe auch das Editorial 161—

162. - Unité des Chrétiens 700 (1995) 35-38. - Bernard Dupuy, L'encyclique Ut
unum sint de Jean Paul II (25 mai 1995). In: 1st. 47 (1996) 5-19. -Athanasios Bas-
dekis. Orthodoxe Thesen zur Enzyklika «Ut unum sint». In: KNA-ÖKI, Nr. 4 vom
16.1.1996, 15-17. - Walter Klaiber, Ut unum sint. Die Enzyklika Papst Johannes
Paul II. und ihr ökumenischer Kontext. In: ÖR 46 (1997) 35-56. - Hans-Jörg
Urban, Ut unum sint. Anmerkungen zum Referat von Bischof Walter Klaiber. In:
ÖR 46 (1997) 57-62.

57 OR (D) 25, Nr. 22 vom 2.6.1995, Beilage XXI, 16.
58 OrthFor 7 (1993) 284.- SOP 180, juillet-août 1993, 10-11.
59 Irén. 66(1993)203-206.
60 OR (D) 23, Nr.28/29 vom 16.7.1993, Beilage XXVII, 9 Absatz 2. - Siehe

auch die Bezugnahme in «Ut unum sint» 16 (s. Anm. 56).
61 KNA-ÖKI, Nr.26 vom 18.6.1996, 8-9. - ECJ 3, No 1 (Spring 1996) 231. -

COst 52 (1997) 326-327; siehe auch Ernst Christoph Suttner, Der Auftrag der
katholischen Kirche für Äthiopien gemäss dem Zweiten Vatikanischen Konzil und

jüngeren römischen Pastoralinstruktionen. In: COst 52 (1997) 313-326.
62 KNA-ÖKI, Nr. 17 vom 29.4.1997,1.
63 JES 34 (1997) 311.
64 ECJ 4, No 2 (Summer 1997) 224.
65 OR (D) 23, Nr.40 vom 8.10.1993, 3.
66 Ut unum sint, in: OR (D) 25, Nr. 22 vom 2.6.1995, Beilage XXI, 16 und 20 mit

Anm. 104 und 106. - Flank, Chalcedon einst und heute 422^123 (s. Anm. 45). -
Suttner. Der theologische Dialog 5 (s. Anm.45).

67 Unterschiedliche Bezeichnungen dieser Kirche sind im Gebrauch: Orthodoxe

Syro-malankarische Kirche, so im Vatikansdokument; Orthodoxia 1997-
1998,79 nennt: Orthodox Syrian Church of the East, Malankara Orthodox Syrian
Church, Eglise malankara orthodoxe syrienne; Thöle in: MdKI 48 (1997) 12

bezeichnet sie als Malankarische Orthodoxe Syrische Kirche.
68 Iren. 66 (1993) 503.
69 Plank, Chalcedon einst und heute 420 (s. Anm.45).
711 OR (D)25, Nr.3 vom 20.1.1995,10 (Dokumentation). - Iren. 67(1994) 544-

546. - Ist. 40 (1995) 246-247.
71 Episkepsis 538 vom 31.12.1996,5. - Iren. 69 (1996) 535-536 (Würdigung seines

Wirkens). - Paul Abrecht, In Memoriam: M.M. Thomas/Paulos Mar Grëgorios.

In: ER 49 (1997) 110-113 (Würdigung seines Lebens und seiner Verdienste
für die Ökumene in Indien und in Genf). - ECJ 4, No 1 (Spring 1997) 229-230. -
SOP 274, janvier 1997, 13 (Würdigung seines Lebens und Wirkens mit ausführlichem

Datenmaterial).

444



72 Nach Orthodoxia 1997-1998, 165 sind die Bezeichnungen der Kirche: The
Malankara Jacobite Syrian Orthodox Church (with the Holy See of Antioch and
all the East), Malankara Syrian Orthodox Church, Eglise malankare syro-ortho-
dox. Thöle in: MdKI 48 (1997) 12 bezeichnet sie als Malankarische Syrische
Orthodoxe Kirche. Die Bezeichnung Syrisch-orthodoxe malankarische Kirche ist
dem Vatikansdokument entnommen.

73 OR (D) 25 Nr. 3 vom 20.1.1995, 10 (Dokumentation). - Dokumentiert auch
in: Iren. 67(1994)546-548.

74 Iren. 66 (1993) 503-505.
75 Dokumentiert in: ECJ 7, No 3 (Autumn 1994) 165-171 und Irén. 66 (1993)

503-505. Kurzberichte in: Unité des Chrétiens 95 (1994) 44, OrthFor 8 (1994) 154
und KNA-ÖKI, Nr. 6 vom 2.2.1994, 4.

76 JES.?.? (1996) 144.
77 Ernst Chr. Suttner, Besprechung zu «Oriental Orthodox-Roman Catholic In-

terchurch Marriages and Other Pastoral Relationships, ed. by the National
Conference of Catholic Bishops and the Standing Conference of Oriental Orthodox
Churches. Washington D.C. 1995, VII/164 S.», in: OS 46 (1997) 80-81.

78 Irén. 69 (1996) 499-509 mit Delegationsliste. - ECJ No 3 (Autumn 1996)
1-2 und 174-176 (Common Declaration). - Unité des Chrétiens 706 (1997) 40-41.
- HerKorr 51 1997) 64-66. - OrthFor 7 7 1997) 98. - Michael Findikyan, The Visit

of His Holiness Karekin I to the Vatican. In: ECJ 4, No 1 (Spring 1997) 75-94. -
KNA-ÖKI, Nr. 51 vom 10.12.1996,4. - KNA-ÖKI, Nr.53/54 vom 23.12.1996,11.
ADK94, Dezember 1996,36-37.-JES34(1997)310.-ECJ4, No 1 (Spring 1997)
224-226. - ÖR 46 (1997) 237-238. - Anne Herbst, Auf dem Weg zur vollen
Gemeinschaft. Zum Besuch der armenischen Kirchenführer im Vatikan. In: G2W 25
(1997) Nr. 3, 26-28.

79 OR (D) 27. Nr.2 vom 10.1.1997, 8 (Dokumentation).
811 Ebenda.
81 Siehe Anm. 78.
82 So in dem Brief, den Erzbischof Tiran Gureghian (Moskau), Bischof Pargev

Martirossian (Karabag) und Bischof Hakob Kelendjian (Montevideo) am
11.4.1997 Karekin I. überbrachten, siehe ECJ 4, No 2 (Summer 1997) 222;
aufschlussreiche Äusserungen finden sich auch bei Anne Herbst, in: G2W 25 (1997)
Nr. 3, 27.

83 OR (D) 27. Nr. 5 vom 31.1.1997, 1-2. Die ausführliche Dokumentation des
Besuches mit der Geschichte des Katholikats Kilikien, den beiden Ansprachen
und der Gemeinsamen Erklärung findet sich in: OR (D) 27, Nr. 7 vom 14.2.1997,
9-12 (Dokumentation). - Berichte finden sich in: Iren 70 (1997) 64-69. - ECJ 4,

No 1 (Spring 1997) 226-227. - JES 34 (1997) 310-311. - KNA-ÖKI, Nr.4 vom
28.1.1997. - ADK 95, Heft 1 (1997), 21. - Anne Herbst, Auf dem Weg zur vollen
Gemeinschaft. Zum Besuch der armenischen Kirchenführer im Vatikan. In: G2W
25 (1997) Nr. 3, 26-28.

84 An der feierlichen Salbung und Amtseinführung nahmen ausser den armenischen

Patriarchen von Jerusalem und Konstantinopel und 14 armenischen
Bischöfen auch der koptisch-orthodoxe Papst und Patriarch Schenuda III. sowie der

äthiopisch-orthodoxe Patriarch Abuna Paulos, ferner Metropolit Damaskinos

stellvertretend für den ökumenischen Patriarchen teil. Anwesend waren auch der

445



armenisch-unierte Patriarch Johannes Petrus XVIII. Kasparian sowie der
armenisch-protestantische Pfarrer Hovhannes Kardjian. Episkepsis 520 vom
31.7.1995,28-29. - ADK 89, September 1995,45^46. - SOP 207, sépt.-oct. 1995,

20-21. - Irén. 68 (1995) 272-274. - Unité des Chrétiens 707 (1996) 34. - OrthFor
70 (1996) 158. - Zum Katholikat Kilikien gehören die armenisch-apostolischen
Gemeinden im Libanon, Syrien, Zypern, Griechenland, Iran und Kuwait, ebenso
Gemeinden in den USA (zur Doppelhierarchie in den USA siehe vor allem
Herbst [Anm. 83] 28). In seiner Funktion als Moderator des Zentralausschusses
des Ökumenischen Rates der Kirchen (seit 1991) ist im Berichtszeitraum folgendes

von Aram I. Keshishian publiziert: The Oriental Orthodox Churches. In: ER
46 (1994) 103-198 und die Reports bei den jährlichen Zentralausschusssitzungen
in: ER 46 (1994) 214-230; ER 47 (1995) 472-478; ER 48 (1996) 96-105; ER 49

(1997) 94-107; ER 49 (1997) 504-514.
85 OR (D) 27, Nr. 7 vom 14.2.1997, 11 (Dokumentation).
86 Ebenda 11-12.
87 KNA-ÖKI, Nr. 26 vom 22.6.1994, 3. - OrthFor 8 (1994) 281.
88 CKKB, Nr. 6 vom 29.3.1997, 86.
89 Iren. 69(1996)229-230.
90 Iren. 69(1996)253.
91 ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 227.
92 Die schriftlich vorgelegten Vorträge und Materialien der Tagung sind in

einer 102 Seiten umfassenden Broschüre zusammengefasst, die im Februar 1995

von Klaus Schwarz, Kirchenamt der EKD, Hannover herausgegeben wurde (dort
erhältlich). Eine ausführliche Besprechung des Heftes und der Konsultation gibt
Haçil Gazerian - selbst Konsultationsteilnehmer - in: ADK 90, Dezember 1995,

72-74. - OrthFor 9 (1995) 294. - Winkler, Koptische Kirche (s. Anm. 27) 217-218.
93 MÖA 7996, 104-106.
94 MÖA 1994, Heft 3/4,13-14. - ADK 84, Juni 1994,38-39. - OrthFor 9 (1995)

122-123.
95 Michael Martin (Hg.), Besuch einer Delegation der Evangelisch-Lutherischen

Kirche in Bayern im Tur Abdin (Südosttürkei) vom 20. September bis
4. Oktober 1995. Dokumentation einer Reise. München3 1996 Zur Lage der
Christen in der Südosttürkei, in Syrien und dem Irak), 87-88.

96 KNA-ÖKI,Nr.37 vom8.9.1993, l.-KNA-ÖKI,Nr.38 vom 15.9.1993.-epd
ZA, Nr. 177 vom 14.9.1993. - Evang. Gemeindeblatt für Württemberg, Nr. 36 vom
5.9.1993. - ADK 82, Dezember 1993,46. - ÖR 42 (1993) 519. - Die wirtschaftliche
und kulturelle Bedeutsamkeit der Armenier im Libanon ist aus einer Notiz in
ADK 90, Dezember 1995,77 zu entnehmen. Danach tragen die 200000 Mitglieder
im Libanon, die nur 8 % der Bevölkerung ausmachen, zur Zeit etwa 25 % zum
Nationaleinkommen bei. Im Libanon gibt es rund 200 armenische Schulen und 20
armenische Zeitungen und Zeitschriften. - In Deutschland leben zur Zeit (Stand
1997) etwa 25000 armenisch-apostolische Christen. Die Armenische Apostolische

Kirche in Deutschland ist seit dem 28.2.1996 Mitglied in der am 10.3.1948 in
Kassel gegründeten bundesdeutschen Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen
(ACK). Sie ist nach der syrisch-orthodoxen Kirche die zweite orientalisch-orthodoxe

Kirche. Siehe: ADK 97, März 1996, 41-42. Zur ACK allgemein: J.Georg
Schütz, 50 Jahre Ökumene unterwegs - Christen kommen sich näher. Die Ar-

446



beitsgemeinschaft Christlicher Kirchen feiert Jubiläum. In: KNA-ÖKI. Nr 11

vom 10.3.1998, 18-24.
97 ADK 94, Dezember 1996, 35.
98 KNA-ÖKI, Nr. 46 vom 18.11.1997, 16 und Programm.
99 Iren. 68 (1995) 378-380. - Winkler, Koptische Kirche 221-222. - Zu Bischof

Serapion siehe: Wolfram Reiss, Neue Formen des Episkopats in der Koptisch-Orthodoxen

Kirche. In: Michael Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte der
Christenheit. Festschrift für Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag. Erlangen
1994, 550-560, hier 552.

100 Iren. 68 (1995) 379-380.
101 ADK 94, Dezember 1996, 38.
102 Iren. 66 (1993) 220. - Der Reformierte Weltbund, der am 21.7.1875 in London

gegründet worden war, ist «eine Gemeinschaft der reformierten, presbyterianischen.

kongregationalistischen und Unierten Kirchen». Ihm gehörten 1996 208
Mitgliedskirchen mit über 70 Millionen reformierten Christen in 102 Ländern der
Welt an. Der Weltbund hat seinen Sitz in Genf (Milan Opocensky, Reformierter
Weltbund. In: TRE 28 [ 1997] 419-423, Zitat 421

103 Wolfram Reiss. Gespräche der Koptisch-Orthodoxen Kirche mit anglikanischen,

lutherischen und reformierten Kirchen. In: Alberi Gerhards-Heinzgerd
Brakmann (Hg.). Die Koptische Kirche. Einführung in das ägyptische Christentum.

Stuttgart 1994 Urban TB 457), 166-167 und 194-195 (Presseerklärung zur
1. Begegnung im Kloster Amba Bishoy). - JES 30 (1993) 302. - Winkler, Koptische

Kirche 220. - Aram Keshishian, armen.-apost. Erzbischof von Beirut, hielt
beim Treffen folgendes Referat: The Oriental Orthodox Churches. In: ER 46
(1994) 103-108.

104 Zum Text der christologischen Übereinkunft und zur Beurteilung siehe
Winkler. Koptische Kirche 220-221, und Wendebourg, Chalkedon in der ökumenischen

Diskussion (s. Anm.45) 232.
105 Iren. 67 (1994) 216-217. - Zur Anglikanischen Gemeinschaft (Anglican

Kommunion) siehe Stephen Neill, Anglikanische (Kirchen-)Gemeinschaft. In:
TRE 2 (1978) 713-723. 1976 gliederte sich diese Kirche in 365 Diözesen (die Zahl
erhöht sich jährlich durch die Schaffung neuer Diözesen) weltweit mit annähernd
65 Millionen Mitgliedern (NeillliS).

106
Communiqué bei Reiss, Gespräche der Koptisch-Orthodoxen Kirche (s.

Anm. 103) 188-190. Zusammenfassung 158-159. - Winkler, Koptische Kirche
213-216. - Iren. 67 (1994) 216-217.

107 SOP 270, juillet-août 1996, 18. - ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 229.
108 SOP 777, avril 1993.22.
109 The Ecumenical Dimension of the Syrian Orthodox Church of Antioch. In:

ECJ 2, No 1 (Spring 1995)62.
110 HerKorr 50 (1996) 40. - OrthFor 9 (1995) 291.
1 ' ' Irén. 70 (1997) 383. - Siehe auch COst 51 (1996) 274.
112 Siehe im Text S. 419 und 421 mit Anm. 6, 19 und 20.
113 Zum Gesamten siehe Wolfram Reiss, Nach der politischen nun die kirchliche

Unabhängigkeit? Koptischer Patriarch will «Eritreische Kirche» begründen.
In: KNA-ÖKI. Nr.37 vom 8.9.1993, 10-12. - Den mehr als 1.7 Millionen Gläubi-

447



gen, so SOP 792, nov. 1994, 22 stehen 1500 Kirchen, 22 Klöster und etwa 15000
Priester zur Verfügung.

1 '4 Wolfram Reiss, Koptisch-äthiopische Aussöhnungsversuche gescheitert.
Bischofsweihen für Eritreische Kirchen führten zum Abbruch des Dialogs. In:
KNA-ÖKI, Nr. 32/33 vom 3.8.1994, 2-4.

115 Wolfram Reiss, Aussöhnungsversuche zwischen Kopten und Äthiopiern.
«Lasst uns die traurige Vergangenheit vergessen und für eine bessere Zukunft
arbeiten.» In: KNA-ÖKI, Nr.26 vom 22.6.1994, 17-21. Protokollentwurf 18-20

(deutsch) und auf englisch in: Überleben in schwieriger Zeit. 4. Evangelisch/
Orientalisch-orthodoxe theologische Konsultation vom 7.-10.12.1994 in Herrenberg.

Februar 1995, 97-102.
116 Wolfram Reiss, Herausforderung für die weltweite Ökumene. Koptischer

Patriarch weiht Patriarchen für orthodoxe Kirche in Eritrea. In: KNA-ÖKI, Nr. 22

vom 26.5.1998, 3-4, auch abgedruckt in COst 53 (1998) 213-214. - Siehe auch
G2W 26 (1998) Nr. 9, 6.

448



Verzeichnis der Abkürzungen, nach TRE, Abkürzungsverzeichnis.
Berlin u.a., 2. Auflage 1994

ADK Armenisch-Deutsche Korrespondenz. Vierteljahresheft der
Deutsch-Armenischen Gesellschaft (vierteljährlich; deutsch;
Mainz)

CKKB Christkatholisches Kirchenblatt (vierzehntäglich; deutsch; Bern)

Conc (D) Concüium. Internationale Zeitschrift für Theologie. Einsiedeln,
Zürich

COst Der Christliche Osten (zweimonatlich; deutsch; Würzburg)

DASBL Deutsches Allgemeines Sonntagsblatt (evang. Wochenzeitung;
Hamburg)

ECJ Eastern Churches Journal. A Journal (Review) of Eastern Christen¬
dom (viermonatlich; englisch; London u. Fairfax; Bd. 1, Heft 1 Winter

1993/94)

EkTh Ekklèsia kai theologia. Church and theology. London u. Athen

epd ZA Evangelischer Pressedienst; Zentralausgabe

Episkepsis Rundschau; Bulletin d'information (monatlich; französisch; Cham¬

bésy; hg. Centre orthodoxe du patriarcat œcuménique)

ER The Ecumenical Review (vierteljährlich; englisch; Genf; hg. vom
Ökumenischen Rat der Kirchen [WCC])

Evangelisches Gemeindeblatt für Württemberg (wöchentlich;
Evang. Landeskirche in Württemberg; Stuttgart)

G2W Glaube in der 2. Welt. Zeitschrift für Religionsfreiheit und Men¬

schenrechte (monatlich; deutsch; Zollikon, Schweiz)

The Harp A Review of Syriac and Oriental Studies St. Ephrem Ecumenical
Research Institute (SEERI). Kottayam, Kerala/Indien (seit Sept.
1987; 3 Hefte jährlich; unregelmässig, oft auch als Jahresband)

HerKorr Herder-Korrespondenz (monatlich; deutsch; Freiburg)

IKZ Internationale Kirchliche Zeitschrift (vierteljährlich; deutsch;

Bern)

Irén. Irénikon (vierteljährlich; französisch; Chèvetogne, Belgien)

Ist- Istina (vierteljährlich; französisch; Paris)

JES Journal of ecumenical studies. Philadelphia, Pa. u. a.

Journal of Early Christian Studies. Baltimore

Kanon Kanon. Jahrbuch der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen.

Wien

449



KNA-ÖKI Katholische Nachrichtenagentur-Ökumenische Information (wö¬
chentlich; deutsch; Bonn)

Kolo
Suryoyo

LM

LThK3

MdKI

syrische Stimme; Publikationsorgan der syrisch-orthodoxen Metropolie

Mitteleuropa (zweimonatlich; arabisch; westsyrisch; türkisch
und deutsch; Glane/Losser, Niederlande)

Lutherische Monatshefte (monatlich; deutsch; Hannover)

Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg

Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim
(zweimonatlich; deutsch; Bensheim)

Mid-Stream Mid-Stream. The Ecumenical Mcwement Today. Published quar¬
terly by the Council on Christian Unity of the Christian Church
(Disciples of Christ) (vierteljährlich; englisch; Indianapolis, USA)

MÖA Mitteilungen aus Ökumene und Auslandsarbeit, hg. vom Kirchen¬
amt der EKD (ab 1996 als 1 Band; deutsch; Hannover)

OCP Orientalia Christiana Periodica. Roma

ÖR Ökumenische Rundschau (vierteljährlich; deutsch; Frankfurt/
Main)

OR (D) L'Osservatore Romano (wöchentlich; deutsch; Ostfildern)

OR L'Osservatore Romano (wöchentlich; italienisch; Città del Vati¬

cano)

OrChr Oriens Christianus. Hefte für die Kunde des christlichen Orients
(jährlich; deutsch; Wiesbaden)

OrthFor Orthodoxes Forum (halbjährlich; deutsch; St. Ottilien)

Orthodox (zweimonatlich; englisch; published by the Brotherhood of Saint
Life Job of Pochaev at Holy Trinity Monastery; Jordanville, New York;

under the jurisdiction of the Synod of Bishops of the Russian Orthodox

Church Abroad)

OrthPar Orthodox Observer/Orthodoxos Parateretes (halbmonatlich bzw.

monatlich; englisch u. griechisch; New York, hg. Greek Orthodox
Archdiocese of America)

Orthodoxia 1997-1998 Hg. vom Ostkirchlichen Institut Regensburg

OS Ostkirchliche Studien (vierteljährlich; deutsch; Würzburg)

POC Proche-Orient Chrétien. Revue trimestrielle d'études et d'informa¬
tion. Hg. von den Weissen Vätern von Ste Anne, Jerusalem

Sob. Sobornost, incorporating Eastern Churches Review (halbjährlich;
englisch; London, ab 1993 Oxford)

SOP Service Orthodoxe de Presse (monatlich; französisch; Courbevoie
bei Paris)

450



TfiBeitr Theologische Beiträge. Wuppertal

TRE Theologische Realenzyklopädie Berlin u.a.

Unité des Revue de formation et d'information œcuménique (vierteljährlich;
Chrétiens französisch; Paris)

US Una Sancta. Zeitschrift für ökumenische Begegnung (vierteljähr¬
lich; deutsch; Meitingen b. Augsburg)

VigChr Vigilae Christianae. Review of early Christian life and language.
Amsterdam

ZMR Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft.
Münster

ZThK Zeitschrift für Theologie und Kirche. Tübingen

451



Literatur zur Assyrischen Kirche des Ostens ab 1993

(in Auswahl)

André de Halleux, Nestorius. Histoire et Doctrine. In: Iren. 66 (1993) 38-51, 163-
178 (Vortrag für eine Sitzung des MECC zur Prüfung der Aufnahme der Kirche
als Mitglied). - Joseph Alichoran, Du génocide à la diaspora: les Assyro-chal-
déens au XXe siècle. In: 1st. 39 (1994) 363-398. - Sebastian Brock, Bride of Light,
Hymns on Mary from the Syriac Churches, translated Mörän' Ethö No. 6).

Kottayam, Kerala/India 1994,171 S. - Sebastian Brock, The prayer of St. Isaac the
Syrian. In: Sob. 76.7 (1994) 20-31. - Wolfgang Hage, Nestorianische Kirche. In:

TRE 24 1994) 264-276. - Michael Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte
der Christenheit. Festschrift für Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag. Erlangen

1994 Oikonomia 34), 629 S. Daraus sind hier zu nennen: Wolfgang Hage,
Kirche und Gesellschaft am Beispiel der syrischen Christenheit 218-223. - Martin

Tamcke, Die Kontroverse um die Gültigkeit der lutherischen Ordination
anstelle der Priesterweihe in der Kirche des Ostens (Nestorianer) 268-271. - Lionel

R. Wickham, Nestorius/Nestorianischer Streit. In: TRE 24 (1994) 276-286. -
Joseph Alichoran, Bibliographie sur l'Eglise de l'Orient. In: Ist. 40 1995) 217-222.

- Joseph Chalassery. The Holy Spirit and Christian Initiation in the East Syrian
Tradition. Mar Thoma Yogam (St. Thomas Christian Fellowship). Rom 1995,

250 S. -J. F. Coakley, L'orthodoxie de l'Eglise de l'Orient à l'écoute de quelques
précurseurs. In: Ist. 40 (1995) 178-181. - Bernard Dupuy, L'expansion de l'Eglise
de l'Orient en Chine. La christologie de la stèle de Si-ngan-fou (781). In: Ist. 40

(1995) 205-209. - Pauly Maniyattu, Heaven on Earth. The Theology of liturgical
Spacetime in the East Syrian Qurbana. Mar Thoma Yogam (St. Thomas Christian
Fellowship). Rom 1995,369 S. - Pierre Perrier, Qnoma et Shelia: deux termes-clés
de la spiritualité de l'Eglise syriaque. In: 1st. 40 (1995) 182-190. - Ernst Chr. Suttner.

Die Union der sogenannten Nestorianer aus der Gegend von Urmia (Persien)

mit der Russischen Orthodoxen Kirche. In: OS 44 (1995) 33-40. - Martin
Tamcke-Wolfgang Schwaigert-Egbert Schiarb (Hg.). Syrisches Christentum weltweit.

Studien zur syrischen Kirchengeschichte. Festschrift Prof. Hage. Münster
1995 Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte /), 427 S. Daraus sind hier
zu nennen: Wolfgang Schwaigert, Katholikos Isaak (399^110 n.Chr.) und seine

Zeit. Ein Beitrag zur nestorianischen Patriarchengeschichte 180-189. - Sebastian

P. Brock, BarShabba/MarShabbay, First Bishop of Merv= 190-201.- Georg
Günter Blum, Die enstatischen Konfessionen des Johannes von Däljätä. Zur
Hermeneutik von Zeugnissen mystischer Erfahrungen 202-219. - Wassilios Klein,
Rabban Saumä in der Kirche der HIE Apostel zu Konstantinopel (1287) 220-
233. - Wolfgang A. Bienen, Die «Instituta regularia» des Junilius (Junillus) Afri-
canus. Ein nestorianisches Kompendium der Bibelwissenschaft im Abendland
307-324. - Karen Hermes, «Countdown to 1999». Die Synode von Diamper (1599)
im Spiegel der verschiedenen Kirchen der südindischen Thomaschristenheit
325-340. - Martin Tamcke, «Eingeborener Helfer» oder Missionar? Wege und
Nöte des Lazarus Jaure im Dienste der Mission 355-385. - Boulos Horb, Der
Beitrag der orientalischen Christen zur arabischen Kultur 386-400. -Joseph Ya-

coub, La diaspora assyro-chaldéenne. In: Ist. 40 (1995) 191-204. - Ohne Verf., Les
Symboles de foi de l'Eglise indivise. In: Ist. 40 (1995) 210-216. - World Syriac

452



Conference at SEERI in 1994. Kottayam, Kerala/India. Papers. In: The Harp 8/9
(July 1995-1996). Daraus sind hier zu nennen Françoise Briquei-Clialonnet, The
Syriac sources relating to the persecution of the Christians of Najran in South
Arabia 41-51.- D.J. Lane, The Last Things; Shubhalmaran and his Times 139-
149. - G. Panicker, The Book of Treasures by Mar Job of Edessa 151-159. -
Karl-Heinz Kuhlmann, The Apology of Timothy, the Patriarch, before Caliph
Mahdi. The Christian-Muslim Dialogue yesterday and today 167-176. -Jacob
Kollaparambil. Cross and Crucifix in the Syrian Tradition 177-183. - Isaac Ari-
ckappallil, The Pneumatological Vision of Mar Narsai 195-208. - Martin
Tamcke, Luther Pera's Contribution to the Restoration of the Church of the East
in Urmia 251-261. - Harald Suermann, Timothy and his Dialogue with Muslims

263-275. -Judith Irishman. Narsais Christology According to His Homily on
«The Word Became Flesh» 289-303. - P. K. Varghese, Mar Oudhisho Metropolitan

of Suwa (died in 1318) and his Literary Works 355-363. - Wolfgang Huge,
Crosses with Epigraphs in Mediaeval Central and East Asian Christianity 375-
382. - Josef Risi, Die Verfolgung der Christen im spätantiken Sassanidenreich:
Ursachen, Verlauf und Folgen. In: OrChr 80 1996) 17-42.- Martin Tamcke, Zinai
und seine Mönchsregel. In: OS 45 (1996) 51-55. - Martin Tamcke, Urmia und
Hermannsburg. Luther Pera im Dienst der Hermannsburger Mission in Urmia
1910-1915. In: OrChr 80 (1996) 43-65. - Sebastian Brock, The Wisdom of Saint
Isaac the Syrian, translated. Oxford 1997, IX u. 20 S. - Sebastian Brock, St. Isaak
the Syrian: two unpublished texts. In: Sob. 19:1 (1997) 7-33. - Michael Martin
(Hg.), Besuch einer Delegation der Evangelischen Kirche in Bayern und der
Evangelischen Kirche in Württemberg in Syrien und im Nordirak vom 21. bis
30. Juli 1997. Dokumentation einer Reise. München 1997 Zur Lage der Christen
in der Südosttürkei, in Syrien und dem Irak, 2.Teil. 132 S. (Ökumenereferat der
Evang.-Luth. Kirche in Bayern, Meiserstrasse 11-13. Postfach 200751,
80007 München). - Martin Tamcke, Koexistenz und Gespräch nestorianisch-
christlicher mit schamanistischen Mongolen - ein Modell mit Zukunft? In: ZMR
81 (1997) 30-43. - Marlin Tamcke, «Alle Herrlichkeit der Königstochter ist innerlich»

- eine nestorianische Stimme zur christlichen Ästhetik. In: Klaus Fitschen-
Reinhard Staats, Grundbegriffe christlicher Ästhetik. Beiträge des V. Makarios-
Symposiums Preetz 1995. Wiesbaden 1997 Göttinger Orientforschungen.
I Reihe: Syriaca .?6. Im Gedenken an Werner Strothmann), 50-54. - Breiter
Raum ist Persönlichkeiten aus der Assyrischen Kirche des Ostens im
Biographisch-Bibliographischen Kirchenlexikon (BBKL) gewidmet, das von Traugott
Bautz, Herzberg, herausgegeben wird, im gleichnamigen Verlag erscheint, zum
Jahresende 1998 14 Bände umfassen wird und von dem zusätzlich vier Nachtragsbände

geplant sind. Ebenso enthält die von Walter Kasper neuherausgegebene
3 Auflage des Lexikons für Theologie und Kirche (Freiburg 1993 ff., Herder Verlag)

eine Fülle von neukonzipierten Artikeln zu Geschichte und Theologie dieser
Kirche.

453



Literatur zur Äthiopischen Orthodoxen Tewahedo Kirche
ab 1993 (in Auswahl)

Verena Böll, «Die Äthiopische Kirche in ihrer Eigenart stärken». Seine Heiligkeit
Abuna Paulos versucht Gratwanderung zwischen Tradition und Moderne. In:
COst 48 1993) 94-98. - Markus Lesinski, Demokratisierung auf Widerruf. Äthiopiens

Gesellschaft und ihre Kirchen. In: LM 32 (1993) H.4, 8-10. - Markus
Lesinski, Zur Lage der Orthodoxen Kirche in Äthiopien. In: G2W 27 (1993) Nr. 7/8,
15-19. - Josef Lasse, One as the Same. Elements of an Ethiopian Christology. In:
OS 42 (1993) 288-302. - LThK31 (1993) 1145-1157 (Äthiopien). - Osvaldo
Raineri, Il Pastore di Erma nel secundo testimone etiopico. In: OCP 59 (1993) 427-
464. - Bernd Manuel Weischer, Qërellos II. Der Prosphonetikos «Über den rechten

Glauben» des Kyrillos von Alexandrien an Arkadia und Marina. Teil 1:

Einleitung mit christologischem Florilegium (ed. Ernst Hammerschmidt, Äthiopische
Forschungen Bd.31). Stuttgart 1993, 135 S. mit 2 Tafeln. - Kefelew Zelleke, Die
Freude Äthiopiens. Gebete und Meditationen. Aachen 1993,120 S. -John Binns,
Monastic Encounters in Egypt and Ethiopia. In: Sob. /6:7 (1994) 59-64. - Michael
Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte der Christenheit. Festschrift für
Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag. Erlangen 1994 Oikonomia .?4). Daraus

sind hier zu nennen: Verena Böll, Die Beschreibung der Weihe des Itschäge
Gäbrä Giyorgis zum ersten äthiopischen Metropoliten der äthiopischen orthodoxen

Kirche in der 1950 (Ä. K.) gedruckten Biographie «Zena Baseleyos Liqua
Papasat Hyopeyawi» 17-23. - Sergew Hable Selassie, An Abridged Chronicle of
Salama III 24-30. - Ernst Hammerschmidt, Zur biblischen Kunst Äthiopiens
31-35. - Manfred Kropp, Die Stimme der Opposition in der äthiopischen
Geschichtsschreibung. Kaiser und Kirchen in Äthiopien 36-48. - Richard Pank-
hurst, The Craftsmen's Monasteries of Shawa and Their Judaeo-Christian
Customs: A Review of the Literature 49-60. - Lanfranco Ricci, Due odierni testi in
Amarico 61-71. - Kirsten Stoffregen-Pedersen, Jerusalem in the Tergwame Da-
wit 72-77. -Jürgen Tubach, Die aksumitische Lokallegende. Die «Königin des
Südens» und das Schlangenungeheuer 78-90. - Osvaldo Raineri, La Storia di
Iyäsu (1682-1706), secondo Cernili Etiopico 318. In: OCP 60 (1994) 247-253. -
Salvatore Tedeschi, La Vita del monaco etiope Iyasus - Mo'a (sec. XIII): agiografia

e storiografia. In: OCP 60 (1994) 503-518. - Agostino Tedia das Hêbo, Il Tabot:
La sua importanza religiosa e giuridicocultuale nella Chiesa etiopica. In: OCP 60
(1994) 131-157. - Verena Böll, Weiterhin bestimmend. Die christlichen Kirchen in
Äthiopien. In: HerKorr 50 (1996) 478-482. -Arnold und Christel Kiel, Äthiopisch
Orthodoxe Kirche - Zwischen Tradition und Moderne. Impressionen von der
Afrika-Regionalkonferenz in Äthiopien. In: MÖA 7997 (1997) 111-117. -
Joachim Persoon, Le Monastère de Mahbêré Selassie. In: Irén. 70 (1997) 496-519.

454



Literatur zur Koptischen Orthodoxen Kirche
ab 1993 (in Auswahl)

Pieternella Antonia van Doorn-Harder, Where Heaven is yet Open. A Study of
Contemporary Coptic Nuns. Amsterdam 1993. - Christopher Haas, Patriarch and
People: Peter Mongus of Alexandria and Episcopal leadership in the Late Fifth
Century. In: Journal of Early Christian Studies 7 (1993) 297 ff. - Christopher Haas,
The Arians of Alexandria. In: VigChr 47 1993) 234-245. - Peter Heine, Djihad am
Nil. Radikale Muslime, Kopten und der Staat in Ägypten. In: HerKorr 47(1993)
184-187. - Rudolf Hoelkeskamp, Die Lage der Kopten. In: ADK 81, September
1993, 35-38 und ADK 82, Dezember 1993, 36-37. - Hans Dieter Kley, Zwischen
Isis und Islam. Spuren des frühen Christentums in Ägypten. In: LM 32 (1993) H. 9
9-13. - LThK3 7 (1993) 253-263. - Otto F.A. Meinardus, The Coptic Church
towards the End of the 20th Century: From a National to an International Christian
Community. In: EkTh 12 (1993) 431-472. - Wolfram Reiss, Nach der politischen
nun die kirchliche Unabhängigkeit? Koptischer Patriarch will «Eritreische
Kirche» begründen. In: KNA-ÖKI, Nr. 37 vom 8.9.1993,10-12. -Sinuda (Bäbä, III.),
The odination of women and homosexuality: two lectures. London: Coptic Orthodox

1993, 48 S. - Maurice Assad, Das Koptische Christentum. Der Prozess der
Inkulturation und die Herausforderung der koptischen Identität. In: Conc (D) 30
(1994) 28-37. - John Binns, Monastic encounters in Egypt and Ethiopia. In: Sob.
76:7 (1994) 59-64. - Christian Cannuyer, I Copti. Città del Vaticano 1994, 319 S.

und 30 111. (italienische Übersetzung der 1991 erschienenen franz. Ausgabe). -Alben

Gerhards-Heinzgerd Brakmann (Hg.), Die Koptische Kirche. Einführung in
das ägyptische Christentum. Stuttgart 1994 Urban Taschenbücher 457), 240 S.

- Michael Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte der Christenheit.
Festschrift für Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag. Erlangen 1994 Oikono-
mia 34). Daraus sind hier zu nennen: Bernd Jörg Diebner u. Claudia Nauerth,
Anmerkungen zur Biographie des Schenüte von Atripe 93-98. - Markus Lesinski,
«Wie beschaffen ist der Bote Gottes?» Cyrill von Alexandrien zur Person des
Propheten Maleachi 99-124. - C. Detlev G. Müller, Die Theotókos bei den Kopten
in der älteren Zeit 125-134. - Michael Ghattas, Das «Patristic Centre Cairo»
501-504. - Wolfram Reiss, Neue Formen des Episkopats in der Koptisch-Orthodoxen

Kirche 550-560. - Philippe Luisier, La Lettre du Patriarche Copte
Jean XI au Pape Eugène IV. Nouvelle Edition. In: OCP 60 (1994) 87-129. -
Philippe Luisier, Jean XI, 89tnK Patriarche Copte: Commentaire de sa Lettre au Pape
Eugène, suivi d'une espuisse historique sur son patriarcat. In: OCP 60 1994) 519-
562. - Mona Motiramani, Gottesdienst bis zu acht Stunden. In: DASBL, Nr. 11

vom 18.3.1994,15. -Andreas Möller, Lebendige Kirche in einer islamischen Welt.
Die Kopten in Ägypten. In: Evangelisches Gemeindeblatt für Württemberg,
Nr. 16 vom 17.4.1994, 14-15. - Wolfram Reiss, Aussöhnungsversuche zwischen
Kopten und Äthiopiern. In: KNA-ÖKI, Nr. 26 vom 22.6.1994,17-21. - Die
Sakramente: Gebete zur Spendung der Heiligen Sakramente in der Koptisch-Orthodoxen

Kirche. Waldsolms-Kröffelbach 1994 (St. Antonius-Kloster), 102 S. -
Seminarvorträge über die Koptische Liturgie. Waldsoms-Kröffelbach 1994 (Kopt,-
°rth. Zentrum, St. Antonius-Kloster), 83 S. - Das Synaxarium. Das Koptische
Heiligenbuch mit den Heiligen zu jedem Tag des Jahres. Übers, von Robert und

455



Lilly Suter. Waldsolms-Kröffelbach 1994 (Koptisch-Orthodoxes Patriarchat,
St. Antonius-Kloster), 517 S. - Youhanna Nessim Youssef Nicodème auteur des

psalies. In: OCP 60 (1994) 625-633. - Pieternella van Doorn-Harder, Contemporary

Coptic Nuns. Columbia 1995 Studies in Comparative Religion), 253 S. und
15 Abb. - Der Lebenskreis der Kopten. Dokumente, Textilien, Funde,
Ausgrabungen; Katalog zur Ausstellung im Prunksaal der Österreichischen Nationalbibliothek

mit Leihgaben des MAK, 23.-26. Oktober 1995. Wien 1995 (Ostern Mus.
für Angew. Kunst in Wien), 308 S. - Samuel Rubenson, The Letters of St. Antony.
Monasticism and the Making of a Saint. Minneapolis 1995 Studies in Antiquity
and Christianity), 260 S. - Abba Seraphim, Renewal of Coptic Orthodoxy in the
20th Century. A talk given at Manchester Metropolitan University on Tuesday,
30th. May 1995. In: ECJ 2, No 2 (Summer 1995) 61-86. - Christoph Joest, Die
Geheimschrift Pachoms - Versuch einer Entschlüsselung. Mit Übersetzung und
Deutung der Pachom-Briefe 9a und 9b. In: OS 45 (1996) 268-289. - Otto
F.A. Meinardus, 1000 Jahre koptischer Reliquienkult. In: COst 57 (1996) 113-122.

- Otto (F.A.) Meinardus, Die koptische Renaissance und ihre Wunder. In: COst
51 (1996) 261-265. - Andreas Müller, Silbernes Papstjubiläum. Patriarch Schenuda

III. feiert sein 25jähriges Amtsjubiläum. In: COst 51 (1996) 331-335. -Selim
Naguib, Les Coptes dans l'Egypte d'aujourd'hui. Angoisses et espoirs d'une
minorité aux abois (Chrétiens du Proche-Orient Hier - Aujourd'hui - Demain /).
Bruxelles 1996 (Solidarité - Orient; Chrétiens du Proche-Orient, rue Haute,
21-B-7800 Ath), 120 S., ill, cartes. - Theodore Hall Partrick, Traditional Egyptian

Christianity. A History of the Coptic Orthodox Church. Greensboro (North
Carolina) 1996, 226 S. -Jesaja Michael Wiegard, «Die Ökumene ist eines unserer
wichtigsten Ziele». Im Gespräch mit dem Koptischen Bischof Anba Damian. In:
KNA-ÖKI, Nr.41 vom 1.10.1996,3-4. - Heinz Gauer, Zur Entwicklung der
Christenheit in Ägypten. In: COst 52 (1997) 265-277. - Nelly van Doorn-Harder-Kari
Vogt (eds.), Between Desert and City: the Coptic Orthodox Church Today. Oslo
1997. - Otto F.A. Meinardus, Zum Strukturwandel in der koptischen Kirche. In:
COst 52 (1997) 253-264. - Barbara Müller, Die Tränen der Wüstenväter: Das
Penthos in den Apophtegmata Patrum. In: OS 46 (1997) 281-313. -Johannes
Schidelko, Die Kopten in Jerusalem. Eine stille Kirche - ökumenisch offen und
sozial engagiert. In: KNA-ÖKI, Nr.32 vom 12.8.1997, 10-12. -Jürgen Vordermann,

Integralisten gegen das Kreuz. Droht auch Ägyptens Christen die Verfolgung?

In: KNA-ÖKI, Nr. 39 vom 30.9.1997, 19-20. - Dietmar W. Winkler, Koptische

Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und neuer Dialog. Mit einem
Vorwort von Franz Kardinal König. Innsbruck-Wien 1997 Innsbrucker theologische

Studien 48), 367 S. - Wolfram Reiss, Erneuerung in der Koptisch-Orthodoxen
Kirche. Die Geschichte der koptisch-orthodoxen Sonntagsschulbewegung

und die Aufnahme ihrer Reformansätze in den Erneuerungsbewegungen der
Koptisch-Orthodoxen Kirche der Gegenwart. Hamburg 1998 Studien zur
Orientalischen Kirchengeschichte; 5).

456



Literatur zur Syrischen Orthodoxen Kirche ab 1993 (in Auswahl)

Christoph Heger, Die Christen im Tur Abdin. In: ADK 79, März 1993, 25-29. -
Vincenzo Ruggieri, The IV Century Greek Episcopal Lists in the Mardin Syriac 7

(olim Mardin Orth. 309/9). In: OCP 59 (1993) 315-356. - Sabine Dorfel, Kein
Friede in den «Bergen der Diener Gottes». Passion und Ostern bei syrisch-orthodoxen

Christen in Deutschland. In: Evang. Gemeindeblatt für Württemberg vom
20.3.1994. - R. Y. Ebied-A. Van Roey-L. R. Wickham, Petri Callinicensis Patriar-
chae Antiocheni Tractatus contra Damianum. Tom I: Quae supersunt libri se-
cundi. Editerunt et anglice reddiderunt. Turnhout 1994 CCG 29), 383 S. - Tom
II: Libri tertii Capita I-XIX. Ediderunt et anglice reddiderunt. Turnhout 1996

(=CCG 32). 586 S. - Wolfgang Hage, Kirche und Gesellschaft am Beispiel der
syrischen Christenheit. In: Michael Kohlbacher-Markus Lesinski, Horizonte der
Christenheit. FS Friedrich Heyer. Erlangen 1994. 218-223. - Kirchenamt der
EKD, die Christen im Tur Abdin/Südosttürkei: Ein kurzer Überblick über ihre
Geschichte und ihre gegenwärtige Situation. In: US 49 (1994) 100-105. - Alja
Payer, Kaiserin Theodora I. von Byzanz. Schirmherrin der Monophysiten. In:
COst 49 (1994) 96-108. -Jobst Reiter, Mose bar Kepha und seine Paulinenausle-

gung nebst Edition und Übersetzung des Kommentars zum Römerbrief. Wiesbaden

1994 Göttinger Orientforschungen I. Reihe: Syriaca 35), 377 S. -
Solidaritätsgruppe Tur Abdin (Hg.), Tur Abdin 1993. Zur Lage der Christen im Südosten
der Türkei. Dokumentation. O.O. 1994. -Jean-Pierre Valognes, Vie et mort des
chrétiens d'Orient. Paris 1994, 979 S. - Verfolgte Christen im Tur Abdin (Südost-
anatolisehe Türkei) - Dokumentation der Internationalen Gesellschaft für
Menschenrechte, September 1994, 17 S., 6 Fotos, 1 Karte, 1 Grafik, zu beziehen durch
Internationale Gesellschaft für Menschenrechte IGFM, Kaiserstrasse 72,
60329 Frankfurt/M. - Karin Adelmann, Minderheiten und Menschenrechte in der
Türkei. Eine Materialsammlung. 1995 epd-Dokumentation 45/95). - Sabo Ak-
çay. Die Entstehung des syrisch-antiochenischen Patriarchats. In: Kolo Suryoyo
70/ (Jan.-Febr. 1995) 10-16 und 102 (März-April 1995) 49-53. - Heinz Gauer,
Zur Entwicklung der Christenheit in der Türkei. In: COst 50 (1995) 142-152. -
Grëgorios Yohana Ibrahim. The Ecumenical Dimension of the Syrian Church of
Anlioch. In: ECJ 2. No 1 (Spring 1995) 47-62. - Ignatius Aphrem l. Barsaum,
Katechismus der christlichen Lehre. Aus dem Syr. übers., korrigiert, für die dtsche

Ausg. bearb. und mil Inh.-Verz. sowie Anm. versehen von Ken'an Bar-Abróhóm
d-Beth Birhiké. Berlin u. a. Tur 'Abdin-Verlag 1995. -Andrew Palmer, St. Ephrem
of Syria's Hymn on Faith 7: an ode on his own name. In: Sob. 17:1 (1995) 28^10. -
Gabriel Rubo. Das Osterfest in der syrisch-orthodoxen Kirche von Antiochien.
In: Kolo Suryoyo 102 (März-April 1995) 43^18. - Solidaritätsgruppe Tur Abdin
(Hg.), Tur Abdin 1994. Zur Lage der Christen im Südosten der Türkei. Dokumentation

II. O.O. 1995. - Martin Tamcke-Wolfgang Schwaigert-Egbert Schiarb

(Hg.), Syrisches Christentum weltweit. Studien zur syrischen Kirchengeschichte.
FS Prof. Hage. Münster 1995 Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte./7),
427 S. Daraus sind hier zu nennen : Gernot Wiessner, Erwägungen zur
Siedlungsgeschichte des Tür »Abdin. Zum Feldzug Assurnasirpals II. 879 v. Chr. 22-35. -
Jouko Marlikainen, Die Sentenzen des Johannes von Apamea 76-81. - Hüben
Kau/hold, Über zwei westsyrische Schriftsteller des 14. Jahrhunderts: YeSü bar

457



Hairün und sein Vater Slfbö 116-126. - Jakob Thekeparampil, Passions - Sedre

\21-\4l.-John Panicker, Fasting in the Syrian Tradition 142-153. - Helga
Anschutz, Noch Überlebenschancen für syrisches Christentum auf dem Tur Abdin
im Südosten der Türkei? 154-163. - Volkmar Keil, Eigenarten syrischen
Mönchtums im Spiegel der Apophtegmata Patrum 266-277. - Sabo Akçay,
Syrisch-orthodoxe und römisch-katholische Kirche. Was eint, was trennt sie? In:
KNA-ÖKI, Nr.21 vom 14.5.1996,5-9.-5aoo4Ä:fay, Die Syrisch-Orthodoxe Kirche

von Antiochien und die Ökumene zwischen den «Altorientalisch-Orthodo-
xen»-Kirchen und den «Chalkedonisch-Orthodoxen»-Kirchen. In: COst 51

(1996) 240-245. - Seely Beggiani, Feminine Elements in the Syriac Tradition. In:
ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 129-144. - Michael Martin (Hg.), Besuch einer
Delegation der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern im Tur Abdin (Südosttürkei)

vom 20. September bis 4. Oktober 1995. Dokumentation einer Reise. München

31996 Zur Lage der Christen in der Südosttürkei, in Syrien und dem Irak),
162 S. - Eva Maria Synek, «Und er ist angenommen von Gott...» Zur Nottaufe in
der westsyrischen Tradition. In: OS 45 (1996) 146-161. - Hüsnü Agar, Menschen
zwischen Kulturen. Aramäische Jugendliche in Deutschland. Paderborn 1997,

135 S. (Erhältlich über den Autor: Postfach 5138, 33075 Paderborn.) -Johannes
Madey, Ein Dienst an Frauen und Kindern. Das Amt der Diakonisse in der syro-
antiochenischen Kirche. In: KNA-ÖKI, Nr. 34 vom 26.8.1997, 5-8. - Michael
Martin (Hg.), Besuch einer Delegation der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern und der Evangelischen Kirche in Württemberg in Syrien und im Nordirak
vom 21. bis 30. Juli 1997. Dokumentation einer Reise. München 1997 Zur Lage
der Christen in der Südosttürkei, in Syrien und dem Irak, 2. Teil), 132 S. - Kai
Merten, Die syrisch-orthodoxen Christen in der Türkei und in Deutschland:
Untersuchungen zu einer Wanderungsbewegung. Hamburg 1997 Studien zur
Orientalischen Kirchengeschichte 272 S. - Horst Oberkampf, Im Blickpunkt:
Tur Abdin. Unseren Glauben kann uns niemand nehmen... - Eindrücke zur
Situation der syrischen Christen im Tur Abdin. Bilder und Texte. Bad Schussenried
1997, 68 S. (Zu beziehen über den Autor: Ev. Pfarramt Bad Schussenried,
Goethestrasse 1, 88427 Bad Schussenried.)

458



Literatur zur Armenischen Apostolischen Kirche
ab 1993 (in Auswahl)

Valeri) Jäkovlevic Brjusov, Annali del popolo armeno, a cura di Aldo Ferrari,
Greco e Greco editori. Milano 1993, 220 S. - Christoph Burchard (Hg.), Armenia
and the Bible. Papers presented to the International Symposium held at Heidelberg,

July 16-19, 1990. Atlanta, Georgia 1993 Armenian Texts and Studies 72).

- Werner Ulrich Deetjen, Ein deutscher Theologe im Kampf gegen Völkermord.
D.Dr. Johannes Lepsius (1858-1926), Helfer und Anwalt der Armenier. In:
ThBeitr 23 (1993) 26-49. - Wolfgang Gust, Der Völkermord an den Armeniern.
Die Tragödie des ältesten Christenvolkes der Welt. München 1993,336 S. - Tessa

Hofmann, Die Armenier-Schicksal, Kultur, Geschichte. Nürnberg 1993,372 S. -
LThK3 7 1993) 999-1004. - Michel van Esbroeck, Citations apollinaristes conservées

en arménien dans la lettre de Sahak III Dzoroporetsi (691). In: OCP 60

(1994) 41-67. -Anne Herbst, Schwerpunktheft Armenien. G2W 22 (1994) Nr. 10,

16-29. - Michael Kohlbacher-Markus Lesinski (Hg.), Horizonte der Christenheit.
Festschrift für Friedrich Heyer zu seinem 85. Geburtstag. Erlangen 1994 Oiko-
nomia 34). Daraus sind hier zu nennen: Christoph Burchard, Zur altarmenischen
Übersetzung des Jakobusbriefes 195-217. - Andrea Barbara Schmidt, Warum
schreibt Petrus der Iberer an die Armenier? Ein pseudonymer Brief und die Ar-
menisierung der syrischen Plerophorien 250-267. - Haçik Gazer, Der Kurs der
Ökumene in Armenien 491-500. - Hermann Goltz, Unterwegs zwischen Baku
und Etchmiadzin (26.11.-8.12.1992). Zur Vorbereitung des armenisch-aserbaidshanischen

«Religionsgipfels» in Montreux 1993 505-515. - Mahé Jean-Pierre,
Die armenische Kirche von 611 bis 1066. In: Bischöfe, Mönche und Kaiser (642-
1054). Hg. v. G. Dragon u. a. Deutsche Ausgabe bearb. u. hg. von E. Boshof.
Freiburg-Basel-Wien 1994 Geschichte des Christentums 4). - Moise de Khoréne,
Histoire de l'Arménie. Nouvelle traduction de l'arménien classique par Annie et

Jean-Pierre Mahé, avec une introduction et des notes. Paris 1994 coll. «L'aube
des peubles», éd. Gallimard), 456 S. - Gudrun Schmalzbauer, Theophano als
Kaiserin des Westens in ihren Verbindungen zu Byzanz und Armenien. In: ADK 83,

März 1994, 24-36. - Robert W. Thomson, Studies in Armenian Literature and

Christianity. Aldersgate-Brookfield 1994 (Collected Studies Series 451). - Va-

hakn N. Dadrian. The History of the Armenian Genocide. Ethnic Conflict from
the Balkans to Anatolia to the Caucasus. Berghahn Books. Providence u. Oxford
1995,452 S. - Thamar Dasnabédian, La mère de dieu dans la liturgie arménienne.
In: POC 45 (1995) 26-30. -Anne Herbst, Armenien hat einen neuen Katholikos.
In: G2W 23 (1995) Nr. 5,12-13. - L'Arménie: nouvel essor de l'Eglise apostolique.
In: L'Eglise en détresse dans le monde 92 (1996) 86-89. - Felix Corley, The Armenian

Church under the Soviet regime. Part 1: The Leadership of Kevork. In:
Religion, State and Society 24 (1996) 9-53. - Part 2: The Leadership of Vazgen. In:
ebenda 289-343. - Vahakn N. Dadrian, German Responsibility in the Armenian
Genocide. A Review of the Historical Evidence of German Complicity. Blue
Crane Books. Cambridge 1996,304 S. - Haçik Rafi Gazer, Die Reformbestrebungen

in der Armenisch-Apostolischen Kirche im ausgehenden 19. und im ersten
Drittel des 20. Jahrhunderts. Göttingen 1996 Kirche im Osten. Monographienreihe

Band 24), 231 S. - Hermann Goltz, Zwischen Deutschland und Armenien:

459



Pfarrer Dr. Johannes Lepsius (15.12.1858-3.2.1926). In: ÖR 45 (1996) 193-201. -
Anne Herbst, Seelsorgerlicher Notstand. In: G2W 24 (1996) Nr.2. - Hannes
Schreiber, Wege der Erneuerung. Zur Situation der armenischen Kirche. In:
HerKorr 50 (1996) 307-310. - Martin Tamcke, Armin T Wegner und die Armenier.
Anspruch und Wirklichkeit eines Augenzeugen. Hamburg 21996 Studien zur
Orientalischen Kirchengeschichte 2), 285 S. - Dietmar W. Winkler-E. Renhart

(Hg.). Christen in Armenien. Ein Tagebuch zur Exkursion der Katholisch-Theologischen

Fakultät der Karl Franzens-Universität Graz (28.September bis ^.Ok¬
tober 1995). Graz. Institut für Liturgie-Wissenschaft 1996. - Anne Herbst. Auf
dem Weg zur vollen Gemeinschaft. Zum Besuch der armenischen Kirchenlührer
im Vatikan. In: G2W 25 (1997) Nr. 3,26-28. - OttoJ. Pohl, The deportation of the
Black Sea Armenians. In: Ararat (Winter 1997) 2-4. - Charles Renoux, Initiation
chrétienne. 1. Rituels arméniens du baptême. Traduits, introduits et annotés. Paris

1997 Sources liturgiques 2), 196 S. - Robert F. Taft (Hg.), The Armenian
Christian Tradition. Scholarly Symposium in Honor of the Visit to the Pontificial
Oriental Institute, Rome, of His Holiness Karekin I, Supreme Patriarch and Ca-
tholicos of All Armenians, December 12, 1996. Rom 1997 Orientalia
Christiana Analecta, 254), 198 S. - Dietmar W. Winkler. Die Armenisch-Apostolische
Kirche. Geschichte, Gegenwart und Ökumenischer Dialog. In: COst 52 (1997)
3-13.

460


	Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen 1993-1997

