Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Frage der Frauenordination und die Gemeinschaft der Kirchen
Autor: Visser, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404890

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frage der Frauenordination
und die Gemeinschaft der Kirchen

1. Einfithrung

Auf den ersten Blick erscheint die Fragestellung, mit der wir uns in die-
sem Referat befassen, klar und deutlich: Hat die Ordination von Frauen
Folgen fiir die kirchliche Gemeinschaft und wenn ja, welche? Bei nihe-
rer Betrachtung aber wird bald die Komplexitit der Problematik klar.
Dabei denke ich vor allem an die notwendige Klirung und Prizisierung
der im Titel miteinander verbundenen Begriffe.

Bei dem Begriff Frauenordination stossen wir auf geringe Schwierig-
keiten. Schwieriger wird es, genau zu bestimmen, was Gemeinschaft von
Kirchen beinhaltet. Und gerade da ist wegen der praktischen Folgen der
Frauenordination fiir die Gemeinschaft der Kirchen Klarheit gewiinscht.

Nun deutet Frauenordination die Zulassung von Frauen zu den kirch-
lichen Amtern an. Wie man dieses Amt von seiner konfessionellen Tradi-
tion her auch bewertet, klar ist, dass seit Jahrhunderten in den verschie-
denen Denominationen Frauen nicht als Amtstrigerinnen oder Predige-
rinnen zugelassen wurden. Obwohl es bedeutende Hinweise darauf gibt,
dass in der jungen Kirche Frauen fiihrende Stellen eingenommen haben,
hat man bald aufgrund verschiedener kontextuell bestimmter Griinde
die Frauenordination abgelehnt. Erst am Anfang unseres Jahrhunderts
hat sich dies gedndert. Unter dem Einfluss der Frauenemanzipation fin-
gen liberal-protestantische Gruppierungen an, Frauen als Predigerinnen
zuzulassen. Dadurch wurde die Selbstverstindlichkeit einer langen
christlichen Tradition in Frage gestellt. Diese Erneuerung blieb nicht un-
widersprochen. Der Widerspruch erhob sich quer durch die Konfessio-
nen. Sowohl von protestantisch-orthodoxen und fundamentalistischen
Kreisen wie auch von katholischer Seite wurde die Einfithrung — aller-
dings aus verschiedenen Griinden - abgelehnt. Fiir diese iiber die konfes-
sionellen Grenzen hinweg gehende Ablehnung ist die kiirzliche Ent-
scheidung des Papstes und der damals fast gleichzeitig gefasste Beschluss
der Adventisten auf ihrem Weltkongress in Utrecht, Frauen das Amt zu
verwehren, ein illustres Beispiel.

Schon darin kiindigt sich an, was unsere Fragestellung kompliziert. Es
ist die Frage: Was sollen wir unter der Gemeinschaft der Kirchen verste-
hen? Dieser Begriff wird oft in verschiedenen Kontexten mit je einer an-

329



deren Bedeutung verwendet. So z.B. in der neueren Ekklesiologie, wo
mit dem Thema «Kirche der Kirchen» eine Neubesinnung iiber die Kir-
che, die primir als «communio» betrachtet wird, stattfindet. Unter der
Kirche versteht man eine fast ideelle universale Grosse, die realiter nur
aus mehreren Teilkirchen besteht, die miteinander im wesentlichen iden-
tisch sind. Aufgrund verschiedener Kontexte besitzen sie aber ihre Ei-
genart. Das Thema ist vor allem in der romisch-katholischen Ekklesiolo-
gie als Folge des 2. Vatikanums aktuell, auf dem mehrere Landes- und
Missionskirchen auf die romische Tendenz zur Zentralisierung reagier-
ten. In der konkreten Bearbeitung dieses Themas stosst man auf die
Frage nach dem Verhiltnis der lokalen Kirchen zu der universalen Kir-
che und nach der Einheit in Verschiedenheit. Die Thematik blieb aber
nicht auf die romisch-katholische Ekklesiologie beschriankt. Bald iiber-
nahm sie der Okumenische Rat der Kirchen (ORK), um das Ziel seines
Strebens auf aktuelle Weise zu formulieren. Das Thema der 5. Weltkon-
ferenz von «Glauben und Kirchenverfassung» (1983) «Auf dem Weg zur
Koinonia in Glauben, Leben und Zeugnis» zeigt dies. Das heisst nicht,
dass man unter Gemeinschaft der Kirchen dasselbe versteht. So meine
ich, dass man den Begriff Gemeinschaft der Kirchen auf dreierlei Weise
verwendet.

Im folgenden umschreibe ich erstens diese drei Weisen. Dann gehe ich
zweitens auf die Frage ein, was wir praktisch — und das ist fiir die Ent-
wicklung einer Kriteriologie, mit der man «Gemeinschaft» feststellen
kann, wichtig — unter Gemeinschaft zu verstehen haben. Drittens eror-
tere ich die Frage, welche Bedeutung die Frauenordination fiir die Ge-
meinschaft der Kirche hat, um viertens mit dem Versuch zu schliessen,
eine Antwort auf unsere oben gestellte Frage zu formulieren.

2. Die drei Weisen, wie man den Ausdruck «Gemeinschaft der
Kirchen» verwendet

Erstens kann man den Ausdruck verstehen als Gemeinschaft von Kir-
chen im Sinne des ORK. Man ist bestrebt, die kirchliche Gemeinschaft
wiederherzustellen: man arbeitet und studiert zusammen, um Wege zur
sichtbaren Einheit der Kirchen zu finden. Die Gemeinsamkeit dieses
Strebens griindet in der Taufe, denn alle, die getauft sind, gehéren Chri-
stus an und sind bestrebt, ihm als Jiinger und Jiingerinnen nachzufolgen.

Zweitens kann man von Gemeinschaft der Kirchen sprechen, wenn bi-
laterale Gespriiche dazu gefiihrt haben, dass zwei bisher getrennte Kir-

330



chengemeinschaften ein mehr oder weniger weit reichendes Abkommen
tiber Gemeinschaft miteinander schliessen.

Drittens kann man auch Grosskirchen, in denen man dogmatische
Grundentscheidungen, Liturgie und Verfassung miteinander teilt, wie
die romisch-katholische, die orthodoxen, die anglikanischen und altka-
tholischen Kirchen, als Gemeinschaft von Kirchen bezeichnen. Dabei
bewertet man die Bistiimer als selbstidndige Grossen, wie das in der Ut-
rechter Union oder bei den orthodoxen Kirchen prinzipiell vertreten
wird und wie es in der romisch-katholischen Kirche vor allem auf dem
2. Vatikanum neu befiirwortet wurde. Dabei sind selbstverstindlich ni-
here Prizisierungen notig, das Verhiltnis von autokephalen und nationa-
len Kirchengemeinschaften zueinander zu beschreiben; darauf gehen wir
hier nicht ein.

Im ersten Fall beinhaltet Gemeinschaft von Kirchen vor allem eine
hohe, anzustrebende Grosse: man mochte auf irgendeine Weise die sicht-
bare Gemeinschaft/Einheit der Kirchen zur Geltung bringen. Im zweiten
Fall handelt es sich um die Wiederherstellung der Gemeinschaft unter
Beibehaltung der historisch gewachsenen Eigenart; im dritten Fall um
eine Gemeinschaft von sogenannten Ortskirchen, die in Bekenntnis,
Ordnung und Liturgie einander gleich sind und eine gemeinsame histori-
sche Entwicklung teilen. In jedem Fall hat die Frauenordination eine be-
stimmte, aber nicht identische Bedeutung.

Diese Unterscheidung bedeutet nicht, dass man die drei vollig vonein-
ander getrennt betrachten kann. Die drei Umschreibungen zeichnen gra-
duell den Weg zur Wiederherstellung kirchlicher Einheit: Das Einheit-
streben zielt mittels unterschiedlicher Formen der kirchlichen Gemein-
schaft auf eine neue Struktur der Einheit. Altkatholiken lassen sich da-
bei, wie ihr Name zeigt, vom Prinzip der altkirchlichen Okumene fiihren.
Das heisst, dass fiir die Wiederherstellung kirchlicher Einheit das Glau-
bensbekenntnis und die Gemeinschaftsstrukturen der noch nicht in Ost
und West getrennten Kirche als Grundlage gilt. Das bedeutet keine Re-
pristination historischer Gegebenheiten noch Unabinderlichkeit, son-
dern Rekurs auf den Ursprung, damit auch mittels innerer Reformen
Anniherung und Wiederherstellung der kirchlichen Einheit moglich
wird. Von diesem Prinzip aus hat man Anniherung zu den anglikani-
schen wie auch zu den orthodoxen Kirchen gesucht. Im ersten Fall fiihrte
dies zur Wiederherstellung voller Gemeinschaft, im zweiten Fall hat man
eine Glaubensiibereinstimmung festgestellt. Es ist klar, dass die Frage
der Frauenordination auch fiir die Weiterfithrung dieser Bezichungen
sehr wichtig ist.

|98
(o8]



Ich stosse auf eine zweite Schwierigkeit bei der Feststellung dessen,
was wir mit Gemeinschaft der Kirchen meinen. Der Begriff Gemein-
schaft an und fiir sich und vor allem in Verbindung mit Kirchen ist schwer
in fassbaren Kategorien zu beschreiben. Es gibt in der Erklarung der
zweiten Internationalen Anglikanisch-Romisch-katholischen Kommis-
sion (ARCIC II) eine Definition der Gemeinschaft aufgrund des neute-
stamentlichen Zeugnisses (Evans, 1994, 291f.). «It ties together a num-
ber of basic concepts such as unity, life together, sharing and partaking. ...
It usually signifies a relationship based on participation in a shared rea-
lity...». Diese Wirklichkeit ist die neue Beziehung zu Gott in Christus
und darin mit allen, die diese Beziehung teilen. Es handelt sich um das
geteilte Leben in Christus, das in der Eucharistie anwesend ist. Dies ist
die Grundlage fiir gegenseitige Liebe, in der man miteinander Leiden,
Freude und Schmerz teilt. «There is a mutual giving and receiving of spi-
ritual and material gifts, not only between individuals but also between
communities on the basis of a fellowship that already exists in Christ (Ro-
mans 15:26,27; 2Corinthians 8:1-15).» Diese Umschreibung, wie sehr sie
auch korrekt aus dem apostolischen Zeugnis abgeleitet ist, hat einen ho-
hen ideellen Gehalt, der nicht immer der konkreten kirchlichen Praxis
entspricht. Das ist auch der Fall bei den einschldgigen ekklesiologischen
Studien. Die Idealitdt der Begriffe macht es schwierig, konkrete Krite-
rien anzugeben, die eine fassbare Gemeinschaft bestimmen konnten.
Und das scheint mir wichtig fiir die Losung unserer Frage. Der Begriff
Gemeinschaft wird zwar oft verwendet, aber vor allem in ideellem Sinn,
und das nicht nur in der Theologie. Auch in der Sozialphilosophie und
sogar der Soziologie hat der Begriff Gemeinschaft ideelle Konnotatio-
nen. Das geht auf die von Tonnies eingefiihrte Gegeniiberstellung von
Gemeinschaft als romantischem Ideal und Gesellschaft als sachlicher
Beziehungswirklichkeit zuriick. Sowohl in der Theologie als auch in der
Sozialphilosophie wird Gemeinschaft zu einer ersehnten und erstrebens-
werten Wirklichkeit. Wegen dieser Konnotation vermeidet man allmah-
lich in den Sozialwissenschaften, die sich mit konkreten sozialen Phino-
menen beschiftigen, den Begriff Gemeinschaft. Statt dessen zieht man es
vor, von Gruppen und deren sozialer Kohision zu reden. Das ermoglicht
es, mit konkreten Kriterien die Gruppenkohision anzugeben. Selbstver-
standlich geht es dabei nicht nur um Kleingruppen, obwohl deren Erfor-
schung das Versténdnis fiir die Funktionen und die Dynamik innerhalb
der Gruppen steigerte. Diese Einsichten kann man von der Mikroebene
der Kleingruppen auf die Mezzo- und Makroebene extrapolieren und so
auf soziale Institutionen anwenden. Kennzeichen fiir solche Gruppen

332



und thre Kohiision sind: Kontinuitat, Tradition, Interaktion nach innen
und aussen, Struktur und die Gedanken iber die spezifische Art der
Gruppe. Oder funktional gewendet: man braucht eine gemeinsame Idee,
stindige Kommunikation, gemeinsam zu erstrebende Ziele und die dazu
notwendigen Mittel. Das heisst, wichtig fiir eine Gruppe als Gemein-
schaft sind:

a) latent oder bewusst geteilte Uberzeugungen, Normen und Werte, wie
auch mit der Tradition gegebenes Brauchtum und Gewohnheiten;

b) die Struktur der Gruppe: die sozialen Beziechungen, welche die Kohi-
sion bestimmen; die Rolle der Fithrung und der Autoritédt und eine
bestimmte Differenzierung in Aufgaben und Positionen;

¢) die Ziele, die man erstrebt;

d) die Verfiigung iiber die notwendigen Mittel, um die Ziele zu errei-
chen, damit die Kontinuitét der Gruppe gewihrleistet wird;

e) die Interaktion nach innen und aussen, welche die Kohiision be-
stimmt und die damit gegebenen Traditionen.

Man kann diese Kriterien leicht auf die Kirche anwenden:

a) Wichtigist ein gemeinsames Bekenntnis, in dem der von allen geteilte
Glaubensinhalt formuliert ist.

b) Es gibt eine bestimmte Struktur oder Ordnung, die zugleich die Kon-
tinuitdt und die Autoritit gewihrleistet; hier kommt die apostolische
Sukzession zur Geltung,.

¢) Dies hat zum Ziel, die urspriingliche Inspirationsquelle stindig zu ak-
tualisieren, damit die Jiingerschaft ermoglicht und die erlosende Bot-
schaft des Reiches Gottes an jedem Ort in jeder Zeit verkiindet wird.

d) Die dazu notwendigen Mittel sind die mit der Tradition gegebenen
sakralen Handlungen, Sakramente, Rituale, Feiern und die dafiir no-
tige Infrastruktur.

e) In fortwihrender innerer und dusserer Auseinandersetzung ist da-
nach zu streben, diese Tradition einerseits zu bewahren, andererseits
weiterzugeben. Die engste Kohision wird dabei durch synodale Ein-
miitigkeit und das Streben nach Konsens erreicht.

Fiir unsere Frage ist besonders die Frage der Struktur (also oben b) in
der Perspektive von Tradition und Kontinuitat wichtig. Das leuchtet ein,
wenn wir sie auf die drei Bedeutungen von Gemeinschaft der Kirchen
anwenden.

8]
j7S)
(8]



3. Gemeinschaft der Kirchen

In der ersten Bedeutung geht es um die Wiederherstellung der kirchli-
chen Gemeinschaft. Wie dieses Ziel erreicht werden soll und was man ge-
nau im institutionellen Sinne erstrebt, ist mehrdeutig. Es kann variieren
von der Wiederherstellung kirchlicher struktureller Gleichheit - jeder
anerkennt die episkopale Struktur kombiniert mit irgendeinem Einheits-
zentrum — bis zur versohnten Verschiedenheit, in der alle Denominatio-
nen ihre Identitdt bewahren. Einig ist man im Wunsch, die heutige, als
Anomalie empfundene Situation zu beheben. Einig ist man auch in be-
zug auf die Grundlage dieses Strebens: jede Kirche muss fiir die Mitglied-
schaft in dieser Gemeinschaft der Grundformel des ORK zustimmen.
Das ist die Grundlage fiir die Interaktion zwischen institutionell ver-
schiedenen Kirchen (Gruppen). Von dorther versucht man zu weiterer
Ubereinstimmung zu kommen, wie das bisher wichtigste Dokument, das
sogenannte Lima-Papier (BEM), zeigt. Aber wenn es auf Traditionen,
Strukturen und damit die Gewihrleistung der Kontinuitdt ankommt,
gibt es wichtige Meinungsverschiedenheiten. Uber die Wege, das Ziel zu
erreichen, tiber Ordnung und Struktur sowie iiber die Art der Interak-
tion gibt es verschiedene Auffassungen. Brauchtum und Gewohnheiten
werden oft nicht geteilt. Es gibt keine Kontinuitét im Sinne einer gemein-
samen Geschichte, und obwohl man sich einig ist iiber die Notwendigkeit
der Struktur, gibt es wesentliche Unterschiede in der Form und Bewer-
tung dieser Struktur in Beziehung zur Kontinuitéit. Man ist verschiedener
Meinung in der Frage der apostolischen Sukzession. Es gibt Christen, die
beziiglich des Amtes stark funktional orientiert sind und die Form des
Amtes nicht als wesentlich fiir die Kontinuitdt und Identitiat der Gemein-
schaft betrachten.

Im obengenannten Lima-Papier wird das in Bezug auf unsere Frage
deutlich. Man stellt die Notwendigkeit einer kirchlichen Ordnung und
des Amtes fest, aber zugleich auch das Faktum, dass es in den Kirchen
hinsichtlich der Zulassung von Frauen zum Amt unterschiedliche
Schlussfolgerungen gibt. Eine wachsende Zahl von Kirchen sieht
hier kein Hindernis mehr, aber andere Kirchen meinen, dass die kirchli-
che Tradition wegen anthropologischer und christologischer Griinde
nicht gedndert werden kann. Man konstatiert weiter, dass man sich
der Auseinandersetzung um diese Frage nicht entzichen kann, wenn
man sich zur Mitgliedschaft in dieser Gemeinschaft verpflichtet hat.
Wegen der Frauenordination braucht man die dkumenische Gemein-
schaft nicht zu verlassen, aber man darf sich der inneren Auseinanderset-

334



zung liber diese Frage nicht entziehen oder sie als endgiiltig gelost be-
trachten.

In der zweiten Bedeutung von kirchlicher Gemeinschaft handelt es
sich um eine Gemeinschaft von Kirchen, die unter Beibehaltung ihrer hi-
storisch gewachsenen eigenstdndigen Positionen mittels Vereinbarungen
iiber Gemeinschaft die zwischen ihnen bestehende Trennung auf-
gehoben haben oder auf dem Wege sind, diese aufzuheben. Meistens
handelt es sich um Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft mit-
tels eines bilateralen Dialogs. Ein Beispiel solcher Gemeinschaft ist
die volle Gemeinschaft (full communion) zwischen den anglikanischen
und den altkatholischen Kirchen. Formal gesehen ist man mit den ortho-
doxen Kirchen auf dem Wege, in derselben Weise die Gemeinschaft
herzustellen. Auch die Abkommen zwischen den lutherischen und den
anglikanischen Kirchen befinden sich mehr oder weniger auf demsel-
ben Weg.

Grundlage fiir ein solches Abkommen ist die gegenseitige Anerken-
nung des apostolischen und katholischen Charakters der beiden Kirchen
unter Beibehaltung ihrer Autonomie. Das heisst, man glaubt die jewells
andere Kirche halte an allem Wesentlichen des christlichen Glaubens
fest, ohne dass die Annahme aller Lehrmeinungen, der sakramentalen
Frommigkeit oder der liturgischen Praxis durch die jeweils andere Kir-
che als notwendig erachtet wird.

Man kann diese Einheitskonzeption fast vollig formal betrachten: In
bilateralen Gesprichen stellt man das Wesentliche fest durch die gegen-
seitige Anerkennung der wichtigsten, als Grundlage fiir die Existenzbe-
rechtigung betrachteten, vorliegenden Bekenntnisschriften und sicht
von einer ausfiihrlichen Explizierung ab. Ein Beispiel ist dic Bonner Ver-
einbarung von 1931. Man kann aber auch in wechselseitigen Begegnun-
gen danach streben, nicht nur einen formalen Glaubenskonsens zu errei-
chen, sondern eine materielle Gemeinsamkeit des Glaubens zu formulie-
ren, wie es die Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs belegen. Klar
ist, dass man ein gemeinsames Bekenntnis feststellt und zugleich hin-
sichtlich der Ordnung in der Kirche (Amtsfrage), des Ziels der Kirche
und der dabei anzuwendenden Mittel tibereinstimmt. Dabei erstrebt
man keine Identitiit, sondern anerkennt die historisch gewachsene Situa-
tion als solche. Das alles soll, muss aber nicht, die Interaktion zwischen
den beiden Gruppen auf einen neuen Weg bringen: Die Vereinbarung ist
die Bedingung neuer Gemeinschaft, die sich auf irgendeine Weise noch
bewihren muss. In der Tradition einander dhnlich, diirfen jedoch die Tra-
ditionen verschieden sein, und beziiglich der Kontinuitit bringt jede

335



Seite ihre Geschichte mit, die sie nicht aufzugeben braucht. Die Frage ist,
inwieweit man gegenseitige Verantwortung fiir die Fortsetzung der Tra-
dition und die Kontinuitit hat. Kann es eine Anderung in der einst fest-
gestellten reziproken Anerkennung geben? Wieweit teilt man miteinan-
der die weitere Tradition und ist man wechselseitig fiir die Kontinuitét
verantwortlich? Beziiglich der Frauenordination muss man feststellen,
dass ihre Einfiihrung in den anglikanischen Kirchen keinen Bruch in der
Beziehung zwischen den anglikanischen und altkatholischen Kirchen —
mit Ausnahme der PNCC in Amerika — verursacht hat. Implizit bedeutet
dies, dass die Frauenordination nach der Auffassung der meisten altka-
tholischen Kirchen keine wesentliche Anderung in der Struktur der an-
glikanischen Kirchen zur Folge hat. Obwohl man es nicht gestattet, dass
weibliche anglikanische Priester in den altkatholischen Kirchen amtie-
ren, hat die Frauenordination doch die Grundlage der wiederhergestell-
ten Gemeinschaft nicht angetastet. Es ist die Frage, ob damit eine prinzi-
pielle Entscheidung getroffen worden ist und ob die Frauenordination zu
den kirchlichen Variablen, welche die Kommunion nicht beeintréchti-
gen, gehort. Spezifischer: ob die Frauenordination zur variablen Diszi-
plin der Amtstruktur oder zu deren Wesen gehort. Ob diese Auffassung
auch in der Beziehung zu den orthodoxen Kirchen gilt, soll Gegenstand
unserer Konsultation sein.

Bei der dritten Bedeutung von kirchlicher Gemeinschaft handelt es
sich um Kirchen, die eine Gemeinschaft bilden, da sie in Bekenntnis,
Ordnung und Liturgie einander gleich sind und eine gemeinsame Ge-
schichte haben. Man teilt spezifische Glaubensbekenntnisse, Strukturen
und Ordnungen miteinander, strebt nach identischen, oft konfessionell
geprégten Zielen, wendet dazu dieselben Mittel an und steht miteinan-
der in stiandiger Interaktion zur Erhaltung der Tradition und zur Ge-
wihrleistung der Kontinuitét. Es gibt selbstverstdndlich lokale Unter-
schiede aufgrund eigener Geschichte und eigenen Kontextes, aber man
ist miteinander in voller Gemeinschaft. Eine solche Gemeinschaft von
Kirchen kann verschieden organisiert sein. Das Gemeinsame kann von
einer zentralen Instanz iiberwacht und kontrolliert werden, die die Ein-
heit der verschiedenen Glieder gewihrleistet. Ein Beispiel dafiir ist die
romisch-katholische Kirche. Aber es gibt auch eine Gemeinschaft von
Kirchen, deren Einheit nicht in einer Zentralinstanz griindet. Man hat
Gemeinsamkeit in Bekenntnis, Liturgie, Ordnung und Frommigkeit,
aber aufgrund eigener Geschichte und Nationalitiit eine Selbstindigkeit
der Verwaltung. Mit den anderen Kirchen lebt man in einem «geschwi-
sterlichen» Verhiltnis. Musterhaft dafiir sind die autokephalen orthodo-

336



xen Kirchen. Anderungen im Gemeinsamen konnen nur mittels konzi-
liarer Prozesse durchgefiihrt werden. In gewissem Sinne éihneln auch die
anglikanischen Kirchen dieser Struktur. Sie haben aber eine grossere
Freiheit in bezug auf Reformen dessen, was sie gemeinsam haben. Ob-
wohl es naheliegend wiire, dass die Frage der Frauenordination in dieser
Art von Gemeinschaft keinen Anlass zur Trennung geben sollte — denn
man ist entweder dafiir oder dagegen —, ist dies dennoch der Fall. Das
hingt mit einer differenzierten Auffassung iiber Gewihrleistung der
Kontinuitédt und der Tradition beziiglich der kirchlichen Struktur und der
Interaktion nach aussen zusammen. Die Amtsstruktur wird, damit die
kirchliche Gemeinschaft innerhalb der gesellschaftlichen Verhiltnisse
eine starke Position erwirbt, in ihrer zentralen Bedeutung fiir die Ge-
meinschaft, vor allem dort, wo man Zentralitdat und Einheit fast identifi-
ziert, oft stark betont. Es besteht nicht nur die Neigung, die Amtsautori-
tit als zentrale Stelle der Gemeinschaft zu bewerten, sondern diese Posi-
tion wird in polemischen Auseinandersetzungen mit gesellschaftlichen
Entwicklungen und nicht-katholischen «Kirchen» in akzentuierter
Weise als wesentlich fiir die Heilsgewissheit in der Gemeinschaft be-
trachtet. Als idealtypisch fiir diese Entwicklung gilt die ultramontane
Richtung der romisch-katholischen Kirche im letzten Jahrhundert, wo-
durch sie ein Beispiel fiir das sogenannte «verkirchlichte Christentum»
wurde. Es gab dieser Kirche eine starke gesellschaftliche Position, wenn
auch zum Preis einer Isolation (Schreurs, 1996). Von dieser Auffassung
her ist es klar, dass Anderungen oder Erneuerungen in der Amtsstruktur
als bedrohend fiir die kirchliche Gemeinschaft angesehen werden. In be-
zug auf unsere Frage bedeutet das, dass die Handlungen von weiblichen
Priestern nicht giiltig sind und die Heilsgewissheit untergraben. Wenn
unter kontextuellen Einfliissen, also in Interaktion mit gesellschaftlichen
Entwicklungen, Anderungen befiirwortet werden, werden diese von der
Kirchenleitung oft vehement zuriickgewiesen. In den anglikanischen
Kirchen, wo man eine Gemeinschaft bildet und trotzdem Raum fiir un-
terschiedliche Auffassungen bietet, hat die Frauenordination zu Tren-
nungen und Kirchenaustritten gefiihrt, wie die Entwicklungen in der
amerikanischen Episkopalkirche und in der Kirche von England zeigen.
Auch die kriftige Zuriickweisung der Diskussion durch den Papst in der
romisch-katholischen Kirche weist auf eine interne Meinungsverschie-
denheit beziiglich der soziokulturellen Position der Kirche und damit der
Garantie ihrer Kontinuitit und der Traditionsauffassung hin. Innerhalb
der altkatholischen Kirchengemeinschaft kennt man dieselbe Spannung.
Die Klidrung der Frage des Traditionsprozesses und die davon abgeleite-

337



ten Kriterien fiir Identitat und Kontinuitit sind notwendig, damit man
zur Ubereinstimmung kommt, welche Konsequenzen die Frauenordina-
tion fiir die kirchliche Gemeinschaft hat.

4. Die moglichen Konsequenzen der Frauenordination fiir die
kirchliche Gemeinschaft

Wenn wir versuchen, Kriterien zu erarbeiten, um anzugeben, welche Fol-
gen die Frauenordination fiir die kirchliche Gemeinschaft hat, ist es not-
wendig, zuerst zu wissen, welche Kriterien fiir kirchliche Gemeinschaft
gelten. Wir brauchen in dieser Frage nicht ins Blaue hinein zu reden,
denn von der Uberzeugung her, dass die Trennung der Christen eine
Anomalie ist, und von dem Versuch her, diese Anomalie aufzuheben, hat
man in 0kumenischen Gesprichen versucht anzugeben, was fiir die Wie-
derherstellung der kirchlichen Gemeinschaft notwendig ist. Dabei sind
vor allem fiir die Altkatholiken die Gedanken und das Vorgehen Déllin-
gers wegweisend. Man muss im Wesen des Glaubens iibereinstimmen,
den sakramentalen Charakter der kirchlichen Gemeinschaft gegenseitig
erkennen und anerkennen und die gleiche Amtsstruktur besitzen, damit
man das Zeugnis der «alten Kirche» oder der «Kirche des Ursprungs»
aktuell zu gestalten vermag. In der Frage der Tradition als Fortgang des
Glaubens war synodales und konziliares Vorgehen der legitime Weg. Das
hiess nicht, dass man «vollig identisch» sein sollte. Historische Verschie-
denheit, die das Wesentliche nicht beeintréichtigte, wurde akzeptiert. So
galt fiir Dollinger «in necessariis unitas» und in striktem Sinne «in dubiis
libertas» (Neuner, 1979).

Man erkennt in den theologisch formulierten Massstiben leicht die
obengenannten Kriterien fiir das Gemeinschaftliche einer Gruppe: Kon-
sens in Auffassungen, Normen und Werten, Ubereinstimmung in der
Anwendung der Mittel zur Erhaltung der Gruppe, eine identische in-
terne Ordnung, Klarheit iiber das Ziel der Gruppe und iiber die Art und
Weise, wie Kontinuitit garantiert werden kann. Angewandt auf die Wie-
derherstellung kirchlicher Gemeinschaft heisst dies, dass man in Riick-
kopplung an den gemeinsamen Ursprung versucht, die gemeinsame
Glaubensgrundlage zu formulieren, wobei man die von der unterschied-
lichen historischen Entwicklung geprigten Unterschiede respektiert.
Auf dieser Grundlage ist der orthodox-altkatholische Dialog gefiihrt
worden und der Erfolg entspricht diesen Kriterien (von Arx, Koinonia,
1989).

338



Uber die Anwendung dieser Kriterien aber mochte ich zwei Bemer-
kungen machen. Die erste betrifft das gegenseitige Verhiltnis der Krite-
rien zueinander, die zweite ihre Verwendung im Traditionsprozess.

Erstens: Die Bewertung dieser Kriterien ist entscheidend fiir die Kon-
sequenzen der Frauenordination fiir die kirchliche Gemeinschaft. Wenn
man meint, dass vor allem die Funktion und Position des Amtes fiir die
kirchliche Gemeinschaft wesentlich sind, was in der Polemik bei kirchli-
chen Trennungen ofters betont wurde, kann eine historische Anderung
in der Ordinationspraxis eine Gefihrdung der Gemeinschaft mit sich
bringen. Wenn Weihen aufgrund solcher Einschitzung als ungiiltig be-
wertet werden, wird auch der sakramentale Charakter der Kirchenge-
meinschaft angegriffen. In einem solchen Fall steht die Heilsgewissheit
auf dem Spiel, was emotionell tief in das Leben des Glaubens eingreift.
Das erschwert eine offene Diskussion iiber die Frauenordination. Von
daher ist es auch verstiandlich, dass manche sich gezwungen fiihlten, ihre
kirchliche Gemeinschaft zu verlassen, als man die Ordination von
Frauen zum Priesteramt gestattete. Das war in der Kirche von England
der Fall und ist eine Bedrohung fiir die Utrechter Union.

Die Frage ist: Wird dabei - und die westliche katholische Kirche neigt
dazu - die Frage der kirchlichen Ordnung nicht gegeniiber den iibrigen
fiir die Gemeinschaft konstitutiven Faktoren iiberbewertet? Es hat ja in
der Geschichte der Kirche Beispiele gegeben, dass man gerade bei Wie-
derherstellung oder Beibehaltung kirchlicher Gemeinschaft nicht nur
das Amt als endgiiltiges Kriterium verwendet hat, um den sakramenta-
len Charakter und die Heilsgewissheit zu sichern. Dazu gibt es nicht nur
historische, sondern auch aktuelle Beispiele. G. Evans (1994) weist auf
die Anwendung des Prinzips «ecclesia supplet» im Westen und der Oiko-
nomia im Osten hin.

Zweitens: Die Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft griindet in
einem gemeinsam festgestellten Glaubenskonsens. Diesen Konsens
stellt man aufgrund einer aktuellen Riickkopplung an die gemeinsamen
historischen Grundlagen und der gegenseitigen Anerkennung der histo-
rischen Kontinuitit fest, wenn es auch wegen der nicht identischen histo-
rischen Entwicklung Differenzen gibt. Dann fingt eine neue gemein-
same Geschichte an, von wo ein gemeinsamer Weg seinen Anfang
nimmt. Denn nicht nur die in der Riickkopplung gefundene Uberein-
stimmung ist wichtig, sondern auch die Frage, wie man anschliessend
miteinander weitergehen muss. Dazu sollte man im Anschluss an die alt-
kirchliche Synodalitit Strukturen zur Beratung und Beschlussfassung
schaffen, damit man sich dariiber einigen kann, auf welche Weise die ge-

339



meinsame Tradition in der Auseinandersetzung mit dem soziokulturel-
len Kontext fortzusetzen ist.

Denn wichtig fiir eine Gemeinschaft ist nicht nur Ubereinstimmung in
dem, was man miteinander von der Geschichte her gemeinsam hat, son-
dern auch, wie man das, was man miteinander wesentlich teilt, in neuen
Situationen behalten kann, damit es seine Aktualitit beweist. Denn
wenn man Tradition nicht nur als das Bewahren von historisch Gegebe-
nem betrachtet, sondern als Lebensvollzug der Kirche, ist nicht nur das
historisch Gegebene wichtig, sondern auch der Prozess der Weitergabe
der die Gemeinschaft konstituierenden Elemente und Gegebenheiten.
In den multi- oder bilateralen 6kumenischen Dialogen ist es nicht nur
wichtig, sich dariiber zu verstindigen, was man historisch gemeinsam
hat, sondern auch iiber die Frage der aktuellen Glaubensvermittlung
(profectus fidei).

In der heutigen theologischen und 6kumenischen Diskussion hat man
die iibliche kontroverstheologische Frage der Tradition, in der man das
Verhiltnis von Schrift und Tradition als Glaubensquellen genau zu be-
stimmen versuchte, hinter sich gelassen. Wenn man heute die Frage der
Tradition stellt, handelt es sich nicht so sehr um die Problematik der
Glaubensquellen, sondern um den Selbstvollzug der Kirche. Unter Tra-
dition versteht man das Leben der Kirche, wie es sich in Kontinuitiat und
Erneuerung (Behr-Sigel, 1987) als eine Wirkung des Geistes vollzieht.
Gott selbst wird als Subjekt des Traditionsprozesses betrachtet (Pott-
meyer, 1991).

In dieser Sicht meint Tradition nicht das Weitergeben von aus Sétzen
bestehenden Glaubensinhalten, deren Wahrheit durch die formale Au-
toritdt eines Lehramtes garantiert ist. Dies wiirde das Geschehen der
Tradierung und Rezeption des Glaubens auf die autoritative Weitergabe
und gehorsame Ubernahme dieser Sitze iiber Gott und sein Heilswerk
beschrénken.

Wenn aber Tradition im oben genannten Sinne definiert wird, handelt
es sich um ein kommunikatives Geschehen, das sich auf mehreren Ebe-
nen und in spezifischen Handlungen vollzieht. Gilt das schon fiir die Tra-
dition der menschlichen Gemeinschaft im allgemeinen, so auch fiir die
kirchliche Gemeinschaft im besonderen.

Dieser Prozess des Tradierens erfordert bestimmte institutionelle Ele-
mente, die Tradition ermdglichen und in der Kirche unersetzlich sind.
Dazu dienen die klassischen kirchlichen Handlungen wie der Unterricht,
die Predigt, die Taufe, die Eucharistiefeier, sowie andere gottesdienstli-
che und sakramentale Feiern, das Amt und die Kirchenordnung, aber

340



auch das Pastoralgesprich und der karitative Dienst (Berkhof, 1993). Fiir
die Glaubenstradition sind sie unumginglich.

Die Frage ist, ob die heutige Gestalt oder aktuelle Erscheinungsweise
dieser Elemente unabinderlich ist. Threr Natur nach sind sie menschlich
und empirisch feststellbar, aber sie verweisen auf eine die menschliche
Welt iibersteigende Wirklichkeit. Obwohl es bei den Kirchen Einstim-
migkeit iiber diese immanent-transzendente Natur der Kirche gibt, wird
doch das Verhiltnis zwischen beiden auf unterschiedliche Weise bewer-
tet. Entweder hélt man die Gestaltung dieser Elemente fiir relativ in ih-
rer Beziehung zur Heilswirklichkeit, oder man ist davon iiberzeugt, dass
Form oder Gestalt fiir die Heilsvermittlung wesentlich sind. So kann man
vom letzteren Gesichtspunkt her meinen, dass Frauen aus christologi-
schen und biblisch-anthropologischen Griinden nicht ins apostolische
Amt aufgenommen werden konnen. Fiir dieses Urteil spielt die konkrete
Rolle, welche Frauen im Glaubensprozess einnehmen, keine Rolle. Man
urteilt nur von einer als ideal betrachteten Harmonie der Geschlechter
her.

Zugleich neigt man dazu, vor allem auf das Wesen des Amtes und we-
niger auf dessen Funktionalitit zu achten. Wird das Wesen betont, ist die
Geschlechtlichkeit des Amttrigers nicht vollig indifferent, wird dagegen
die Funktionalitit betont, ist die Geschlechtlichkeit nicht von Bedeu-
tung.

Die vorhergehenden Beitrdge aber zeigen, dass diese oft einseitige Be-
tonung bestimmt ist von historischen und kulturellen Faktoren. Auch
war vielfach die apologetische Rechtfertigung einer Kirchentrennung
Ursache einer konfessionellen Unausgeglichenheit.

Das alles zu kldren, ist eine notwendige Aufgabe nicht nur zur Feststel-
lung gemeinsamer historischer Beziehungen, sondern auch zur gemein-
samen Beratung, wie in unserer Situation die Traditionen weitergefiihrt
werden konnen, ohne die gemeinsame Tradition zu verlieren. Damit die
Tradition fiir uns nicht «une sacralisation du passé, ... une sorte de mons-
tre sacré immuable, une prison ol nous serions enfermés» sei, sondern
«un fleuve de vie, pénétré et fécondé par les énergies du Saint-Esprit»;
damit gilt: A la source antique, nous puiserons des forces nouvelles pour
répondre aux questions d’aujourd’hui (Behr-Sigel, 1987, 100f.).

Diese zwei Bemerkungen iiber die Kriterien der kirchlichen Gemein-
schaft werden hier nicht «<nebenbei» gemacht. Sie sind sehr wichtig fiir
die Beantwortung der Frage, welche Konsequenzen die Frauenordina-
tion fiir die Gemeinschaft der Kirchen hat. Man kann dabei im Licht des
Obengesagten nicht im voraus behaupten, dass die Frauenordination eo

341



ipso zu einem Bruch in der Gemeinschaft fiihrt. Ohne synodale Beratung
héitte man in einem solchen Fall als einzelne Kirche im Alleingang ent-
schieden, was gut oder falsch sei.

Dagegen fordert die Frage der Frauenordination, die in allen Kirchen
heute aktuell ist, eine Neubesinnung nicht nur auf das Amt, sondern auch
auf den Traditionsprozess im Hinblick auf die Bewahrung und Wieder-
herstellung kirchlicher Gemeinschaft. Wenn man diese Neubesinnung
ernst nimmt, so muss sie zur Einrichtung zwischenkirchlicher synodaler
und 6kumenischer Beratungs- und Konsultationsorgane fiihren. Diese
sorgen dafiir, dass keine einseitigen Beschliisse gefasst werden ohne vor-
hergehende Konsultation und Ubereinstimmung, so dass keine Kirche
mit ihren Aktionen im Alleingang die andere verletzt oder verwirrt
(Evans, 1994).

Vom gemeinsamen Ursprung her hat man die Aufgabe, miteinander
zu liberlegen, wie die Tradition sich aktuell vollzieht. Diese notwendige
Beratung sollte das Urteil ausschliessen, dass kirchliche Gemeinschaft
durch eine Anderung der Ordinationspraxis von vornherein unméglich
geworden sei.

So kann eine Kirche die Frage der Frauenordination nicht so oder so
im Alleingang entscheiden. Das heisst nicht, dass man die Frage nicht
stellen darf. Sie fordert, wie gesagt, sogar eine notwendige Neubesin-
nung iiber Bedeutung und Stellung des Amtes. In dieser Besinnung kann
es sich zeigen, dass die Struktur des Amtes wichtiger ist als die Ge-
schlechtlichkeit seiner Inhaber. Nicht ob ein Mann oder eine Frau das
Amt innehat ist wichtig, sondern dass die Amtstriger das tun, was fiir die
Gemeinschaft notwendig ist.

So lasst sich von unserer mehr dynamischen Auffassung der Tradition
her die Frage nicht mit von der Geschichte her gegebenen inhaltlichen
und theologischen Kriterien 16sen, mit denen man einander exkommuni-
ziert.

Auch wenn eine (Lokal-)Kirche der Uberzeugung ist, aus aktuellen
Griinden in den Formen der Heilsvermittlung bzw. ihrer Ordinationspra-
xis etwas verandern zu miissen, heisst das nicht, dass damit die kirchliche
Gemeinschaft mit den andern aufgehoben werden muss, wenn diese An-
derung das Wesen der Vermittlung nicht zunichte macht. Das letztere
scheint mir aufgrund vieler Argumente, die in den iibrigen Beitrigen
dargelegt worden sind, bei der Frauenordination nicht der Fall zu sein.
Diese Feststellung aber geniigt nicht zur Einfiihrung der Frauenordina-
tion. Man muss bereit sein, seine Uberzeugung und Entscheidung in syn-
odaler Beratung den anderen vorzulegen und so priifen zu lassen, denn

342



wenn wir unsere Gemeinschaft auf das Prinzip «Alte Kirche» stiitzen, be-
inhaltet das die Bereitschaft, aufeinander in synodalem Vorgehen zu ho-
ren, damit ein die Polarisierung iibersteigendes gemeinsames Anliegen
gefunden wird. Dabei ist es unsere Aufgabe, um der Wahrheit willen die
Beziehung miteinander durchzuhalten statt einander aufzugeben. Diese
Bereitschaft zur Liebe ist das wichtigste Kriterium zum Bewahren und
Wiederherstellen kirchlicher Gemeinschaft.

Verwendete Literatur

von Arx, Urs (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe
der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit
franzésischer und englischer Ubersetzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989).

von Arx, Urs, Die Ordination von Frauen zum Priesteramt (Episkopat und Pres-
byterat) - Fakten, Perspektiven, Uberlegungen (mit einem Beitrag von H. Al-
denhoven, P. Griiter, D. Konrad, C. Peppa und M. Weyermann), in: ders. (Hg.),
Die Ordination von Frauen zum Priesteramt, Dokumentation fiir die Sonder-
session der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz vom 1.-6.Juli
1991 in Wislikofen AG/Schweiz, 0.0. 1991, 19-55.

von Arx, Urs, Elemente fiir ein christkatholisches Kirchenverstiandnis — Die Ut-
rechter Union und weitere Dimensionen kirchlicher Einheit, in: Protokoll der
124, Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz am
20./21.Januar 1995 in Ziirich, 9-15.

von Arx, Urs, Strukturreform der Utrechter Union - verschiedene Denkmodelle,
IKZ 87 (1997) 87-115.

Avis, Paul, Anglicanism and the Christian Church. Theological Resources in Hi-
storical Perspective, Edinburgh (Clark) 1989.

Behr-Sigel, Elisabeth, Le ministere de la femme dans I'Eglise, Paris (Cerf) 1987.

Berkhof, Hendrik, Christelijk Geloof. Een inleiding tot de geloofsleer. Nijkerk
(G.FE. Callenbach) "1993.

Evans, Gillian R., The Church and the Churches. Toward an ecumenical ecclesio-
logy, Cambridge (CUP) 1994,

Gabriel, Karl, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, QD 74/, Frei-
burg i. B. (Herder) 41995,

Hoedemaker, Bert/Houtepen, Anton/Witvliet, Theo, Oecumene als leerproces. In-
leiding in de Oecumenica. IIMO Research Publication 37, Utrecht/Leiden (In-
teruniversitair Instituut voor Missiologie en Oecumenica) 1993.

Kaufmann, Franz-Xaver, Religion und Modernitit. Sozialwissenschaftliche Per-
spektiven, Tibingen (Mohr) 1989.

Kiiry, Urs, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,
KW 3, Frankfurt a.M. (EVW) #1982.

Neuner, Peter, Dollinger als Theologe der Okumene, BOT 79, Paderborn (Scho-
ningh) 1979.

343



Pottmeyer, Hermann Josef, Die Suche nach der verbindlichen Tradition und die
traditionalistische Versuchung der Kirche, in: Dietrich Wiederkehr (Hg.), Wie
geschieht Tradition? Uberlieferung im Lebensprozess der Kirche, QD 133,
Freiburg i. B. (Herder) 1991, 89-110.

Schreurs, Nico, Vrijheid en medezeggenschap in de katholieke kerk. Huidige vra-
gen in het licht van ontwikkelingen in de 19de eeuw, TTh 36 (1996) 348-364.
van der Ven, Johannes A., Kontextuelle Ekklesiologie, Diisseldorf (Patmos) 1995.

Visser, Jan, Die Alte Kirche als hermeneutisches Prinzip, IKZ 86 (1996) 45-64.

Zeist Jan Visser

344



	Die Frage der Frauenordination und die Gemeinschaft der Kirchen

