
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Frage der Frauenordination und die Gemeinschaft der Kirchen

Autor: Visser, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frage der Frauenordination
und die Gemeinschaft der Kirchen

1. Einführung

Auf den ersten Blick erscheint die Fragestellung, mit der wir uns in
diesem Referat befassen, klar und deutlich: Hat die Ordination von Frauen

Folgen für die kirchliche Gemeinschaft und wenn ja, welche? Bei näherer

Betrachtung aber wird bald die Komplexität der Problematik klar.
Dabei denke ich vor allem an die notwendige Klärung und Präzisierung
der im Titel miteinander verbundenen Begriffe.

Bei dem Begriff Frauenordination stossen wir auf geringe Schwierigkeiten.

Schwieriger wird es, genau zu bestimmen, was Gemeinschaft von
Kirchen beinhaltet. Und gerade da ist wegen der praktischen Folgen der
Frauenordination für die Gemeinschaft der Kirchen Klarheit gewünscht.

Nun deutet Frauenordination die Zulassung von Frauen zu den
kirchlichen Ämtern an. Wie man dieses Amt von seiner konfessionellen Tradition

her auch bewertet, klar ist, dass seit Jahrhunderten in den verschiedenen

Denominationen Frauen nicht als Amtsträgerinnen oder Predigerinnen

zugelassen wurden. Obwohl es bedeutende Hinweise darauf gibt,
dass in der jungen Kirche Frauen führende Stellen eingenommen haben,
hat man bald aufgrund verschiedener kontextuell bestimmter Gründe
die Frauenordination abgelehnt. Erst am Anfang unseres Jahrhunderts
hat sich dies geändert. Unter dem Einfluss der Frauenemanzipation
fingen liberal-protestantische Gruppierungen an, Frauen als Predigerinnen
zuzulassen. Dadurch wurde die Selbstverständlichkeit einer langen
christlichen Tradition in Frage gestellt. Diese Erneuerung blieb nicht

unwidersprochen. Der Widerspruch erhob sich quer durch die Konfessionen.

Sowohl von protestantisch-orthodoxen und fundamentalistischen
Kreisen wie auch von katholischer Seite wurde die Einführung -
allerdings aus verschiedenen Gründen - abgelehnt. Für diese über die
konfessionellen Grenzen hinweg gehende Ablehnung ist die kürzliche
Entscheidung des Papstes und der damals fast gleichzeitig gefasste Beschluss

der Adventisten auf ihrem Weltkongress in Utrecht, Frauen das Amt zu

verwehren, ein illustres Beispiel.
Schon darin kündigt sich an, was unsere Fragestellung kompliziert. Es

ist die Frage: Was sollen wir unter der Gemeinschaft der Kirchen verstehen?

Dieser Begriff wird oft in verschiedenen Kontexten mit je einer an-

329



deren Bedeutung verwendet. So z.B. in der neueren Ekklesiologie, wo
mit dem Thema «Kirche der Kirchen» eine Neubesinnung über die
Kirche, die primär als «communio» betrachtet wird, stattfindet. Unter der
Kirche versteht man eine fast ideelle universale Grösse, die realiter nur
aus mehreren Teilkirchen besteht, die miteinander im wesentlichen identisch

sind. Aufgrund verschiedener Kontexte besitzen sie aber ihre

Eigenart. Das Thema ist vor allem in der römisch-katholischen Ekklesiologie

als Folge des 2. Vatikanums aktuell, auf dem mehrere Landes- und
Missionskirchen auf die römische Tendenz zur Zentralisierung reagierten.

In der konkreten Bearbeitung dieses Themas stösst man auf die

Frage nach dem Verhältnis der lokalen Kirchen zu der universalen Kirche

und nach der Einheit in Verschiedenheit. Die Thematik blieb aber
nicht auf die römisch-katholische Ekklesiologie beschränkt. Bald
übernahm sie der Ökumenische Rat der Kirchen (ÖRK), um das Ziel seines

Strebens auf aktuelle Weise zu formulieren. Das Thema der 5. Weltkonferenz

von «Glauben und Kirchenverfassung» (1983) «Auf dem Weg zur
Koinonia in Glauben, Leben und Zeugnis» zeigt dies. Das heisst nicht,
dass man unter Gemeinschaft der Kirchen dasselbe versteht. So meine
ich, dass man den Begriff Gemeinschaft der Kirchen auf dreierlei Weise

verwendet.
Im folgenden umschreibe ich erstens diese drei Weisen. Dann gehe ich

zweitens auf die Frage ein, was wir praktisch - und das ist für die

Entwicklung einer Kriteriologie, mit der man «Gemeinschaft» feststellen
kann, wichtig - unter Gemeinschaft zu verstehen haben. Drittens erörtere

ich die Frage, welche Bedeutung die Frauenordination für die
Gemeinschaft der Kirche hat, um viertens mit dem Versuch zu schliessen,
eine Antwort auf unsere oben gestellte Frage zu formulieren.

2. Die drei Weisen, wie man den Ausdruck «Gemeinschaft der
Kirchen» verwendet

Erstens kann man den Ausdruck verstehen als Gemeinschaft von
Kirchen im Sinne des ÖRK. Man ist bestrebt, die kirchliche Gemeinschaft
wiederherzustellen: man arbeitet und studiert zusammen, um Wege zur
sichtbaren Einheit der Kirchen zu finden. Die Gemeinsamkeit dieses
Strebens gründet in der Taufe, denn alle, die getauft sind, gehören Christus

an und sind bestrebt, ihm als Jünger und Jüngerinnen nachzufolgen.
Zweitens kann man von Gemeinschaft der Kirchen sprechen, wenn

bilaterale Gespräche dazu geführt haben, dass zwei bisher getrennte Kir-

330



chengemeinschaften ein mehr oder weniger weit reichendes Abkommen
über Gemeinschaft miteinander schliessen.

Drittens kann man auch Grosskirchen, in denen man dogmatische
Grundentscheidungen, Liturgie und Verfassung miteinander teilt, wie
die römisch-katholische, die orthodoxen, die anglikanischen und
altkatholischen Kirchen, als Gemeinschaft von Kirchen bezeichnen. Dabei
bewertet man die Bistümer als selbständige Grössen, wie das in der
Utrechter Union oder bei den orthodoxen Kirchen prinzipiell vertreten
wird und wie es in der römisch-katholischen Kirche vor allem auf dem
2. Vatikanum neu befürwortet wurde. Dabei sind selbstverständlich
nähere Präzisierungen nötig, das Verhältnis von autokephalen und nationalen

Kirchengemeinschaften zueinander zu beschreiben; daraufgehen wir
hier nicht ein.

Im ersten Fall beinhaltet Gemeinschaft von Kirchen vor allem eine

hohe, anzustrebende Grösse: man möchte auf irgendeine Weise die sichtbare

Gemeinschaft/Einheit der Kirchen zur Geltung bringen. Im zweiten
Fall handelt es sich um die Wiederherstellung der Gemeinschaft unter
Beibehaltung der historisch gewachsenen Eigenart; im dritten Fall um
eine Gemeinschaft von sogenannten Ortskirchen, die in Bekenntnis,

Ordnung und Liturgie einander gleich sind und eine gemeinsame historische

Entwicklung teilen. In jedem Fall hat die Frauenordination eine
bestimmte, aber nicht identische Bedeutung.

Diese Unterscheidung bedeutet nicht, dass man die drei völlig voneinander

getrennt betrachten kann. Die drei Umschreibungen zeichnen
graduell den Weg zur Wiederherstellung kirchlicher Einheit: Das Einheitstreben

zielt mittels unterschiedlicher Formen der kirchlichen Gemeinschaft

auf eine neue Struktur der Einheit. Altkatholiken lassen sich
dabei, wie ihr Name zeigt, vom Prinzip der altkirchlichen Ökumene führen.
Das heisst, dass für die Wiederherstellung kirchlicher Einheit das

Glaubensbekenntnis und die Gemeinschaftsstrukturen der noch nicht in Ost

und West getrennten Kirche als Grundlage gilt. Das bedeutet keine

Repristination historischer Gegebenheiten noch Unabänderlichkeit,
sondern Rekurs auf den Ursprung, damit auch mittels innerer Reformen

Annäherung und Wiederherstellung der kirchlichen Einheit möglich
wird. Von diesem Prinzip aus hat man Annäherung zu den anglikanischen

wie auch zu den orthodoxen Kirchen gesucht. Im ersten Fall führte
dies zur Wiederherstellung voller Gemeinschaft, im zweiten Fall hat man
eine Glaubensübereinstimmung festgestellt. Es ist klar, dass die Frage
der Frauenordination auch für die Weiterführung dieser Beziehungen
sehr wichtig ist.

331



Ich stosse auf eine zweite Schwierigkeit bei der Feststellung dessen,

was wir mit Gemeinschaft der Kirchen meinen. Der Begriff Gemeinschaft

an und für sich und vor allem in Verbindung mit Kirchen ist schwer
in fassbaren Kategorien zu beschreiben. Es gibt in der Erklärung der
zweiten Internationalen Anglikanisch-Römisch-katholischen Kommission

(ARCIC II) eine Definition der Gemeinschaft aufgrund des

neutestamentlichen Zeugnisses (Evans, 1994, 291 f.). «It ties together a number

of basic concepts such as unity, life together, sharing and partaking.
It usually signifies a relationship based on participation in a shared

reality...». Diese Wirklichkeit ist die neue Beziehung zu Gott in Christus
und darin mit allen, die diese Beziehung teilen. Es handelt sich um das

geteilte Leben in Christus, das in der Eucharistie anwesend ist. Dies ist
die Grundlage für gegenseitige Liebe, in der man miteinander Leiden,
Freude und Schmerz teilt. «There is a mutual giving and receiving of
spiritual and material gifts, not only between individuals but also between
communities on the basis of a fellowship that already exists in Christ
(Romans 15:26,27; 2Corinthians 8:1-15).» Diese Umschreibung, wie sehr sie

auch korrekt aus dem apostolischen Zeugnis abgeleitet ist, hat einen
hohen ideellen Gehalt, der nicht immer der konkreten kirchlichen Praxis

entspricht. Das ist auch der Fall bei den einschlägigen ekklesiologischen
Studien. Die Idealität der Begriffe macht es schwierig, konkrete Kriterien

anzugeben, die eine fassbare Gemeinschaft bestimmen könnten.
Und das scheint mir wichtig für die Lösung unserer Frage. Der Begriff
Gemeinschaft wird zwar oft verwendet, aber vor allem in ideellem Sinn,
und das nicht nur in der Theologie. Auch in der Sozialphilosophie und

sogar der Soziologie hat der Begriff Gemeinschaft ideelle Konnotationen.

Das geht auf die von Tönnies eingeführte Gegenüberstellung von
Gemeinschaft als romantischem Ideal und Gesellschaft als sachlicher

Beziehungswirklichkeit zurück. Sowohl in der Theologie als auch in der

Sozialphilosophie wird Gemeinschaft zu einer ersehnten und erstrebenswerten

Wirklichkeit. Wegen dieser Konnotation vermeidet man allmählich

in den Sozialwissenschaften, die sich mit konkreten sozialen Phänomenen

beschäftigen, den Begriff Gemeinschaft. Statt dessen zieht man es

vor, von Gruppen und deren sozialer Kohäsion zu reden. Das ermöglicht
es, mit konkreten Kriterien die Gruppenkohäsion anzugeben. Selbstverständlich

geht es dabei nicht nur um Kleingruppen, obwohl deren
Erforschung das Verständnis für die Funktionen und die Dynamik innerhalb
der Gruppen steigerte. Diese Einsichten kann man von der Mikroebene
der Kleingruppen auf die Mezzo- und Makroebene extrapolieren und so
auf soziale Institutionen anwenden. Kennzeichen für solche Gruppen

332



und ihre Kohäsion sind: Kontinuität, Tradition, Interaktion nach innen
und aussen, Struktur und die Gedanken über die spezifische Art der

Gruppe. Oder funktional gewendet: man braucht eine gemeinsame Idee,

ständige Kommunikation, gemeinsam zu erstrebende Ziele und die dazu

notwendigen Mittel. Das heisst, wichtig für eine Gruppe als Gemeinschaft

sind:

a) latent oder bewusst geteilte Überzeugungen, Normen und Werte, wie
auch mit der Tradition gegebenes Brauchtum und Gewohnheiten;

b) die Struktur der Gruppe: die sozialen Beziehungen, welche die Kohäsion

bestimmen; die Rolle der Führung und der Autorität und eine

bestimmte Differenzierung in Aufgaben und Positionen;
c) die Ziele, die man erstrebt;
d) die Verfügung über die notwendigen Mittel, um die Ziele zu errei¬

chen, damit die Kontinuität der Gruppe gewährleistet wird;
e) die Interaktion nach innen und aussen, welche die Kohäsion be¬

stimmt und die damit gegebenen Traditionen.

Man kann diese Kriterien leicht auf die Kirche anwenden:

a) Wichtig ist ein gemeinsames Bekenntnis, in dem der von allen geteilte
Glaubensinhalt formuliert ist.

b) Es gibt eine bestimmte Struktur oder Ordnung, die zugleich die
Kontinuität und die Autorität gewährleistet; hier kommt die apostolische
Sukzession zur Geltung.

c) Dies hat zum Ziel, die ursprüngliche Inspirationsquelle ständig zu ak¬

tualisieren, damit die Jüngerschaft ermöglicht und die erlösende
Botschaft des Reiches Gottes an jedem Ort in jeder Zeit verkündet wird.

d) Die dazu notwendigen Mittel sind die mit der Tradition gegebenen
sakralen Handlungen, Sakramente, Rituale, Feiern und die dafür
nötige Infrastruktur.

e) In fortwährender innerer und äusserer Auseinandersetzung ist da¬

nach zu streben, diese Tradition einerseits zu bewahren, andererseits

weiterzugeben. Die engste Kohäsion wird dabei durch synodale
Einmütigkeit und das Streben nach Konsens erreicht.

Für unsere Frage ist besonders die Frage der Struktur (also oben b) in

der Perspektive von Tradition und Kontinuität wichtig. Das leuchtet ein,

wenn wir sie auf die drei Bedeutungen von Gemeinschaft der Kirchen
anwenden.

333



3. Gemeinschaft der Kirchen

In der ersten Bedeutung geht es um die Wiederherstellung der kirchlichen

Gemeinschaft. Wie dieses Ziel erreicht werden soll und was man
genau im institutionellen Sinne erstrebt, ist mehrdeutig. Es kann variieren

von der Wiederherstellung kirchlicher struktureller Gleichheit - jeder
anerkennt die episkopale Struktur kombiniert mit irgendeinem Einheitszentrum

- bis zur versöhnten Verschiedenheit, in der alle Denominationen

ihre Identität bewahren. Einig ist man im Wunsch, die heutige, als

Anomalie empfundene Situation zu beheben. Einig ist man auch in

bezug auf die Grundlage dieses Strebens: jede Kirche muss für die Mitgliedschaft

in dieser Gemeinschaft der Grundformel des ÖRK zustimmen.
Das ist die Grundlage für die Interaktion zwischen institutionell
verschiedenen Kirchen (Gruppen). Von dorther versucht man zu weiterer
Übereinstimmung zu kommen, wie das bisher wichtigste Dokument, das

sogenannte Lima-Papier (BEM), zeigt. Aber wenn es auf Traditionen,
Strukturen und damit die Gewährleistung der Kontinuität ankommt,
gibt es wichtige Meinungsverschiedenheiten. Über die Wege, das Ziel zu

erreichen, über Ordnung und Struktur sowie über die Art der Interaktion

gibt es verschiedene Auffassungen. Brauchtum und Gewohnheiten
werden oft nicht geteilt. Es gibt keine Kontinuität im Sinne einer gemeinsamen

Geschichte, und obwohl man sich einig ist über die Notwendigkeit
der Struktur, gibt es wesentliche Unterschiede in der Form und Bewertung

dieser Struktur in Beziehung zur Kontinuität. Man ist verschiedener

Meinung in der Frage der apostolischen Sukzession. Es gibt Christen, die

bezüglich des Amtes stark funktional orientiert sind und die Form des

Amtes nicht als wesentlich für die Kontinuität und Identität der Gemeinschaft

betrachten.
Im obengenannten Lima-Papier wird das in Bezug auf unsere Frage

deutlich. Man stellt die Notwendigkeit einer kirchlichen Ordnung und
des Amtes fest, aber zugleich auch das Faktum, dass es in den Kirchen
hinsichtlich der Zulassung von Frauen zum Amt unterschiedliche
Schlussfolgerungen gibt. Eine wachsende Zahl von Kirchen sieht
hier kein Hindernis mehr, aber andere Kirchen meinen, dass die kirchliche

Tradition wegen anthropologischer und christologischer Gründe
nicht geändert werden kann. Man konstatiert weiter, dass man sich
der Auseinandersetzung um diese Frage nicht entziehen kann, wenn
man sich zur Mitgliedschaft in dieser Gemeinschaft verpflichtet hat.

Wegen der Frauenordination braucht man die ökumenische Gemeinschaft

nicht zu verlassen, aber man darf sich der inneren Auseinanderset-

334



zung über diese Frage nicht entziehen oder sie als endgültig gelöst
betrachten.

In der zweiten Bedeutung von kirchlicher Gemeinschaft handelt es

sich um eine Gemeinschaft von Kirchen, die unter Beibehaltung ihrer
historisch gewachsenen eigenständigen Positionen mittels Vereinbarungen
über Gemeinschaft die zwischen ihnen bestehende Trennung
aufgehoben haben oder auf dem Wege sind, diese aufzuheben. Meistens
handelt es sich um Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft mittels

eines bilateralen Dialogs. Ein Beispiel solcher Gemeinschaft ist

die volle Gemeinschaft (full communion) zwischen den anglikanischen
und den altkatholischen Kirchen. Formal gesehen ist man mit den orthodoxen

Kirchen auf dem Wege, in derselben Weise die Gemeinschaft
herzustellen. Auch die Abkommen zwischen den lutherischen und den

anglikanischen Kirchen befinden sich mehr oder weniger auf demselben

Weg.

Grundlage für ein solches Abkommen ist die gegenseitige Anerkennung

des apostolischen und katholischen Charakters der beiden Kirchen
unter Beibehaltung ihrer Autonomie. Das heisst, man glaubt die jeweils
andere Kirche halte an allem Wesentlichen des christlichen Glaubens
fest, ohne dass die Annahme aller Lehrmeinungen, der sakramentalen

Frömmigkeit oder der liturgischen Praxis durch die jeweils andere Kirche

als notwendig erachtet wird.
Man kann diese Einheitskonzeption fast völlig formal betrachten: In

bilateralen Gesprächen stellt man das Wesentliche fest durch die gegenseitige

Anerkennung der wichtigsten, als Grundlage für die Existenzberechtigung

betrachteten, vorliegenden Bekenntnisschriften und sieht

von einer ausführlichen Explizierung ab. Ein Beispiel ist die Bonner
Vereinbarung von 1931. Man kann aber auch in wechselseitigen Begegnungen

danach streben, nicht nur einen formalen Glaubenskonsens zu erreichen,

sondern eine materielle Gemeinsamkeit des Glaubens zu formulieren,

wie es die Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs belegen. Klar
ist, dass man ein gemeinsames Bekenntnis feststellt und zugleich
hinsichtlich der Ordnung in der Kirche (Amtsfrage), des Ziels der Kirche
und der dabei anzuwendenden Mittel übereinstimmt. Dabei erstrebt

man keine Identität, sondern anerkennt die historisch gewachsene Situation

als solche. Das alles soll, muss aber nicht, die Interaktion zwischen

den beiden Gruppen auf einen neuen Weg bringen: Die Vereinbarung ist

die Bedingung neuer Gemeinschaft, die sich auf irgendeine Weise noch

bewähren muss. In der Tradition einander ähnlich, dürfen jedoch die

Traditionen verschieden sein, und bezüglich der Kontinuität bringt jede

335



Seite ihre Geschichte mit, die sie nicht aufzugeben braucht. Die Frage ist,
inwieweit man gegenseitige Verantwortung für die Fortsetzung der
Tradition und die Kontinuität hat. Kann es eine Änderung in der einst

festgestellten reziproken Anerkennung geben? Wieweit teilt man miteinander

die weitere Tradition und ist man wechselseitig für die Kontinuität
verantwortlich? Bezüglich der Frauenordination muss man feststellen,
dass ihre Einführung in den anglikanischen Kirchen keinen Bruch in der

Beziehung zwischen den anglikanischen und altkatholischen Kirchen -
mit Ausnahme der PNCC in Amerika - verursacht hat. Implizit bedeutet
dies, dass die Frauenordination nach der Auffassung der meisten
altkatholischen Kirchen keine wesentliche Änderung in der Struktur der

anglikanischen Kirchen zur Folge hat. Obwohl man es nicht gestattet, dass

weibliche anglikanische Priester in den altkatholischen Kirchen amtieren,

hat die Frauenordination doch die Grundlage der wiederhergestellten

Gemeinschaft nicht angetastet. Es ist die Frage, ob damit eine prinzipielle

Entscheidung getroffen worden ist und ob die Frauenordination zu
den kirchlichen Variablen, welche die Kommunion nicht beeinträchtigen,

gehört. Spezifischer: ob die Frauenordination zur variablen Disziplin

der Amtstruktur oder zu deren Wesen gehört. Ob diese Auffassung
auch in der Beziehung zu den orthodoxen Kirchen gilt, soll Gegenstand
unserer Konsultation sein.

Bei der dritten Bedeutung von kirchlicher Gemeinschaft handelt es

sich um Kirchen, die eine Gemeinschaft bilden, da sie in Bekenntnis,
Ordnung und Liturgie einander gleich sind und eine gemeinsame
Geschichte haben. Man teilt spezifische Glaubensbekenntnisse, Strukturen
und Ordnungen miteinander, strebt nach identischen, oft konfessionell

geprägten Zielen, wendet dazu dieselben Mittel an und steht miteinander

in ständiger Interaktion zur Erhaltung der Tradition und zur
Gewährleistung der Kontinuität. Es gibt selbstverständlich lokale
Unterschiede aufgrund eigener Geschichte und eigenen Kontextes, aber man
ist miteinander in voller Gemeinschaft. Eine solche Gemeinschaft von
Kirchen kann verschieden organisiert sein. Das Gemeinsame kann von
einer zentralen Instanz überwacht und kontrolliert werden, die die Einheit

der verschiedenen Glieder gewährleistet. Ein Beispiel dafür ist die
römisch-katholische Kirche. Aber es gibt auch eine Gemeinschaft von
Kirchen, deren Einheit nicht in einer Zentralinstanz gründet. Man hat
Gemeinsamkeit in Bekenntnis, Liturgie, Ordnung und Frömmigkeit,
aber aufgrund eigener Geschichte und Nationalität eine Selbständigkeit
der Verwaltung. Mit den anderen Kirchen lebt man in einem
«geschwisterlichen» Verhältnis. Musterhaft dafür sind die autokephalen orthodo-

336



xen Kirchen. Änderungen im Gemeinsamen können nur mittels konziliarer

Prozesse durchgeführt werden. In gewissem Sinne ähneln auch die
anglikanischen Kirchen dieser Struktur. Sie haben aber eine grössere
Freiheit in bezug auf Reformen dessen, was sie gemeinsam haben.
Obwohl es naheliegend wäre, dass die Frage der Frauenordination in dieser
Art von Gemeinschaft keinen Anlass zur Trennung geben sollte - denn

man ist entweder dafür oder dagegen -, ist dies dennoch der Fall. Das

hängt mit einer differenzierten Auffassung über Gewährleistung der
Kontinuität und der Tradition bezüglich der kirchlichen Struktur und der
Interaktion nach aussen zusammen. Die Amtsstruktur wird, damit die
kirchliche Gemeinschaft innerhalb der gesellschaftlichen Verhältnisse
eine starke Position erwirbt, in ihrer zentralen Bedeutung für die
Gemeinschaft, vor allem dort, wo man Zentralität und Einheit fast identifiziert,

oft stark betont. Es besteht nicht nur die Neigung, die Amtsautorität

als zentrale Stelle der Gemeinschaft zu bewerten, sondern diese Position

wird in polemischen Auseinandersetzungen mit gesellschaftlichen
Entwicklungen und nicht-katholischen «Kirchen» in akzentuierter
Weise als wesentlich für die Heilsgewissheit in der Gemeinschaft
betrachtet. Als idealtypisch für diese Entwicklung gilt die ultramontane
Richtung der römisch-katholischen Kirche im letzten Jahrhundert,
wodurch sie ein Beispiel für das sogenannte «verkirchlichte Christentum»
wurde. Es gab dieser Kirche eine starke gesellschaftliche Position, wenn
auch zum Preis einer Isolation (Schreurs, 1996). Von dieser Auffassung
her ist es klar, dass Änderungen oder Erneuerungen in der Amtsstruktur
als bedrohend für die kirchliche Gemeinschaft angesehen werden. In

bezug auf unsere Frage bedeutet das, dass die Handlungen von weiblichen
Priestern nicht gültig sind und die Heilsgewissheit untergraben. Wenn

unter kontextuellen Einflüssen, also in Interaktion mit gesellschaftlichen
Entwicklungen, Änderungen befürwortet werden, werden diese von der

Kirchenleitung oft vehement zurückgewiesen. In den anglikanischen
Kirchen, wo man eine Gemeinschaft bildet und trotzdem Raum für
unterschiedliche Aulfassungen bietet, hat die Frauenordination zu

Trennungen und Kirchenaustritten geführt, wie die Entwicklungen in der

amerikanischen Episkopalkirche und in der Kirche von England zeigen.
Auch die kräftige Zurückweisung der Diskussion durch den Papst in der

römisch-katholischen Kirche weist auf eine interne Meinungsverschiedenheit

bezüglich der soziokulturellen Position der Kirche und damit der

Garantie ihrer Kontinuität und der Traditionsauffassung hin. Innerhalb
der altkatholischen Kirchengemeinschaft kennt man dieselbe Spannung.
Die Klärung der Frage des Traditionsprozesses und die davon abgeleite-

337



ten Kriterien für Identität und Kontinuität sind notwendig, damit man
zur Übereinstimmung kommt, welche Konsequenzen die Frauenordination

für die kirchliche Gemeinschaft hat.

4. Die möglichen Konsequenzen der Frauenordination für die
kirchliche Gemeinschaft

Wenn wir versuchen, Kriterien zu erarbeiten, um anzugeben, welche Folgen

die Frauenordination für die kirchliche Gemeinschaft hat, ist es

notwendig, zuerst zu wissen, welche Kriterien für kirchliche Gemeinschaft

gelten. Wir brauchen in dieser Frage nicht ins Blaue hinein zu reden,
denn von der Überzeugung her, dass die Trennung der Christen eine

Anomalie ist, und von dem Versuch her, diese Anomalie aufzuheben, hat

man in ökumenischen Gesprächen versucht anzugeben, was für die

Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft notwendig ist. Dabei sind

vor allem für die Altkatholiken die Gedanken und das Vorgehen Döllingers

wegweisend. Man muss im Wesen des Glaubens übereinstimmen,
den sakramentalen Charakter der kirchlichen Gemeinschaft gegenseitig
erkennen und anerkennen und die gleiche Amtsstruktur besitzen, damit
man das Zeugnis der «alten Kirche» oder der «Kirche des Ursprungs»
aktuell zu gestalten vermag. In der Frage der Tradition als Fortgang des

Glaubens war synodales und konziliares Vorgehen der legitime Weg. Das
hiess nicht, dass man «völlig identisch» sein sollte. Historische Verschiedenheit,

die das Wesentliche nicht beeinträchtigte, wurde akzeptiert. So

galt für Döllinger «in necessariis unitas» und in striktem Sinne «in dubiis
libertas» (Neuner, 1979).

Man erkennt in den theologisch formulierten Massstäben leicht die

obengenannten Kriterien für das Gemeinschaftliche einer Gruppe: Konsens

in Auffassungen, Normen und Werten, Übereinstimmung in der

Anwendung der Mittel zur Erhaltung der Gruppe, eine identische
interne Ordnung, Klarheit über das Ziel der Gruppe und über die Art und
Weise, wie Kontinuität garantiert werden kann. Angewandt auf die
Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft heisst dies, dass man in
Rückkopplung an den gemeinsamen Ursprung versucht, die gemeinsame
Glaubensgrundlage zu formulieren, wobei man die von der unterschiedlichen

historischen Entwicklung geprägten Unterschiede respektiert.
Auf dieser Grundlage ist der orthodox-altkatholische Dialog geführt
worden und der Erfolg entspricht diesen Kriterien (von Arx, Koinonia,
1989).

338



Über die Anwendung dieser Kriterien aber möchte ich zwei Bemerkungen

machen. Die erste betrifft das gegenseitige Verhältnis der Kriterien

zueinander, die zweite ihre Verwendung im Traditionsprozess.
Erstens: Die Bewertung dieser Kriterien ist entscheidend für die

Konsequenzen der Frauenordination für die kirchliche Gemeinschaft. Wenn

man meint, dass vor allem die Funktion und Position des Amtes für die
kirchliche Gemeinschaft wesentlich sind, was in der Polemik bei kirchlichen

Trennungen öfters betont wurde, kann eine historische Änderung
in der Ordinationspraxis eine Gefährdung der Gemeinschaft mit sich

bringen. Wenn Weihen aufgrund solcher Einschätzung als ungültig
bewertet werden, wird auch der sakramentale Charakter der Kirchengemeinschaft

angegriffen. In einem solchen Fall steht die Heilsgewissheit
auf dem Spiel, was emotionell tief in das Leben des Glaubens eingreift.
Das erschwert eine offene Diskussion über die Frauenordination. Von
daher ist es auch verständlich, dass manche sich gezwungen fühlten, ihre
kirchliche Gemeinschaft zu verlassen, als man die Ordination von
Frauen zum Priesteramt gestattete. Das war in der Kirche von England
der Fall und ist eine Bedrohung für die Utrechter Union.

Die Frage ist: Wird dabei - und die westliche katholische Kirche neigt
dazu - die Frage der kirchlichen Ordnung nicht gegenüber den übrigen
für die Gemeinschaft konstitutiven Faktoren überbewertet? Es hat ja in
der Geschichte der Kirche Beispiele gegeben, dass man gerade bei

Wiederherstellung oder Beibehaltung kirchlicher Gemeinschaft nicht nur
das Amt als endgültiges Kriterium verwendet hat, um den sakramentalen

Charakter und die Heilsgewissheit zu sichern. Dazu gibt es nicht nur
historische, sondern auch aktuelle Beispiele. G. Evans (1994) weist auf
die Anwendung des Prinzips «ecclesia supplet» im Westen und der Oiko-
nomia im Osten hin.

Zweitens: Die Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft gründet in
einem gemeinsam festgestellten Glaubenskonsens. Diesen Konsens
stellt man aufgrund einer aktuellen Rückkopplung an die gemeinsamen
historischen Grundlagen und der gegenseitigen Anerkennung der
historischen Kontinuität fest, wenn es auch wegen der nicht identischen
historischen Entwicklung Differenzen gibt. Dann fängt eine neue gemeinsame

Geschichte an, von wo ein gemeinsamer Weg seinen Anfang
nimmt. Denn nicht nur die in der Rückkopplung gefundene
Übereinstimmung ist wichtig, sondern auch die Frage, wie man anschliessend

miteinander weitergehen muss. Dazu sollte man im Anschluss an die
altkirchliche Synodalität Strukturen zur Beratung und Beschlussfassung

schaffen, damit man sich darüber einigen kann, auf welche Weise die ge-

339



meinsame Tradition in der Auseinandersetzung mit dem soziokulturel-
len Kontext fortzusetzen ist.

Denn wichtig für eine Gemeinschaft ist nicht nur Übereinstimmung in
dem, was man miteinander von der Geschichte her gemeinsam hat,
sondern auch, wie man das, was man miteinander wesentlich teilt, in neuen
Situationen behalten kann, damit es seine Aktualität beweist. Denn

wenn man Tradition nicht nur als das Bewahren von historisch Gegebenem

betrachtet, sondern als Lebensvollzug der Kirche, ist nicht nur das

historisch Gegebene wichtig, sondern auch der Prozess der Weitergabe
der die Gemeinschaft konstituierenden Elemente und Gegebenheiten.
In den multi- oder bilateralen ökumenischen Dialogen ist es nicht nur
wichtig, sich darüber zu verständigen, was man historisch gemeinsam
hat, sondern auch über die Frage der aktuellen Glaubensvermittlung
(profectus fidei).

In der heutigen theologischen und ökumenischen Diskussion hat man
die übliche kontroverstheologische Frage der Tradition, in der man das

Verhältnis von Schrift und Tradition als Glaubensquellen genau zu
bestimmen versuchte, hinter sich gelassen. Wenn man heute die Frage der
Tradition stellt, handelt es sich nicht so sehr um die Problematik der

Glaubensquellen, sondern um den Selbstvollzug der Kirche. Unter
Tradition versteht man das Leben der Kirche, wie es sich in Kontinuität und

Erneuerung (Behr-Sigel, 1987) als eine Wirkung des Geistes vollzieht.
Gott selbst wird als Subjekt des Traditionsprozesses betrachtet
(Pottmeyer, 1991).

In dieser Sicht meint Tradition nicht das Weitergeben von aus Sätzen
bestehenden Glaubensinhalten, deren Wahrheit durch die formale
Autorität eines Lehramtes garantiert ist. Dies würde das Geschehen der

Tradierung und Rezeption des Glaubens auf die autoritative Weitergabe
und gehorsame Übernahme dieser Sätze über Gott und sein Heilswerk
beschränken.

Wenn aber Tradition im oben genannten Sinne definiert wird, handelt
es sich um ein kommunikatives Geschehen, das sich auf mehreren Ebenen

und in spezifischen Handlungen vollzieht. Gilt das schon für die
Tradition der menschlichen Gemeinschaft im allgemeinen, so auch für die
kirchliche Gemeinschaft im besonderen.

Dieser Prozess des Tradierens erfordert bestimmte institutionelle
Elemente, die Tradition ermöglichen und in der Kirche unersetzlich sind.
Dazu dienen die klassischen kirchlichen Handlungen wie der Unterricht,
die Predigt, die Taufe, die Eucharistiefeier, sowie andere gottesdienstliche

und sakramentale Feiern, das Amt und die Kirchenordnung, aber

340



auch das Pastoralgespräch und der karitative Dienst (Berkhof, 1993). Für
die Glaubenstradition sind sie unumgänglich.

Die Frage ist, ob die heutige Gestalt oder aktuelle Erscheinungsweise
dieser Elemente unabänderlich ist. Ihrer Natur nach sind sie menschlich
und empirisch feststellbar, aber sie verweisen auf eine die menschliche
Welt übersteigende Wirklichkeit. Obwohl es bei den Kirchen Einstimmigkeit

über diese immanent-transzendente Natur der Kirche gibt, wird
doch das Verhältnis zwischen beiden auf unterschiedliche Weise bewertet.

Entweder hält man die Gestaltung dieser Elemente für relativ in
ihrer Beziehung zur Heilswirklichkeit, oder man ist davon überzeugt, dass

Form oder Gestalt für die Heilsvermittlung wesentlich sind. So kann man
vom letzteren Gesichtspunkt her meinen, dass Frauen aus christologischen

und biblisch-anthropologischen Gründen nicht ins apostolische
Amt aufgenommen werden können. Für dieses Urteil spielt die konkrete
Rolle, welche Frauen im Glaubensprozess einnehmen, keine Rolle. Man
urteilt nur von einer als ideal betrachteten Harmonie der Geschlechter
her.

Zugleich neigt man dazu, vor allem auf das Wesen des Amtes und
weniger auf dessen Funktionalität zu achten. Wird das Wesen betont, ist die
Geschlechtlichkeit des Amtträgers nicht völlig indifferent, wird dagegen
die Funktionalität betont, ist die Geschlechtlichkeit nicht von Bedeutung.

Die vorhergehenden Beiträge aber zeigen, dass diese oft einseitige
Betonung bestimmt ist von historischen und kulturellen Faktoren. Auch
war vielfach die apologetische Rechtfertigung einer Kirchentrennung
Ursache einer konfessionellen Unausgeglichenheit.

Das alles zu klären, ist eine notwendige Aufgabe nicht nur zur Feststellung

gemeinsamer historischer Beziehungen, sondern auch zur gemeinsamen

Beratung, wie in unserer Situation die Traditionen weitergeführt
werden können, ohne die gemeinsame Tradition zu verlieren. Damit die
Tradition für uns nicht «une sacralisation du passé,... une sorte de monstre

sacré immuable, une prison où nous serions enfermés» sei, sondern

«un fleuve de vie, pénétré et fécondé par les énergies du Saint-Esprit»;
damit gilt: A la source antique, nous puiserons des forces nouvelles pour
répondre aux questions d'aujourd'hui (Behr-Sigel, 1987, 1001'.).

Diese zwei Bemerkungen über die Kriterien der kirchlichen Gemeinschaft

werden hier nicht «nebenbei» gemacht. Sie sind sehr wichtig für
die Beantwortung der Frage, welche Konsequenzen die Frauenordination

für die Gemeinschaft der Kirchen hat. Man kann dabei im Licht des

Obengesagten nicht im voraus behaupten, dass die Frauenordination eo

341



ipso zu einem Bruch in der Gemeinschaft führt. Ohne synodale Beratung
hätte man in einem solchen Fall als einzelne Kirche im Alleingang
entschieden, was gut oder falsch sei.

Dagegen fordert die Frage der Frauenordination, die in allen Kirchen
heute aktuell ist, eine Neubesinnung nicht nur auf das Amt, sondern auch

auf den Traditionsprozess im Hinblick auf die Bewahrung und
Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft. Wenn man diese Neubesinnung
ernst nimmt, so muss sie zur Einrichtung zwischenkirchlicher synodaler
und ökumenischer Beratungs- und Konsultationsorgane führen. Diese

sorgen dafür, dass keine einseitigen Beschlüsse gefasst werden ohne

vorhergehende Konsultation und Übereinstimmung, so dass keine Kirche
mit ihren Aktionen im Alleingang die andere verletzt oder verwirrt
(Evans, 1994).

Vom gemeinsamen Ursprung her hat man die Aufgabe, miteinander
zu überlegen, wie die Tradition sich aktuell vollzieht. Diese notwendige
Beratung sollte das Urteil ausschliessen, dass kirchliche Gemeinschaft
durch eine Änderung der Ordinationspraxis von vornherein unmöglich
geworden sei.

So kann eine Kirche die Frage der Frauenordination nicht so oder so

im Alleingang entscheiden. Das heisst nicht, dass man die Frage nicht
stellen darf. Sie fordert, wie gesagt, sogar eine notwendige Neubesinnung

über Bedeutung und Stellung des Amtes. In dieser Besinnung kann
es sich zeigen, dass die Struktur des Amtes wichtiger ist als die
Geschlechtlichkeit seiner Inhaber. Nicht ob ein Mann oder eine Frau das

Amt innehat ist wichtig, sondern dass die Amtsträger das tun, was für die
Gemeinschaft notwendig ist.

So lässt sich von unserer mehr dynamischen Auffassung der Tradition
her die Frage nicht mit von der Geschichte her gegebenen inhaltlichen
und theologischen Kriterien lösen, mit denen man einander exkommuniziert.

Auch wenn eine (Lokal-)Kirche der Überzeugung ist, aus aktuellen
Gründen in den Formen der Heilsvermittlung bzw. ihrer Ordinationspraxis

etwas verändern zu müssen, heisst das nicht, dass damit die kirchliche
Gemeinschaft mit den andern aufgehoben werden muss, wenn diese
Änderung das Wesen der Vermittlung nicht zunichte macht. Das letztere
scheint mir aufgrund vieler Argumente, die in den übrigen Beiträgen
dargelegt worden sind, bei der Frauenordination nicht der Fall zu sein.
Diese Feststellung aber genügt nicht zur Einführung der Frauenordination.

Man muss bereit sein, seine Überzeugung und Entscheidung in
synodaler Beratung den anderen vorzulegen und so prüfen zu lassen, denn

342



wenn wir unsere Gemeinschaft auf das Prinzip «Alte Kirche» stützen,
beinhaltet das die Bereitschaft, aufeinander in synodalem Vorgehen zu
hören, damit ein die Polarisierung übersteigendes gemeinsames Anliegen
gefunden wird. Dabei ist es unsere Aufgabe, um der Wahrheit willen die

Beziehung miteinander durchzuhalten statt einander aufzugeben. Diese
Bereitschaft zur Liebe ist das wichtigste Kriterium zum Bewahren und
Wiederherstellen kirchlicher Gemeinschaft.

Verwendete Literatur

von Arx, Urs (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe
der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit
französischer und englischer Übersetzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989).

von Arx, Urs, Die Ordination von Frauen zum Priesteramt (Episkopat und
Presbyterat) - Fakten. Perspektiven, Überlegungen (mit einem Beitrag von H.
Aldenhoven, P. Griiter, D. Konrad, C. Peppa und M. Weyermann), in: ders. (Hg.).
Die Ordination von Frauen zum Priesteramt, Dokumentation für die Sondersession

der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz vom 1.-6. Juli
1991 in Wislikofen AG/Schweiz, o.O. 1991, 19-55.

von Arx, Urs, Elemente für ein christkatholisches Kirchenverständnis - Die
Utrechter Union und weitere Dimensionen kirchlicher Einheit, in: Protokoll der
124. Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz am
20./21. Januar 1995 in Zürich, 9-15.

von Arx, Urs, Strukturreform der Utrechter Union - verschiedene Denkmodelle.
IKZ #7(1997) 87-115.

Avis, Paul, Anglicanism and the Christian Church. Theological Resources in
Historical Perspective, Edinburgh (Clark) 1989.

Behr-Sigel, Elisabeth, Le ministère de la femme dans l'Eglise. Paris (Cerf) 1987.

Berkhof, Hendrik, Christelijk Geloof. Een inleiding tot de geloofsleer. Nijkerk
(G.F.Callenbach)71993.

Evans, Gillian R., The Church and the Churches. Toward an ecumenical ecclesiology,

Cambridge (CUP) 1994.

Gabriel, Karl, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, QD 141, Freiburg

i.B. (Herder) "1995.

Hoedemaker, Berti'Houtepen, Anton/Witvliet, Theo, Oecumene als leerproces.
Inleiding in de Oecumenica. 1IMO Research Publication 37, Utrecht/Leiden (In-
teruniversitair Instituut voor Missiologie en Oecumenica) 1993.

Kaufmann, Franz-Xaver, Religion und Modernität. Sozialwissenschaftliche
Perspektiven, Tübingen (Mohr) 1989.

Küry, Urs, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,
KW.?, Frankfurt a.M. (EVW) 31982.

Neuner, Peter, Döllinger als Theologe der Ökumene, BOT 19, Paderborn (Schö-

ningh) 1979.

34.3



Pottmeyer, Hermann Josef, Die Suche nach der verbindlichen Tradition und die
traditionalistische Versuchung der Kirche, in: Dietrich Wiederkehr (Hg.), Wie
geschieht Tradition? Überlieferung im Lebensprozess der Kirche, QD 133,

Freiburg i.B. (Herder) 1991, 89-110.
Schreurs, Nico, Vrijheid en medezeggenschap in de katholieke kerk. Huidige vragen

in het licht van ontwikkelingen in de 19de eeuw, TTh 36 (1996) 348-364.

van der Ven, Johannes A., Kontextuelle Ekklesiologie, Düsseldorf (Patmos) 1995.

Visser, Jan, Die Alte Kirche als hermeneutisches Prinzip, IKZ 86 (1996) 45-64.

Zeist Jan Visser

344


	Die Frage der Frauenordination und die Gemeinschaft der Kirchen

