Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bildtheologie : Fragen
zur ekklesialen Christusreprasentation durch das Priestertum

Autor: Kallis, Anastasios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext
der Bildtheologie.
Fragen zur ekklesialen Christusrepriasentation
durch das Priestertum

1. Die Fragestellung

Bei der Ablehnung der Frauenordination spielen zwei Argumente eine
gewichtige Rolle: zum einen der Befund der Tradition und zum anderen
die typologische Interpretation des sakramentalen priesterlichen Dien-
stes (Christusreprisentation).

In Anbetracht des bildhaften Denkens der griechischen Philosophie,
das die orthodoxe Theologie und das liturgische Leben der orthodoxen
Kirche kennzeichnet, ist es nicht verwunderlich, dass die Christus-Typo-
logie eine Schliisselrolle bei der Beantwortung der Frage nach der Zulas-
sung der Frau zur Ordination spielt.

Das Argument der «repraesentatio Christi» gilt als ein gemeinsamer
Einwand des Vatikans und représentativer Stellungnahmen aus der or-
thodoxen Kirche, obschon die orthodoxe Theologie auf eine lange Ent-
wicklung der hier zugrundeliegenden Bildtheologie zuriickblickt, die der
Westen nicht kennt. Insofern ist die Frage berechtigt, ob beide dasselbe
meinen, wenn sie von Reprisentation sprechen, bzw. ob die orthodoxen
Theologen ihrer Bildtheologie treu bleiben, wenn sie mit Rom gleich ar-
gumentieren.

Es diirfte doch nicht belanglos sein, dass z. B. die westliche Theologie
sich bis heute einer Unterscheidung zwischen einem inneren und einem
dusseren Bereich der gottlichen Trinitdt widersetzt, wihrend die ortho-
doxe Theologie der Gottesschau davon ausgeht, dass Gott, der in seiner
Wesenbheit jenseits jeglicher Erkenntnis bleibt, sich in seinen ungeschaf-
fenen Energien offenbart. Die Unterscheidung zwischen Wesen und
Energien Gottes ist aber fiir das orthodoxe Verstindnis der Abbildlich-
keit des «deus absconditus» (vgl. Jes 45,15) unerlisslich, der durch seine
Energien den Ubergang «aus der Finsternis in sein wunderbares Licht»
(IPetr 2,9) ermdglicht, der den Aufstieg zur gnadenhaften Teilhabe an
der wesenhaft unerreichbar bleibenden Natur Gottes einleitet, der «die
Sonne an den Himmel gesetzt hat; er selbst aber wollte im Dunkel woh-
nen» (1Kon 8,12).

' Vel. Anastasios Kallis, Orthodoxie. Was ist das?, OrthPer /, Mainz (Griine-
wald) 1979/°1991, 48-50.

312



Deswegen soll zunichst als Einstieg in die Thematik die Bildvorstel-
lung der griechischen Patristik skizziert werden, aus der dic Argumente
gegen die Frauenordination geholt werden, bevor der Bildcharakter des
sakramentalen Priestertums und sein christologischer Bezug erortert
werden, die zu den bildtheologischen Schlussfolgerungen fiihren, die in-
direkt bzw. prinzipiell auch im Hinblick auf das Argument der Tradition
angewandt werden konnten.

2. Zur Ontologie des Abbildes als Repriisentation des Urbildes

Fiir die Verteidiger der Bilderverehrung, die sich mit dem Vorwurf des
Gotzendienstes auseinandersetzen mussten, sind die Bilder an sich, ohne
den Bezug zum Original, ikonologisch wertlos. Eine kunsthistorisch
wertvolle Ikone, losgelost von ihrer transzendierenden Funktion, ist ein
Stiick bemaltes Holz, denn ihre Ontologie liegt in ihrer Relation zum
Original, d.h. schliesslich zu Gott als dem Urheber der sichtbaren und
unsichtbaren Welt.

Die Bildnerfunktion des Schopfers veranschaulicht Gregor von Nyssa,
indem er ihn mit einem Maler vergleicht: «Gleichwie nun die Maler dic
menschlichen Gestalten mittels verschiedener Farben auf die Tafel iiber-
tragen, indem sie die gehorigen und entsprechenden Tinten auf die
Nachahmung pinseln, damit die urbildliche Schonheit auf das Ahnliche
genau iibertragen wird, so hat auch unser Bildner mit Tinten mit dem
Umwurf der Tugenden nach der eigenen Schonheit das Bild umbliimt»°.
Es kommt nicht auf die Form an, sondern auf den inneren, geistigen Ge-
halt, zu dessen Reprisentation man sich einer bestimmten, auf das Origi-
nal hinweisenden Form bedient. Deswegen lehnt auch die orthodoxe
Ikonographie den Naturalismus und die dreidimensionale Darstellung
ab, denn sie lenken vom Eigentlichen ab.

Durch ihre Aufgabe, rational unfassbare, transzendentale Realititen
zu vermitteln, hat die Ikone eine eigene Asthetik, insofern sie weder eine
idealistische noch eine dingliche Realitiit eines irdischen Naturalismus
darstellt, sondern eine geistige Wirklichkeit, die thre Fremdheit und thre
eigentliche, innere Schonheit ausmacht, die Schonheit der Wahrheit, die
Gott selbst ist, der jenseits der rein optisch-dsthetischen Ebene liegt.”

*hom. opif. 5 (PG 44, 137A).
'Vgl. Anastasios Kallis, Teilhabe am unsichtbaren Transzendenten, Hermenia
6 (1990) 66-70, hier 67f.

7%
g
(o8



Deswegen ist die Selbstverstandlichkeit, mit der westliche Maler diesel-
ben Frauen als Modell fiir die Darstellung Aphrodites und der Gottes-
mutter gewihlt haben, fiir einen orthodoxen Hagiographen undenkbar.

Mir scheint, dass Osten und Westen von unterschiedlichen Bildfunk-
tionen ausgehen. Johannes von Damaskos definiert das Bild als «eine
Ahnlichkeit, die das Urbild ausdriickt, zu dem es einen gewissen Unter-
schied hat».* Diese Definition weist auf drei charakteristische Merkmale
des Bildes hin:

a) die Ahnlichkeit und Verschiedenheit zwischen Bild und Urbild,
b) die Ursprungsbezichung,
¢) der offenbarende und hindeutende Charakter.

Zwischen Bild und Urbild besteht eine Zusammengehorigkeit, eine
Gemeinschaft, die in der Projizierung des Unsichtbaren in das wahr-
nehmbare Bild liegt. Es handelt sich um eine formale, ideelle, relative
Identitit. Beide Merkmale (Ahnlichkeit und Verschiedenheit) sind glei-
chermassen konstitutive Elemente des Bildes, denn genauso, wie ohne
Ahnlichkeit etwas nicht Bild eines Urbildes sein kann, hebt sich das Ver-
hiltnis Bild-Urbild auf, wenn zwischen beiden kein Unterschied besteht,
d.h. beide korrelative Begriffe sind.

Diese Verbindung von Ahnlichkeit und Verschiedenheit zwischen
Bild und Urbild, die iiber Ps.-Dionysios Areopagites® auf Platon zuriick-
geht®, hatte ihre Ausprédgung vor allem bei der Verteidigung der Ikonen-
verehrung erfahren, bei der man durch die Polemik der Ikonoklasten ge-
zwungen war, beide Merkmale zu unterstreichen, um die Orthodoxie der
[konenverehrung zu begriinden und dem Vorwurf des Gotzendienstes zu
begegnen.

Der Unterschied zwischen Bild und Urbild erfihrt eine weitere Erhel-
lung bei der Bestimmung der Ursprungsbeziehung. Das Bild ist seinem
Wesen nach eine Abprigung, eine Darstellung und treue Wiedergabe
des Urbildes. Es versteht sich von selbst, dass der Betrachter eines Bildes
eine Nachahmung des im Bilde Dargestellten, nicht den Gegenstand
selbst oder etwas vollig anderes, anschaut. Daher liegt hier das Hauptge-
wicht auf demjenigen, das aus der Abprigung des Abgebildeten ent-
springt, und zwar in einer innigen Bezichung und nicht in einer Art in-

timag. 1,9,3-5 ed. B. Kotter, Berlin 1975, 83 (PG 94, 1240C).
*Vgl. d.n. 9,6 (PG 3,913C); e.h. 4,1 (PG 3, 473C).
* Vgl. Politeia VI 509 d; Politikos 285 a; Parmenides 132 d; Sophistes 259 a—d.

314



haltloser Nachahmung des Urbildes. Das Bild gilt gewissermassen als ein
zweites sichtbares Exemplar des Originals.’

Ein geldufiges Beispiel war bei den Kirchenvitern die Parallele zum
Kaiserbild, das die Idee und die Gestalt des Kaisers darstellt. Die Ahn-
lichkeit des Bildes zum Original ist so treu, dass der Bildbetrachter im
Bild den Kaiser sicht, und wer wiederum den Kaiser selbst sieht, erkennt,
dass er auf dem Bild ist. Bild und Kaiser konnen aufgrund dieser Ahn-
lichkeitsbezichung als Eins gelten, denn der eine ist im anderen enthal-
ten, so dass man das, was man bei dem einen sieht, auch bei dem anderen
erblickt. Daraus lésst sich folgern, dass, wer das Bild verehrt, in ihm auch
den Kaiser selbst verchrt, denn seine Gestalt und seine Idee sind das
Bild.*

Das Bild stellt fir das korperliche Auge nur das aus dem Urbild dar,
was dem Gesichtssinn unterliegt. Der Mensch jedoch dringt mit den gei-
stigen Augen durch das stoffliche Bild hindurch und entdeckt das Urbild
mit all seinen Eigenschaften. Das Urbild steht gewissermassen unmittel-
bar hinter dem Bild oder im Bild selbst, nur dass es nicht dem Gesichts-
sinn unterliegt, sondern allein mit den Augen des Geistes geschaut wird.
Das bedeutet, dass das Abgebildete zwar nicht substantiell im Bild anwe-
send 1st, doch auf cine geistige Weise zweifellos ganz zugegen.

Daraus resultiert schliesslich die Zweckbestimmung des Bildes, das
dritte Wesensmerkmal, sein offenbarender und hindeutender Charakter.
Der Sichtbarkeit des Bildes steht die Unsichtbarkeit des Abgebildeten
gegeniiber. Das Bild zeigt und stellt etwas Verborgenes dar. Das Verbor-
gensein des Urbildes liegt nicht unbedingt in einer absoluten Unsichtbar-
keit des Abgebildeten wie bei der gottlichen Dreieinigkeit, sondern auch
in einer bedingten, augenblicklichen Unmaoglichkeit, das Urbild selbst
anzuschauen. Das Bild nimmt die Stelle des Urbildes ein und vergegen-
wirtigt etwas, das unsichtbar und verborgen ist.

Darin liegt die Zweckbestimmung des Bildes, ndamlich auf das Abge-
bildete hinzuweisen. Das bedeutet mehr als die blosse Offenbarung, d. h.

" Pseudo-Dionysios Areopagita, ep. 9.2 (PG 3, 1108C).

" Diese Argumentation der Verteidiger der Ikonenverchrung geht auf Athana-
sius den Grossen zuriick (Ar. 3,5 [PG 26, 332AB]), der von Joh 10,30: 14.9.11 aus-
ging und das Christusbild meinte. Erst Basilius der Grosse (hom. 24,4 [PG 31,
608AB]) hat den Kaiser im Blick. Zum Problem des Verhiiltnisses zwischen der
Gottebenbildlichkeit eines jeden Menschen und der des Kaisers, der als Autokra-
tor das Ebenbild des Pantokrators darstellt, vgl. Ernst H. Kantorowicz, Deus per
Naturam, Deus per Gratiam, HThR 45 (1952) 253-277: E. F. Cranz, Kingdom and
Polity in Eusebius of Caesarea, ebd. 47-66.

(O8]
—_—
vy



die dussere Demonstration des abgebildeten Objektes, zu dessen Er-
kenntnis das Bild auffordert. Das Bild mahnt seinen Betrachter, nicht bei
der Betrachtung stehenzubleiben, sondern mit den Augen des Geistes
das dargestellte, verborgene Urbild selbst zu betrachten.”

Wihrend im Sinne der lateinischen Bildauffassung nur die Ahnlich-
keit des Bildes mit dem abgebildeten Original und die Ursprungsbezie-
hung das Wesen des Bildes ausmachen', erblicken die griechischen Kir-
chenviter in dem vermittelnden und offenbarenden Charakter des Bil-
des dessen Hauptmerkmal, demzufolge das Bild Erinnerungszeichen,
Spiegel und Riitsel oder auch Triumph der Heiligen und Offenbarung ih-
rer Heldentaten genannt wird.'"" Wenn das Bild deswegen angewandt
wird, um etwas Verborgenes zu offenbaren, so hat es keine andere Be-
deutung als die des Vermittlers. Nicht das Bild selbst verdient die Auf-
merksamkeit und Hinwendung des Menschen, sondern das im Bild Dar-
gestellte und Offenbarte.

Von entscheidender Bedeutung fiir die Absetzung vom Gotzendienst
und fiir die Entwicklung des Bildbegriffes war der Hinweis des Origenes
auf die Gnade als den Faktor, der die Ahnlichkeit zwischen Original und
Bild im Hinblick auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen bewirkt:
«Wenn es vom Bild heisst, es sei seiner Vorlage gleich, so bezieht sich dies
auf die Gnade, die im Bild sichtbar wird, wéahrend die Substanzen von
Bild und Vorlage ganz verschieden bleiben»."

Diesen Gedanken greift Johannes von Damaskos in einem bedeu-
tungsvollen, nicht zu identifizierenden Zitat aus Johannes Chrysostomos
auf und erhebt die gnadenhafte Identitit der Bilder auf die hochste Stufe
der menschlichmoglichen Reprisentation des Originals: Melchisedech,
dessen Darstellung im Hebriaerbrief (7, 1-3. 15-17) als Bild Christi die
Vorlage des Damaskeners offensichtlich zu interpretieren versuchte, er-
fillt im Vergleich zu einem kiinstlerischen Bild nur schwach die Bild-
funktion; er ist gewissermassen nur der «Schatten» des Bildes, die Skizze
des Malers, die als Untermalung dem vollendeten Bild vorausgeht. «Des-
wegen wird auch das Gesetz Schatten genannt, die Gnade dagegen
Wahrheit und das Zukiinftige Realitit. Wie also das Gesetz und Melchi-
sedech der vorausgehende Schattenriss des farbigen Bildes sind, so sind

" Vgl. Pseudo-Dionysius Areopagita, e.h. 12 (PG 3, 373AB).

"' Vel. Michael Schmaus, Die psychologische Trinitétslehre des hl. Augustinus,
MBTh /1, Miinster (Aschendorff) 1927, 361.

"' Vgl. Johannes von Damaskus, imag. 1,17,5; 2,5,12; 3,23,1-4 ed. B. Kotter,
93.72.129 (PG 94, 1248CD; 1288B; 1341CD.)

'>hom. 6.5 in Ex. ed. W. A. Baehrens, GCS Origenes VI, 197,3-6 (PG 12, 335).

316



Gnade und Wahrheit das farbige Bild, Realititen die eschatologische
Welt. So ist also die alte Heilsordnung Abbild eines Abbildes und die
neue Abbild der Realitdten»." Bei dieser Argumentation stiitzten sich
die Kirchenviiter auf den 82. Kanon des Konzils «<im Trullo», des Quini-
sextum (692), in dem die Konzilsviiter Typologie und Gnade, Symbolis-
mus und Wahrheit, zu der die Bilder am nidchsten stehen, einander ge-
geniiberstellen und die Bilddarstellung Christi in seiner Menschengestalt
anstatt in der Gestalt des Gotteslammes, auf die Johannes der Taufer
hingewiesen hatte (Joh 1,29.36), anordneten. '

3. Der Bildcharakter des sakramentalen priesterlichen Dienstes

Die ikonographische Darstellung der Apostelkommunion mit Christus
als himmlischem Liturgen in den Gewindern irdischer Priester, die tiber
dem Altar in der Apsis vieler orthodoxer Kirchen angebracht ist, weist
cindrucksvoll aul den Sinngehalt des eucharistischen Geschehens hin,
das eine Widerspiegelung himmlischer Realititen darstellt. Im Kontext
dieses symbolischen Realismus erfihrt die eucharistische Versammlung
die Vergegenwiirtigung eines gottlichen Geschehens, das daher in der or-
thodoxen Terminologie «Gottliche Liturgie» genannt wird.

Das auf Golgatha in der Zeit des Tiberius «ein fiir allemal» darge-
brachte Opfer Christi (Hebr 7,27) hat als historisches Ereignis eine
raumlich-zeitliche Dimension, in deren Transzendenz der Sinn des «irdi-
schen» Geschehens liegt, das die Grenzen von Raum und Zeit sprengt.
Die ewige Priesterschaft Christi (Hebr 9.11), die in der zeitlich-ortlich
bestimmten Hingabe seines Blutes ihren ergreifenden Ausdruck fand.
bezieht sich nicht auf Golgatha, sondern auf das himmlische Heiligtum,
unter dem Golgatha steht: «Christus aber ist geckommen als Hoherprie-
ster der kiinftigen Giiter, und durch das erhabenere und das vollkomme-
nere Zelt ... ist er ein fiir allemal in das Heiligtum hineingegangen, nicht
mit dem Blut von Bocken und jungen Stieren, sondern mit seinem cige-
nen Blut, und so hat er eine ewige Erlosung bewirkt» (Hebr 9,111.).

Der irdische Altar ist das Abbild des himmlischen, d.h. die symboli-
sche «Ortsbestimmung» des erhohten Herrn, der zur Rechten des Vaters
sitzt und fiir uns eintritt (Hebr 8,1f.; vgl. Rom 8,34). Das himmlische Prie-

"imag. 1, test. patr. (PG 94, 1269D-1272A) = imag. 3. test. patr. (PG 94,1361 D~
1364A).
" Mansi 11, 977E-980A; vgl. auch ebd. 72, 1123Ef.: 13, 40Ef,

317



stertum Christi ist das Herz des eucharistischen Mysteriums, das die Kir-
che mit Bezug auf das historische, blutige Opfer Christi auf Golgatha fei-
ert, indem sie das himmlische Opfer, das der Hohepriester Christus fei-
ert, abbildlich darbringt.

Die Wesensidentitit der irdischen Liturgie liegt in ihrer Relation zur
himmlischen, deren Abbild sie ist, indem sie das Mysterium des Opfers
Christi real-symbolisch vergegenwirtigt im Bewusstsein, dass Christus
selbst der Handelnde ist. Ergreifend ist das Gebet, das der Priester in der
Liturgie des heiligen Johannes Chrysostomos vor dem «Grossen Einzug»
spricht: «Keiner der durch fleischliche Begierden und Liiste Gefesselten
ist wiirdig, vor dich hinzutreten oder sich dir zu nahen oder dir zu dienen,
Konig der Herrlichkeit; denn dir zu dienen ist etwas Grosses und Furcht-
bares, selbst fiir die himmlischen Michte.» Mit Bezug auf die «unaus-
sprechliche und unermessliche Menschenliebe» Gottes und der Bezeu-
gung seiner Unwiirdigkeit tritt der Priester an den Altar, kommt «mit ge-
beugtem Nacken» zu Christus hin, der «der Darbringende und der Dar-
gebrachte, der Empfangende und der Austeilende» ist.

Aufgrund dieses Abbildlichkeitscharakters der Eucharistie kann der
Priester weder Nachfolger noch «Vicarius», d. h. Stellvertreter Christi im
juridisch-dinglichen Sinn sein, sondern in seiner priesterlichen Funktion
nur eine dusserliche Gestalt, ein Abbild, des in der Kirche gegenwirtigen
Herrn." Die eucharistische Versammlung vollzieht das Opfer im Be-
wusstsein, dass der eigentlich Handelnde Christus selbst ist. Mit Bezug
auf das Abendmahl Christi (Mt 26,26-29) meint Johannes Chrysostomos:
«Die vorliegenden [Gaben] sind nicht das Werk menschlicher Kraft. Er,
der sie damals bei jenem Mahl vollbrachte, verrichtet sie auch jetzt. Wir
nehmen nur die Stelle von Dienern ein. Der sie aber heiligt und verwan-
delt, das ist er.» '

Dieses typologische Verstiandnis des priesterlichen Dienstes, dem ein
juridisch ausgepriigtes Amtsverstandnis zuwiderlauft, hat in der Kirche
eine alte Tradition. Schon Ignatios von Antiochien (T um 115) nennt den
Bischof tinov 100 motpog (Abbild des Vaters)'” oder gi¢ tonov 000
(an Stelle Gottes)'®. Der Bischof reprisentiert real-symbolisch Christus
und weist durch seine Abbildfunktion auf ihn hin. Deswegen gilt die ge-

" Vgl. Johannes Chrysostomus, prod. Jud. 1.6 (PG 49, 380).
" Johannes Chrysostomus, hom. 82.5 in Mt. (PG 58, 744).
7 Trall. 3,1.

'* Magn. 6,1.

318



forderte Ehrfurcht «nicht ihm, sondern dem Vater Jesu Christi, dem Bi-
schof aller»."

Diese pneumatologische Sinndeutung des Dienstes in der Kirche war
nicht die Erkenntnis einer rational ausgefeilten Theologie, sondern die
allegorische Beschreibung der Erfahrung der Gegenwart des Heils in der
Kirche als Gemeinschaft im Heiligen Geist. Spitere Zeugen dieser litur-
gischen Erfahrung sind die Didaskalia der Apostel®, die Apostolischen
Konstitutionen®' und vor allem der grosse liturgische Vater der Ostkir-
che, Johannes Chrysostomos, der immer wieder auf die Unwiirdigkeit
des Priesters hinweist, der eine Bildfunktion einnimmt: «Meint nicht»,
ruft er seiner Gemeinde mit Bezug auf «den Dienst der Versohnung»
(2Kor 5,18) zu, «dass wir die Vollbringer der Sache sind; wir sind Diener.
Derjenige, der alles vollbringt, ist Gott, der durch den Einziggeborenen
die Welt [mit sich] versohnt hat.»** Der eigentliche Mystagoge ist nicht
ein Mensch, sondern in der Person des Priesters abgebildet Gott selbst.”
Deswegen hat das Verhiltnis Gemeinde-Bischof eine transzendicrende
Dimension, denn es ist nicht der irdische Bischof gemeint, den man an-
greift, sondern «der Bischof aller und Hoherpriester des Vaters, Jesus
Christus, unser Herr». >

Das starke liturgische Bewusstsein der existentiellen Relation zwi-
schen himmlischer und irdischer Realitiit gilt nicht nur fiir den Priester,
sondern fiir alle Glaubigen, wenn sie in der eucharistischen Liturgie «die
Cherubim geheimnisvoll abbilden» (Cherubim-Hymnus). Dieses liturgi-
sche Erlebnis ist das existentielle Fundament der Verteidiger der Ikonen-
verehrung, die den klassischen Satz Basileios’ des Grossen als Argument
gegen die Einwinde der Ikonomachen vorbrachten: «Die der Ikone er-
wiesene Ehre geht auf das Original iiber.»*

Wir haben zunichst allerdings mit einer pneumatologischen Typologie
zu tun, die vom liturgischen Denken der Urkirche geprigt ist, das die
[konenverehrung noch als einen Brauch der Heiden ansieht, geschweige
denn sich herausgefordert sieht, eine Ikonentheologie zu entwerfen.

" Magn. 3.1.

0 Syrische Didaskalie 9 (H. Achelis/J. Flemming, Leipzig 1904, 44-52).

' Apostolische Konstitutionen 2,26,4 (SC 320, 236-240; PG 1, 665B-668A ).

2 Johannes Chrysostomus, hom. 11,2 in 2 Cor. (PG 61, 477).

* Johannes Chrysostomus, hom. 8,1 in 1 Cor. (PG 61, 69).

* Apostolische Konstitutionen 8,46,12 (SC 326, 270, PG 1, 1153B).

% Spir. 18,45 (SC 17°,406; PG 32, 149C); vgl. Johannes von Damaskus, expos.
89,7f. [IV 16] ed. B. Kotter, Berlin 1973, 206 (PG 94, 1169A) u.; Definition des
2.Konzils von Nizida (COD 136; DH Nr.601).

319



Die Begriffe elxov (Bild), 6poiwue (Abbildung), tomoc (Abbild),
&vtiturog (Nachbild), tomog (Stelle) haben noch nicht die durch die Aus-
einandersetzung um die Ikonenverehrung geprégte Sinndeutung, bei der
ein gewisser Symbolismus mitschwingt, bei dem der Gedanke des sym-
bolischen Realismus, der mystischen Gegenwart des Symbolisierten,
verdringt wird. So ldsst sich erklidren, dass Kirchenviter wie Kyrillos von
Alexandrien, Theodoros von Mopsuestia oder Johannes von Damaskos
diese Begriffe im Hinblick auf die Eucharistie ablehnen.?

Die alte Typologie versteht den Vorsteher der eucharistischen Ge-
meinschaft nicht im Sinne eines blossen Symbolismus, sondern eines
symbolischen Realismus. Hier lebt fort die antike griechische Vorstel-
lung von der engen Verkniipfung zwischen geistigem Gehalt und konkre-
ter, sichtbarer Gestalt, zwischen Idee und sinnlich wahrnehmbarer Reali-
tat.

In diesem Denken des symbolischen Realismus, das keinen Gegensatz
zwischen Bild und abgebildeter Wirklichkeit erblickt, sondern im Bild
eine besondere Ebene der Realpriasenz des Unsichtbaren im sinnlich
Wahrnehmbaren erkennt, unterscheidet sich der griechische Osten vom
lateinischen Westen, der in seinem pragmatisch-praktischen Denken von
einem dinglichen Realismus ausgeht. Selbst in der platonischen Tradi-
tion der lateinischen Kirchenviter konnte das Urbild-Abbild-Denken
der Griechen auf die Dauer keinen fruchtbaren Boden finden, so dass
schliesslich Symbolismus und Realismus in ein Spannungs- bzw. Gegen-
satzverhiltnis gestellt werden. Das gilt vor allem fiir das germanische
Denken, das den Ubergang von der gemeinsamen christlichen Antike
zum Mittelalter einleitet, was den Verlust der griechisch-romischen Kul-
turtradition als Ausgangspunkt der theologischen Spekulation bedeutet.
Aufschlussreich hierfiir ist der germanische dingliche Realismus, der in
der Wergeld-Praxis der Rechtsprechung der Germanen seinen bezeich-
nenden Ausdruck fand und spiter in der sogenannten Tarifbusse der
Westkirche eine Ablassvariante erfuhr, die nach dem Prinzip der Stell-
vertretung geistige Werte vermaterialisierte.”’

Dagegen geht der Osten in seinem symbolischen Realismus vom
Neuen Testament aus, nach dem Christus selbst der Priester (Hebr 5,6;

* Cyrill von Alexandrien, fr. Mt. 26,27 (PG 72, 452C); Theodor von Mopsuestia,
fr. Mt. 26 (PG 66, 713B); Johannes von Damaskus, expos 86,114-120 [1V 13] ed.
B. Kotter, 195 (PG 94, 1148AB).

' Vgl. Anastasios Kallis, Der philosophisch-kulturelle Kontext der Ikonenver-
chrung und -theologie, in: L'icone dans la théologie et I'art, ETC 9, Chambésy/
Genf 1990, 181-190, hier 188f.

320



8,4;10,21), Hohepriester (Hebr 2,17; 4,14.15; 5,5 u.6.), Episkopos (1Petr
2,25) und Diakon (Rom 15.,8) ist, und er entwirft eine Typologie, die nicht
im Sinne der stellvertretenden Reprisentation des Vikars, von jeman-
dem, der abwesend ist, zu verstehen ist, sondern eine Kategorie der Sote-
riologie ist. Die Funktion des Priesters an Stelle Christi oder des Vaters
bzw. Gottes kann weder «Nachfolge» noch «Stellvertretung» heissen,
sondern nur «ikonische Identitit» zwischen dem handelnden Abbild und
dem eigentlich wirkenden Original.” Deswegen kann der Priester nicht
auch die Gemeinde «reprisentieren», denn sie ist sinnlich-wahrnehmbar
gegenwirtig, wenn sie die Eucharistie feiert.

Diesen grundsitzlichen ost-westlichen Unterschied veranschaulicht
der sogenannte Epiklese-Streit zwischen der Ost- und der Westkirche im
Mittelalter, die jeweils in der Epiklese bzw. in den Einsetzungsworten die
sakramentale Vollzugsformel erblicken, die die Wandlung von Brot und
Wein in Leib und Blut Christi bewirkt. Es liegt in der Logik der Stellver-
tretung, dass bei der Eucharistiefeier die Wandlung der Elemente durch
die Abendmahlsworte Christi erfolgt, die der Priester an dessen Stelle (in
persona Christi) spricht, wihrend der anaphorische Bezug der Einset-
zungsworte die Epiklese bedingt, d. h. die Bitte, die der Priester als «Vor-
steher» der eucharistischen Versammlung in der Wir-Formel an den Va-
ter richtet, namlich den Heiligen Geist herabzusenden, der Gemeinde
und Gaben verwandelt: «Sende deinen Heiligen Geist auf uns und auf
diese vorliegenden Gaben herab...»

Dass dieser Ursachlichkeitspositivismus dem Charakter der Verge-
genwirtigung des Heilsgeschehens widerspricht, muss hier nicht eigens
begriindet werden. Worum es geht, ist eine auffillige Parallele in der ty-
pologischen Argumentation Roms und des interorthodoxen Rhodos-
Symposiums zum Thema: «Die Stellung der Frau in der Orthodoxen Kir-
che und die Frage der Ordination der Frauen».” Die Verlagerung der
Sinndeutung des Christusereignisses von der Mensch- auf die Mannwer-
dung bei der typologischen Begriindung des mannlichen Charakters des
sakramentalen Priestertums mag einem dinglich-stellvertretenden Den-
ken entsprechen, nicht jedoch dem orthodoxen symbolischen Realismus,
der in der Inkarnation des Logos nicht den als Mann auf Erden wandern-
den Gott erblickt, sondern die Theophanie in einer Menschengestalt.

» Vgl. Johannes Chrysostomus, hom. 11,3 in 2 Cor. (PG 61, 477f.).

» Gennadios Limouris (Hg.), The Place of the Woman in the Orthodox Church
and the Question of the Ordination of Women. Interorthodox Symposium, Rho-
dos, Greece, 30 October-7 November 1988, Katerini GR (Tertios) 1992.

321



4. Der christologische Bezug

Die Christus-Typologie, die bei den Kirchenvitern in einem bestimmten
biblisch-liturgischen soziokulturellen Kontext steht, liefert im Horizont
der orthodoxen Bildtheologie keine zwingende Antwort auf die Frage
der Zulassung der Frau zum priesterlichen Dienst; erst durch die Verla-
gerung des Schwerpunkts des Inkarnationsmysteriums vom Eigentlichen
zum Akzidentiellen wird die Christologie als Argument gegen die
Frauenordination umfunktioniert, demzufolge typologische Hinweise
auf den eigentlich handelnden Christus, die ausschliesslich die Unwiir-
digkeit und Bildhaftigkeit des dienenden Priesters im Blick haben, zur
Begriindung der Exklusivitdt des ménnlichen Geschlechts angefiihrt
werden.

Diese christologische Beweisfiihrung ldsst ausser acht, dass die Funk-
tion des priesterlichen «Mittlers» allein Christus zukommt, der Mensch
geworden ist (Hebr 8,6; 9,15; 1Tim 2,5). In diesem Sinn kann es keinen
anderen «Mittler» zwischen Gott und den Menschen geben, ebensowe-
nig die Abbildlichkeit von einem bestimmten Geschlecht abhéngig ge-
macht werden. Denn wenn die Kirche nach der paulinischen Leib-Typo-
logie mit Christus als Haupt seinen Leib darstellt, verkorpert sie doch als
eucharistische Gemeinschaft abbildlich sein Priestertum, so oft sie ithren
liturgischen Dienst im Angesicht Gottes fiir die Welt vollbringt (1Petr
2,5.9). Die mit der Weihe verbundenen besonderen Dienste in der Kirche
haben ihre Verankerung in dieser priesterlichen Gemeinschaft von Mén-
nern und Frauen, «denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt
Christus [als Gewand] angelegt» (Gal 3,27).

Die soteriologische Bedeutung des Christusmysteriums ldsst keine ge-
schlechtliche, nicht einmal eine ausschliesslich anthropologische Be-
grenzung der Christus-Typologie zu, denn die Heilsokonomie hat eine
kosmische Dimension. Als «das Ebenbild des unsichtbaren Gottes» ist
Christus «der Erstgeborene der ganzen Schopfung» (Kol 1,15). Nicht nur
der Mensch, sondern «auch die Schopfung soll von der Sklaverei und
Verlorenheit befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder
Gottes» (Rom 8,21).

Die Kirchenviter, die als Zeugen der Minnlichkeit des sakramentalen
Priestertums angefiihrt werden, denken in den Kategorien einer kosmi-
schen Liturgie, deren «Vorsteher» der mit Verstand und freiem Willen
ausgestattete Mensch ist. In Widerspiegelung himmlischer Realitdten
bringt die Gesamtschopfung mit dem Menschen — dem «Mikrokosmos» —
als Priester ihre Doxologie dem Schopfer dar, der alles aus dem Nichtsein

322



ins Sein gerufen hat. Als Bebauer und Hiiter des Gartens Gottes (Gen
2,15) vollzieht der Mensch mit seiner Erforschung und Nutzung der ihm
anvertrauten Schopfung einen Gottesdienst, in dessen «Anaphora» er
sagen kann: «Das Deine vom Deinigen bringen wir Dir dar iiberall und
fiir alles» (Anaphora der Basileios- und Chrysostomos-Liturgie).

Bei seiner Menschwerdung nimmt Christus die ganze menschliche Na-
tur in ihrer Gezweitheit an und iiberwindet als neuer Adam die Widrig-
keit der Dualitit der Geschlechter, die vor Gott gleich sind und zum Heil
gerufen werden. Die Frau findet ihre Rettung nicht durch den Mann,
sondern wie der Mann durch Christus selbst, in dem alles geheilt wird,
was er angenommen hat, «denn was nicht angenommen worden ist,
bleibt ungeheilt, was aber sich mit Gott einigt, dies wird auch gerettet».*
Darum bekennen wir Christus nicht als Mann, sondern als Menschen,
der fiir uns Menschen und zu unserem Heil vom Himmel herabgestiegen
und Fleisch geworden ist (Nizinum-Konstantinopolitanum).

Wenn die orthodoxe Kirche in ihrer eucharistischen Liturgie des «heil-
bringenden Gebotes und alles dessen, was fiir uns geschehen ist», ge-
denkt: «des Kreuzes, des Grabes, der Auferstehung am dritten Tag, der
Auffahrt in den Himmel, des Sitzens zur Rechten des Vaters, der zwei-
ten, neuen Ankunft in Herrlichkeit», vergegenwiirtigt sie doch nicht das
Werk der ménnlichen Gestalt Christi, sondern des menschgewordenen
Logos, der fiir Manner und Frauen Vorbild ist: «Seid untereinander so
gesinnt, wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht: Er war Gott
gleich, hielt aber nicht daran fest wie Gott zu sein, sondern er entidusserte
sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich. Sein Leben war
das eines Menschen» (Phil 2,5-7). Daher kann auch der priesterliche
Dienst in der Kirche nicht die Aufgabe von Minnern allein sein, sondern
grundsitzlich von allen Menschen, die als konkrete Personen Frauen
und Ménner sind.

In der Sicht der Kirchenviter hat das Geschlecht Christi keine soterio-
logische Bedeutung, es gehort eigentlich in den Bereich der Relativitit
des menschlichen So-Seins und Begriffsinstrumentariums, der irdisch
behafteten Vorstellungskraft, die sich anthropomorpher Bilder bedient,
um das Unfassbare zu umschreiben. Es kommt auf den hinweisenden
Sinngehalt der Eigentiimlichkeiten an und nicht auf eine Verobjektivie-
rung ihrer Eigenstindigkeit. Getreu diesem Prinzip der Bildsprache ant-
wortet Johannes Damaskenos auf die Frage, warum eigentlich der Sohn
und nicht der Vater oder der Heilige Geist Mensch geworden ist:

Y Gregor von Nazianz, ep. 101,32 (SC 208, 50; PG 37, 181C-184A).

323



«Darum wird der Sohn Gottes Sohn eines Menschen, damit die Eigen-
tiimlichkeit unbewegt bleibt. Denn da er Sohn Gottes war, wurde er Sohn
eines Menschen, nahm aus der heiligen Jungfrau Fleisch an und legte
seine Sohnes-Eigentiimlichkeit nicht ab.»?!

Das Sohnsein bzw. das Geschlecht weist nicht auf das Wesen Gottes
hin, sondern auf die innertrinitarische Beziehung der géttlichen Perso-
nen. Diese interpersonale Relation bildet bei den Griechen den Aus-
gangspunkt auf ihrem induktiven Weg zur Erkenntnis der Natur der gott-
lichen Personen, wihrend die Lateiner in ihrer deduktiven Vorgehens-
weise von der Natur ausgehen, um zu den Personen zu gelangen, deren
Existenzweise als die konkrete Form der Natur ein anderes Gewicht be-
sitzt, als es bei den Griechen der Fall ist, bei denen schliesslich die Bilder
variieren konnen, wenn sie die Natur, auf die sie hinweisen, nicht entstel-
len.

Daher hatte der Osten offensichtlich keine typologischen Probleme,
auf dem ostromischen Kaiserthron auch Frauen zu sehen, die wie die
Minner Gott abbildeten. Eusebios von Kaisareia z.B. bezeichnet den ir-
dischen Konig als Abbild der Archetyp-Idee des himmlischen.* Nach
hellenistisch-romischer Tradition galt der Kaiser in Byzanz allgemein als
«Gott auf Erden» und «Vertreter des Pantokrators».*

Der Gedanke der gottlichen Ebenbildlichkeit in der Gestalt des Kai-
sers war daher im byzantinischen Zeremoniell eine alltdgliche Selbstver-
stdndlichkeit. In vielen kirchlichen Zeremonien trat der Kaiser an Stelle
Christi auf. Sein Peripatos vom Palast zu der Hagia Sophia, dessen Weg
mit Lorbeer und Olzweigen geschmiickt war, sollte an den Einzug Christi
in Jerusalem erinnern. In diesem Sinne forderte das Prozessionslied das
umstehende Volk auf, den «Herrn der Himmel», d.h. den Kaiser an
Stelle Christi, zu bewundern.* Als Ausdruck der Idee der Reprisenta-
tion Christi wurden in der Palmsonntagsliturgie nach der Lesung des
Psalmverses «Erheb dich, Gott, und richte die Erde» (Ps 81 [82], 8) Lor-

" Johannes von Damaskus, expos. 77,5-8 [IV 4] ed. B. Kotter, 174 (PG 94,
1108A).

21.C. 3,3; 54 ed I. Heikel, GCS Eusebius /, 201,1-7; 204,17-19 (PG 20, 1529A;
1336C); v.C. 342 ed. F. Winkelmann, GCS Eusebius //1, 101,13f. (PG 20, 1101B).
Weitere Belege bei Hans Eger, Kaiser und Kirche in der Geschichtstheologie Eu-
sebs von Cisarea, ZNW 38 (1939) 97-115, hier 112-114.

" Vgl. Anton Michel, Die Kaisermacht in der Ostkirche (843-1204), Darmstadt
(Gentner) 1959, 129f.

* Vgl. Otto Treitinger, Die ostromische Kaiser- und Reichsidee nach ihrer Ge-
staltung im hofischen Zeremoniell [1938]. Vom ostromischen Staats- und Reichs-
gedanken, Darmstadt (WBG) 1956, 125.

324



beerzweige vor dem Kaiser ausgebreitet.* Bei der Verschmelzung des
kirchlichen mit dem kaiserlichen Zeremoniell nahm der Kaiser nach al-
ter Tradition typologisch die Stelle Christi ein.* Die Parallele schliesslich
zwischen der Ikone Christi und dem Bild des Kaisers, die seit dem 4. Jahr-
hundert eine Gleichdeckung erfahren, unterstreicht die Stellung des Kai-
sers als Abbild Christi.”

In einer Zeit, in welcher der Westen die Kaiserwiirde einer Frau auf
dem Thron in Konstantinopel wegen des Geschlechtes streitig machen
wollte, berief Eirene das 7. Okumenische Konzil (787) ein, das nach der
ersten Phase des Bilderstreites die Ikonenverehrung restaurierte, wih-
rend sie als Heilige der orthodoxen Kirche in die Geschichte einging. ™

Es kann also nicht in der geschlechtlichen Anpassung der typologi-
schen Vorstellungen liegen, wenn die Kirche die Frauen vom sakramen-
talen Priestertum ausgeschlossen hat bzw. sie als unwiirdig erachtet, sich
dem Altar zu nihern, um im Heiligtum Gott zu dienen.

Wenn die Transzendenz des Abbildes seine akzidentelle Existenz-
weise relativiert, konnte man meinen, dass eine Typologie, welche die
Frauenordination nicht ausschliesst, auch die auf ein bestimmtes Bild
Gottes aufgebaute Struktur der Kirche aus den Angeln hebt. In der Fort-
fiithrung dieser Hypothese wiirde es schliesslich heissen, dass eine solche
Christus-Priester-Typologie auch das geoffenbarte Bild Gottes in Frage
stellt.

Diese Befiirchtung ist durchaus berechtigt, wenn man von einer ding-
lich orientierten Typologie ausgeht, die eine Umkehrung der Transzen-
denz des Bildes bedeutet, in deren Folge die Frage berechtigt wiire: Ist
der Mensch bzw. der Mann Bild Gottes oder Gott eine idealisierte Pro-
jektion des Menschen bzw. Mannes? Die Konsequenz einer solchen
theologischen Spekulation fand schliesslich ihre prignante Formulie-
rung in dem religionskritischen Kernsatz der Theologie Ludwig Feuer-
bachs: «<Homo homini Deus».*

In dieser Hinsicht bewirkt die feministische Theologie, die prinzipiell
genauso denkt wie die von ihr kritisierte patriarchale Theologie, mit ih-

“ Pseudo-Kodinos, offic. 13 (PG 157, 89A).

% Vgl. Herbert Hunger, Reich der neuen Mitte. Der christliche Geist der byzan-
tinischen Kultur, Graz (Styria) 1965, 95.

Y Vgl. Johannes Kollwitz, Das Bild von Christus dem Konig in der Kunst und
Liturgie der christlichen Friihzeit, ThGI 37/38 (1947/48) 95-117.

% Vgl. das Bild auf dem Titelblatt, das eine Goldmiinze mit dem verchristlich-

ten Abbild der Kaiserin Eirene zeigt.
Y Uflrich] Dierse, Art. «Gott. IX 6-12», in: HWP 3, 1974, 789-798, hier 790.

325



rer exklusiven Sprache bzw. mit der Ablosung maskuliner Begriffe durch
feminine keine grundsitzliche Verdnderung des anthropomorphen Got-
tesbildes, denn der Unterschied des Verhiltnisses Mutter—Tochter zu Va-
ter-Sohn erleichtert nicht den Ubergang zum Urbild, sondern im Gegen-
teil, er lenkt von ihm ab. Solche Konstruktionen weisen nicht auf Gott
hin, sondern auf einen Gotzen. Die Ablosung der patriarchalen Termi-
nologie durch eine matriarchal orientierte Sprache ist nicht die Losung
des Problems einer zeitgeméssen Theologie und Kirchenstruktur. Solche
Umorientierungsversuche in der Terminologie wie «Mutter unser im
Himmel» oder «allméchtige Mutter» erhitzen nur die Gemiiter, gehen zu
Lasten der Seriositit des Anliegens und erschweren eine sachliche Dis-
kussion.

Die Begriffe Vater, Sohn sind Bilder und kdnnen selbstverstindlich er-
setzt werden durch Mutter, Tochter, genauso wie das geldufige Bild eines
weissen Christus durch einen schwarzen oder gelben, wenn dadurch der
Hinweis auf die Menschwerdung Gottes besser vermittelbar wird bzw.
der Zugang zum Mysterium der gottlichen Trinitidt und zum Heil der ab-
gefallenen Kreatur an Katholizitat gewinnt.

5. Bildtheologische Schlussfolgerungen

Im Kontext der orthodoxen Bildtheologie, die soteriologisch ausgerich-
tet ist, kann das Geschlecht nicht das Kriterium fiir die Verleihung der
Gnade des sakramentalen priesterlichen Dienstes im Sinne des Abbildes
Christi sein. Der fiir uns menschgewordene Logos hat in der Gestalt des
Mannes die ganze menschliche Natur in ihrer Gezweitheit angenommen,
so dass er nicht aufgrund des Geschlechtes als Archetyp gelten kann; es
sei denn, dass die Relation Urbild-Bild nicht in der inneren-geistigen
Gemeinschaft gesehen wird, sondern im formal-naturalistischen Sinn
verstanden wird, der aber dem Bilddenken fremd ist.

Der Hinweis auf das minnliche Geschlecht des menschgewordenen
Logos als unerlédssliche Komponente fiir seine Abbildlichkeit erinnert an
die Uberlegungen ikonenfeindlicher Theologen, die in Anbetracht des
Mysteriums der Verbindung der gottlichen mit der menschlichen Natur
im inkarnierten Logos die Darstellbarkeit der Person Jesu Christi fiir un-
mdoglich hielten.

Exemplarisch fiir diese anikonische Denkweise ist die Argumentation
des Eusebios von Kaisareia, mit der er (313 oder bald danach) die Bitte
der Kaiserin Konstantia, der Halbschwester des Kaisers Konstantinos

326



des Grossen, zuriickwies: «Da Du mir auch beziiglich eines Bildes und
zwar Christi schreibst, mit dem Wunsch, ich soll Dir ein solches schicken;
von welchem sprichst Du und welcherart soll es sein, das Du Bild Christi
nennst? Ich weiss nicht wovon bewegt Du erwartest, dass ein Bild unse-
res Heilandes entworfen wird. Welches Bild Christi suchst Du? Das
wahre und unwandelbare, das von Natur aus seine Ziige tréigt, oder jenes,
das er um unseretwillen angenommen hat, indem er sich mit der
Knechtsgestalt bekleidete (Phil 2,7)?... Ausgehend von seinen zwei Ge-
staltungsformen, kann ich mir nicht vorstellen, dass Du ein Bild seiner
gottlichen Gestalt erbeten hast, denn er selbst hat Dich gelehrt, dass nie-
mand den Vater kennt ausser dem Sohn, und dass niemand wiirdig ist,
den Sohn zu kennen als allein der Vater, der ihn gezeugt hat (Mt 11,27).
So verlangst Du das Bild seiner Knechtsgestalt, des Fleisches also, mit
dem er sich um unseretwillen bekleidete. Doch wir haben auch gelernt,
es sei mit der Herrlichkeit der Gottheit vermischt worden, das Sterbliche
sei vom Leben verschlungen worden» (1Kor 15,53f.; 2Kor 5.4).%

Es gilt auch fiir unsere Frage analog die Antwort, die auf diese mono-
physitische Gesinnung, wie sie auch auf dem ikonoklastischen Konzil
von Hiereia (754) dominiert hat, Theodoros Studites gegeben hat: Das
Bild stellt weder die Natur noch die Naturen dar, sondern durch die
Menschheit Christi als Symbol offenbart es den Gottmenschen, den gan-
zen Christus, d. h. das Mysterium der Menschwerdung Gottes.* Der Vor-
steher der eucharistischen Gemeinschaft reprasentiert als «Abbild Chri-
sti» weder das mannliche Geschlecht noch die menschliche Natur Chri-
sti, sondern den menschgewordenen Logos, «der nach der Ordnung Mel-
chisedechs Hoherpriester ist auf ewig» (Hebr 6,20).

Die Kirchenviiter, auf die man sich bei der Ablehnung der Frauenordi-
nation beruft, begriinden erkenntnistheoretisch die Notwendigkeit der
Bilder mit der Schwiiche des Menschen bzw. mit seiner doppelten Natur,
der die Bilder als Wegweiser der Erkenntnis dienen: «Denn genauso, wie
wir durch sinnlich wahrnehmbare Worte mit leiblichen Ohren héren und
das Geistige erkennen, kommen wir durch eine korperliche Betrachtung
zu einer geistigen Betrachtung».®

“ Ep. Constant. ed. Hans Georg Thiimmel, Die Friihgeschichte der ostkirchli-
chen Bilderlehre. Texte und Untersuchungen zur Zeit vor dem Bilderstreit, TU
139, Berlin (Akademie) 1992, 282,18-32 (Mansi 13, 313; PG 20, 1545AB).

U Antirr. 3,34 (PG 99, 405A-C); ep. imag. (PG 99, 505A).

2 Johannes von Damaskus, imag. 3,12.27-30 ed. B.Kotter, 123f. (PG 94,
1336 AB).

327



Es geht eigentlich um die Problematik der Abstraktion der Schau des
Unsichtbaren, dessen Identitit unangetastet bleibt und verborgen im
Geschauten durch hinweisende Merkmale geoffenbart wird, die in einer
Bildmystagogie als solche erkannt werden miissen. Andernfalls besteht
die Gefahr, die Akzidenzien des Bildes zu verobjektivieren, was zu ab-
surden Vorstellungen fithren konnte, dass z. B. die Hautfarbe, der Bart-
wuchs oder die Rasse des menschgewordenen Gottes bei der Zulassung
zum priesterlichen Dienst beachtet werden miissten.

Die divergierenden Interpretationen der «repraesentatio Christi» ha-
ben ihre Ursachen m.E. nicht in der Unklarheit der Quellen, die unter-
schiedliche Auslegungen zuliessen, sondern im grundsitzlich unter-
schiedlichen Umgang mit ihnen, in der Hermeneutik und in der Mentali-
tit, d. h. in den zugrundeliegenden Kriterien fiir die unerléssliche Unter-
scheidung zwischen dem Eigentlichen und dem Sekundéren, um durch
das geschaute Symbol zum Symbolisierten zu gelangen.

Solange die Kirchen und ihre Theologie vor dieser Schwelle stehen,
wird es beide Richtungen in der Kirche geben: sowohl diejenige, die im
sakramentalen priesterlichen Dienst des Mannes wie auch der Frau un-
eingeschriankt das Bild des Hohenpriesters Christus erblickt, wie auch
diejenige, die nur im Mann das Bild Christi zu erkennen vermag.

Je starker die Tradition die theologische Arbeitsweise und das Leben
einer Kirche prigt, desto mehr herrscht die Neigung, altiiberlieferte ver-
traute Ausdrucksformen des Glaubens zu bewahren, auch wenn ihre
Analogien im gesellschaftlichen Alltag schon lingst der Vergangenheit
angehoren; infolgedessen wird jede Neuerung zunéchst eher als Moder-
nismus denn als Erneuerung angesehen.

Einstweilen stellt sich die Frage, ob beide Gruppen unter einem Dach
wohnen kénnen. Die Beantwortung dieser Frage, die auch wichtige pa-
storal-ekklesiologische Aspekte hat, gehort nicht zur Thematik dieses
Beitrages, der sich allerdings als Aufmunterung an die Kirchen versteht,
sie gemeinsam neu zu bewerten.

Miinster/Bern Anastasios Kallis

328



	Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bildtheologie : Fragen zur ekklesialen Christusrepräsentation durch das Priestertum

