
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bildtheologie : Fragen
zur ekklesialen Christusrepräsentation durch das Priestertum

Autor: Kallis, Anastasios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext
der Bildtheologie.

Fragen zur ekklesialen Christusrepräsentation
durch das Priestertum

1. Die Fragestellung

Bei der Ablehnung der Frauenordination spielen zwei Argumente eine

gewichtige Rolle: zum einen der Befund der Tradition und zum anderen
die typologische Interpretation des sakramentalen priesterlichen Dienstes

(Christusrepräsentation).
In Anbetracht des bildhaften Denkens der griechischen Philosophie,

das die orthodoxe Theologie und das liturgische Leben der orthodoxen
Kirche kennzeichnet, ist es nicht verwunderlich, dass die Christus-Typologie

eine Schlüsselrolle bei der Beantwortung der Frage nach der Zulassung

der Frau zur Ordination spielt.
Das Argument der «repraesentatio Christi» gilt als ein gemeinsamer

Einwand des Vatikans und repräsentativer Stellungnahmen aus der
orthodoxen Kirche, obschon die orthodoxe Theologie auf eine lange
Entwicklung der hier zugrundeliegenden Bildtheologie zurückblickt, die der
Westen nicht kennt. Insofern ist die Frage berechtigt, ob beide dasselbe

meinen, wenn sie von Repräsentation sprechen, bzw. ob die orthodoxen
Theologen ihrer Bildtheologie treu bleiben, wenn sie mit Rom gleich
argumentieren.

Es dürfte doch nicht belanglos sein, dass z. B. die westliche Theologie
sich bis heute einer Unterscheidung zwischen einem inneren und einem
äusseren Bereich der göttlichen Trinität widersetzt, während die orthodoxe

Theologie der Gottesschau davon ausgeht, dass Gott, der in seiner
Wesenheit jenseits jeglicher Erkenntnis bleibt, sich in seinen ungeschaffenen

Energien offenbart. Die Unterscheidung zwischen Wesen und

Energien Gottes ist aber für das orthodoxe Verständnis der Abbildlich-
keit des «deus absconditus» (vgl. Jes 45,15) unerlässlich, der durch seine

Energien den Übergang «aus der Finsternis in sein wunderbares Licht»
(IPetr 2,9) ermöglicht, der den Aufstieg zur gnadenhaften Teilhabe an
der wesenhaft unerreichbar bleibenden Natur Gottes einleitet, der «die
Sonne an den Himmel gesetzt hat; er selbst aber wollte im Dunkel wohnen»

(IKön 8,12).'

1 Vgl. Anastasios Kallis, Orthodoxie. Was ist das?, OrthPer /, Main/. (Grünewald)

1979/51991,48-50.

312



Deswegen soll zunächst als Einstieg in die Thematik die Bildvorstel-
lung der griechischen Patristik skizziert werden, aus der die Argumente
gegen die Frauenordination geholt werden, bevor der Bildcharakter des

sakramentalen Priestertums und sein christologischer Bezug erörtert
werden, die zu den bildtheologischen Schlussfolgerungen führen, die
indirekt bzw. prinzipiell auch im Hinblick auf das Argument der Tradition
angewandt werden könnten.

2. Zur Ontologie des Abbildes als Repräsentation des Urbildes

Für die Verteidiger der Bilderverehrung, die sich mit dem Vorwurf des

Götzendienstes auseinandersetzen mussten, sind die Bilder an sich, ohne
den Bezug zum Original, ikonologisch wertlos. Eine kunsthistorisch
wertvolle Ikone, losgelöst von ihrer transzendierenden Funktion, ist ein
Stück bemaltes Holz, denn ihre Ontologie liegt in ihrer Relation zum
Original, d.h. schliesslich zu Gott als dem Urheber der sichtbaren und

unsichtbaren Welt.
Die Bildnerfunktion des Schöpfers veranschaulicht Gregor von Nyssa.

indem er ihn mit einem Maler vergleicht: «Gleichwie nun die Maler die

menschlichen Gestalten mittels verschiedener Farben auf die Tafel
übertragen, indem sie die gehörigen und entsprechenden Tinten auf die

Nachahmung pinseln, damit die urbildliche Schönheit auf das Ähnliche

genau übertragen wird, so hat auch unser Bildner mit Tinten mit dem

Umwurf der Tugenden nach der eigenen Schönheit das Bild umblümt»'.
Es kommt nicht auf die Form an, sondern auf den inneren, geistigen
Gehalt, zu dessen Repräsentation man sich einer bestimmten, auf das Original

hinweisenden Form bedient. Deswegen lehnt auch die orthodoxe

Ikonographie den Naturalismus und die dreidimensionale Darstellung
ab, denn sie lenken vom Eigentlichen ab.

Durch ihre Aufgabe, rational unfassbare, transzendentale Realitäten
zu vermitteln, hat die Ikone eine eigene Ästhetik, insofern sie weder eine

idealistische noch eine dingliche Realität eines irdischen Naturalismus
darstellt, sondern eine geistige Wirklichkeit, die ihre Fremdheit und ihre

eigentliche, innere Schönheit ausmacht, die Schönheit der Wahrheit, die

Gott selbst ist, der jenseits der rein optisch-ästhetischen Ebene liegt. '

' hom. opif. 5 (PG 44. 137A).
' Vgl. Anastasios Kallis. Teilhabe am unsichtbaren Transzendenten, Hermenia

6(1990)66-70, hier 67 f.

313



Deswegen ist die Selbstverständlichkeit, mit der westliche Maler dieselben

Frauen als Modell für die Darstellung Aphrodites und der Gottesmutter

gewählt haben, für einen orthodoxen Hagiographen undenkbar.

Mir scheint, dass Osten und Westen von unterschiedlichen Bildfunktionen

ausgehen. Johannes von Damaskos definiert das Bild als «eine

Ähnlichkeit, die das Urbild ausdrückt, zu dem es einen gewissen Unterschied

hat».4 Diese Definition weist auf drei charakteristische Merkmale
des Bildes hin:

a) die Ähnlichkeit und Verschiedenheit zwischen Bild und Urbild,
b) die Ursprungsbeziehung,
c) der offenbarende und hindeutende Charakter.

Zwischen Bild und Urbild besteht eine Zusammengehörigkeit, eine

Gemeinschaft, die in der Projizierung des Unsichtbaren in das

wahrnehmbare Bild liegt. Es handelt sich um eine formale, ideelle, relative
Identität. Beide Merkmale (Ähnlichkeit und Verschiedenheit) sind
gleichermassen konstitutive Elemente des Bildes, denn genauso, wie ohne
Ähnlichkeit etwas nicht Bild eines Urbildes sein kann, hebt sich das
Verhältnis Bild-Urbild auf, wenn zwischen beiden kein Unterschied besteht,
d.h. beide korrelative Begriffe sind.

Diese Verbindung von Ähnlichkeit und Verschiedenheit zwischen

Bild und Urbild, die über Ps.-Dionysios Areopagites3 auf Piaton zurückgeht6,

hatte ihre Ausprägung vor allem bei der Verteidigung der
Ikonenverehrung erfahren, bei der man durch die Polemik der Ikonoklasten
gezwungen war, beide Merkmale zu unterstreichen, um die Orthodoxie der

Ikonenverehrung zu begründen und dem Vorwurf des Götzendienstes zu

begegnen.
Der Unterschied zwischen Bild und Urbild erfährt eine weitere Erhellung

bei der Bestimmung der Ursprungsbeziehung. Das Bild ist seinem
Wesen nach eine Abprägung, eine Darstellung und treue Wiedergabe
des Urbildes. Es versteht sich von selbst, dass der Betrachter eines Bildes
eine Nachahmung des im Bilde Dargestellten, nicht den Gegenstand
selbst oder etwas völlig anderes, anschaut. Daher liegt hier das Hauptgewicht

auf demjenigen, das aus der Abprägung des Abgebildeten
entspringt, und zwar in einer innigen Beziehung und nicht in einer Art in-

4 imag. 1,9,3-5 ed. B. Kotter, Berlin 1975, 83 (PG 94, 1240C).
5 Vgl. d.n. 9,6 (PG 3, 913C); e.h. 4,1 (PG 3, 473C).
" Vgl. Politeia VI 509 d; Politikos 285 a; Parmenides 132 d; Sophistes 259 a-d.

314



haltloser Nachahmung des Urbildes. Das Bild gilt gewissermassen als ein
zweites sichtbares Exemplar des Originals.7

Ein geläufiges Beispiel war bei den Kirchenvätern die Parallele zum
Kaiserbild, das die Idee und die Gestalt des Kaisers darstellt. Die
Ähnlichkeit des Bildes zum Original ist so treu, dass der Bildbetrachter im
Bild den Kaiser sieht, und wer wiederum den Kaiser selbst sieht, erkennt,
dass er auf dem Bild ist. Bild und Kaiser können aufgrund dieser
Ähnlichkeitsbeziehung als Eins gelten, denn der eine ist im anderen enthalten,

so dass man das, was man bei dem einen sieht, auch bei dem anderen
erblickt. Daraus lässt sich folgern, dass, wer das Bild verehrt, in ihm auch
den Kaiser selbst verehrt, denn seine Gestalt und seine Idee sind das

Bild."
Das Bild stellt für das körperliche Auge nur das aus dem Urbild dar,

was dem Gesichtssinn unterliegt. Der Mensch jedoch dringt mit den

geistigen Augen durch das stoffliche Bild hindurch und entdeckt das Urbild
mit all seinen Eigenschaften. Das Urbild steht gewissermassen unmittelbar

hinter dem Bild oder im Bild selbst, nur dass es nicht dem Gesichtssinn

unterliegt, sondern allein mit den Augen des Geistes geschaut wird.
Das bedeutet, dass das Abgebildete zwar nicht substantiell im Bild anwesend

ist, doch auf eine geistige Weise zweifellos ganz zugegen.
Daraus resultiert schliesslich die Zweckbestimmung des Bildes, das

dritte Wesensmerkmal, sein offenbarender und hindeutender Charakter.

Der Sichtbarkeit des Bildes steht die Unsichtbarkeit des Abgebildeten
gegenüber. Das Bild zeigt und stellt etwas Verborgenes dar. Das Verborgensein

des Urbildes liegt nicht unbedingt in einer absoluten Unsichtbarkeit

des Abgebildeten wie bei der göttlichen Dreieinigkeit, sondern auch

in einer bedingten, augenblicklichen Unmöglichkeit, das Urbild selbst

anzuschauen. Das Bild nimmt die Stelle des Urbildes ein und vergegenwärtigt

etwas, das unsichtbar und verborgen ist.

Darin liegt die Zweckbestimmung des Bildes, nämlich auf das

Abgebildete hinzuweisen. Das bedeutet mehr als die blosse Offenbarung, d. h.

7 Pseudo-Dionysios Areopagita. ep. 9.2 (PC. 3, 1108C).
s Diese Argumentation der Verteidiger der Ikonenverehrung gehl auf Athanasius

den Grossen zurück (Ar. 3.5 (PG 26. 332AB|). der von Joh 10.30: 14.9.11

ausging und das Christusbild meinte. Erst Basilius der Grosse (hom. 24.4 [PG 31.

608AB]) hat den Kaiser im Blick. Zum Problem des Verhältnisses zwischen der
Gottebenbildlichkeit eines jeden Menschen und der des Kaisers, der als Autokra-
tor das Ebenbild des Pantokrators darstellt, vgl. Ernst H. Kantorowicz, Deus per
Naturam. Deus per Gratiam. HThR 45 (1952) 253-277: F.. F. Crani, Kingdom and

Polity in Eusebius of Caesarea, ebd. 47-66.

315



die äussere Demonstration des abgebildeten Objektes, zu dessen

Erkenntnis das Bild auffordert. Das Bild mahnt seinen Betrachter, nicht bei

der Betrachtung stehenzubleiben, sondern mit den Augen des Geistes

das dargestellte, verborgene Urbild selbst zu betrachten.''
Während im Sinne der lateinischen Bildauffassung nur die Ähnlichkeit

des Bildes mit dem abgebildeten Original und die Ursprungsbeziehung

das Wesen des Bildes ausmachen10, erblicken die griechischen
Kirchenväter in dem vermittelnden und offenbarenden Charakter des Bildes

dessen Hauptmerkmal, demzufolge das Bild Erinnerungszeichen,
Spiegel und Rätsel oder auch Triumph der Heiligen und Offenbarung
ihrer Heldentaten genannt wird." Wenn das Bild deswegen angewandt
wird, um etwas Verborgenes zu offenbaren, so hat es keine andere

Bedeutung als die des Vermittlers. Nicht das Bild selbst verdient die
Aufmerksamkeit und Hinwendung des Menschen, sondern das im Bild
Dargestellte und Offenbarte.

Von entscheidender Bedeutung für die Absetzung vom Götzendienst
und für die Entwicklung des Bildbegriffes war der Hinweis des Origenes
auf die Gnade als den Faktor, der die Ähnlichkeit zwischen Original und

Bild im Hinblick auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen bewirkt:
«Wenn es vom Bild heisst, es sei seiner Vorlage gleich, so bezieht sich dies

auf die Gnade, die im Bild sichtbar wird, während die Substanzen von
Bild und Vorlage ganz verschieden bleiben».12

Diesen Gedanken greift Johannes von Damaskus in einem
bedeutungsvollen, nicht zu identifizierenden Zitat aus Johannes Chrysostomos
auf und erhebt die gnadenhafte Identität der Bilder auf die höchste Stufe
der menschlichmöglichen Repräsentation des Originals: Melchisedech,
dessen Darstellung im Hebräerbrief (7, 1-3. 15-17) als Bild Christi die

Vorlage des Damaskeners offensichtlich zu interpretieren versuchte,
erfüllt im Vergleich zu einem künstlerischen Bild nur schwach die
Bildfunktion; er ist gewissermassen nur der «Schatten» des Bildes, die Skizze
des Malers, die als Untermalung dem vollendeten Bild vorausgeht.
«Deswegen wird auch das Gesetz Schatten genannt, die Gnade dagegen
Wahrheit und das Zukünftige Realität. Wie also das Gesetz und Melchisedech

der vorausgehende Schattenriss des farbigen Bildes sind, so sind

' Vgl. Pseudo-Dionysius Areopagita. e. h. 1.2 (PG 3. 373AB).
"' Vgl. Michael Schmaus, Die psychologische Trinitätslehre des hl. Augustinus.

MBTh //. Münster (Aschendorff) 1927. 361.
11 Vgl. Johannes von Damaskus, imag. 1.17.5; 2.5.12; 3.23.1-4 ed. B. Kotier,

93.72.129 (PG 94, 1248CD; 1288B; 1341CD.)
12 hom. 6,5 in Ex. ed. W. A. Baehrens, GCS Origenes VI, 197.3-6 (PG 12, 335).

316



Gnade und Wahrheit das farbige Bild, Realitäten die eschatologische
Welt. So ist also die alte Heilsordnung Abbild eines Abbildes und die

neue Abbild der Realitäten»." Bei dieser Argumentation stützten sich
die Kirchenväter auf den 82. Kanon des Konzils «im Trullo», des
Quinisextum (692), in dem die Konzilsväter Typologie und Gnade, Symbolismus

und Wahrheit, zu der die Bilder am nächsten stehen, einander
gegenüberstellen und die Bilddarstellung Christi in seiner Menschengestalt
anstatt in der Gestalt des Gotteslammes, auf die Johannes der Täufer
hingewiesen hatte (Joh 1,29.36), anordneten.14

3. Der Bildcharakter des sakramentalen priesterlichen Dienstes

Die ikonographische Darstellung der Apostelkommunion mit Christus
als himmlischem Liturgen in den Gewändern irdischer Priester, die über
dem Altar in der Apsis vieler orthodoxer Kirchen angebracht ist, weist
eindrucksvoll auf den Sinngehalt des eucharistischen Geschehens hin,
das eine Widerspiegelung himmlischer Realitäten darstellt. Im Kontext
dieses symbolischen Realismus erfährt die eucharistische Versammlung
die Vergegenwärtigung eines göttlichen Geschehens, das daher in der
orthodoxen Terminologie «Göttliche Liturgie» genannt wird.

Das auf Golgatha in der Zeit des Tiberius «ein für allemal»
dargebrachte Opfer Christi (Hebr 7,27) hat als historisches Ereignis eine

räumlich-zeitliche Dimension, in deren Transzendenz der Sinn des
«irdischen» Geschehens liegt, das die Grenzen von Raum und Zeit sprengt.
Die ewige Priesterschaft Christi (Hebr 9,11), die in der zeitlich-örtlich
bestimmten Hingabe seines Blutes ihren ergreifenden Ausdruck fand,
bezieht sich nicht auf Golgatha, sondern auf das himmlische Heiligtum,
unter dem Golgatha steht: «Christus aber ist gekommen als Hoherpriester

der künftigen Güter, und durch das erhabenere und das vollkommenere

Zelt... ist er ein für allemal in das Heiligtum hineingegangen, nicht
mit dem Blut von Böcken und jungen Stieren, sondern mit seinem eigenen

Blut, und so hat er eine ewige Erlösung bewirkt» (Hebr 9,11 f.).
Der irdische Altar ist das Abbild des himmlischen, d.h. die symbolische

«Ortsbestimmung» des erhöhten Herrn, der zur Rechten des Vaters

sitzt und für uns eintritt Hebr 8,1 f.; vgl. Röm 8,34). Das himmlische Prie-

1 ' imag. 1. test. patr. (PC. 94.1269D-1272A) imag. 3. test. patr. (PG 94. 1361D-

I364A).
" Mansi //. 977E-980A: vgl. auch ebd. 12. 1I23EI'.; LI 40Ef.

317



stertum Christi ist das Herz des eucharistischen Mysteriums, das die Kirche

mit Bezug auf das historische, blutige Opfer Christi auf Golgatha
feiert, indem sie das himmlische Opfer, das der Hohepriester Christus
feiert, abbildlich darbringt.

Die Wesensidentität der irdischen Liturgie liegt in ihrer Relation zur
himmlischen, deren Abbild sie ist, indem sie das Mysterium des Opfers
Christi real-symbolisch vergegenwärtigt im Bewusstsein, dass Christus
selbst der Handelnde ist. Ergreifend ist das Gebet, das der Priester in der

Liturgie des heiligen Johannes Chrysostomos vor dem «Grossen Einzug»
spricht: «Keiner der durch fleischliche Begierden und Lüste Gefesselten
ist würdig, vor dich hinzutreten oder sich dir zu nahen oder dir zu dienen,

König der Elerrlichkeit; denn dir zu dienen ist etwas Grosses und Furchtbares,

selbst für die himmlischen Mächte.» Mit Bezug auf die
«unaussprechliche und unermessliche Menschenliebe» Gottes und der Bezeugung

seiner Unwürdigkeit tritt der Priester an den Altar, kommt «mit
gebeugtem Nacken» zu Christus hin, der «der Darbringende und der
Dargebrachte, der Empfangende und der Austeilende» ist.

Aufgrund dieses Abbildlichkeitscharakters der Eucharistie kann der
Priester weder Nachfolger noch «Vicarius», d. h. Stellvertreter Christi im

juridisch-dinglichen Sinn sein, sondern in seiner priesterlichen Funktion
nur eine äusserliche Gestalt, ein Abbild, des in der Kirche gegenwärtigen
Herrn." Die eucharistische Versammlung vollzieht das Opfer im
Bewusstsein, dass der eigentlich Handelnde Christus selbst ist. Mit Bezug
auf das Abendmahl Christi (Mt 26,26-29) meint Johannes Chrysostomos:
«Die vorliegenden [Gaben] sind nicht das Werk menschlicher Kraft. Er,
der sie damals bei jenem Mahl vollbrachte, verrichtet sie auch jetzt. Wir
nehmen nur die Stelle von Dienern ein. Der sie aber heiligt und verwandelt,

das ist er.»"'
Dieses typologische Verständnis des priesterlichen Dienstes, dem ein

juridisch ausgeprägtes Amtsverständnis zuwiderläuft, hat in der Kirche
eine alte Tradition. Schon Ignatios von Antiochien (\ um 115) nennt den
Bischof xfmov xofj 7iaxpcjç (Abbild des Vaters)17 oder eîç xÓTtov f>eoù

(an Stelle Gottes)1". Der Bischof repräsentiert real-symbolisch Christus
und weist durch seine Abbildfunktion auf ihn hin. Deswegen gilt die ge-

" Vgl. Johannes Chrysostomus, prod. Jud. 1,6 (PG 49, 380).
"' Johannes Chrysostomus, hom. 82,5 in Mt. (PG 58, 744).
17 Trail. 3.1.
18 Magn. 6,1.

318



forderte Ehrfurcht «nicht ihm, sondern dem Vater Jesu Christi, dem
Bischof aller». "

Diese pneumatologische Sinndeutung des Dienstes in der Kirche war
nicht die Erkenntnis einer rational ausgefeilten Theologie, sondern die

allegorische Beschreibung der Erfahrung der Gegenwart des Heils in der
Kirche als Gemeinschaft im Heiligen Geist. Spätere Zeugen dieser
liturgischen Erfahrung sind die Didaskalia der Apostel2", die Apostolischen
Konstitutionen21 und vor allem der grosse liturgische Vater der Ostkirche,

Johannes Chrysostomos, der immer wieder auf die Unwürdigkeit
des Priesters hinweist, der eine Bildfunktion einnimmt: «Meint nicht»,
ruft er seiner Gemeinde mit Bezug auf «den Dienst der Versöhnung»
(2 Kor 5.18) zu, «dass wir die Vollbringer der Sache sind: wir sind Diener.

Derjenige, der alles vollbringt, ist Gott, der durch den Einziggeborenen
die Welt [mit sich] versöhnt hat.»22 Der eigentliche Mystagoge ist nicht
ein Mensch, sondern in der Person des Priesters abgebildet Gott selbst. "'

Deswegen hat das Verhältnis Gemeinde-Bischof eine transzendierende
Dimension, denn es ist nicht der irdische Bischof gemeint, den man
angreift, sondern «der Bischof aller und Hoherpriester des Vaters, Jesus

Christus, unser Herr».24

Das starke liturgische Bewusstsein der existentiellen Relation
zwischen himmlischer und irdischer Realität gilt nicht nur für den Priester,
sondern für alle Gläubigen, wenn sie in der eucharistischen Liturgie «die

Cherubim geheimnisvoll abbilden» (Cherubim-Hymnus). Dieses liturgische

Erlebnis ist das existentielle Fundament der Verteidiger der
Ikonenverehrung, die den klassischen Satz Basileios' des Grossen als Argument
gegen die Einwände der Ikonomachen vorbrachten: «Die der Ikone
erwiesene Ehre geht auf das Original über.»"

Wir haben zunächst allerdings mit einer pneumatologischen Typologie
zu tun, die vom liturgischen Denken der Urkirche geprägt ist, das die

Ikonenverehrung noch als einen Brauch der Heiden ansieht, geschweige
denn sich herausgefordert sieht, eine Ikonentheologie zu entwerfen.

'"Magn. 3.1.
20 Syrische Didaskalie 9 (II. Achelis/J. Flemming, Leipzig 1904. 44-52).
71 Apostolische Konstitutionen 2.26.4 (SC 320.236-240; PG I. 665B-668A).
"Johannes Chrysostomus. hom. 11.2 in 2 Cor. (PG 61. 477).
"Johannes Chrysostomus, hom. 8.1 in 1 Cor. (PG 61. 69).
24 Apostolische Konstitutionen 8,46,12 (SC 326,270; PG 1. 1153B).
21 Spir. 18.45 (SC I7bls. 406; PG 32. 149C): vgl. Johannes von Damaskus, expos.

89,7f. [IV 16] ed. B. Kotter. Berlin 1973. 206 (PG 94. 1169A) u.ö; Definition des

2. Konzils von Nizäa (COD 136; DH Nr.601).

319



Die Begriffe eIkcov (Bild), óuoicoua (Abbildung), xvnoq (Abbild),
avxixurcoc (Nachbild), xôjtoç (Stelle) haben noch nicht die durch die

Auseinandersetzung um die Ikonenverehrung geprägte Sinndeutung, bei der
ein gewisser Symbolismus mitschwingt, bei dem der Gedanke des

symbolischen Realismus, der mystischen Gegenwart des Symbolisierten,
verdrängt wird. So lässt sich erklären, dass Kirchenväter wie Kyrillos von
Alexandrien, Theodoros von Mopsuestia oder Johannes von Damaskos
diese Begriffe im Hinblick auf die Eucharistie ablehnen.26

Die alte Typologie versteht den Vorsteher der eucharistischen
Gemeinschaft nicht im Sinne eines blossen Symbolismus, sondern eines

symbolischen Realismus. Hier lebt fort die antike griechische Vorstellung

von der engen Verknüpfung zwischen geistigem Gehalt und konkreter,

sichtbarer Gestalt, zwischen Idee und sinnlich wahrnehmbarer Realität.

In diesem Denken des symbolischen Realismus, das keinen Gegensatz
zwischen Bild und abgebildeter Wirklichkeit erblickt, sondern im Bild
eine besondere Ebene der Realpräsenz des Unsichtbaren im sinnlich
Wahrnehmbaren erkennt, unterscheidet sich der griechische Osten vom
lateinischen Westen, der in seinem pragmatisch-praktischen Denken von
einem dinglichen Realismus ausgeht. Selbst in der platonischen Tradition

der lateinischen Kirchenväter konnte das Urbild-Abbild-Denken
der Griechen auf die Dauer keinen fruchtbaren Boden finden, so dass

schliesslich Symbolismus und Realismus in ein Spannungs- bzw.
Gegensatzverhältnis gestellt werden. Das gilt vor allem für das germanische
Denken, das den Übergang von der gemeinsamen christlichen Antike
zum Mittelalter einleitet, was den Verlust der griechisch-römischen
Kulturtradition als Ausgangspunkt der theologischen Spekulation bedeutet.
Aufschlussreich hierfür ist der germanische dingliche Realismus, der in
der Wergeld-Praxis der Rechtsprechung der Germanen seinen bezeichnenden

Ausdruck fand und später in der sogenannten Tarifbusse der
Westkirche eine Ablassvariante erfuhr, die nach dem Prinzip der
Stellvertretung geistige Werte vermaterialisierte.27

Dagegen geht der Osten in seinem symbolischen Realismus vom
Neuen Testament aus, nach dem Christus selbst der Priester (Hebr 5,6;

'" Cyrill von Alexandrien. fr. Mt. 26.27 (PG 72,452C): Theodor von Mopsuestia,
fr. Mt. 26 (PG 66. 713B); Johannes von Damaskus, expos 86.114-120 [IV 13] ed.
B. Kotier. 195 (PG 94, 1148AB).

77 Vgl. Anastasios Kallis, Der philosophisch-kulturelle Kontext der Ikonenverehrung

und -théologie, in: Licône dans la théologie et l'art, ETC 9, Chambésy/
Genf 1990. 181-190. hier 188f.

320



8,4; 10,21), Hohepriester (Hebr 2,17; 4,14.15; 5,5 u.ö.), Episkopos (1 Petr
2,25) und Diakon (Röm 15,8) ist, und er entwirft eine Typologie, die nicht
im Sinne der stellvertretenden Repräsentation des Vikars, von jemandem,

der abwesend ist, zu verstehen ist, sondern eine Kategorie der
Soteriologie ist. Die Funktion des Priesters an Stelle Christi oder des Vaters
bzw. Gottes kann weder «Nachfolge» noch «Stellvertretung» heissen,
sondern nur «ikonische Identität» zwischen dem handelnden Abbild und
dem eigentlich wirkenden Original.28 Deswegen kann der Priester nicht
auch die Gemeinde «repräsentieren», denn sie ist sinnlich-wahrnehmbar
gegenwärtig, wenn sie die Eucharistie feiert.

Diesen grundsätzlichen ost-westlichen Unterschied veranschaulicht
der sogenannte Epiklese-Streit zwischen der Ost- und der Westkirche im

Mittelalter, die jeweils in der Epiklese bzw. in den Einsetzungsworten die
sakramentale Vollzugsformel erblicken, die die Wandlung von Brot und
Wein in Leib und Blut Christi bewirkt. Es liegt in der Logik der Stellvertretung,

dass bei der Eucharistiefeier die Wandlung der Elemente durch
die Abendmahlsworte Christi erfolgt, die der Priester an dessen Stelle (in

persona Christi) spricht, während der anaphorische Bezug der

Einsetzungsworte die Epiklese bedingt, d. h. die Bitte, die der Priester als

«Vorsteher» der eucharistischen Versammlung in der Wir-Formel an den Vater

richtet, nämlich den Heiligen Geist herabzusenden, der Gemeinde
und Gaben verwandelt: «Sende deinen Heiligen Geist auf uns und auf
diese vorliegenden Gaben herab...»

Dass dieser Ursächlichkeitspositivismus dem Charakter der
Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens widerspricht, muss hier nicht eigens

begründet werden. Worum es geht, ist eine auffällige Parallele in der ty-
pologischen Argumentation Roms und des interorthodoxen Rhodos-

Symposiums zum Thema: «Die Stellung der Frau in der Orthodoxen Kirche

und die Frage der Ordination der Frauen».21' Die Verlagerung der

Sinndeutung des Christusereignisses von der Mensch- auf die Mannwer-
dung bei der typologischen Begründung des männlichen Charakters des

sakramentalen Priestertums mag einem dinglich-stellvertretenden Denken

entsprechen, nicht jedoch dem orthodoxen symbolischen Realismus,
der in der Inkarnation des Logos nicht den als Mann auf Erden wandernden

Gott erblickt, sondern die Theophanie in einer Menschengestalt.

28 Vgl. Johannes Chrysostomus. hom. 11.3 in 2 Cor. (PG 61, 477f.).
2" Gennadios Limouris (Hg.). The Place of the Woman in the Orthodox Church

and the Question of the Ordination of Women. Interorthodox Symposium. Rhodos,

Greece, 30 October-7 November 1988, Katerini GR (Tertios) 1992.

321



4. Der christologische Bezug

Die Christus-Typologie, die bei den Kirchenvätern in einem bestimmten

biblisch-liturgischen soziokulturellen Kontext steht, liefert im Horizont
der orthodoxen Bildtheologie keine zwingende Antwort auf die Frage
der Zulassung der Frau zum priesterlichen Dienst; erst durch die

Verlagerung des Schwerpunkts des Inkarnationsmysteriums vom Eigentlichen
zum Akzidentiellen wird die Christologie als Argument gegen die

Frauenordination umfunktioniert, demzufolge typologische Hinweise
auf den eigentlich handelnden Christus, die ausschliesslich die Unwür-
digkeit und Bildhaftigkeit des dienenden Priesters im Blick haben, zur

Begründung der Exklusivität des männlichen Geschlechts angeführt
werden.

Diese christologische Beweisführung lässt ausser acht, dass die Funktion

des priesterlichen «Mittlers» allein Christus zukommt, der Mensch

geworden ist (Hebr 8,6; 9,15; lTim 2,5). In diesem Sinn kann es keinen
anderen «Mittler» zwischen Gott und den Menschen geben, ebensowenig

die Abbildlichkeit von einem bestimmten Geschlecht abhängig
gemacht werden. Denn wenn die Kirche nach der paulinischen Leib-Typologie

mit Christus als Haupt seinen Leib darstellt, verkörpert sie doch als

eucharistische Gemeinschaft abbildlich sein Priestertum, so oft sie ihren

liturgischen Dienst im Angesicht Gottes für die Welt vollbringt (IPetr
2,5.9). Die mit der Weihe verbundenen besonderen Dienste in der Kirche
haben ihre Verankerung in dieser priesterlichen Gemeinschaft von Männern

und Frauen, «denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt
Christus [als Gewand] angelegt» (Gal 3,27).

Die soteriologische Bedeutung des Christusmysteriums lässt keine
geschlechtliche, nicht einmal eine ausschliesslich anthropologische
Begrenzung der Christus-Typologie zu, denn die Heilsökonomie hat eine
kosmische Dimension. Als «das Ebenbild des unsichtbaren Gottes» ist
Christus «der Erstgeborene der ganzen Schöpfung» (Kol 1,15). Nicht nur
der Mensch, sondern «auch die Schöpfung soll von der Sklaverei und
Verlorenheit befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder
Gottes» (Röm 8,21).

Die Kirchenväter, die als Zeugen der Männlichkeit des sakramentalen
Priestertums angeführt werden, denken in den Kategorien einer kosmischen

Liturgie, deren «Vorsteher» der mit Verstand und freiem Willen
ausgestattete Mensch ist. In Widerspiegelung himmlischer Realitäten
bringt die Gesamtschöpfung mit dem Menschen - dem «Mikrokosmos» -
als Priester ihre Doxologie dem Schöpfer dar, der alles aus dem Nichtsein

322



ins Sein gerufen hat. Als Bebauer und Hüter des Gartens Gottes (Gen
2,15) vollzieht der Mensch mit seiner Erforschung und Nutzung der ihm
anvertrauten Schöpfung einen Gottesdienst, in dessen «Anaphora» er

sagen kann: «Das Deine vom Deinigen bringen wir Dir dar überall und
für alles» (Anaphora der Basileios- und Chrysostomos-Liturgie).

Bei seiner Menschwerdung nimmt Christus die ganze menschliche Natur

in ihrer Gezweitheit an und überwindet als neuer Adam die Widrigkeit

der Dualität der Geschlechter, die vor Gott gleich sind und zum Heil
gerufen werden. Die Frau findet ihre Rettung nicht durch den Mann,
sondern wie der Mann durch Christus selbst, in dem alles geheilt wird,
was er angenommen hat, «denn was nicht angenommen worden ist,
bleibt ungeheilt, was aber sich mit Gott einigt, dies wird auch gerettet». '"

Darum bekennen wir Christus nicht als Mann, sondern als Menschen,
der für uns Menschen und zu unserem Heil vom Himmel herabgestiegen
und Fleisch geworden ist (Nizänum-Konstantinopolitanum).

Wenn die orthodoxe Kirche in ihrer eucharistischen Liturgie des

«heilbringenden Gebotes und alles dessen, was für uns geschehen ist»,
gedenkt: «des Kreuzes, des Grabes, der Auferstehung am dritten Tag, der
Auffahrt in den Himmel, des Sitzens zur Rechten des Vaters, der zweiten,

neuen Ankunft in Herrlichkeit», vergegenwärtigt sie doch nicht das

Werk der männlichen Gestalt Christi, sondern des menschgewordenen
Logos, der für Männer und Frauen Vorbild ist: «Seid untereinander so

gesinnt, wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht: Er war Gott
gleich, hielt aber nicht daran fest wie Gott zu sein, sondern er entäusserte
sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich. Sein Leben war
das eines Menschen» (Phil 2,5-7). Daher kann auch der priesterliche
Dienst in der Kirche nicht die Aufgabe von Männern allein sein, sondern

grundsätzlich von allen Menschen, die als konkrete Personen Frauen

und Männer sind.

In der Sicht der Kirchenväter hat das Geschlecht Christi keine soterio-

logische Bedeutung, es gehört eigentlich in den Bereich der Relativität
des menschlichen So-Seins und Begriffsinstrumentariums, der irdisch
behafteten Vorstellungskraft, die sich anthropomorpher Bilder bedient,
um das Unfassbare zu umschreiben. Es kommt auf den hinweisenden

Sinngehalt der Eigentümlichkeiten an und nicht auf eine Verobjektivie-
rung ihrer Eigenständigkeit. Getreu diesem Prinzip der Bildsprache
antwortet Johannes Damaskenos auf die Frage, warum eigentlich der Sohn

und nicht der Vater oder der Heilige Geist Mensch geworden ist:

>" Gregor von Nazianz. ep. 101,32 (SC 208, 50; PG 37, 181C-184A).

323



«Darum wird der Sohn Gottes Sohn eines Menschen, damit die
Eigentümlichkeit unbewegt bleibt. Denn da er Sohn Gottes war, wurde er Sohn

eines Menschen, nahm aus der heiligen Jungfrau Fleisch an und legte
seine Sohnes-Eigentümlichkeit nicht ab.»31

Das Sohnsein bzw. das Geschlecht weist nicht auf das Wesen Gottes

hin, sondern auf die innertrinitarische Beziehung der göttlichen Personen.

Diese interpersonale Relation bildet bei den Griechen den

Ausgangspunkt auf ihrem induktiven Weg zur Erkenntnis der Natur der
göttlichen Personen, während die Lateiner in ihrer deduktiven Vorgehensweise

von der Natur ausgehen, um zu den Personen zu gelangen, deren

Existenzweise als die konkrete Form der Natur ein anderes Gewicht
besitzt, als es bei den Griechen der Fall ist, bei denen schliesslich die Bilder
variieren können, wenn sie die Natur, auf die sie hinweisen, nicht entstellen.

Daher hatte der Osten offensichtlich keine typologischen Probleme,
auf dem oströmischen Kaiserthron auch Frauen zu sehen, die wie die

Männer Gott abbildeten. Eusebios von Kaisareia z. B. bezeichnet den
irdischen König als Abbild der Archetyp-Idee des himmlischen.32 Nach
hellenistisch-römischer Tradition galt der Kaiser in Byzanz allgemein als

«Gott auf Erden» und «Vertreter des Pantokrators».33

Der Gedanke der göttlichen Ebenbildlichkeit in der Gestalt des Kaisers

war daher im byzantinischen Zeremoniell eine alltägliche
Selbstverständlichkeit. In vielen kirchlichen Zeremonien trat der Kaiser an Stelle
Christi auf. Sein Peripatos vom Palast zu der Hagia Sophia, dessen Weg
mit Lorbeer und Ölzweigen geschmückt war, sollte an den Einzug Christi
in Jerusalem erinnern. In diesem Sinne forderte das Prozessionslied das

umstehende Volk auf, den «Herrn der Himmel», d.h. den Kaiser an
Stelle Christi, zu bewundern.34 Als Ausdruck der Idee der Repräsentation

Christi wurden in der Palmsonntagsliturgie nach der Lesung des

Psalmverses «Erheb dich, Gott, und richte die Erde» (Ps 81 [82], 8) Lor-

31 Johannes von Damaskus, expos. 77,5-8 [IV 4] ed. B. Kotter, 174 (PG 94,

1108A).
32 l.C. 3,3; 5,4 ed /. Heikel, GCS Eusebius /, 201.1-7; 204,17-19 (PG 20, 1529A;

1336C); v.C. 3,42 ed. F. Winkelmann, GCS Eusebius ///, 101,13f. (PG 20, 1101B).
Weitere Belege bei Hans Eger, Kaiser und Kirche in der Geschichtstheologie Eu-
sebs von Cäsarea, ZNW 38 (1939) 97-115, hier 112-114.

33 Vgl. Anton Michel, Die Kaisermacht in der Ostkirche (843-1204), Darmstadt
(Gentner) 1959, 129f.

14 Vgl. Otto Treitinger, Die oströmische Kaiser- und Reichsidee nach ihrer
Gestaltung im höfischen Zeremoniell [1938]. Vom oströmischen Staats- und
Reichsgedanken, Darmstadt (WBG) 1956, 125.

324



beerzweige vor dem Kaiser ausgebreitet.35 Bei der Verschmelzung des

kirchlichen mit dem kaiserlichen Zeremoniell nahm der Kaiser nach
alter Tradition typologisch die Stelle Christi ein.36 Die Parallele schliesslich
zwischen der Ikone Christi und dem Bild des Kaisers, die seit dem 4.

Jahrhundert eine Gleichdeckung erfahren, unterstreicht die Stellung des Kaisers

als Abbild Christi.37

In einer Zeit, in welcher der Westen die Kaiserwürde einer Frau auf
dem Thron in Konstantinopel wegen des Geschlechtes streitig machen

wollte, berief Eirene das 7. Ökumenische Konzil (787) ein, das nach der

ersten Phase des Bilderstreites die Ikonenverehrung restaurierte, während

sie als Heilige der orthodoxen Kirche in die Geschichte einging.38
Es kann also nicht in der geschlechtlichen Anpassung der typologi-

schen Vorstellungen liegen, wenn die Kirche die Frauen vom sakramentalen

Priestertum ausgeschlossen hat bzw. sie als unwürdig erachtet, sich

dem Altar zu nähern, um im Heiligtum Gott zu dienen.
Wenn die Transzendenz des Abbildes seine akzidentelle Existenzweise

relativiert, könnte man meinen, dass eine Typologie, welche die

Frauenordination nicht ausschliesst, auch die auf ein bestimmtes Bild
Gottes aufgebaute Struktur der Kirche aus den Angeln hebt. In der

Fortführung dieser Hypothese würde es schliesslich heissen, dass eine solche

Christus-Priester-Typologie auch das geoffenbarte Bild Gottes in Frage
stellt.

Diese Befürchtung ist durchaus berechtigt, wenn man von einer dinglich

orientierten Typologie ausgeht, die eine Umkehrung der Transzendenz

des Bildes bedeutet, in deren Folge die Frage berechtigt wäre: Ist

der Mensch bzw. der Mann Bild Gottes oder Gott eine idealisierte
Projektion des Menschen bzw. Mannes? Die Konsequenz einer solchen

theologischen Spekulation fand schliesslich ihre prägnante Formulierung

in dem religionskritischen Kernsatz der Theologie Ludwig Feuerbachs:

«Homo homini Deus».3"

In dieser Hinsicht bewirkt die feministische Theologie, die prinzipiell
genauso denkt wie die von ihr kritisierte patriarchale Theologie, mit ih-

" Pseudo-Kodinos, offic. 13 (PG 157, 89A).
16 Vgl. Herbert Hunger. Reich der neuen Mitte. Der christliche Geist der

byzantinischen Kultur, Graz (Styria) 1965, 95.

" Vgl. Johannes Kollwitz. Das Bild von Christus dem König in der Kunst und

Liturgie der christlichen Frühzeit, ThGl 37/38 (1947/48) 95-117.
'" Vgl. das Bild auf dem Titelblatt, das eine Goldmünze mit dem verchristlich-

ten Abbild der Kaiserin Eirene zeigt.
»' Ullrich/ Dierse, Art. «Gott. IX 6-12», in: HWP 3, 1974, 789-798, hier 790.

325



rer exklusiven Sprache bzw. mit der Ablösung maskuliner Begriffe durch
feminine keine grundsätzliche Veränderung des anthropomorphen
Gottesbildes, denn der Unterschied des Verhältnisses Mutter-Tochter zu
Vater-Sohn erleichtert nicht den Übergang zum Urbild, sondern im Gegenteil,

er lenkt von ihm ab. Solche Konstruktionen weisen nicht auf Gott
hin, sondern auf einen Götzen. Die Ablösung der patriarchalen
Terminologie durch eine matriarchal orientierte Sprache ist nicht die Lösung
des Problems einer zeitgemässen Theologie und Kirchenstruktur. Solche

Umorientierungsversuche in der Terminologie wie «Mutter unser im
Himmel» oder «allmächtige Mutter» erhitzen nur die Gemüter, gehen zu

Lasten der Seriosität des Anliegens und erschweren eine sachliche
Diskussion.

Die Begriffe Vater, Sohn sind Bilder und können selbstverständlich
ersetzt werden durch Mutter, Tochter, genauso wie das geläufige Bild eines

weissen Christus durch einen schwarzen oder gelben, wenn dadurch der
Hinweis auf die Menschwerdung Gottes besser vermittelbar wird bzw.

der Zugang zum Mysterium der göttlichen Trinität und zum Heil der
abgefallenen Kreatur an Katholizität gewinnt.

5. Bildtheologische Schlussfolgerungen

Im Kontext der orthodoxen Bildtheologie, die soteriologisch ausgerichtet

ist, kann das Geschlecht nicht das Kriterium für die Verleihung der
Gnade des sakramentalen priesterlichen Dienstes im Sinne des Abbildes
Christi sein. Der für uns menschgewordene Logos hat in der Gestalt des

Mannes die ganze menschliche Natur in ihrer Gezweitheit angenommen,
so dass er nicht aufgrund des Geschlechtes als Archetyp gelten kann; es

sei denn, dass die Relation Urbild-Bild nicht in der inneren-geistigen
Gemeinschaft gesehen wird, sondern im formal-naturalistischen Sinn

verstanden wird, der aber dem Bilddenken fremd ist.

Der Hinweis auf das männliche Geschlecht des menschgewordenen
Logos als unerlässliche Komponente für seine Abbildlichkeit erinnert an
die Überlegungen ikonenfeindlicher Theologen, die in Anbetracht des

Mysteriums der Verbindung der göttlichen mit der menschlichen Natur
im inkarnierten Logos die Darstellbarkeit der Person Jesu Christi für
unmöglich hielten.

Exemplarisch für diese anikonische Denkweise ist die Argumentation
des Eusebios von Kaisareia, mit der er (313 oder bald danach) die Bitte
der Kaiserin Konstantia, der Halbschwester des Kaisers Konstantinos

326



des Grossen, zurückwies: «Da Du mir auch bezüglich eines Bildes und

zwar Christi schreibst, mit dem Wunsch, ich soll Dir ein solches schicken;

von welchem sprichst Du und welcherart soll es sein, das Du Bild Christi
nennst? Ich weiss nicht wovon bewegt Du erwartest, dass ein Bild unseres

Heilandes entworfen wird. Welches Bild Christi suchst Du? Das
wahre und unwandelbare, das von Natur aus seine Züge trägt, oder jenes,
das er um unseretwillen angenommen hat, indem er sich mit der

Knechtsgestalt bekleidete (Phil 2,7)?... Ausgehend von seinen zwei

Gestaltungsformen, kann ich mir nicht vorstellen, dass Du ein Bild seiner

göttlichen Gestalt erbeten hast, denn er selbst hat Dich gelehrt, dass

niemand den Vater kennt ausser dem Sohn, und dass niemand würdig ist,

den Sohn zu kennen als allein der Vater, der ihn gezeugt hat (Mt 11,27).
So verlangst Du das Bild seiner Knechtsgestalt, des Fleisches also, mit
dem er sich um unseretwillen bekleidete. Doch wir haben auch gelernt,
es sei mit der Herrlichkeit der Gottheit vermischt worden, das Sterbliche
sei vom Leben verschlungen worden» (IKor 15,53f.; 2Kor 5,4).40

Es gilt auch für unsere Frage analog die Antwort, die auf diese mono-
physitische Gesinnung, wie sie auch auf dem ikonoklastischen Konzil
von Hiereia (754) dominiert hat, Theodoros Studites gegeben hat: Das

Bild stellt weder die Natur noch die Naturen dar, sondern durch die

Menschheit Christi als Symbol offenbart es den Gottmenschen, den ganzen

Christus, d. h. das Mysterium der Menschwerdung Gottes.41 Der
Vorsteher der eucharistischen Gemeinschaft repräsentiert als «Abbild Christi»

weder das männliche Geschlecht noch die menschliche Natur Christi,

sondern den menschgewordenen Logos, «der nach der Ordnung Mel-
chisedechs Hoherpriester ist auf ewig» (Hebr 6,20).

Die Kirchenväter, auf die man sich bei der Ablehnung der Frauenordination

beruft, begründen erkenntnistheoretisch die Notwendigkeit der

Bilder mit der Schwäche des Menschen bzw. mit seiner doppelten Natur,
der die Bilder als Wegweiser der Erkenntnis dienen: «Denn genauso, wie

wir durch sinnlich wahrnehmbare Worte mit leiblichen Ohren hören und
das Geistige erkennen, kommen wir durch eine körperliche Betrachtung
zu einer geistigen Betrachtung».42

40 Ep. Constant, ed. Hans Georg Thiimmel. Die Frühgeschichte der ostkirchlichen

Bilderlehre. Texte und Untersuchungen zur Zeit vor dem Bilderstreit. TU
139, Berlin (Akademie) 1992,282.18-32 (Mansi 13, 313; PC, 20. 1545AB).

11 Antirr. 3.34 (PC, 99.405A-C); ep. imag. (PG 99. 505A).
''Johannes von Damaskus, imag. 3.12.27-30 ed. B. Kotier. 123f. (PC. 94.

1336AB).

327



Es geht eigentlich um die Problematik der Abstraktion der Schau des

Unsichtbaren, dessen Identität unangetastet bleibt und verborgen im

Geschauten durch hinweisende Merkmale geoffenbart wird, die in einer

Bildmystagogie als solche erkannt werden müssen. Andernfalls besteht

die Gefahr, die Akzidenzien des Bildes zu verobjektivieren, was zu
absurden Vorstellungen führen konnte, dass z.B. die Hautfarbe, der
Bartwuchs oder die Rasse des menschgewordenen Gottes bei der Zulassung

zum priesterlichen Dienst beachtet werden mussten.

Die divergierenden Interpretationen der «repraesentatio Christi»
haben ihre Ursachen m.E. nicht in der Unklarheit der Quellen, die
unterschiedliche Auslegungen zuliessen, sondern im grundsätzlich
unterschiedlichen Umgang mit ihnen, in der Hermeneutik und in der Mentalität,

d. h. in den zugrundeliegenden Kriterien für die unerlässliche

Unterscheidung zwischen dem Eigentlichen und dem Sekundären, um durch
das geschaute Symbol zum Symbolisierten zu gelangen.

Solange die Kirchen und ihre Theologie vor dieser Schwelle stehen,

wird es beide Richtungen in der Kirche geben: sowohl diejenige, die im
sakramentalen priesterlichen Dienst des Mannes wie auch der Frau

uneingeschränkt das Bild des Hohenpriesters Christus erblickt, wie auch

diejenige, die nur im Mann das Bild Christi zu erkennen vermag.
Je stärker die Tradition die theologische Arbeitsweise und das Leben

einer Kirche prägt, desto mehr herrscht die Neigung, altüberlieferte
vertraute Ausdrucksformen des Glaubens zu bewahren, auch wenn ihre

Analogien im gesellschaftlichen Alltag schon längst der Vergangenheit
angehören; infolgedessen wird jede Neuerung zunächst eher als Modernismus

denn als Erneuerung angesehen.
Einstweilen stellt sich die Frage, ob beide Gruppen unter einem Dach

wohnen können. Die Beantwortung dieser Frage, die auch wichtige pa-
storal-ekklesiologische Aspekte hat, gehört nicht zur Thematik dieses

Beitrages, der sich allerdings als Aufmunterung an die Kirchen versteht,
sie gemeinsam neu zu bewerten.

Münster/Bern Anastasios Kallis

328


	Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bildtheologie : Fragen zur ekklesialen Christusrepräsentation durch das Priestertum

