
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bildtheologie : Fragen
zur ekklesialen Christusrepräsentation durch das Priestertum

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404888

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext
der Bildtheologie.

Fragen zur ekklesialen Christusrepräsentation
durch das Priestertum

Unter den Kirchen, die Glaube und Amt der alten, ungeteilten Kirche
bewahrt haben - bis zu einem gewissen Grad sogar allgemein in der
ökumenischen Bewegung '

-, besteht Übereinstimmung darüber, dass der
Bischof oder Priester, wenn er dem eucharistischen Gottesdienst vorsteht,
zeichenhaft auf Christus hinweist, der in der Feier unsichtbar gegenwärtig

ist und wirkt. Im Osten wird dies mit den Worten ausgedrückt, dass

der Priester Ikone Christi ist. Im Westen ist diese Ausdrucksweise nicht
üblich. Wenn das Wort «Ikone» aber theologisch verstanden wird,
entsprechen solche Formulierungen auch der altkatholischen Auffassung.

Im Untertitel dieses Referates wird der Ausdruck «Christusrepräsentation»

gebraucht. Die Bedeutung des Wortes «Repräsentation», das im
Westen in diesem Zusammenhang oft verwendet wird, besonders in der
römisch-katholischen Theologie, ist nicht von vornherein klar. Im Kontext

der Bildtheologie bedeutet «Repräsentation» «sichtbare
Vergegenwärtigung». Gerade in der römisch-katholischen Theologie wird das

Wort aber auch anders gebraucht. Von neueren römisch-katholischen
Theologen wird z. B. unter Aufnahme von Gedanken aus der altkirchlichen

Überlieferung gerne betont, dass der Priester sowohl Christus
repräsentiere als auch die Kirche2. Im zweiten Fall, bei der Repräsentation
der Kirche, handelt es sich dabei offensichtlich nicht um eine sichtbare

Vergegenwärtigung, da die Gemeinde ja sichtbar anwesend ist, anders als

der unsichtbar gegenwärtige Christus. Wegen dieser mangelnden Klar-

1

Vgl. Taufe - Eucharistie - Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für
Glaube und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen. Frankfurt/
Paderborn. s1984. 27 Eucharistie. Nr.29): «In der Feier der Eucharistie
sammelt, nährt und lehrt Christus die Kirche. Es ist Christus, der zu dem Mahl einlädt
und ihm vorsteht... In den meisten Kirchen wird dieser Vorsitz durch einen
ordinierten Amtsträger zum Ausdruck gebracht. Werder Eucharistiefeier im Namen
C'hristi vorsteht, macht deutlich, dass der Ritus nicht Schöpfung oder Besitz der

Versammlung ist; die Eucharistiefeier wird als Gabe von Christus empfangen, der
in seiner Kirche lebt. Der Diener (minister) der Eucharistie ist der Botschafter,
der die göttliche Initiative repräsentiert ...»

2 Josef Freitag, Art. «Amt IV. Systematisch theologisch», in: LThK' /, Freiburg
(Herder) 1993. 550.

301



heit im Begriff «Repräsentation» werde ich im folgenden lieber von
«Ikone» bzw. «ikonenhafter Darstellung» sprechen.

Vor Beginn meiner eigentlichen Ausführungen zum Thema muss ich

noch darauf hinweisen, dass «Christusrepräsentation durch den
Priester» bei der Eucharistie hier etwas ganz anderes bedeutet als in einer
jedenfalls seit dem Hochmittelalter im Westen üblich gewordenen Denkweise.

Nach dieser besteht die Christusrepräsentation nämlich vor allem

darin, dass der Priester die sogenannten Einsetzungsworte «in persona
Christi» spricht. Diese Auffassung entspricht nicht der altkirchlichen,
Osten und Westen gemeinsamen, nach der die Einsetzungsworte im

Zusammenhang des ganzen Eucharistiegebetes stehen, das vom Priester in

der Wir-Form, also im Namen der Kirche gesprochen wird1. «Ikonenhaf-

tigkeit des Priesters» bezieht sich also für uns nicht auf die Rezitation der

Einsetzungsworte, sondern auf den Vorsitz bei der Eucharistie. Allerdings

müsste ergänzt werden, dass diese Ikonenhaftigkeit nicht auf die
Eucharistie beschränkt werden darf, sondern auch für andere Sakramente

und nicht zuletzt für das pastorale Wirken gilt. In diesem Referat
kann sie freilich nur im Hinblick auf die Eucharistie erörtert werden.

' Vgl. den gemeinsamen orthodox-altkatholischen Dialogtext über die Eucharistie:

«Die Konsekration von Brot und Wein in der Eucharistie geschieht durch
das ganze Eucharistiegebet. Die Worte des Herrn <Nehmt, esst... Trinkt alle daraus)

im eucharistischen Gebet, das als Ganzes konsekratorischen Charakter hat,
bewirken nicht für sich allein die Wandlung von Brot und Wein der Eucharistie zu
Leib und Blut Christi. Die Wandlung wird durch den Heiligen Geist bewirkt, um
dessen Herabkunft in der Epiklese gebetet wird» (Koinonia auf altkirchlicher Basis.

Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen

Dialogs 1975-1987 mit französischer und englischer Übersetzung, hg. von
Urs von Arx, Beiheft zur IKZ 79 (1989) 91, Nr. 7. Vgl. auch Herwig Aldenhoven,
Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet, IKZ6/ (1971) 79-117, 150-189;
62 (1972) 29-73; sowie ders., Die spirituell-theologischen Konsequenzen der
Struktur des Eucharistiegebetes. IKZ 70 (1980) 212-225, hier 220: «Wenn die
Worte des Herrn aus dem Zusammenhang der altkirchlichen Struktur herausgenommen

und dann übermässig in den Vordergrund gestellt werden, wird ihre
Rezitation zu einer Handlung, bei der Christus selbst durch den zelebrierenden Priester

unmittelbar spricht und konsekriert. Der Priester handelt unmittelbar in
persona Christi, er steht unmittelbar an seiner Stelle. Bei der altkirchlichen Struktur
ist der Priester gewiss auch Beauftragter Christi und nicht etwa ein Delegierter
der Gemeinde, aber er steht doch nicht in dieser unmittelbaren Weise an seiner
Stelle. Den Einsetzungsbericht spricht er ja gedenkend (im Namen der Kirche) als
Bericht über das Fundament dessen, was die Kirche jetzt in der Oblatio tut, und
dessen, was vom Heiligen Geist erbeten wird. Sowohl <offerimus) wie die
Epiklese sind als Worte der Kirche formuliert. Nur insofern der Priester der eucharistischen

Versammlung der Kirche vorsteht, steht er an der Stelle Christi.»

302



Wenn wir sagen, dass der Priester Ikone Christi ist, müssen wir natürlich

auf die Frage eingehen, wie sich diese Art der Ikone zur gemalten
Christusikone verhält. Gemeinsam ist beiden, dass sie dasselbe Urbild
(npwxcrruTtov) abbilden, nämlich Christus, und dass sie das unsichtbar
gegenwärtige Urbild sichtbar machen. Anderseits ist nicht zu übersehen,
dass die Art, wie das Urbild abgebildet wird, verschieden ist, wenn die

Abbildung durch eine Person - den Priester- oder wenn sie durch ein
gemaltes Bild geschieht. Da im Westen das Wort «Ikone» normalerweise
nur für das in der traditionellen Weise der Ikonographie gemalte Bild
verwendet wird, können wir im Westen vom Priester als Ikone Christi
nur sprechen, wenn wir auch gleich erklären, was wir damit meinen.

Dass die Art der Abbildung Christi durch eine Person anders
geschieht als durch ein gemaltes Bild, scheint zunächst selbstverständlich
zu sein. Doch bevor wir versuchen, den Unterschied noch deutlicher zu
sehen, müssen wir uns klar machen, dass es ganz entscheidende gemeinsame

Charakteristika gibt. Ich erwähne hier drei, die mir die wichtigsten
zu sein scheinen.

Weder bei der gemalten Christusikone noch bei der Abbildung Christi
durch eine Person geht es um eine naturalistische Darstellung, also weder

um eine Darstellung in der Art einer Photographie, noch in der Art
einer möglichst naturgetreuen Nachahmung durch einen Schauspieler.
Vielmehr handelt es sich in beiden Fällen um eine Abbildung, die das

Charakteristische der abgebildeten Person sichtbar macht. Im Fall der

gemalten Ikone geschieht dies vor allem durch symbolische Elemente
und Züge. Denken wir etwa an die in der ältesten Zeit weitverbreitete
Darstellung Christi als jugendlicher Hirt, die überhaupt nur von ihrem

Symbolcharakter her zu verstehen ist. Aber auch die Darstellung Christi
als Pantokrator, die kunstgeschichtlich mit den römischen Kaiserporträts
zusammenhängt, lässt diesen symbolischen, nicht-naturalistischen
Charakter deutlich erkennen.

Das zweite gemeinsame Charakteristikum der Abbildung Christi
durch ein Bild und durch den Priester besteht darin, dass beide sich auf
den Auferstandenen beziehen, der zur Rechten des Vaters sitzt und
wiederkommen wird, also auf den eschatologischen Christus, nicht einlach

auf den irdischen der Vergangenheit. Gewiss darf der eschatologische
Christus nicht vom geschichtlichen getrennt werden. Der Auferstandene,

der wiederkommen wird, ist derselbe, der auf Erden gelebt hat und

gekreuzigt wurde. Aber es ist doch wichtig, sich bewusst zu machen, dass

es sich bei jeder Art von Ikone darum handelt, dass die Gegenwart des

Auferstandenen und Erhöhten sichtbar gemacht wird.

303



Ein drittes gemeinsames Charakteristikum jeder Art von Ikone ist,

dass ihr Bezug auf eine bestimmte Person nur durch das Wort eindeutig
wird, sei es, dass dieses auf der Ikone selbst geschrieben steht, oder sei es,

dass auf andere Weise das Bild in einem Zusammenhang mit gesprochenem

oder geschriebenem Wort steht. Bei der eucharistischen Feier sind

es die Worte der Liturgie, die den Bezug auf Christus eindeutig machen.

Nun zu den Unterschieden zwischen der Abbildung Christi durch die

gemalte Ikone und durch den Priester. Über seine Abbildung durch die

gemalte Ikone habe ich schon kurz einiges gesagt, und das muss hier
genügen. Aber inwiefern bildet der Priester Christus ab? Dazu muss meh-

reres zusammenkommen. Grundlegend ist, dass der Priester als Mensch

den jneVM'c/jgewordenen Sohn Gottes abbildet.
«Als Mensch» bedeutet hier natürlich «als menschliche Person». Ferner

ist wesentlich, dass der Priester ein getauftes Glied der Kirche ist,

denn nur als Glied des Leibes Christi kann er Christus abbilden. Nun ist

zwar der Umstand, dass der Priester getauft ist, in der eucharistischen
Feier nicht direkt sichtbar. Sichtbar ist aber, dass er von der Kirche als ihr
getauftes Glied anerkannt ist, und darüber hinaus, dass er von der Kirche
als ordinierter Beauftragter Christi anerkannt ist. Deshalb nimmt er eine

besondere Stelle ein und hat besondere Aufgaben. Daraufweisen auch

die liturgischen Gewänder hin, die der Priester trägt. Schliesslich ist für
die Abbildung Christi durch den Priester in der eucharistischen Feier
wesentlich, dass durch Wort und Handeln des Priesters deutlich wird, dass

alles auf Christus bezogen ist und dieser selbst unsichtbar den Vorsitz
führt und handelt. Dies entspricht dem, was bereits oben über die Bedeutung

des Wortes für die Eindeutigkeit der Abbildung gesagt wurde. Und
natürlich ist der Christus, auf den sich alles bezieht, der eine Christus, der
einst auf Erden lebte und gestorben ist, dann aber auferstand, jetzt beim
Vater lebt und am Ende wiederkommen wird.

Die Abbildung Christi durch den Priester kann allerdings nur richtig
verstanden werden, wenn wir zugleich bedenken, dass alle Christen
berufen sind, Ikone Christi zu sein, wie es etwa in 2Kor 3,18 besonders
dynamisch ausgedrückt ist: «Wir alle spiegeln mit enthülltem Angesicht die
Herrlichkeit des Herrn wider und werden so in sein eigenes Bild verwandelt,

von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, durch den Geist des Herrn.»
Die Abbildung Christi durch alle Gläubigen und seine Abbildung

durch den Priester, besonders in der eucharistischen Feier, verhalten sich

zueinander wie das allgemeine Priestertum des ganzen Volkes Gottes
zum Priestertum als besonderer Dienst.

304



Dass die Abbildung Christi durch alle Gläubigen ebenso durch Frauen
wie durch Männer geschieht, ist unbestritten. Dasselbe gilt ja auch vom
allgemeinen Priestertum. an dem sowohl Männer als auch Frauen teilhaben.

Wie steht es nun mit der Abbildung Christi durch den Priester?

Spielt hier das Geschlecht, theologisch betrachtet, eine Rolle: Kann
diese Abbildung aus theologischen Gründen nur durch einen Mann
geschehen? Dass dies in der Geschichte der Kirche nur durch Männer
geschehen ist, könnte ja auch andere als theologische Gründe haben.

Zunächst ist jedenfalls festzuhalten, dass nach der Auskunft von Pa-

trologen die Ikonenhaftigkeit des Priesters bei den Vätern nirgends als

Argument gegen die Ordination von Frauen zum Priestertum gebraucht
wird. Nun wird allerdings diese Frage bei den Vätern überhaupt nur sehr

selten und dann meistens bloss nebenbei behandelt. Und wo das

geschieht, ist das Hauptargument in der Mehrheit der Fälle, dass eine Frau
keine leitende Stellung einnehmen und keine Autorität ausüben könne4.

Dies entsprach einerseits der damals in der Gesellschaft herrschenden

Auffassung und dem römischen Recht. Es wurde aber auch als der

Schöpfungsordnung entsprechend aufgefasst. Insofern hatte eine solche

Argumentation nicht nur einen rein gesellschaftlich-kulturellen, sondern
auch einen theologischen Charakter. Wir dürfen aber nicht übersehen,
wie sehr diese Argumentation situationsbedingt ist - wie übrigens auch

viele andere Äusserungen der Kirchenväter. Besonders wichtig ist es zu

beachten, dass die Überlieferung, wiederum situationsbedingt, gelegentlich

auch anders sprechen kann. Zwar geschieht das selten, aber
angesichts der damaligen gesellschaftlichen Verhältnisse ist höchst auffällig,
dass es überhaupt geschieht. Dies zeigt jedenfalls, dass die Aussagen der

Tradition über die durch die Schöpfungsordnung begründete Unmöglichkeit,

dass eine Frau eine Führungsstellung einnimmt, relativiert werden

müssen. In den patrologischen und neutestamentlichen Referaten
dieser Konsultation war davon bereits die Rede. Ich will hier nur zwei

Punkte hinzufügen. Beim ersten handelt es sich um eine Aussage von
Johannes Chrysostomus, der ja an vielen anderen Stellen ganz im Sinn der
damals üblichen Auffassung spricht, aber dann als Exeget zu Phil 4,21.

1 Da dieses Referat im Rahmen einer orthodox-altkatholischen Konsultation
gehalten wird, sei besonders auf das Referat von John Erickson auf der
Interorthodoxen Konsultation von Rhodos 1988 hingewiesen, in: John Erickson. The
Priesthood in Patristic Teaching, in: Gennadios I.imouris (Hg.). The Place of the

Woman in the Orthodox Church and the Question of the Ordination of Women.
Interorthodox Symposium. Rhodos. Greece. 30 October-7 November 1988. Ka-

terini GR (Tertios), 1992, 103-115. bes. 113-115.

305



von Evodia und Syntyche sagen kann: «Ich bin der Meinung, dass diese

Frauen die Leitung der dortigen Kirche bilden» (ôokoùoi ôè uot aurai
at yuvatkec tò KepàXatov eìvai xfjç èKKÀnoiaç xfjç èKet)5. Der zweite

Punkt, auf den ich hier hinweisen will, ist die Tatsache, dass es wenigstens
im Osten in späterer Zeit, aber noch in der alten ungeteilten Kirche,
einige regierende Kaiserinnen gab6. Da die Schöpfungsordnung ja nicht

nur für die Kirche, sondern auch für das christlich-orthodoxe byzantinische

Reich galt, widerlegt auch diese Tatsache die Meinung, dass die

Überlieferung in unserer Frage so eindeutig sei, wie das manchmal
dargestellt wird.

Wohl begegnen in der Tradition vereinzelt noch andere Argumente
gegen eine Ordination von Frauen zum Priestertum. Doch diese können
noch weniger als das Argument der fehlenden Führungsfähigkeit der
Frau als die Stimme der Tradition betrachtet werden, nicht nur wegen
ihres bloss vereinzelten Vorkommens, sondern noch mehr deshalb, weil sie

nicht mit der Gesamttradition organisch verbunden sind. Als Beispiel sei

hier das Argument angeführt, dass Christus, wenn er gewollt hätte, dass

auch Frauen die Taufe - hier als priesterliche Funktion verstanden -
vollziehen sollten, er sich selbst von seiner Mutter und nicht von Johannes
hätte taufen lassen. Hier wird vieles vorausgesetzt, was weder von der

''Johannes Chrysostomus, hom. 13,3 in Phil. (PG 62,279).
'' Die erste Frau, die das byzantinische Reich nicht nur als Regentin für einen

minderjährigen Kaiser oder als Mitkaiserin, sondern als Alleinherrscherin
regierte, war Irene. Sie war 780-797 Regentin für ihren Sohn Konstantin VI., mit
dem sie offiziell den Thron teilte, und 797-802 Alleinherrscherin. Unter ihrer
Regierung war die Bilderverehrung wiederhergestellt und 787 das 7. Ökumenische
Konzil in Nikäa abgehalten worden. Dass Kaiserin Irene, die während ihrer
Regierungszeit die Unterstützung gerade der orthodoxen Kreise genoss, sich in den
offiziellen Akten stets als ßocaiA.£i)c und nicht als ßcxCTÜUaacx bezeichnete, sollte
wohl zum Ausdruck bringen, dass für sie als Frau alles, was für einen männlichen
Kaiser galt, unvermindert ebenso galt. Ihre Alleinherrschaft gab hingegen den
Franken unter Karl dem Grossen, bzw. dem römischen Papsttum, den Vorwand,
den Kaiserthron als vakant zu betrachten, da eine Frau nicht Kaiserin sein könne;
so sollte die im Jahre 800 in Rom von Papst Leo III. vollzogene - im Osten als Akt
der Usurpation und Reichsspaltung betrachtete - Krönung Karls zum Kaiser
legitimiert werden (vgl. dazu Georg Ostrogorsky, Geschichte des byzantinischen
Staates, HAW XII.1.2, München (Beck) M 963. 141-155). Aus späterer Zeit (nämlich

der Mitte des 11. Jahrhunderts) sind Zoe und Theodora als herrschende
Kaiserinnen zu erwähnen.
Frau Prof. K. Bourdara (Athen) verdanke ich den Hinweis, dass der Kaiser und so
auch die regierende Kaiserin in Byzanz nicht nur als Erwählte und Beauftragte
Gottes, sondern auch als Bild des himmlischen Allkönigs und Allherrschers
betrachtet wurden.

306



Heiligen Schrift noch von der Überlieferung bezeugt ist. Unter anderem
wird vorausgesetzt, dass, wenn Maria von Gott nicht zu einer bestimmten
Aufgabe berufen war, auch keine andere Frau dazu berufen sein kann.
Nun wissen aber die Schrift und die Überlieferung sehr deutlich von
Frauen, die eine andere Aufgabe hatten. Es ist etwa an all die Mitarbeite-
rinnnen zu denken, von denen der Apostel Paulus schreibt, und an die
Frauen späterer Zeiten, die als Missionarinnen tätig waren und von
denen einige in der orthodoxen Kirche als «apostelgleiche» verehrt werden
wie die heilige Nino von Georgien.

Es mag scheinen, dass ich mich vom Zusammenhang der Bildtheologie
weit entfernt habe. Doch gerade, wenn wir berücksichtigen, dass die

Bildtheologie in der patristischen Überlieferung nirgends als Argument
gegen das Priestertum von Frauen gebraucht wird, mussten wir ein wenig
von den Argumenten sprechen, die dort tatsächlich, wenn auch nur
gelegentlich, in diesem Sinn gebraucht werden.

Dass Frauen im Sinn des allgemeinen Priestertums «Ikone» Christi
sein können, haben wir bereits gesehen. Können sie es aber auch im Sinn
des Priestertums als besonderer Dienst sein? Flier ist der Priester ja nicht
nur in einem allgemeineren Sinn «Ikone» Christi, sondern er ist es

insbesondere als Vorsteher der eucharistischen Versammlung. Hier berühren
sich also die von der Bildtheologie herkommende Frage und die Frage,
ob eine Frau eine Leitungs-, eine Vorsteherlunktion ausüben kann.
Könnte sie es aus theologisch zwingenden Gründen nicht, dann könnte
sie auch nicht als Priester bei der eucharistischen Feier Ikone Christi
sein. Nun haben wir aber gesehen, dass die Tradition nicht wirklich
konsequent Frauen aus Leitungsstellungen ausschliesst. Sie tut das zwar
meistens. Doch gerade in dem aufgezeigten Mangel an Konsequenz zeigt
sich, wie situationsbedingt die Zeugnisse der Tradition von Fall zu Fall
sind.

Das bedeutet aber, dass von da her auch auf die Frage, ob Frauen im
besonderen Priesteramt Ikone Christi sein können, die Antwort
situationsbedingt sein muss. Dort, wo Frauen in Leitungsstellung grundsätzlich

akzeptiert werden, können sie jedenfalls unter diesem Gesichtspunkt

auch als Priester Ikone Christi sein. Wo in einem bestimmten

kulturell-gesellschaftlichen Zusammenhang Frauen in Leitungsstellung
undenkbar sind, werden sie wegen der Verquickung von Leitungsstellung
und Bildtheologie in diesem Fall auch als Ikone Christi im Priesteramt

undenkbar sein.

Dabei ist allerdings auch zu berücksichtigen, dass im Zusammenhang
mit Religion und besonders mit Kult über die Grenzen der einzelnen Re-

307



ligionen hinweg eine weitverbreitete Tendenz besteht, ältere, im übrigen
Leben der Gesellschaft der Vergangenheit angehörende Elemente und

Ausdrucksformen zu bewahren. Man denke nur an die in den verschiedensten

Religionen vorkommende Erscheinung, bei kultischen oder

quasi-kultischen Handlungen eine ältere, im gewöhnlichen Leben längst

ausser Gebrauch gekommene Sprachform zu verwenden. Es kann dann
leicht geschehen, dass solche ältere, im Kult bewahrte Formen gefühls-
mässig so stark mit der betreffenden Religion identifiziert werden, dass

diese für viele ihrer Anhänger, oft aber auch für Aussenstehende, gar
nicht anders denkbar sind.

Das kann aber von Land zu Land verschieden sein, wie wir es etwa
auch in den orthodoxen Kirchen am Beispiel der Unterschiede im
Gebrauch der heutigen oder einer vergangenen Sprachform als liturgische
Sprache sehen (vergangene, historische Sprachform in den

griechischsprechenden und in der russischen Kirche, heutige Literatursprache in

der rumänischen und in der finnischen Kirche, in anderen orthodoxen
Kirchen das eine oder das andere oder auch eine Mischling von beidem).

Wenn es bei der Bewahrung älterer kultureller Formen im Kult
Unterschiede von Land zu Land geben kann, dann natürlich ebenso sehr oder
noch mehr zwischen verschiedenen geschichtlichen Zeitperioden. Wir
müssen damit rechnen, dass diese allgemeine, wie gesagt in den verschiedensten

Religionen verbreitete Erscheinung auch bei der Frage im Spiel
ist, ob eine Frau als Priester und in diesem Sinn Ikone Christi akzeptiert
werden kann. Es kann nicht überraschen, class auch dort, wo es infolge
der gesellschaftlichen Entwicklung ganz normal geworden ist, dass

Frauen in Leitungsstellungen akzeptiert werden, dies im Bereich des

Kultus gefühlsmässig nicht überall der Fall ist. Man darf dem aber keine

theologisch-dogmatische Würde geben und diesbezügliche
Unterschiede zwischen Ländern und Zeiten nicht als Grund zur Trennung von
Kirchen betrachten.

Zwei Gesichtspunkte müssen noch erwähnt werden. Der erste hiervon
ist die Beziehung des Priesters als Ikone auf Christus als ewiger
Hohepriester. Spielt hier das Geschlecht eine Rolle? Gewiss ist der Sohn Gottes

als Mann Mensch geworden. Und wegen der Verbindung zwischen
dem Alten und dem Neuen Testament müssen wir wohl sagen, dass dies

vom heilsgeschichtlichen Willen Gottes her nötig war7. Zu behaupten,

7 Dass Christus wegen der heilsgeschichtlichen Verbindung mit dem Alten
Testament als Mann in die Welt kommen müsste. wird allerdings nur richtig verstanden,

wenn man gleichzeitig beachtet, dass er aus demselben Grund als Jude in die

308



dass es ontologisch-soteriologisch nötig gewesen wäre, würde nicht der
Überlieferung entsprechen, die alles Gewicht darauf legt, dass der Logos
die volle menschliche Natur angenommen hat als Voraussetzung der
Rettung der Menschheit. Das Geschlecht als die besondere Weise, in der
eine Person die menschliche Natur besitzt und lebt, spielt in diesem

Zusammenhang keine Rolle. In der soteriologischen und das heisst in der
zentralen und entscheidenden Dimension kommt bei der Menschwerdung

Gottes alles auf die volle menschliche Natur an. Vom Geschlecht

dagegen spricht die ganze Überlieferung in diesem Zusammenhang
nicht. Und dies doch wohl nicht bloss zufällig, sondern weil sonst hier
eine Teilung eingeführt worden wäre, während es in Christus doch um
das Heil der ganzen Menschheit, und das heisst in Bezug auf unsere
Frage: um die eine, Männern und Frauen gemeinsame menschliche Natur

geht.
Christus als Hoherpriester tritt mit seinem ein für allemal dargebrachten

Opfer in Ewigkeit beim Vater für uns ein. Auch unter diesem

Gesichtspunkt, wie überhaupt, ist der Priester als Vorsitzender der eucharistischen

Feier Ikone des erhöhten Christus. Das heisst aber, er ist Ikone
des Christus, der männlich und weiblich in eschatologischer Dimension
in sich vereint hat. Die östlichen Väter vertreten bekanntlich im
allgemeinen die Meinung, dass im Leben der Auferstehung die
Geschlechtsunterschiede überhaupt aufgehoben sind. Die westlichen Väter sehen

das im allgemeinen anders. Vor allem Hieronymus polemisierte gegen
die Auffassung, in der Auferstehung gebe es nicht mehr Mann und Frau,
und Augustinus, der in jüngeren Jahren diese Meinung vertreten hatte,
wandte sich später von ihr ab. Bei den westlichen Vätern hängt dies mit
einem anderen Verständnis der Erschaffung des Menschen als Mann und
Frau zusammen. Für sie ist diese nicht nur im Hinblick auf den Fall
geschehen, sondern gehört ohne Bezug auf den Fall zur ursprünglichen
guten Schöpfung Gottes, wenn auch der Gebrauch der Sexualität bei der

Fortpflanzung erst nach dem Fall erfolgt.
So tief der Unterschied in der Sicht der Geschlechtlichkeit zwischen

diesen Auffassungen innerhalb der einen altkirchlichen Überlieferung
auch ist, sollte man sie meines Erachtens doch nicht radikal einander

entWelt gekommen ist und dem jüdisch-alttestamentlichen Gesetz unterstellt war
(vgl. Gal 4,4f.) Mit Recht zieht niemand daraus den Schluss, dass ein Priester
jüdischer Abstammung und beschnitten sein müsse (dieser Schluss müsste aber gezogen

werden, wenn der Priester Ikone des irdischen Jesus wäre). Genausowenig
kann daraus geschlossen werden, class der Priester männlichen Geschlechtes sein

müsse.

309



gegensetzen. Auch nach der westlichen Auffassung geht es in Christus

um die ganze, Männern und Frauen gemeinsame menschliche Natur, also

auch um die Überwindung jeder Trennung der Geschlechter. Das
Priestertum Christi ist weder männlich noch weiblich, sondern gottmenschlich.

Es ist hier nötig zu bemerken, dass die in neuerer Zeit von mehreren

Theologen vertretene Meinung, dass der Logos eine besondere Beziehung

zum Männlichen und der Heilige Geist zum Weiblichen habe und
dass daher das Priestertum des menschgewordenen Logos ein männliches

sei, keine Stütze in der Überlieferung hat, sondern ihr viel eher

widerspricht. Wenn sich dies so verhält, dürfen wir aber beim erhöhten
Christus als Hoherpriester dem Geschlecht keine solche trennende
Wirkung zuschreiben, dass er aus theologischen Gründen beim Vorsitz der
Eucharistie nur von den Angehörigen des einen Geschlechtes sichtbar

vergegenwärtigt werden könnte.
Der zweite Gesichtspunkt, der noch besprochen werden muss, betrifft

das Bild der Kirche als Braut Christi und Christi als Bräutigam der
Kirche. Dieses Bild kann natürlich nicht beliebig umgekehrt werden. Aber
wie sehr ist es vom natürlichen Geschlecht des Menschen abhängig? So

sehr Christus als Mann in die Welt gekommen ist, ist er doch als der
Erhöhte, also auch als der eschatologische Bräutigam der Kirche, nicht der

Repräsentant des natürlichen männlichen Geschlechtes. Und die Kirche
als die Braut ist nicht die Repräsentantin des natürlichen weiblichen
Geschlechtes. Wenn das sonst noch nicht klar wäre, würde es doch wohl bei

der Lektüre von 2Kor 11,2 klar: «... ich habe euch einem einzigen Mann
verlobt, um euch als reine Jungfrau Christus zuzuführen.» Hier sind
Männer ebenso gemeint wie Frauen. Dieser Unmöglichkeit, Christus als

Repräsentanten des männlichen Geschlechtes und die Kirche als
Repräsentantin des weiblichen Geschlechtes zu betrachten, entspricht die

Unmöglichkeit, Christus als Paradigma für die Männer und die Gottesmutter

als Paradigma für die Frauen zu betrachten. Alle Tendenzen zu einer
solchen Sicht widersprechen der Überlieferung und der orthodoxen
Soteriologie, da sie wieder eine Zerreissung der menschlichen Natur
implizieren. In Wahrheit ist sowohl Christus als auch Maria, wenn auch in
verschiedener Weise, Paradigma sowohl für Männer als auch für Frauen.

Wie wenig der Gebrauch geschlechtsgebundener Bilder in der Bibel
dem natürlichen Geschlecht einer Person entsprechen muss, ist u.a. in

Gal 4,19 zu sehen, wo der Apostel Paulus von den Geburtswehen spricht,
die er für die Galater erleidet, damit Christus in ihnen Gestalt gewinne.

Wenn dies alles ernst genommen wird, kann auch die Bräutigam-
Braut-Beziehung zwischen Christus und der Kirche kein theologischer

310



Grund sein, um die sichtbare Vergegenwärtigung Christi bei der Eucharistie

durch eine Frau als Priester für grundsätzlich unmöglich zu erklären.

Es ist aber anzuerkennen, dass bei dieser Abbildung die Akzente
verschieden gesetzt werden können in Entsprechung zu verschiedenen
Situationen. Grundsätzlich ist der Priester Ikone des auferstandenen und
erhöhten Christus. Aber da dieser derselbe ist wie der, welcher auf Erden
für uns lebte und starb, ist auch der Priester als Ikone Christi nicht ohne

Bezug auf den irdischen Jesus, aber natürlich immer ganz und gar im
Licht des himmlischen. Wenn nun dieser Bezug auch auf den irdischen
Jesus stärker betont wird, was theologisch nicht als notwendig erklärt
werden darf, aber auch nicht von vornherein als unmöglich betrachtet
werden muss, so ist eine Folge davon, dass der Mann geeigneter
erscheint, Ikone Christi im Priesteramt zu sein. Ähnliche Verschiedenheiten

der Akzentsetzung gibt es ja auch bei den gemalten Ikonen. Während
die Darstellung Christi als Hirt und als Pantokrator, wie schon gesagt,

ganz und gar symbolisch ist und der Akzent ganz stark auf der eschatologischen

Dimension liegt, ist bei der Christusikone «Das nicht mit Händen

gemachte Antlitz», also der Christusikone, die auf den Abdruck der

Gesichtszüge auf dem Grabtuch zurückgeführt wird, ein viel stärkerer
Akzent auch auf dem Bezug zum irdischen Jesus zu erkennen, natürlich
auch hier ganz im Licht des Auferstandenen. Ähnliche Verschiedenheiten

der Akzentsetzung auch beim Priester als Ikone Christi verletzen
nicht den Glauben und sollten kein Hindernis für die Einheit der Kirchen
sein.

Bern Herwig Aldenhoven

311


	Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bildtheologie : Fragen zur ekklesialen Christusrepräsentation durch das Priestertum

