Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bildtheologie : Fragen
zur ekklesialen Christusreprasentation durch das Priestertum

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404888

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext
der Bildtheologie.
Fragen zur ekklesialen Christusrepriasentation
durch das Priestertum

Unter den Kirchen, die Glaube und Amt der alten, ungeteilten Kirche
bewahrt haben - bis zu einem gewissen Grad sogar allgemein in der 6ku-
menischen Bewegung' -, besteht Ubereinstimmung dariiber, dass der Bi-
schof oder Priester, wenn er dem cucharistischen Gottesdienst vorsteht,
zeichenhaft auf Christus hinweist, der in der Feier unsichtbar gegenwiir-
tig ist und wirkt. Im Osten wird dies mit den Worten ausgedriickt, dass
der Priester Ikone Christi ist. Im Westen ist diese Ausdrucksweise nicht
iblich. Wenn das Wort «lkone» aber theologisch verstanden wird, ent-
sprechen solche Formulicrungen auch der altkatholischen Auffassung,
Im Untertitel dieses Referates wird der Ausdruck «Christusreprisen-
tation» gebraucht. Die Bedeutung des Wortes «Reprisentation», das im
Westen in diesem Zusammenhang oft verwendet wird, besonders in der
romisch-katholischen Theologie, ist nicht von vornherein klar. Im Kon-
text der Bildtheologie bedeutet «Reprisentation» «sichtbare Vergegen-
wirtigung». Gerade in der romisch-katholischen Theologie wird das
Wort aber auch anders gebraucht. Von neueren romisch-katholischen
Theologen wird z. B. unter Aufnahme von Gedanken aus der altkirchli-
chen Uberlieferung gerne betont, dass der Priester sowohl Christus re-
prisentiere als auch die Kirche?. Im zweiten Fall, bei der Reprisentation
der Kirche, handelt es sich dabei offensichtlich nicht um eine sichtbare
Vergegenwiirtigung, da die Gemeinde ja sichtbar anwesend ist, anders als
der unsichtbar gegenwiirtige Christus. Wegen dieser mangelnden Klar-

' Vgl. Taufe — Eucharistic - Amt. Konvergenzerklirungen der Kommission fir
Glaube und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen, Frankfurt/
Paderborn, *1984, 27 (= Eucharistie, Nr.29): «In der Feier der Eucharistie sam-
melt, nihrt und lehrt Christus die Kirche. Es ist Christus, der zu dem Mabhl einlidt
und ihm vorsteht ... In den meisten Kirchen wird dieser Vorsitz durch einen ordi-
nierten Amtstriger zum Ausdruck gebracht. Wer der Eucharistiefeier im Namen
Christi vorsteht, macht deutlich, dass der Ritus nicht Schopfung oder Besitz der
Versammlung ist; die Eucharistiefeier wird als Gabe von Christus empfangen, der
in sciner Kirche lebt. Der Diener (minister) der Eucharistie ist der Botschafter,
der die gottliche Initiative reprisentiert ...»

> Josef Freitag, Art, «Amt 1V. Systematisch theologisch», in: LThK?* /, Freiburg
(Herder) 1993, 550.

301



heit im Begriff «Reprisentation» werde ich im folgenden lieber von
«lkone» bzw. «ikonenhafter Darstellung» sprechen.

Vor Beginn meiner eigentlichen Ausfithrungen zum Thema muss ich
noch darauf hinweisen, dass «Christusreprisentation durch den Prie-
ster» bei der Eucharistie hier etwas ganz anderes bedeutet als in einer je-
denfalls seit dem Hochmittelalter im Westen iiblich gewordenen Denk-
weise. Nach dieser besteht die Christusrepriasentation ndmlich vor allem
darin, dass der Priester die sogenannten Einsetzungsworte «in persona
Christi» spricht. Diese Auffassung entspricht nicht der altkirchlichen,
Osten und Westen gemeinsamen, nach der die Einsetzungsworte im Zu-
sammenhang des ganzen Eucharistiegebetes stehen, das vom Priester in
der Wir-Form, also im Namen der Kirche gesprochen wird?. «Ikonenhaf-
tigkeit des Priesters» bezieht sich also fiir uns nicht auf die Rezitation der
Einsetzungsworte, sondern auf den Vorsitz bei der Eucharistie. Aller-
dings miisste erginzt werden, dass diese Tkonenhaftigkeit nicht auf die
Eucharistie beschrinkt werden darf, sondern auch fiir andere Sakra-
mente und nicht zuletzt fiir das pastorale Wirken gilt. In diesem Referat
kann sie freilich nur im Hinblick auf die Eucharistie erértert werden.

*Vgl. den gemeinsamen orthodox-altkatholischen Dialogtext iiber die Eucha-
ristie: «Die Konsekration von Brot und Wein in der Eucharistie geschieht durch
das ganze Eucharistiegebet. Die Worte des Herrn <Nehmt, esst ... Trinkt alle dar-
aus> im eucharistischen Gebet, das als Ganzes konsekratorischen Charakter hat,
bewirken nicht fiir sich allein die Wandlung von Brot und Wein der Eucharistie zu
Leib und Blut Christi. Die Wandlung wird durch den Heiligen Geist bewirkt, um
dessen Herabkunft in der Epiklese gebetet wird» (Koinonia auf altkirchlicher Ba-
sis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholi-
schen Dialogs 1975-1987 mit franzosischer und englischer Ubersetzung, hg. von
Urs von Arx, Beiheft zur IKZ 79 (1989) 91, Nr. 7. Vgl. auch Herwig Aldenhoven,
Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet, IKZ 6/ (1971) 79-117, 150-189;
62 (1972) 29-73; sowie ders., Die spirituell-theologischen Konsequenzen der
Struktur des Eucharistiegebetes, IKZ 70 (1980) 212-225, hier 220: «Wenn die
Worte des Herrn aus dem Zusammenhang der altkirchlichen Struktur herausge-
nommen und dann {ibermissig in den Vordergrund gestellt werden, wird ihre Re-
zitation zu einer Handlung, bei der Christus selbst durch den zelebrierenden Prie-
ster unmittelbar spricht und konsekriert. Der Priester handelt unmittelbar in per-
sona Christi, er steht unmittelbar an seiner Stelle. Bei der altkirchlichen Struktur
ist der Priester gewiss auch Beauftragter Christi und nicht etwa ein Delegierter
der Gemeinde, aber er steht doch nicht in dieser unmittelbaren Weise an seiner
Stelle. Den Einsetzungsbericht spricht er ja gedenkend (im Namen der Kirche) als
Bericht iiber das Fundament dessen, was die Kirche jetzt in der Oblatio tut, und
dessen, was vom Heiligen Geist erbeten wird. Sowohl <offerimus> wie die Epi-
klese sind als Worte der Kirche formuliert. Nur insofern der Priester der euchari-
stischen Versammlung der Kirche vorsteht, steht er an der Stelle Christi.»

302



Wenn wir sagen, dass der Priester Ikone Christi ist, miissen wir natiir-
lich auf die Frage cingehen, wie sich diese Art der Ikone zur gemalten
Christusikone verhilt. Gemeinsam ist beiden, dass sie dasselbe Urbild
(mpwtoTLROV) abbilden, nimlich Christus, und dass sic das unsichtbar
gegenwirtige Urbild sichtbar machen. Anderseits ist nicht zu iibersehen,
dass die Art, wie das Urbild abgebildet wird, verschieden ist, wenn die
Abbildung durch eine Person — den Priester — oder wenn sie durch ein ge-
maltes Bild geschieht. Da im Westen das Wort «lkone» normalerweise
nur fiir das in der traditionellen Weise der Ikonographie gemalte Bild
verwendet wird, konnen wir im Westen vom Priester als lkone Christi
nur sprechen, wenn wir auch gleich erklidren, was wir damit meinen.

Dass dic Art der Abbildung Christi durch eine Person anders ge-
schieht als durch ein gemaltes Bild, scheint zunichst selbstverstiandlich
zu sein. Doch bevor wir versuchen, den Unterschied noch deutlicher zu
sehen, miissen wir uns klar machen, dass es ganz entscheidende gemein-
same Charakteristika gibt. Ich erwihne hier drei, die mir die wichtigsten
zu sein scheinen.

Weder bei der gemalten Christusikone noch bei der Abbildung Christi
durch eine Person geht es um eine naturalistische Darstellung, also we-
der um cine Darstellung in der Art einer Photographie, noch in der Art
einer moglichst naturgetreuen Nachahmung durch einen Schauspicler.
Vielmehr handelt es sich in beiden Fillen um eine Abbildung, die das
Charakteristische der abgebildeten Person sichtbar macht. Im Fall der
gemalten Ikone geschieht dies vor allem durch symbolische Elemente
und Ziige. Denken wir etwa an die in der dltesten Zeit weitverbreitete
Darstellung Christi als jugendlicher Hirt, die tiberhaupt nur von ihrem
Symbolcharakter her zu verstehen ist. Aber auch die Darstellung Christi
als Pantokrator, dic kunstgeschichtlich mit den romischen Kaiserportriits
zusammenhiingt, lasst diesen symbolischen, nicht-naturalistischen Cha-
rakter deutlich erkennen.

Das zweite gemcinsame Charakteristikum der Abbildung Christi
durch ein Bild und durch den Priester besteht darin, dass beide sich auf
den Auferstandenen beziehen, der zur Rechten des Vaters sitzt und wie-
derkommen wird, also auf den eschatologischen Christus, nicht einfach
auf den irdischen der Vergangenheit. Gewiss darf der eschatologische
Christus nicht vom geschichtlichen getrennt werden. Der Auferstan-
dene, der wiederkommen wird, ist derselbe, der auf Erden gelebt hat und
gekreuzigt wurde. Aber es ist doch wichtig, sich bewusst zu machen, dass
es sich bei jeder Art von Ikone darum handelt, dass die Gegenwart des
Auferstandenen und Erhohten sichtbar gemacht wird.

303



Ein drittes gemeinsames Charakteristikum jeder Art von Ikone ist,
dass ihr Bezug auf eine bestimmte Person nur durch das Wort eindeutig
wird, sei es, dass dieses auf der [kone selbst geschrieben steht, oder sei es,
dass auf andere Weise das Bild in einem Zusammenhang mit gesproche-
nem oder geschriebenem Wort steht. Bei der eucharistischen Feier sind
es die Worte der Liturgie, die den Bezug auf Christus eindeutig machen.

Nun zu den Unterschieden zwischen der Abbildung Christi durch die
gemalte Ikone und durch den Priester. Uber seine Abbildung durch die
gemalte Ikone habe ich schon kurz einiges gesagt, und das muss hier ge-
niigen. Aber inwiefern bildet der Priester Christus ab? Dazu muss meh-
reres zusammenkommen. Grundlegend ist, dass der Priester als Mensch
den menschgewordenen Sohn Gottes abbildet.

«Als Mensch» bedeutet hier natiirlich «als menschliche Person». Fer-
ner ist wesentlich, dass der Priester ein getauftes Glied der Kirche ist,
denn nur als Glied des Leibes Christi kann er Christus abbilden. Nun ist
zwar der Umstand, dass der Priester getauft ist, in der eucharistischen
Feier nicht direkt sichtbar. Sichtbar ist aber, dass er von der Kirche als ihr
getauftes Glied anerkannt ist, und dartiber hinaus, dass er von der Kirche
als ordinierter Beauftragter Christi anerkannt ist. Deshalb nimmt er eine
besondere Stelle ein und hat besondere Aufgaben. Darauf weisen auch
die liturgischen Gewénder hin, die der Priester trédgt. Schliesslich ist fiir
die Abbildung Christi durch den Priester in der eucharistischen Feier we-
sentlich, dass durch Wort und Handeln des Priesters deutlich wird, dass
alles auf Christus bezogen ist und dieser selbst unsichtbar den Vorsitz
fihrt und handelt. Dies entspricht dem, was bereits oben iiber die Bedeu-
tung des Wortes fiir die Eindeutigkeit der Abbildung gesagt wurde. Und
natiirlich ist der Christus, auf den sich alles bezieht, der eine Christus, der
einst auf Erden lebte und gestorben ist, dann aber auferstand, jetzt beim
Vater lebt und am Ende wiederkommen wird.

Die Abbildung Christi durch den Priester kann allerdings nur richtig
verstanden werden, wenn wir zugleich bedenken, dass alle Christen be-
rufen sind, Ikone Christi zu sein, wie es etwa in 2Kor 3,18 besonders dy-
namisch ausgedriickt ist: «Wir alle spiegeln mit enthiilltem Angesicht die
Herrlichkeit des Herrn wider und werden so in sein eigenes Bild verwan-
delt, von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, durch den Geist des Herrn.»

Die Abbildung Christi durch alle Glidubigen und seine Abbildung
durch den Priester, besonders in der eucharistischen Feier, verhalten sich
zueinander wie das allgemeine Priestertum des ganzen Volkes Gottes
zum Priestertum als besonderer Dienst.

304



Dass die Abbildung Christi durch alle Gldaubigen ebenso durch Frauen
wie durch Ménner geschicht, ist unbestritten. Dasselbe gilt ja auch vom
allgemeinen Priestertum, an dem sowohl Mianner als auch Frauen teilha-
ben. Wie steht es nun mit der Abbildung Christi durch den Priester?
Spielt hier das Geschlecht, theologisch betrachtet, eine Rolle: Kann
diese Abbildung aus theologischen Griinden nur durch einen Mann ge-
schehen? Dass dies in der Geschichte der Kirche nur durch Miinner ge-
schehen ist, konnte ja auch andere als theologische Griinde haben.

Zunichst st jedenfalls festzuhalten, dass nach der Auskunft von Pa-
trologen die Ikonenhaftigkeit des Priesters bei den Viitern nirgends als
Argument gegen die Ordination von Frauen zum Priestertum gebraucht
wird. Nun wird allerdings diese Frage bei den Vitern iiberhaupt nur sehr
selten und dann meistens bloss nebenbei behandelt. Und wo das ge-
schieht, ist das Hauptargument in der Mehrheit der Fille, dass eine Frau
keine leitende Stellung einnehmen und keine Autoritit ausiiben konne*.
Dies entsprach einerseits der damals in der Gesellschaft herrschenden
Auffassung und dem romischen Recht. Es wurde aber auch als der
Schoptungsordnung entsprechend aufgefasst. Insofern hatte eine solche
Argumentation nicht nur einen rein gesellschaftlich-kulturellen, sondern
auch einen theologischen Charakter. Wir diirfen aber nicht tibersehen,
wie sehr diese Argumentation situationsbedingt ist — wie iibrigens auch
viele andere Ausserungen der Kirchenviiter. Besonders wichtig ist es zu
beachten, dass die Uberlieferung, wiederum situationsbedingt, gelegent-
lich auch anders sprechen kann. Zwar geschieht das selten, aber ange-
sichts der damaligen gesellschaftlichen Verhiltnisse ist hochst auftillig,
dass es tiberhaupt geschicht. Dies zeigt jedenfalls, dass die Aussagen der
Tradition iiber die durch die Schopfungsordnung begriindete Unmog-
lichkeit, dass cine Frau eine Fithrungsstellung einnimmt, relativiert wer-
den missen. In den patrologischen und neutestamentlichen Referaten
dieser Konsultation war davon bereits die Rede. Ich will hier nur zwel
Punkte hinzufiigen. Beim ersten handelt es sich um eine Aussage von Jo-
hannes Chrysostomus, der ja an vielen anderen Stellen ganz im Sinn der
damals tiblichen Auffassung spricht, aber dann als Exeget zu Phil 4.2f.

'Da dieses Referat im Rahmen einer orthodox-altkatholischen Konsultation
gehalten wird, sei besonders auf das Referat von John Erickson auf der Interor-
thodoxen Konsultation von Rhodos 1988 hingewiesen, in: John Erickson, The
Priesthood in Patristic Teaching, in: Gennadios Limouris (Hg.), The Place of the
Woman in the Orthodox Church and the Question of the Ordination of Women.
Interorthodox Symposium, Rhodos, Greece, 30 October-7 November 1988, Ka-
terini GR (Tertios), 1992, 103115, bes. 113-115.

305



von Evodia und Syntyche sagen kann: «Ich bin der Meinung, dass diese
Frauen die Leitung der dortigen Kirche bilden» (dokoUot 8¢ pot avton
al yovoikeg 10 kepdlonov givon Tiig EKKANoiog Tiig 8kel)’. Der zweite
Punkt, auf den ich hier hinweisen will, ist die Tatsache, dass es wenigstens
im Osten in spéterer Zeit, aber noch in der alten ungeteilten Kirche, e1-
nige regierende Kaiserinnen gab®. Da die Schopfungsordnung ja nicht
nur fiir die Kirche, sondern auch fiir das christlich-orthodoxe byzantini-
sche Reich galt, widerlegt auch diese Tatsache die Meinung, dass die
Uberlieferung in unserer Frage so eindeutig sei, wie das manchmal dar-
gestellt wird.

Wohl begegnen in der Tradition vereinzelt noch andere Argumente
gegen eine Ordination von Frauen zum Priestertum. Doch diese kénnen
noch weniger als das Argument der fehlenden Fiihrungsfihigkeit der
Frau als die Stimme der Tradition betrachtet werden, nicht nur wegen ih-
res bloss vereinzelten Vorkommens, sondern noch mehr deshalb, weil sie
nicht mit der Gesamttradition organisch verbunden sind. Als Beispiel sei
hier das Argument angefiihrt, dass Christus, wenn er gewollt hitte, dass
auch Frauen die Taufe — hier als priesterliche Funktion verstanden — voll-
zichen sollten, er sich selbst von seiner Mutter und nicht von Johannes
hitte taufen lassen. Hier wird vieles vorausgesetzt, was weder von der

> Johannes Chrysostomus, hom. 13,3 in Phil. (PG 62,279).

* Die erste Frau, die das byzantinische Reich nicht nur als Regentin fiir einen

minderjdhrigen Kaiser oder als Mitkaiserin, sondern als Alleinherrscherin re-
gierte, war Irene. Sie war 780-797 Regentin fiir ihren Sohn Konstantin VI., mit
demsie offiziell den Thron teilte, und 797-802 Alleinherrscherin. Unter ihrer Re-
gierung war die Bilderverehrung wiederhergestellt und 787 das 7. Okumenische
Konzil in Nikida abgehalten worden. Dass Kaiserin Irene, die wihrend ihrer Re-
gierungszeit die Unterstiitzung gerade der orthodoxen Kreise genoss, sich in den
offiziellen Akten stets als BaotAetg und nicht als Basidiooa bezeichnete, sollte
wohl zum Ausdruck bringen, dass fiir sie als Frau alles, was fiir einen ménnlichen
Kaiser galt, unvermindert ebenso galt. Ihre Alleinherrschaft gab hingegen den
Franken unter Karl dem Grossen, bzw. dem romischen Papsttum, den Vorwand,
den Kaiserthron als vakant zu betrachten, da eine Frau nicht Kaiserin sein konne;
so sollte die im Jahre 800 in Rom von Papst Leo 111. vollzogene — im Osten als Akt
der Usurpation und Reichsspaltung betrachtete — Krénung Karls zum Kaiser legi-
timiert werden (vgl. dazu Georg Ostrogorsky, Geschichte des byzantinischen
Staates, HAW XII.1.2, Miinchen (Beck) *1963, 141-155). Aus spiiterer Zeit (niim-
lich der Mitte des 11.Jahrhunderts) sind Zoe und Theodora als herrschende Kai-
serinnen zu erwihnen.
Frau Prof. K. Bourdara (Athen) verdanke ich den Hinweis, dass der Kaiser und so
auch die regierende Kaiserin in Byzanz nicht nur als Erwihlte und Beauftragte
Gottes, sondern auch als Bild des himmlischen Allkonigs und Allherrschers be-
trachtet wurden.

306



Heiligen Schrift noch von der Uberlieferung bezeugt ist. Unter anderem
wird vorausgesetzt, dass, wenn Maria von Gott nicht zu einer bestimmten
Aufgabe berufen war, auch keine andere Frau dazu berufen sein kann.
Nun wissen aber die Schrift und die Uberlieferung sehr deutlich von
Frauen, die eine andere Aufgabe hatten. Es ist etwa an all die Mitarbeite-
rinnnen zu denken, von denen der Apostel Paulus schreibt, und an die
Frauen spaterer Zeiten, die als Missionarinnen titig waren und von de-
nen einige in der orthodoxen Kirche als «apostelgleiche» verehrt werden
wie die heilige Nino von Georgien.

Es mag scheinen, dass ich mich vom Zusammenhang der Bildtheologie
weit entfernt habe. Doch gerade, wenn wir beriicksichtigen, dass die
Bildtheologie in der patristischen Uberlieferung nirgends als Argument
gegen das Priestertum von Frauen gebraucht wird, mussten wir ein wenig
von den Argumenten sprechen, die dort tatsiachlich, wenn auch nur gele-
gentlich, in diesem Sinn gebraucht werden.

Dass Frauen im Sinn des allgemeinen Priestertums «lkone» Christi
sein konnen, haben wir bereits gesehen. Konnen sie es aber auch im Sinn
des Priestertums als besonderer Dienst sein? Hier ist der Priester ja nicht
nur in einem allgemeineren Sinn «lkone» Christi, sondern er ist es insbe-
sondere als Vorsteher der eucharistischen Versammlung. Hier bertihren
sich also die von der Bildtheologie herkommende Frage und die Frage,
ob eine Frau eine Leitungs-, eine Vorsteherfunktion ausiiben kann.
Konnte sie es aus theologisch zwingenden Griinden nicht, dann konnte
sie auch nicht als Priester bei der eucharistischen Feier Ikone Christi
sein. Nun haben wir aber gesehen, dass die Tradition nicht wirklich kon-
sequent Frauen aus Leitungsstellungen ausschliesst. Sie tut das zwar mei-
stens. Doch gerade in dem aufgezeigten Mangel an Konsequenz zeigt
sich, wie situationsbedingt die Zeugnisse der Tradition von Fall zu Fall
sind.

Das bedeutet aber, dass von da her auch auf die Frage, ob Frauen im
besonderen Priesteramt Ikone Christi sein konnen, die Antwort situa-
tionsbedingt sein muss. Dort, wo Frauen in Leitungsstellung grundsiitz-
lich akzeptiert werden, konnen sie jedenfalls unter diesem Gesichts-
punkt auch als Priester Ikone Christi sein. Wo in einem bestimmten kul-
turell-gesellschaftlichen Zusammenhang Frauen in Leitungsstellung un-
denkbar sind, werden sie wegen der Verquickung von Leitungsstellung
und Bildtheologie in diesem Fall auch als Ikone Christi im Priesteramt
undenkbar sein.

Dabei ist allerdings auch zu beriicksichtigen, dass im Zusammenhang
mit Religion und besonders mit Kult iiber die Grenzen der einzelnen Re-

307



ligionen hinweg eine weitverbreitete Tendenz besteht, éltere, im iibrigen
Leben der Gesellschaft der Vergangenheit angehdrende Elemente und
Ausdrucksformen zu bewahren. Man denke nur an die in den verschie-
densten Religionen vorkommende Erscheinung, bei kultischen oder
quasi-kultischen Handlungen eine éltere, im gewohnlichen Leben lingst
ausser Gebrauch gekommene Sprachform zu verwenden. Es kann dann
leicht geschehen, dass solche iltere, im Kult bewahrte Formen gefiihls-
massig so stark mit der betreffenden Religion identifiziert werden, dass
diese fiir viele threr Anhénger, oft aber auch fiir Aussenstehende, gar
nicht anders denkbar sind.

Das kann aber von Land zu Land verschieden sein, wie wir es etwa
auch in den orthodoxen Kirchen am Beispiel der Unterschiede im Ge-
brauch der heutigen oder einer vergangenen Sprachform als liturgische
Sprache sehen (vergangene, historische Sprachform in den griechisch-
sprechenden und in der russischen Kirche, heutige Literatursprache in
der ruménischen und in der finnischen Kirche, in anderen orthodoxen
Kirchen das eine oder das andere oder auch eine Mischung von beidem).

Wenn es bei der Bewahrung élterer kultureller Formen im Kult Unter-
schiede von Land zu Land geben kann, dann natiirlich ebenso sehr oder
noch mehr zwischen verschiedenen geschichtlichen Zeitperioden. Wir
miissen damit rechnen, dass diese allgemeine, wie gesagt in den verschie-
densten Religionen verbreitete Erscheinung auch bei der Frage im Spiel
ist, ob eine Frau als Priester und in diesem Sinn Ikone Christi akzeptiert
werden kann. Es kann nicht iiberraschen, dass auch dort, wo es infolge
der gesellschaftlichen Entwicklung ganz normal geworden ist, dass
Frauen in Leitungsstellungen akzeptiert werden, dies im Bereich des
Kultus gefiithlsmissig nicht tiberall der Fall ist. Man darf dem aber keine
theologisch-dogmatische Wiirde geben und diesbeziigliche Unter-
schiede zwischen Lindern und Zeiten nicht als Grund zur Trennung von
Kirchen betrachten.

Zwel Gesichtspunkte miissen noch erwihnt werden. Der erste hiervon
ist die Beziehung des Priesters als Ikone auf Christus als ewiger Hohe-
priester. Spielt hier das Geschlecht eine Rolle? Gewiss ist der Sohn Got-
tes als Mann Mensch geworden. Und wegen der Verbindung zwischen
dem Alten und dem Neuen Testament miissen wir wohl sagen, dass dies
vom heilsgeschichtlichen Willen Gottes her notig war’. Zu behaupten,

" Dass Christus wegen der heilsgeschichtlichen Verbindung mit dem Alten Te-
stament als Mann in die Welt kommen musste, wird allerdings nur richtig verstan-
den, wenn man gleichzeitig beachtet, dass er aus demselben Grund als Jude in die

308



dass es ontologisch-soteriologisch notig gewesen wiire, wiirde nicht der
Uberlieferung entsprechen, die alles Gewicht darauf legt, dass der Logos
die volle menschliche Natur angenommen hat als Voraussetzung der
Rettung der Menschheit. Das Geschlecht als die besondere Weise, in der
eine Person die menschliche Natur besitzt und lebt, spielt in diesem Zu-
sammenhang keine Rolle. In der soteriologischen und das heisst in der
zentralen und entscheidenden Dimension kommt bei der Menschwer-
dung Gottes alles auf die volle menschliche Natur an. Vom Geschlecht
dagegen spricht die ganze Uberlieferung in diesem Zusammenhang
nicht. Und dies doch wohl nicht bloss zufillig, sondern weil sonst hier
eine Teilung eingefiihrt worden wiire, wihrend es in Christus doch um
das Heil der ganzen Menschheit, und das heisst in Bezug auf unsere
Frage: um die eine, Minnern und Frauen gemeinsame menschliche Na-
tur geht.

Christus als Hoherpriester tritt mit seinem ein fiir allemal dargebrach-
ten Opfer in Ewigkeit beim Vater fiir uns ein. Auch unter diesem Ge-
sichtspunkt, wie tiberhaupt, ist der Priester als Vorsitzender der euchari-
stischen Feier Ikone des erhohten Christus. Das heisst aber, er ist Ikone
des Christus, der minnlich und weiblich in eschatologischer Dimension
in sich vereint hat. Die dstlichen Viter vertreten bekanntlich im allge-
meinen die Meinung, dass im Leben der Auferstehung die Geschlechts-
unterschiede liberhaupt aufgehoben sind. Die westlichen Viiter sehen
das im allgemeinen anders. Vor allem Hieronymus polemisierte gegen
die Auffassung, in der Auferstehung gebe es nicht mehr Mann und Frau,
und Augustinus, der in jiingeren Jahren diese Meinung vertreten hatte,
wandte sich spiter von ihr ab. Bei den westlichen Vitern hingt dies mit
einem anderen Verstindnis der Erschaffung des Menschen als Mann und
Frau zusammen. Fiir sic ist diese nicht nur im Hinblick auf den Fall ge-
schehen, sondern gehort ohne Bezug auf den Fall zur urspriinglichen gu-
ten Schopfung Gottes, wenn auch der Gebrauch der Sexualitit ber der
Fortpflanzung erst nach dem Fall erfolgt.

So tief der Unterschied in der Sicht der Geschlechtlichkeit zwischen
diesen Auffassungen innerhalb der einen altkirchlichen Uberlicferung
auch ist, sollte man sie meines Erachtens doch nicht radikal einander ent-

Welt gekommen ist und dem jidisch-alttestamentlichen Gesetz unterstellt war
(vgl. Gal 4,41.) Mit Recht zicht niemand daraus den Schluss, dass ein Priester jidi-
scher Abstammung und beschnitten sein miisse (dieser Schluss miisste aber gezo-
gen werden, wenn der Priester Ikone des irdischen Jesus wiire). Genausowenig
kann daraus geschlossen werden, dass der Priester méidnnlichen Geschlechtes sein
miisse.

309



gegensetzen. Auch nach der westlichen Auffassung geht es in Christus
um die ganze, Midnnern und Frauen gemeinsame menschliche Natur, also
auch um die Uberwindung jeder Trennung der Geschlechter. Das Prie-
stertum Christi ist weder ménnlich noch weiblich, sondern gottmensch-
lich. Es ist hier notig zu bemerken, dass die in neuerer Zeit von mehreren
Theologen vertretene Meinung, dass der Logos eine besondere Bezie-
hung zum Minnlichen und der Heilige Geist zum Weiblichen habe und
dass daher das Priestertum des menschgewordenen Logos ein ménnli-
ches sei, keine Stiitze in der Uberlieferung hat, sondern ihr viel eher wi-
derspricht. Wenn sich dies so verhilt, diirfen wir aber beim erhdhten
Christus als Hoherpriester dem Geschlecht keine solche trennende Wir-
kung zuschreiben, dass er aus theologischen Griinden beim Vorsitz der
Eucharistie nur von den Angehorigen des einen Geschlechtes sichtbar
vergegenwirtigt werden konnte.

Der zweite Gesichtspunkt, der noch besprochen werden muss, betrifft
das Bild der Kirche als Braut Christi und Christi als Brautigam der Kir-
che. Dieses Bild kann natiirlich nicht beliebig umgekehrt werden. Aber
wie sehr ist es vom natiirlichen Geschlecht des Menschen abhiingig? So
sehr Christus als Mann in die Welt gekommen ist, ist er doch als der Er-
hohte, also auch als der eschatologische Brautigam der Kirche, nicht der
Reprisentant des natiirlichen méannlichen Geschlechtes. Und die Kirche
als die Braut ist nicht die Reprisentantin des natiirlichen weiblichen Ge-
schlechtes. Wenn das sonst noch nicht klar wiire, wiirde es doch wohl bei
der Lektiire von 2Kor 11,2 klar: «... ich habe euch einem einzigen Mann
verlobt, um euch als reine Jungfrau Christus zuzufiihren.» Hier sind
Miinner ebenso gemeint wie Frauen. Dieser Unmoglichkeit, Christus als
Reprisentanten des ménnlichen Geschlechtes und die Kirche als Repri-
sentantin des weiblichen Geschlechtes zu betrachten, entspricht die Un-
moglichkeit, Christus als Paradigma fiir die Médnner und die Gottesmut-
ter als Paradigma fiir die Frauen zu betrachten. Alle Tendenzen zu einer
solchen Sicht widersprechen der Uberlieferung und der orthodoxen So-
teriologie, da sie wieder eine Zerreissung der menschlichen Natur impli-
zieren. In Wahrheit ist sowohl Christus als auch Maria, wenn auch in ver-
schiedener Weise, Paradigma sowohl fiir Ménner als auch fiir Frauen.

Wie wenig der Gebrauch geschlechtsgebundener Bilder in der Bibel
dem natiirlichen Geschlecht einer Person entsprechen muss, ist u.a. in
Gal 4,19 zu sehen, wo der Apostel Paulus von den Geburtswehen spricht,
die er fiir die Galater erleidet, damit Christus in ihnen Gestalt gewinne.

Wenn dies alles ernst genommen wird, kann auch die Briutigam-
Braut-Beziehung zwischen Christus und der Kirche kein theologischer

310



Grund sein, um die sichtbare Vergegenwirtigung Christi bei der Eucha-
ristie durch eine Frau als Priester fiir grundsitzlich unméglich zu erkli-
ren.

Es ist aber anzuerkennen, dass bei dieser Abbildung diec Akzente ver-
schieden gesetzt werden konnen in Entsprechung zu verschiedenen Si-
tuationen. Grundsitzlich ist der Priester Ikone des auferstandenen und
crhohten Christus. Aber da dieser derselbe ist wie der, welcher auf Erden
fiir uns lebte und starb, ist auch der Priester als Ikone Christi nicht ohne
Bezug auf den irdischen Jesus, aber natiirlich immer ganz und gar im
Licht des himmlischen. Wenn nun dieser Bezug auch auf den irdischen
Jesus stirker betont wird, was theologisch nicht als notwendig erklirt
werden darf, aber auch nicht von vornherein als unmaoglich betrachtet
werden muss, so ist eine Folge davon, dass der Mann geeigneter er-
scheint, Ikone Christi im Priesteramt zu sein. Ahnliche Verschiedenhei-
ten der Akzentsetzung gibt es ja auch bei den gemalten Ikonen. Withrend
die Darstellung Christi als Hirt und als Pantokrator, wie schon gesagt,
ganz und gar symbolisch ist und der Akzent ganz stark auf der eschatolo-
gischen Dimension liegt, ist bei der Christusikone «Das nicht mit Hén-
den gemachte Antlitz», also der Christusikone, die auf den Abdruck der
Gesichtsziige auf dem Grabtuch zuriickgefithrt wird, ein viel stirkerer
Akzent auch auf dem Bezug zum irdischen Jesus zu erkennen, natiirlich
auch hier ganz im Licht des Auferstandenen. Ahnliche Verschiedenhei-
ten der Akzentsetzung auch beim Priester als Ikone Christi verletzen
nicht den Glauben und sollten kein Hindernis fiir die Einheit der Kirchen

Bern Herwig Aldenhoven

311



	Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bildtheologie : Fragen zur ekklesialen Christusrepräsentation durch das Priestertum

