
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Tiefenpsychologischer Beitrag zur Frage der Frauenordination auf der
Grundlage der Psychologie von C.G. Jung

Autor: Kühnis, Anna-Thekla

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tiefenpsychologischer Beitrag zur Frage
der Frauenordination auf der Grundlage der Psychologie

von C.G.Jung

1. Die Beziehung zwischen Theologie und Psychologie

Die Theologie befasst sich, vor allem wo es um Offenbarung geht, mit

«ewigen Wahrheiten», mit deren immer gültigem Kern in sich wandelnden

Formen. Der Bereich der Psychologie umfasst die menschliche Seele

in all ihren Äusserungen und Fragen, deren letzte und zentrale die Fragen

nach dem Sinn des Lebens sind, nach dem Transzendenten und
Göttlichen, das zu erfahren wir fähig sind. Damit wird einsichtig, dass letztlich

Theologie und Psychologie zentrale Berührungspunkte haben. Religiöse
Wahrheiten betreffen allesamt die Wirklichkeit der Seele. Sie ist das

Organ jeden Erkennens, des rationalen, wie auch jeder Gotteserkenntnis
und als Antwort auf sie, der Glaubenshingabe.

M.E. entspricht, unter Berücksichtigung der transzendenten
Wirklichkeit und seiner letzten Bestimmung, keine psychologische Richtung
der Ganzheitlichkeit des menschlichen Wesens besser als die Tiefenpsychologie

von Carl Gustav Jung. Es ist allerdings nicht möglich, in diesem

Rahmen eine befriedigende Darstellung von deren Grundlagen zu
vermitteln. Um so schwieriger wird es sein, die verbindlichen Bezüge
zwischen Theologie und Psychologie möglichst ohne Missverständnisse
herauszustellen. Der Theologe Wolfgang Kites hat in seiner Dissertation
«Werde, der du sein sollst!»1 vor allem im zweiten Teil Jungs Verhältnis
zur Theologie, zur Transzendenz, zum Gottesbild und zu Christus
hervorragend differenziert dargestellt.

Die folgenden Ausführungen über psychologische Grundlagen müssen

sich auf die Frage der Ordination der Frau beschränken. Weil diese

Frage eine viel tiefer greifende ist als etwa die nach Fähigkeiten und
Eignung, bedarf sie des tiefenpsychologischen Ansatzes, da dieser seelische
Wirklichkeiten einbezieht, die über rationales Erkennen und allzu zeit-
und kulturgebundene Faktoren hinausgehen.

1 Wolfgang Kues, Werde, der du sein sollst! Impulse für religiös gedeutete
Entscheidungen von Karl Rahner und C.G.Jung, EHS.T565, Frankfurt a.M. (Lang)
1996.

286



2. Die Archetypen

2.1 Wesen und Wirkung

Wie der Begriff des «Archetyps» besagt, beinhaltet er ein ursächlich
Prägendes, das sich vom Geprägten unterscheidet. Die Archetypen sind eine
unbewusste, unanschauliche psychische Struktur, auf deren Vorhandensein

wir auf Grund ihrer Wirkung, ihrer Spuren schliessen. Ihre Auswirkungen

zeigen sich als Wesens- und Lebensmuster in der gesamten
Schöpfung und der ihr innewohnenden Entwicklungsdynamik. Während
sie /.. B. in der Tierwelt als arteigenes Triebverhalten zu beobachten sind,
ist auch menschliches Leben in seinen biologischen Funktionen wie auch
in seinen seelisch-geistigen Fähigkeiten archetypisch geleitet und

geprägt.

Die Archetypen sind relativ konstante Faktoren. Ihre Ausdrucksformen,

die wir generell als archetypische Bilder oder Gestaltungen
bezeichnen, unterstehen jedoch zeit- und kulturbedingtem Wandel. So

lösen z.B. wichtige Lebensereignisse wie Geburt, Heirat, Tod bestimmte

Erlebnisqualitäten aus, denen die Menschen durch gewisse I landlungen,
Riten usw. Ausdruck geben. Deren Formen können aber sehr
unterschiedlich sein.

Der Beständigkeit archetypischer Grundstrukturen wie auch der Vielfalt

ihrer sich wandelnden Auswirkungen begegnen wir u.a. in Mythen,
Märchen und eben auch in religiösen Glaubensvorstellungen. Deren
Kern ist oft Jahrtausende alt und doch immer gültig, auch wenn sich die

äussere Form ändert und sich zunehmend differenziert.
Mythische wie auch religiöse Bilder sind Symbole, d. h. sie bieten einen

verstehbaren Zugang an, hinter dem sich aber noch eine tiefere lebendige

Wirksamkeit dem offenbart, der für diese offen ist. Ein Symbol, das

man meint verstanden zu haben, verliert seine Wirkung, denn es wird in

diesem Moment dem rationalen Verstehen untergeordnet.
Weil Archetypen überpersönliche Komponenten sind, können sie nie

ganz integriert, d. h. bewusst gemacht werden. Eine Identifikation mit
einem Archetypus hätte schwerwiegende Folgen, ebenso aber auch die

Verdrängung allfälliger archetypisch konstellierter Entwicklungen, da

ein grosses Energiepotential abgespalten würde.

Die Frage nach dem Priestertum der Frau berührt aus psychologischer
Sicht vor allem drei Archetypen:
• den zentralen Archetypus, das Selbst (nach C.G.Jung)
• den Archetypus des Weiblich-Mütterlichen und

• den Archetypus des Priesters und Heilers.

287



2.2 Das Selbst

Nach Auffassung der Jungschen Psychologie ist das Selbst nicht identisch
mit dem Ich. Während das Ich beim gesunden Erwachsenen Zentrum
des Bewusstseins ist, umfasst das Selbst die Totalität der Psyche, Bewuss-

tes und Unbewusstes. Es ist seelische Mitte wie Umfang der Gesamtpersönlichkeit,

ein Übergeordnetes, das ergreift, ohne dass der Ergriffene es

begreifen könnte. Bildhafte Umschreibungen sind die passendsten
Annäherungen, aber es kann letztlich nie definiert und erfasst werden.

Insofern das Selbst die Ganzheit der menschlichen Psyche wie auch

deren Zentrum umfasst, vereint es in sich auch alle Gegensätze der
psychischen Polaritäten: Bewusstsein und Unbewusstes, Licht und Dunkel,
Innen und Aussen, Männliches und Weibliches, Materie und Geist,
Physisches und Psychisches usw. Diese Pole bilden die nötige Voraussetzung
für die psychische Energetik. Vom Selbst gehen alle Entwicklungen aus.

In ihm liegt unser eigentliches Wesen angelegt (die Finalität der Psyche),
das zur Verwirklichung drängt. Von ihm geht jene lebenslang wirksame

Dynamik aus, die Augustinus umschreibt als Unruhe, die erst in Gott
ihre Ruhe findet.

Selbstverwirklichung ist daher nicht vom Ich bestimmt, so sehr natürlich

ein mitwirkendes Ich gefordert ist. Anzustreben ist eine lebendige
Ich-Selbst-Beziehung, in der das Ich seine Kompetenz und Verantwortung

wahrnimmt, auf die innerste Bestimmung antwortet, dies aber in
Verbundenheit mit dem seelischen Zentrum und unter dessen sorgfältiger

Beachtung. (So verstand Jung den Begriff der wahren religio.)
Das Selbst ist das seelische Organ, durch das der Mensch transzendenter

Erfahrung fähig ist, weil und insofern diese jedes rationale Verstehen

übersteigt. Wir können es wohl auch umschrieben sehen in der biblischen

Aussage von der Gottebenbildlichkeit des Menschen. Selbsterfahrung
und Gotteserfahrung können daher letztlich nicht unterschieden, weder
definiert noch bewiesen werden. Aber Menschen aller Zeiten haben dies
erfahren z.B. als innerstes Gewissen, Gottes Stimme, Atman, Seelen-

fünklein, als unvergängliche Kostbarkeit oder mit den Worten des Paulus:

«Christus in uns».

Christus, der gekommen ist, das verletzte Bild des Menschen wieder
herzustellen, veranschaulicht in einmaliger Weise den Archetyp des

Selbst. Sein Leben ist die vollkommene Form der Individuation
(Selbstverwirklichung), indem er den Willen Gottes seiner Bestimmung gemäss
in bewusster Bejahung lebte bis zur letzten Vollendung. Wie es keine
Christusnachfolge gibt, ohne dass ein Mensch sein eigenes Kreuz auf sich

288



nimmt, wie Christus das seine annahm, so gibt es keine Individuation
ohne Crucification. Psychologisch fordert diese Nachfolge nicht nur die

grösstmögliche Bewusstheit der eigenen Schattenseiten und den
verantwortlichen Umgang damit - Gotteserkenntnis setzt Selbsterkenntnis und
damit Schattenarbeit voraus -, sondern auch die schmerzhafte Suspension

zwischen den eigenen Gegensätzen (vgl. etwa Jungs psychologische
Deutung des hl. Messopfers).

Die Beziehung zum Selbst setzt zudem immer auch die Beziehung zu
den gegengeschlechtlichen Seelenanteilen voraus und schliesst sie mit
ein. Nicht nur physisch hat jeder Mensch gegengeschlechtliche Anteile
(z. B. hormonelle); auch seelisch sind ihm männliche und weibliche Anlagen

eigen, wenn auch die gegengeschlechtlichen weitgehend unbewusst
und deshalb schwerer zugänglich sind. Jung bezeichnet alle weiblichen
Seeleninhalte des Mannes als Anima, erlebbar als Emotion, Stimmung,
Laune. Aber auch die Beziehungsfähigkeit zu andern Menschen, zur Natur

und zum Unbewussten vermittelt die Anima.
Das Gegengeschlechtliche der Frau, der Animus, äussert sich in

Grundsätzen, Meinungen, Auffassungen, Prinzipien, die u.U. wie «heilige

Überzeugungen» verfochten werden. Es kann aber auch als schöpferischer

Impuls und strukturierender Geist hilfreich sein.

Inncrseelisch wie zwischenmenschlich sind diese Gegensätze nicht nur
Anlass zu mehr oder weniger grosser Anziehung und gegenseitiger
Befruchtung, sondern ebenso zu Konflikten. Wir bedürfen beider
Erfahrungen, um diese Persönlichkeitsanteile bewusst machen zu können.
Denn nur durch die ausgehaltene Gegensatzspannung und Vereinigung
ist ein transcensus, ein Überstieg zur Inkarnation, d.h. zur lebendigen

Umsetzung möglich. Sonst bleiben wir in der Projektion eigener psychischer

Inhalte auf andere stecken und die Integration ist nicht möglich.
«Den Individuationsprozess kann man im Gegensatz zu der apriorischen
Transzendenz als integrierende Transzendenz bezeichnen»2. Der
integrierenden Transzendenz entspricht die Vergöttlichung des Menschen.

Zacharias fährt fort: «Die Inkarnation ermöglicht die Vergöttlichung; in

der Vergöttlichung (des Menschen) erfüllt sich der Sinn der Inkarnation»

\ Diese zu integrierende Transzendenz bzw. die Erfüllung der je ei-

1 Gerhard P. Zacharias, Psyche und Mysterium. Die Bedeutung der Psychologie

C.G.Jungs für die christliche Theologie und Liturgie. SJI 5. Zürich (Rascher)
1954.31.

'A.a.O.. 34.

289



gentlichen Bestimmung ist ein lebenslanger Prozess, dem auch die Kirche

mit ihrem Auftrag zu dienen hat.

Der Ort der Inkarnation, des Gestaltwerdens Christi, ist die psychische

Matrix. Die Seele ist Gefäss der conjunctio Christi mit der menschlichen

Natur, der Vereinigung Gottes mit dem Menschen, wie auch Gefäss

der Frucht dieser Vereinigung, dargestellt im Symbol des göttlichen Kindes.

Somit wird einsichtig, dass jeder Mensch für dessen Ausformung
auch der weiblich offenen, empfänglichen, bergenden, hingabebereiten
und nährenden seelischen Fähigkeiten bedarf.

2.3 Der Archetypus des Weiblich-Mütterlichen

Wie aus der polaren Struktur der Psyche und der Gegensatzverbindung
des Selbst hervorgeht, ist jeder Mensch dem weiblich-mütterlichen
Archetypus angeschlossen. Der Archetyp des Weiblichen und des Männlichen

sind ein sich gegenseitig ergänzendes «Paar», ohne das es keine
psychische Vollständigkeit geben kann. Es sind dies Unterscheidungskrite-
rien psychischer Funktionen ohne jede Wertung oder hierarchische
Über- und Unterordnungen. Gewichtung und Stellenwert spielen erst in

persönlichen und kollektiven Lebenssituationen und -entwicklungen
eine Rolle.

Die gegengeschlechtlichen Seelenanteile sind uns aber immer fremder
als die gleichgeschlechtlichen. Um ihrer bewusst zu werden, bedürfen wir
deren Erfahrungen in konkreten Beziehungen. Sie ermöglichen uns, in

schwieriger Bewusstseinsarbeit die Projektionen eigener Anteile vom
Wesen des realen Gegenübers zu unterscheiden.

Spezifisch weibliche Qualitäten stehen im Dienst des Lebens, des

biologischen und des seelisch-geistigen, sie umfassen also Naturhaftes und
auch Irrationales. Alle Formen der Beziehungsfähigkeit, des Eros gründen

ebenfalls im archetypisch Weiblich-Mütterlichen. Wie es aber der

psychischen Polarität entspricht, ist ihm auch ein Dunkel-Abgründiges,
Vernichtend-Verschlingendes eigen (vgl. Naturkatastrophen und mythische

Bilder wie etwa das der Medusa).
Wie letztlich alles Leben diesem archetypischen Urgrund entspringt,

so hat sich auch das Bewusstsein in seiner ersten Stufe, in seiner matriar-
chalen Prägung, aus dem Mutterboden des kollektiven Unbewussten
entwickelt. Diese phylogenetische Tatsache wiederholt sich äusserst
gerafft ontogenetisch in der Entwicklung jedes Menschen. Aus dieser
Parallele ist auch ersichtlich, dass der Bewusstseinsentwicklung entsprechend

das Matriarchat nach und nach durch das Archetypisch-Männli-

290



che abgelöst werden müsste. Dieses äussert sich in strukturierendem,
planendem, logisch-rationalem Geist, durch Festigkeit, Prinzipien und
Überzeugungen.

Es ist in unserer Zeit nun zur ganz dringenden Aufgabe geworden,
diese unterschiedlichen psychischen Fähigkeiten in gegenseitiger
Befruchtung zu verbinden und zwar im individuellen Leben wie auch in
allen gesellschaftlichen Strukturen. Eine möglichst bewusste Synthese
zwischen Männlichem und Weiblichem, zwischen Materiellem und Geistigem,

zwischen Natur und Transzendenz ist gefordert. Die Bewusstheit ist

nötig, um nicht von einem Extrem ins andere zu fallen und um eine sym-
biotische Verschmelzung wie auch eine Verwischung der Unterschiede
zu vermeiden.

2.4 Der Archetypus des Priesters und Heilers

Ein dem Selbst wie dem Weiblichen sehr naher Archetyp ist der Archetyp

des Priesters und Heilers. Früher war er vor allem in einer Person als

Schamane oder Medizinmann verkörpert. Durch die Entwicklung der
Naturwissenschaften haben sich Arzt- und Priesterfunktionen getrennt.
Auch die Theologie legt oft mehr Gewicht auf Wissenschaftlichkeit als

auf das Seelsorglich-Therapeutische, so dass sich je eigene Berufe ergeben

haben. Die «geisteswissenschaftlichen» Berufe blieben bis vor wenigen

Jahrzehnten Männern vorbehalten, während das Pflegerische als

eine Ausdrucksform dieses Archetyps schon immer ein weibliches
Tätigkeitsfeld war.

Wie es im Begriff des Heilens, des Heilwerdens enthalten ist, geht es

letztlich auf der körperlichen wie der seelischen Ebene um die Ganzwer-

dung des Menschen. Was wir als physische und psychische
Selbstheilungstendenz erfahren, beruht wohl auf dieser archetypischen Grundlage.

Wie wir festgestellt haben, ist die Ganzheit an die Entfaltung der

männlichen und weiblichen Seelenanteile gebunden. Ebenso gehört
aber zum Heilsein des Menschen auch das Religiös-Transzendente,
erfahren als die Heilsgeschichte Gottes. Wie die Selbstheilungskräfte von

Körper und Seele durch gezielte Therapien unterstützt und gefördert
werden können, so erfahren wir Gottes Wirken individuell und/oder
vermittelt durch andere. Je tiefer, unmittelbarer und bewusster jemand diesen

archetypischen Kräften verbunden ist, um so heilender, therapeutischer,

priesterlicher wirkt er oder sie.

Aus tiefenpsychologischer Sicht hat also die Frau ohne Zweifel ebenso

Anteil an dieser archetypischen Scelenstruktur, wenn sie auch - wie dies

291



mehr oder weniger für jeden Menschen und von allen Anlagen festgestellt

werden kann - nicht von jeder Frau in derselben Weise gelebt werden

kann und muss.
Die aktuell drängenden Fragen zeigen, dass der Priester-Heiler-Ar-

chetyp in besonderer Weise konstelliert ist und uns vor die Aufgabe
stellt, herauszufinden, in welcher Form er gelebt werden will. Wenn
individuell oder kollektiv ein Archetyp aktiv wird, bahnt sich ein Wandel an,

der von höheren Mächten als vom Ich evoziert ist. Dementsprechend
sind die Folgen, wenn seine Dynamik missachtet, verdrängt oder fehlgeleitet

wird. Von jeder Form verdrängter psychischer Energie gilt, dass sie

sich im Unbewussten zu einem autonomen Potential sammelt, das zu
unkontrollierbaren Durchbrüchen führen kann. So lässt sich die Frage
nicht umgehen: In welcher Form will dieser konstellierte Archetyp heute

in unserem gesamten Kontext verantwortlich verwirklicht werden?

3. Fragen, Gegenfragen und Anstösse

Ich setze im folgenden voraus, es gebe kein explizites biblisches Verbot
der Frauenordination.

3.1 Christusrepräsentanz - durch die Frau als Priesterin?

Im allgemeinsten überkonfessionellen Sinn steht der Priester als

Vermittler zwischen der Gottheit und den Menschen. Im Christentum
repräsentiert (symbolisiert) er die Gemeinde wie Gottes Gegenwart. In der
Eucharistiefeier ist jedoch Christus als ewiger Hohepriester auf
unvergleichliche Weise selbst gegenwärtig im Wort, in den gewandelten Gaben
wie schliesslich in jedem Glaubenden.

Christus als zweiter Adam ist Urbild des Anthropos, des anzustrebenden

ganzheitlichen Menschseins. Er ist für jeden Christen das vollkommenste

Vorbild der Selbstverwirklichung. Dazu gehört u.a. die
Begrenztheit durch die je eigene Geschlechtsidentität wie das daraus
hervorgehende Verwiesensein auf ein Gegenüber. Das Wesentliche unserer
Orientierung an Christus ist seine Beziehung zum Vater und zum Hl.
Geist sowie zur gesamten Schöpfung, die an der Erlösung teilhaben soll.

Wie abhängig ist für uns die Geschlechtsidentität für die
Christusrepräsentanz? Können oder dürfen wir bestimmen, durch wen sich Gott
mitteilen bzw. Christus sich symbolisch darstellen lassen will? Jesus

jedenfalls sagte, dass wir ihm im Geringsten begegnen. Dürfen wir Gott auf

292



unser Bild, unsere Vorstellung von ihm reduzieren? Unterstehen diese
nicht dauernder Erneuerung und Differenzierung, sofern wir glaubend
Gott suchen?

Ein Symbol repräsentiert, wie erwähnt, nie vollständig das Dargestellte.

Es bietet aber einen möglichen Zugang. In diesem Sinn kann und
sollte jeder Mensch Ikone Christi werden, wie er Ikone Gottes ist.

Psychologisch entspricht dem die Ausformung der individuellen, von Gott
angelegten Ebenbildlichkeit, die Entsprechung der ureigensten Bestimmung,

die Selbstwerdung.
Insofern die Frau als Priesterin Christus repräsentierte, würde bzw.

sollte sie dies auf spezifische, individuell frauliche Weise tun als

Bereicherung des Bildes Christi. Die persönliche Beziehung zu Christus und
die seine zum Vater, beseelt von Gottes Geist, sind dabei, wie für jeden
Gläubigen, die wichtigste Orientierung.

3.2 Amt und/oder Berufung

Die Frage nach der Frauenordination veranlasst uns, grundsätzlich über
das Wesen des Priestertums - das sog. allgemeine wie das Weihepriester-
tum - nachzudenken.

Handelt es sich um einen Beruf, den (bisher) jeder Mann wählen kann

und, wenn er den erforderlichen Auswahl- und Ausbildungskriterien
nachkommt, auch auszuüben berechtigt ist? Oder verstehen wir das

Priestertum, obwohl mit Amt, Institution und kirchlichen Strukturen
verbunden, als Berufung im engeren, religiösen Sinn, d. h. als Anruf Gottes,
der sich wohl auch in menschlichen, charakterlichen Qualitäten äussert

(Konnaturalität), aber vom Betroffenen als Bestimmung (vom Selbst

intendiert) wahrgenommen wird und dem er sich nicht ohne Gefühl des

Schuldigwerdens entziehen kann? Berufung kann nur empfangen, nicht

gefordert werden. Wer aber bestimmt unter welchen Kriterien über die

Echtheit einer Berufung? Menschenkenntnis unter tiefenpsychologischen

Aspekten wäre, nebst religiösen Kriterien, ebenso nötig.
Echte Berufung steht im Dienst einer Gemeinschaft. Persönliche

Bedürfnisse haben sich ihr weitgehend zu unterstellen, nicht zuletzt auch

die mit einer Sendung verbundene Macht. Eine Berufung verlangt in
ihrer Unbedingtheit grosse individuelle Opfer. Je bedingungsloser ein Anruf

wahrgenommen wird, um so mehr gilt, dass nur die vom Selbst
intendierten Verzichte nicht zu neurotischen Verzerrungen führen.

Gibt es, wenn wir an den Priester- und Ordensstand denken, heute

weniger Berufungen? Werden sie von den Gerufenen nicht wahrgenom-

293



men? Oder werden sie in anderen Formen gelebt, für welche die Kirche
zuwenig oder nicht den entsprechenden Raum bietet, sie vielleicht gar
nicht wahrnimmt?

Berufung ist Charisma, wobei ein Charisma nicht an ein Amt gebunden

ist. Dazu Karl Rahner:

«Man muss lernen, solche Charismen zu sehen, wenn sie neu auftreten das

Charismatische ist wesentlich neu und immer überraschend. Es steht natürlich
auch in einer geheimen inneren Kontinuität mit dem Früheren in der Kirche, es

bleibt ihrem Geist und dem Rahmen des Institutionellen eingefügt. Aber es ist
doch neu und unableitbar, und dass alles in dem bleibenden Ganzen der Kirche
bleibt, das sieht man nicht gleich auf den allerersten Blick. Denn man sieht oft
auch erst durch das Neue, dass der Raum der Kirche von Anfang an weiter ist, als

man ihn bisher angenommen hatte. So hat das Charismatische, wenn es neu ist

(und beinahe möchte man sagen, nur so lange sei es charismatisch), etwas Schok-
kierendes an sich. Es kann mit Schwärmerei, Änderungssucht, Umsturzversuchen,

Mangel an Gefühl für Tradition und bewährte Erfahrung der Vergangenheit
verwechselt werden. Und gerade die, die fest im Alten verwurzelt sind, die ein
lebendiges Christentum als heiliges Erbe der Vergangenheit bewahrten, sind in
Versuchung, den neuen Geist, der sich nicht immer auf die Bewährtesten nieder-
lässt und doch ein heiliger Geist sein kann, auszulöschen und im Namen des heiligen

Geistes der Kirche zu bekämpfen, obwohl er Geist vom selben Geist ist.»4

Psychologisch formuliert setzt Berufung eine gefestigte, entwicklungsfähige

Ich-Selbst-Beziehung voraus, was umfassende Bewusstheit und
eine altersgemässe Integration nicht nur der eigenen Schattenseiten
bedingt, sondern auch eine entsprechende Auseinandersetzung mit dem

eigenen gegengeschlechtlichen Seelenbild und damit verbunden einer
innerseelischen Erfahrung der Ganzheit. Damit ist keineswegs eine
übermenschliche Qualifizierung und Bewährung gemeint.

Jung schreibt:

«Echte Persönlichkeit hat immer Bestimmung und glaubt an sie, hat pistis zu
ihr, wie zu Gott, obschon es, wie der gewöhnliche Mann sagen würde, nur ein
individuelles Bestimmungsgefühl ist. Diese Bestimmung wirkt aber wie ein Gesetz
Gottes, von dem es kein Abweichen gibt. Die Tatsache, dass sehr viele an ihrem
eigenen Weg zugrunde gehen, bedeutet dem, der Bestimmung hat, nichts. Er
muss dem eigenen Gesetze gehorchen, wie wenn es ein Dämon wäre, der ihm
neue, seltsame Wege einflösst. Wer Bestimmung hat, hört auf die Stimme des

Innern, er ist bestimmt... Nur wer bewusst zur Macht der ihm entgegen tretenden
innen! Bestimmung ja sagen kann, wird zur Persönlichkeit; wer ihr aber unterliegt,
verfällt dem blinden Ablauf des Geschehens und wird vernichtet. Das ist das

4 Karl Rahner, Das Dynamische in der Kirche. QD 5, Freiburg i.Br. (Herder)
1958, 73.

294



Grosse und Erlösende jeder echten Persönlichkeit, class sie sich mit freiwilliger
Entscheidung ihrer Bestimmung zum Opfer bringt und mit Bewusstsein das in
ihre individuelle Wirklichkeit übersetzt, was, von der Gruppe unbewusst gelebt,
nur zum Verderben führen würde.»'

Die Bewusstheit ist u.a. deshalb wichtig, um sich von der (nötigen)
Persona (Amt) sowie den möglichen Projektionen zu unterscheiden. Dabei

ist klar, dass auf eine Priesterin generell andere Projektionen fallen
werden, als auf ihre männlichen Amtskollegen. Diese Projektionen müssen

aber nicht nur negativ hinderlich sein, sondern können wie dargelegt
auch nötige Spiegelfunktionen haben, mit deren Hilfe eigene
gegengeschlechtliche Seelenanteile bewusst gemacht werden können.

Wenn Berufung Anruf Gottes ist, können wir nur aufmerksam hinhorchen,

was wir aus seinem Wirken in unserer Zeit heraushören, um den
Kairos wahrzunehmen. Psychologisch sprechen wir analog vom
Aktivwerden eines Archetypen und dem verantwortlichen Umgang mit ihm.

3.3 Frauenordination

Worin gründet das Verlangen nach der Ordination der Frau? Entspricht
es einem Modetrend, der Aufwertung und Gleichberechtigung der
Frau? Geht es um Personalrekrutierung für kirchliche Dienste? Möchte
die Frau Einfluss und Macht - was nicht nur negativ zu verstehen ist - in

einem ihr bisher unzugänglichen, religiösen Bereich übernehmen
können? Entspringt diese Frage einer spezifischen Zeitnot, einer Einseitigkeit

im Verständnis des Priesterbildes bzw. der kirchlichen Berufe (vgl.
oben 3.2)? Können Frauen einem existentiell verpflichtenden Anruf
nicht nachkommen, einer innersten Bestimmung nicht entsprechen,
solange ihnen das Weihepriestertum verwehrt bleibt? Motivationen
bestimmen natürlich Erwartungen, Ausformungen und Ergebnisse.

Fragen wir aber einmal umgekehrt: Würde das Frauenpriestertum
dem christlichen Heilsauftrag nützen oder schaden? Es waren Frauen,
denen der Auferstandene zuerst erschien und mit dem Auftrag betraute:
«Geht zu meinen Brüdern ...» Darum wage ich zu antworten: Die
Auswirkungen hängen von unserer Einstellung ab. «Denen, die Gott lieben,

gereicht alles zum Guten» Röm 8,28), d. h. (fast) alles kann uns veranlassen,

aktiv entscheidend oder passiv erleidend Liebe umfassender, lebendiger,

vertiefter umzusetzen.

5 Carl Gustav Jung. Vom Werden der Persönlichkeil, in: Gesammelte Werke 17,

Ölten (Walter) 1972.200.204.

295



Konkret könnte das heissen, den Grund zu suchen, wenn uns eine Frau

am Altar irritiert. Wäre mir zum jetzigen Zeitpunkt eine männliche
Symbolgestalt hilfreicher, oder zeigt mir das mich Störende, dass ich zu fixiert
bin? Wäre jetzt vielleicht die Ausfaltung der spezifisch weiblichen
Aspekte des Gottesbildes gefordert, was verständlicherweise Befremden

auslösen kann?
Im oben erwähnten Aufsatz plädiert Karl Rahner für mehr Imperativ.

Er versteht darunter ein Sollen, das über abstrakte Normen hinausgeht
und im je konkret Einzelnen geschieht, da dieser Einzelne mehr ist als

ein Fall des allgemeinen Prinzips; der einzelne, konkrete Mensch wird
von diesem existentiellen, individuellen Sollen eingefordert. Er wünscht
sich in der Kirche mehr «Probabilismus» (Entscheidung zum Handeln,
wenn gute Gründe dafür sprechen). Er meint damit:

«... die Überzeugung nämlich, dass einerseits man zwar vernünftige Imperative
braucht, aber keine solchen, die zwingend als einzig richtige und erfolgreiche
nachgewiesen werden müssen, und dass anderseits überhaupt keine zu haben das

Schlimmste ist. dass Vorsicht eine Modalität des Handelns, aber kein Ersatz für
das Handeln sein kann, dass man sich hüten muss, bloss darum einen andern
Imperativ vorzuschlagen, um den eben von anderer Seite gemachten als nicht zwingend)

zu torpedieren. Kurz, es müsste eine Haltung gepflegt werden, die das

ewige <Wenn und Aben und <Einerseits-anderseits> und das <So einfach ist das

nicht) verabscheut... Ein probabler Imperativ ist besser und sicherer als ein bloss

richtiges Prinzip, aus dem kein Tun entspringt.»''

Handelnd Erfahrungen sammeln in steter Sorgfalt und Offenheit für
Korrekturen und Weiterentwicklungen, das ist geistige Lebendigkeit,
ohne welche die Werte der Tradition erstarren. Dem entspricht auch die

Erfahrung des Wirkens des Heiligen Geistes in der Kirche durch alle Zeiten.

Wir haben festgestellt: aus tiefenpsychologischer Sicht hat die Frau
ebenso Anteil am Priester-Arzt-Archetypus. Vor allem in mütterlich-fürsorglichen

wie pflegerischen Berufen hat sie diese Anlagen auch immer
eingebracht. Dass aber gerade unsere Zeit mit dem einseitig rationalen
Kosten-Nutzen-Denken, dem Machbarkeitswahn und den entsprechenden

sozialen, wirtschaftlichen und ökologischen Problemen des spezifisch

weiblichen Beitrages bedarf (vertreten durch Männer und Frauen),
wird niemand bestreiten. Wir sind aufgrund unserer Möglichkeiten in
der Gefahr, die es in solchem Mass kaum je gab, den Sinn für Wert und
Würde des Menschen und des Dienstes an ihm und dem Göttlichen im-

" Karl Rahner (wie Fn.4), 35; vgl. auch 17.

296



mer mehr zu verlieren. Mit dem Verlust des Bezugs zum Transzendenten
und damit auch des entsprechenden Verantwortungsbewusstseins droht
uns ein Destruktionspotential, das um so verheerender ist, als ein kleiner
Teil der Menschheit über noch nie dagewesene Mittel der Natur- und

Selbstzerstörung verfügt. So unbedeutend er scheinen mag, aber jetler
Einzelne leistet seinen Entspannungsbeitrag in dem Masse, als er oder
sie in sich an der Gegensatzvereinigung arbeitet.

Dass mit der Zulassung der Frau zum Amtspriestertum dieses

Zeitproblem nicht einfach behoben wäre, scheint einsichtig. Mit Sorge kann

man feststellen, dass sich viele Frauen ihre Anerkennung auf unbewusst
dominant männliche Weise erringen. Man kann sich sogar fragen, ob der

gegebene Rahmen des bestehenden Amtspriestertums für eine Synthese
männlich-fraulicher Zusammenarbeit optimal sei.

Individuell wie kollektiv zeigen uns anstehende Aulgaben. Probleme
und Bedürfnisse der Menschen, was zu einer bestimmten Zeit archetypisch

konstelliert ist. Wir sprechen von Zeitfragen bzw. von zeitgemässen

Lösungen. Religiös formuliert suchen wir Gottes Willen zu erkennen,
indem wir die Aufgaben, die uns das Leben stellt, mit unseren Fähigkeiten
bestmöglich zu lösen bemüht sind. Könnte die Ordination von Frauen
eine Entsprechung auf kirchliche Bedürfnisse, gesellschaftliche
Probleme und die Selbstverwirklichung jener Frauen sein, die sich dazu (von

Gott) berufen fühlen?
Wie immer wieder angedeutet, dürfen bei wichtigen Entscheidungen

nicht nur Fakten massgebend sein. In unserer technischen Zeit, in der
fast alles machbar geworden ist, vergessen wir allzuleicht, dass

Lebensprozesse dem Kairos, dem richtigen Zeitpunkt, unterstehen. Man kann

etwas vorgreifen oder aber verpassen, beides zum Unheil.
Verstehen wir die Zeichen der Zeit richtig? Wie deuten wir die

unterschiedlichsten Argumente für und gegen die Ordination der Frau? Zeugen

wenig differenzierte Begründungen (Teilen von Macht,
Gleichberechtigung usw.) davon, dass die Zeit noch nicht reif ist? Oder zeigen
andere Phänomene wie z. B. ein gewisser Sinnverlust des allgemeinen
Priestertums, dass vielleicht gar der Kairos, der günstigste Zeitpunkt, ver-

passt worden ist? Gründet der Anspruch der Frau auf das Priesteramt
auf einer tiefsten Verpflichtung einem innern Anruf gegenüber, oder ist

er eine Kompensation dafür, dass viele Frauen Dienst und Hingabe
unbewusst selbst entwerten (wie sie es den Männern vorwerfen)? Haben
die Männer allgemein die Entwicklung ihrer weiblichen Seelenanteile zu
sehr vernachlässigt, so dass das Weibliche, gerade auch dort, wo es mit

seiner ganzen archetypischen Kraft und Ambivalenz erahnt wird, Furcht

297



einflösst? Das wäre eine verständliche Reaktion, die aber um so gefährlicher

wird, je mehr sie übergangen wird.
Hat die Amtskirche selber eine Erneuerung und geistige Vertiefung

verpasst, so dass ihre Ämter gleich wirtschaftlichen, gesellschaftlichen
und sozialen Stellungen um des Ansehens und des Machteinflusses

begehrt werden (damit sollen Ansehen und Einfluss nicht schon an sich als

suspekt gelten)? Aber wenn wir mehr auf Berufung achteten, d.h. auf
Gottes Wirken in der Zeit und im einzelnen, müsste dieses uns wichtiger
sein als kirchliche Tradition.

Wenn es aber gilt, religiöse Berufung zu prüfen, so ist ein ichhafter
Anspruch einer Frau leichter erkennbar als die seelische Unreife eines Mannes,

der aus einem ungelösten, positiven Mutterkomplex sich zum
Priestertum bestimmt glaubt.

4. Gewichtung der Argumente

Sehr viele Argumente spielen in der Frage der Frauenordination eine

Rolle: exegetische, dogmatische, religionsgeschichtliche, historische,

kulturbedingte, psychologische, soziale usw. Welchen Stellenwert
räumen wir den einzelnen ein? Ist Einheitlichkeit - von Einheit zu
unterscheiden - wichtiger als Lebendigkeit? Steht Tradition über jeder Wandlung?

Wie werden sachliche bzw. emotionale Faktoren vertreten? Können

theologische und psychologische Ansätze als sich ergänzend
betrachtet werden? Werden Lösungen gesucht, die vor allem der konkreten
kirchlichen Situation Rechnung tragen - wobei Kirche verstanden wird
als lebendige menschliche Gemeinschaft -, oder ist es wichtiger, zu einem
exakten, wissenschaftlich unanfechtbaren Resultat zu kommen? Wird
Sachlichkeit affektgeladen verfochten, weil echte Bezogenheit fehlt oder
werden emotionale, menschliche und vielleicht gar überpersönliche
Werte versachlicht?

Der Entscheidungsprozess dürfte bereits ein Übungs- und Bewäh-

rungsfeld sein, ob und wie es gelingt, spezifisch Männliches und Weibliches,

Eros und Logos, Tradition und Aggiornamento, Wandelbares und
Überzeitlich-Gültiges, Prinzip und Imperativ (nach Rahner) fruchtbar zu
verbinden.

298



5. Erwartungen an die Ordination der Frau

Der Umfang dieser Ausführungen erlaubt es nicht, obwohl es nötig wäre,
die verschiedenen Erwartungsebenen zu unterscheiden in bezug auf die
Kirche, das Priestertum. die einzelne Frau, die sich zum Weihepriester-
tum berufen fühlt, und die Frauen allgemein.

Die grösste Hoffnung der meisten aber geht wohl in die Richtung, dass

in der Kirche und damit auch in der Gesellschalt das Weiblich-Mütterliche

bewusster und verantwortlicher integriert würde, zum Dienst an den
Menschen und der gesamten Schöpfung. Konkret äussert sich spezifisch
Weibliches in einer grundsätzlichen achtungsvollen Bejahung des

Lebens, im Sinn für Werden, für Zyklisches, für Wachstum und Reifen in
den je eigenen biologischen, seelischen wie geistigen Rhythmen, für
respektvollen Umgang mit der Natur. Zur Integration des Weiblichen
gehört wesentlich die Entwicklung der emotionalen, gemüthaften Werte,
des Eros im Sinn bewusster ganzheitlicher, warmer Bezogenheit. Der
Schutz der Würde des Einzelnen vor Vermassung und Ausbeutung
gehört dazu wie das Setzen von Grenzen gegen Individualismus und Egoismus.

Die Aufwertung der Materie, die ebenfalls in das christliche
Heilsgeschehen hineingenommen gehört (vgl. Röm 8). ist ebenso aufgegeben
wie ehrfürchtige religio numinos-transzendent-göttlicher Wirklichkeit.
Nur unter diesen Voraussetzungen schaffen wir eine Grundhaltung, mit
der die modernen und postmodernen wissenschaftlichen Errungenschaften

und deren schwer voraussehbaren Folgen verantwortlich verwaltet
werden können. Nur aus dieser innern Verbundenheit können wir auch

überzeugend nein sagen, wo Machbares mit der menschlichen Würde
und Bestimmung unvereinbar ist.

So wichtig diese Werte sind, so sicher ist auch, dass sie nicht durch die

Frau allein vertreten werden. Jeder einzelne trägt Mitverantwortung,
diese Aufgaben seinen Fähigkeiten gemäss wahrzunehmen. Die Kirche -
und das sind wir alle - war und ist trotz viel Schuld, Versagen und

Unterlassungen bemüht, diesen ihren Auftrag wahrzunehmen. Die betont
fraulichen Dienste haben auch bis jetzt nicht nur Frauen in kirchlich
diakonischem Einsat/ eingebracht, sondern auch viele Priester und Laien,
aber, wie es auch sein soll, auf die Art und Weise, die dem Mannsein

entspricht.

So wichtig und bereichernd es wäre, dass die spezifisch weiblichen

Qualitäten auch durch Frauen repräsentiert im Priesteramt Eingang
fänden, sowenig dürfen wir auf die Ordination warten, um all unsere Hoff-

299



nungen auf künftige Priesterinnen zu setzen. Die Zulassung von Frauen

zum Weihepriesteramt entbindet niemanden von seiner eigenen Einforderung

zur Selbstverwirklichung. Ob die Kirchen sich für diesen Schritt
entschliessen können oder (noch) nicht, uns allen, Männern wie Frauen,
bleibt die Aufgabe, unsere Ganzheit bestmöglich zu verwirklichen - eine

Verpflichtung, die auch Gabe ist.

Das obige Referat ist eine überarbeitete Fassung des in Levadia gehaltenen
Referates.

Basel Anna-Thekla Kühnis

300


	Tiefenpsychologischer Beitrag zur Frage der Frauenordination auf der Grundlage der Psychologie von C.G. Jung

