Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Ordination der Frau gesehen mit den Augen einer orthodoxen Frau
Autor: Bourdara, Kalliopi A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ordination der Frau gesehen mit den Augen
einer orthodoxen Frau

Seit Beginn des 20.Jahrhunderts setzen sich Frauen energisch und an-
dauernd aufgrund des Gleichberechtigungsprinzips von Frauen und
Miinnern fiir die Gleichbehandlung ein, dafiir, dass gleiche Moglichkei-
ten und gleiche Frauenbeteiligung in der Gesellschaft wie z. B. bei der
Bildung bestehen. Dieser Kampf begann in den USA, als die Arbeiterin-
nen der Garnweberei auf die Strassen von New York gingen, um ihre
Rechte zu beanspruchen. In Griechenland bildeten sich die ersten Frau-
cnorganisationen um dic Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert, die haupt-
sichlich Bildungsforderungen stellten, d. h. gleiche Bildungsmoglichkei-
ten auf allen Stufen und zum Beruf der Erzieherin und die Forderung
nach aktivem und passivem Wahlrecht. 1936 erhielten die Griechinnen
das aktive und 1952 das passive Wahlrecht, solange bis die Gleichheit von
Minnern und Frauen in der Verfassung von 1975 im Artikel 4 Para-
graph 2 sichergestellt wurde. Durch die Angleichung der Rechtsstellung
im Verfassungsbeschluss haben die Frauen tatsichlich schon tiberall glei-
chen Zugang und gleiche Chancen, wenn ich auch meine, dass das Prin-
zip der Gleichberechtigung in der Mentalitit der griechischen Gesell-
schaft nicht gefestigt wurde. Die Kirche, die orthodoxe Kirche, blieb weit
entfernt von einer Denkweise der Moglichkeit der Frauenordination. In
den letzten Jahrzehnten fordern Frauenorganisationen des Westens ve-
hement, dass Frauen das Priesteramt gewihrt wird. Bei den Protestanten
finden sie fir diese Forderung einen geeigneten Boden, denn wir wissen,
dass es in den evangelischen Konfessionen Pastorinnen gibt. In den 80er
Jahren sind auch die Anglikaner, die sich — wie bekannt ist — beziiglich
der hierarchischen Gliederung der Kirche, des sakramentalen Charak-
ters der Eucharistie und des Priestertums stark von den anderen evange-
lischen Konfessionen unterscheiden, in dieser Richtung vorangeschrit-
ten. Druck in dieser Richtung spiirt auch die Leitung der lateinischen
Kirche, von seiten der Laien und des Klerus sowie auch der Frauenor-
den. Charakteristisch fiir diese Bewegung ist nicht nur die zunchmende
Veroffentlichung von befiirwortenden Studien seitens romisch-katholi-
scher Theologen iiber das Priesteramt der Frau, sondern hauptsichlich
auch die offene Opposition der «Catholic Theological Union» von Chi-
cago gegen die Veroffentlichung der zustindigen Kommission des Vati-
kans vom 15. Oktober 1976 mit dem Titel «Erklirung der Kongregation

279



fir die Glaubenslehre zur Frage der Zulassung der Frauen zum Priester-
amt», welche von Papst Paul VI. approbiert wurde.

Dieses Phianomen ist natiirlich nicht neu in der Geschichte des Chri-
stentums. Es wurde einfach nur mehr betont in den letzten Jahrzehnten.
Ich erinnere daran, dass vom 2. bis zum 4. Jahrhundert verschiedene gno-
stische Hiresien auf allen Stufen das Priesteramt der Frau einfiihrten.
Die Reaktion der Kirche bestand in der Mahnung, dass es keinen Hin-
weis in der Heiligen Schrift und der Heiligen Tradition gibt, der fiir das
Priesteramt der Frau spreche, weil sowohl unser Herr Jesus Christus als
auch die Apostel in der Fortsetzung nur Ménner als ihre Nachfolger aus-
wihlten, obwohl unter den Gliedern der ersten Kirche auch bedeutende
Frauen waren und die schismatischen Montanisten Frauen mit priesterli-
chen Amtsfunktionen beauftragten.

In der orthodoxen Kirche gibt es kein derartiges Dréangen darauf,
Frauen am Mysterium des Priesteramtes zu beteiligen. Trotzdem gibt es
einige Texte und Forderungen. So diskutieren auch die Orthodoxen iiber
dieses Thema. 1988 fand auf Rhodos entsprechend der diesbeziiglichen
Beschliisse der Dritten Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz eine
spezielle Versammlung mit dem Thema «Die Stellung der Frau in der or-
thodoxen Kirche und die Frage der Frauenordination» statt, zu welcher
der Okumenische Patriarch in Konstantinopel eingeladen hatte. Wieder-
haft werden unterschiedliche Vortrige und Gespriche iber dieses
Thema veranstaltet.

Als orthodoxe Christin, die einen tiefen Glauben und eine enge Ver-
bindung zur Kirche hat, bekenne ich, dass ich wollte, es gibe die Mog-
lichkeit der Frauenordination. Der Beitrag und die Beteiligung der Frau
in der Kirche ist wichtig. Von den ersten christlichen Jahrhunderten an
kennen wir bewundernswerte Frauen mit wichtigen Aktivititen. Ich be-
schrinke mich auf das Beispiel Theklas und erwihne nicht namentlich
die bekannten Frauen, die den Glauben an Christus bezeugten, die ver-
triecben und gefoltert wurden, das Martyrium erlitten und heilig gespro-
chen wurden. Die Frauen leisteten Dienst in den Katakomben und wei-
terhin in den kirchlichen Gemeinschaften. Viele weihten sich infolgedes-
sen Gott. Es gab viele beriihmte Kloster in Byzanz, wo diese Frauen sich
auch fiir die gesamte Gemeinschaft zur Verfiigung stellten. Denn diese
Kloster waren Zentren der Ausbildung fiir Frauen, sie waren kranken-
pflegende und fiirsorgende Stiftungen fiir Frauen, und gleichzeitig hat-
tensie viele Werkstitten, in denen Textilien hergestellt wurden, Bettdek-
ken und andere Artikel fiir die Erste Hilfe. Ebenfalls sind Frauen als
Hymnendichterinnen, Ikonenmalerinnen, Kalligraphinnen bekannt.

280



Wihrend der Tiirkenherrschaft haben wir das bedeutende Beispiel der
Philothea Benizelos (1522-1589), die eine namhafte Miadchenschule
griindete, wo sie — selbst eine Nonne — orthodoxe Midchen versammelte
und sie aus den kirchlichen Biichern die griechische Schrift sowie auch
ein Handwerk lehrte.

Wir wissen ebenfalls, dass die Frauen in der Kirche eine eigene Rolle
gespielt haben und dass es seit alters her Funktionen verschiedener Son-
dergruppen von charismatischen Frauen gab, wie die Prophetinnen, die
Diakoninnen, die Witwen, die Jungfrauen usw. Ich gehe besonders auf
die Diakoninnen c¢in. Damit eine Frau als Diakonin anerkannt wurde,
musste eine Ordination erfolgen. Nach Meinung der (von mir konsultier-
ten) Theologen ergibt sich das geistliche Verstdndnis der Rolle der Dia-
koninnen aus der «Didaskalic der Apostel» und den «Apostolischen
Konstitutionen». Das kirchliche Bewusstsein anerkennt aus diesem
Grund, dass sie innerhalb der weiteren Sendung der Kirche ein Werk von
Charismatikern tun. Ausgeschlossen ist aber jegliche Tendenz, im Dicnst
der Diakoninnen eine wirklich priesterliche Beziehung zum Sakrament
des Priestertums ({epmovvn) zu schen. Dies nicht nur, weil sie keine prie-
sterlichen Aufgaben erfiillen diirfen, sondern auch, weil ausdriicklich
jede Moglichkeit, durch die kanonische Weihe zum ordinierten Amt
(fepwovvn) aufzusteigen, ausgeschlossen ist. Denn das Sakrament des
Priestertums schliesst die Moglichkeit eines kanonischen Aufstiegs zu al-
len drei Stufen des geistlichen Amtes (iepmovvn) ein und setzt sic vor-
aus. Wenn — immer gemass der wissenschaftlichen theologischen Mei-
nung — die «Ordination» der Diakoninnen eine Aufnahme in den Klerus
begriindet hitte, wiire es unmaoglich gewesen, ihnen den Aufstieg zu den
tibrigen Stufen des Sakramentes zu verschliessen.

Die «Apostolischen Konstitutionen» sehen die Aufgabe der Diako-
ninnen darin, dass sie im Zusammenhang mit der Wahrnechmung des
gesamten geistlichen Auftrages der Kirche besondere Bediirfnisse ab-
decken. Charakteristisch sagen die «Apostolischen Konstitutionen»:
«...denn in vielen Frauennoten bediirfen wir des Diakons. Und bei der
Taufe von Frauen salbt der Diakon zunédchst nur thre Stirn mit dem heili-
gen Ol und nach ihm salbt die Diakonin sie, denn es ziemt sich nicht. dass
sie von Minnern beriihrt werden.»'

Allgemein ermuntern die «Apostolischen Konstitutionen» dazu, dass
es Diakoninnen gibt fiir «die Dienste an Frauen. ... Denn es ist nicht mog-
lich, einen Diakon zu Frauen in Héauser zu schicken wegen der Unglaubi-

' Apostolische Konstitutionen, 3,16,2 (SC 329, 156: PG 1, 796A-797A).



gen, man schickt also eine Diakonin wegen der schlechten Gedanken ...»?
Die Pflichten der Diakoninnen innerhalb und ausserhalb des Gotteshau-
ses waren verschieden, alle entsprachen jedoch bestimmten Notwendig-
keiten. Epiphanius von Salamis weist darauf hin, dass die [nstitution not-
wendig war wegen «der Sittsamkeit des weiblichen Geschlechts beim
Bad, Leidens- und Schmerzensbesuch und wenn der weibliche Korper
entblosst wurde, damit er nicht von Midnnern gesehen wird, die einen
Gottesdienst verrichten, sondern von einer Diakonin, welche die fiir ei-
nen Priester vorgesehenen Handlungen an einer bedirftigen Frau in der
Zeit der Entblossung ihres Korpers vornimmt» .

[hre Diakonie bezog sich sehr klar auf den Dienst des Diakons, weil
die «nach dem Bild des Heiligen Geistes geehrte» Diakonin ithr Werk auf
den «nach dem Bild Christi» anwesenden Diakon beziehen muss. Und
wie die «Apostolischen Konstitutionen» sagen: «Sie tut und redet nichts
ohne den Diakon, gleichwie auch der Paraklet von sich nichts redet oder
tut, sondern Christus verherrlichend erwartet sie seinen Willen.»* Nach
den «Apostolischen Konstitutionen» wird die Diakonin «gemass ihrer
Wiirde» in eine Klasse des niederen Klerus eingeordnet (Subdiakon,
Lektor, Kantor). Sie nimmt nicht Teil an der Austeilung der Segnungen
wie der Diakon, sie hat nicht das Recht zu «<exkommunizieren», wie es
der Diakon und die anderen Angehorigen des Klerus haben, sie kann
nicht segnen oder etwas anderes machen, «das die Priester oder Diakone
tun», und allgemein muss sie sich auf die Pflichten beschrinken, die klar
mit der Weihe festgelegt sind.

Die wissenschaftliche theologische Forschung kommt fiir die Institu-
tion der Diakonin zu folgendem Schluss: Die «Beauftragung» der Diako-
ninnen in der Alten Kirche mit der besonderen Form der «Ordination»
kann nicht erkldrt werden mit der Form der iiblichen sakramentalen Or-
dination, weil sie erwédhnt wird als spezielle «Handauflegung» zur Aus-
libung des traditionellen kirchlichen Dienstes. Der festgelegte Dienst
der Diakonin wurde streng von der priesterlichen Vollmacht und vom
Sakrament der Weihe unterschieden. Er bezog sich auf den Dienst des
Diakons, durch den allein das Werk der Diakonin sich auf den Dienst der
Ortskirche bezog. So kann die Art der «Ordination» der Diakonin richti-
gerweise nicht nur mit einem einfachen Vergleich der verschiedenen Ar-
ten der Ordination erklart werden, sondern mit dem ausgedriickten
kirchlichen Bewusstsein fiir ihre Institution und ihren Dienst. Gemiiss

* Apostolische Konstitutionen, 3,16,1 (SC 329, 157; PG 1, 796A).

* Haer. 79,3,6 (GCS Epiphanius 111,478, 16ff.; PG 42, 744D-745A).
* Apostolische Konstitutionen, 2,26,6 (SC 320, 239; PG 1, 668B).

282



des kirchlichen Bewusstseins wird die «Beauftragung» der Diakonin fiir
konkrete Dienste identifiziert mit ihrer Zuordnung zu der Gruppe der
charismatischen Frauen der Ortskirche.

Wie schon erwihnt, glaube ich, dass Frauen die Moglichkeit haben
miissten, Priester zu werden. Schon in jungen Jahren hat mich die Tatsa-
che beschiiftigt, dass ein Priester, der aus einem benachbarten Minner-
kloster oder einer benachbarten Kirche kommt, die Liturgie ausschliess-
lich fiir Frauen hilt. Wiire es nicht richtig, wenn eine Frau die Liturgic ze-
lebrierte? Aus welchen Griinden hat sie diese Moglichkeit nicht, wenn
das Christentum von der Gleichheit zwischen Minnern und Frauen re-
det? Vergessen wir Paulus nicht: «nicht mehr Minner, noch Frauen ...»,
[ch habe das Thema mit Fachleuten diskutiert und alle diesbeziiglichen
Texte studiert. Jene kommen zu der Schlussfolgerung, dass diese Mog-
lichkeit nicht besteht, und sic erklidren warum. Ich kann nicht in die Dis-
kussion eintreten, denn ich bin keine Theologin. Die Fachleute analysie-
ren thre Thesen und kommen zum selben Ergebnis. Und dieses Ergebnis
lautet, dass wihrend dem Mann die christozentrische Typologic Adam-
Christus zu eigen ist, der Frau eine Art der dienenden pneumatozentri-
schen Typologie zu eigen ist, wie sie in der Person der Jungfrau Maria
ausgedriickt ist, welche durch die auf sie gekommene schopferische
Kraft des Heiligen Geistes die «Gnadenreiche» wurde und das bevor-
zugte Vorbild der charismatischen Menschen®.

Ich respektiere die theologische Einstellung und die Heilige Tradition
absolut. Ich mochte aber als orthodoxe Laiin einige Anmerkungen ma-
chen. Gottistder Schopfer sowohl der Minner als auch der Frauen. Beide
habenihren Ursprung in Gott. Ausserdem kam Christus, um gleichermas-
sen Miénner und Frauen zu erlosen und die Gemeinschaft der beiden Ge-
schlechter mit Gott wieder herzustellen. In der Heiligen Schrift und in der
Tradition besteht eine Unterscheidung zwischen ménnlich und wetiblich,
die ihre Wurzel in der Praxis hat, aus der sie selber geschaffen wurde, wie
auch in historisch-kulturellen Griinden der verschiedenen Epochen. Ich
glaube nicht, dass diese Unterscheidung eine Form der Abwertung oder
Uberlegenheit angesichts Gottes andeutet. Im Gegenteil, diese Unter-
scheidung ist von Gott selbst als Teil seines Plans bestimmt. Die Erlosung
hat nicht die Verneinung unserer Identitit als Midnner und Frauen zur
Folge, sondern wohl eher die Verwandlung dieser Identitit.

*Vgl. die «Schlussfolgerungen» der Konsultation von Rhodos, in: Gennadios
Limouris (Hg.), The Place of the Woman in the Orthodox Church and the Ques-
tion of the Ordination of Women, Katerini GR, 1992, Abs. 11-14.

283



In der heutigen Gesellschaft gibt es eine tragische Unterbewertung des
Menschen. Ich glaube, dass wir Orthodoxen die Pflicht haben, den Wert
der menschlichen Person zu bestiitigen, sowohl der weiblichen als auch
der minnlichen. In der heutigen Zeit der Geringschitzung von Menschen,
des Mangels an Grundsitzen, Idealen und Sitten beobachten wir, dass
viele junge Menschen (Ménner und Frauen) sich der Kirche zuwenden.
Die Gotteshéduser sind voll mit jungen Médnnern und Frauen. Viele sind
Wissenschaftler, Menschen mit hohem geistigen Niveau. Das Mdnchtum,
das minnliche und das weibliche, bliiht. Viele bedeutende Menschen,
Wissenschaftler und Nichtwissenschaftler, bereichern die orthodoxen
Kloster. Ihr gesellschaftlicher Beitrag ist bedeutend. Es gibt eine eindeu-
tige Zuwendung der Jungen, beiderlei Geschlechts, zur Orthodoxie. Viele
junge Frauen studieren schon Theologie. Ich mochte dieses Phinomen
nicht weiter erldutern. Ich habe dariiber anderswo geschrieben. Aber die
Tatsache besteht. Deswegen miisste es eine grossere, starkere Beteiligung
der Frauenam Leben der Kirche geben, selbst wenn sie sicham Sakrament
des Priesteramts nicht beteiligen kann. Ausserdem hat die Kirche durch
alle Jahrhunderte die Christin ermutigt, ein umfassendes Gebiet der Dia-
konie auszuiiben, gemeinsam mit dem Mann und in Ubereinstimmung mit
der Natur, den personlichen Neigungen und Berufungen. Diese Dienste
bezichen sich auf das Gebiet der liturgischen, pastoralen, katechetischen,
lehrenden, missionarischen und sozialen Aufgabe. Besondere Beachtung
muss man dem weiblichen Monchtum schenken, das zur Erhohung der
Stellung der Frau in der Kirche, sicherlich auch unter schwierigen Um-
standen, viel beigetragen hat. Trotz der grossen Anstrengungen der Kir-
che, die Gleichwertigkeit von Frauen und Ménnern zu fordern, konnten
oft die christlichen Gemeinschaften nicht immer und iiberall Auffassun-
gen, Sitten, Gebriuche, historische Entwicklungen und gesellschaftliche
Verhiltnisse beheben, die sich in der Praxis als eine Unterscheidung der
Geschlechter zulasten der Frau auswirkten.

Aus diesen Griinden muss die Kirche immer wieder die Tatsachen,
Auffassungen und Wirkungen priifen, die nicht den unerschiitterlichen
theologischen und kirchlichen Grundsitzen entsprechen, sondern sich
anderswoher eingeschlichen haben.

Es ist meiner Meinung nach notwendig, eine spezifische Rollenfestle-
gung in der Kirche zu treffen, besonders bei Themen, die sich auf die
kirchliche Organisation beziehen. Die Orthodoxen unterstreichen nach
allem, was ich weiss, die geistliche und nicht die weltliche Vollmacht.
Wenn ich die kirchliche Organisation erwiihne, meine ich vor allem ihre
pastorale Dimension. Man muss die Wichtigkeit der heutigen Aufgaben

284



unterstreichen, die Frauen auf dem Gebiet der Plarrgemeinde leisten.
Erlauben sie mir hier zu sagen, dass die Kirche diese Aktivitiiten der
Frauen nicht ermuntert.

Ich mochte besonders einige Gebiete erwihnen, auf denen die Frau
aktiv werden kann. So kann die Beteiligung der Frau verstirkt werden:

[) bei der Bildung und christlichen Erziehung auf allen Ebenen, von
den Kirchenschulen bis zu den hoheren theologischen Ausbildungen in
Seminaren; 2) bei der geistlichen Unterweisung fiir Ehepaare und Fami-
lien, bei der Vorbereitung auf die Hochzeit, auf die Taufe und bei der
Sorge um die, bei denen aussergewodhnliche Umstiinde dies erforderlich
machen; 3) in der kirchlichen Leitung, durch Beteiligung in beschlussfas-
senden Korperschaften der Pfarrgemeinden, Bistiimer und Landeskir-
chen; 4) bei der sozialen Fiirsorge, wic bei der Arbeit mit édlteren Men-
schen, in Krankenhiusern, mit Bedriickten und Vernachlissigten; 5) bei
der Leitung von Choren, bei der Ausbildung von Lektoren und Singern;
6) in der lkonenmalerei; 7) in der Jugendarbeit; 8) in den Delegationen
der verschiedenen Bereiche der 6kumenischen Bewegung und 9) bei Pu-
blikationen und der Offentlichkeitsarbeit.

Alldiese Aufgaben miissen begriffen werden als Dienst der Unterstiit-
zung, als ergiinzende pastorale Dimension, in Harmonie mit dem speziel-
len priesterlichen Dienst des Klerus.

Wir konnen besonders die Tatsache erwihnen, dass die wachsende
Zahl der Frauen, die ein Diplom in Theologie und anderen weiterfiithren-
den Studien haben, eine neue Wirklichkeit bildet, die die Kirche in einer
konstruktiven Art zu wiirdigen eingeladen ist. Der Eifer, der Glaube und
die Hingabe vicler dieser Frauen konnte wirksam zu Erncuerung der
Pfarrgemeinden und allgemein des kirchlichen Lebens beitragen, beson-
ders wenn ithnen mehr Beachtung geschenkt wiirde und wenn die Aus-
libung dieser charismatischen und theologischen Fihigkeiten im Werk
der Lehre, in ihrem Dienst und in ihrer pastoralen Filirsorge mit einer
speziellen kirchlichen Handlung gesegnet wiirde.

Das gleiche gilt viel mehr noch fiir die fihigen und charismatischen Or-
densfrauen, die parallel zu der Praxis der klosterlichen Askese in der
Pfarrgemeinde anwesend sein konnten, um sich um die speziellen Note
der streitenden Kirche zu sorgen.

All dies muss in Zusammenarbeit zwischen Kirche und theologischen
Fakultiten geschehen.

Athen Kalliopi A. Bourdara

(Ubersetzung aus dem Gricchischen von £, Kollenberg)

285



	Die Ordination der Frau gesehen mit den Augen einer orthodoxen Frau

