
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Ordination der Frau gesehen mit den Augen einer orthodoxen Frau

Autor: Bourdara, Kalliopi A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ordination der Frau gesehen mit den Augen
einer orthodoxen Frau

Seit Beginn des 20. Jahrhunderts setzen sich Frauen energisch und
andauernd aufgrund des Gleichberechtigungsprinzips von Frauen und
Männern für die Gleichbehandlung ein, dafür, dass gleiche Möglichkeiten

und gleiche Frauenbeteiligung in der Gesellschaft wie z. B. bei der

Bildung bestehen. Dieser Kampf begann in den USA. als die Arbeiterinnen

der Garnweberei auf die Strassen von New York gingen, um ihre
Rechte zu beanspruchen. In Griechenland bildeten sich die ersten

Frauenorganisationen um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert, die
hauptsächlich Bildlingsforderungen stellten, d.h. gleiche Bildungsmöglichkeiten

auf allen Stufen und zum Beruf der Erzieherin und die Forderung
nach aktivem und passivem Wahlrecht. 1936 erhielten die Griechinnen
das aktive und 1952 das passive Wahlrecht, solange bis die Gleichheit von
Männern und Frauen in der Verfassung von 1975 im Artikel 4

Paragraph 2 sichergestellt wurde. Durch die Angleichung der Rechtsstellung
im Verfassungsbeschluss haben die Frauen tatsächlich schon überall
gleichen Zugang und gleiche Chancen, wenn ich auch meine, dass das Prinzip

der Gleichberechtigung in der Mentalität der griechischen Gesellschaft

nicht gefestigt wurde. Die Kirche, die orthodoxe Kirche, blieb weit
entfernt von einer Denkweise der Möglichkeit der Frauenordination. In
den letzten Jahrzehnten fordern Frauenorganisationen des Westens
vehement, dass Frauen das Priesteramt gewährt wird. Bei den Protestanten
finden sie für diese Forderung einen geeigneten Boden, denn wir wissen,

dass es in den evangelischen Konfessionen Pastorinnen gibt. In den 80er

Jahren sind auch die Anglikaner, die sich - wie bekannt ist - bezüglich
der hierarchischen Gliederung der Kirche, des sakramentalen Charakters

der Eucharistie und des Priestertums stark von den anderen evangelischen

Konfessionen unterscheiden, in dieser Richtung vorangeschritten.

Druck in dieser Richtung spürt auch die Leitung der lateinischen

Kirche, von seiten der Laien und des Klerus sowie auch der Frauenorden.

Charakteristisch für diese Bewegung ist nicht nur die zunehmende

Veröffentlichung von befürwortenden Studien seitens römisch-katholischer

Theologen über das Priesteramt der Frau, sondern hauptsächlich
auch die offene Opposition der «Catholic Theological Union» von
Chicago gegen die Veröffentlichung der zuständigen Kommission des Vatikans

vom 15. Oktober 1976 mit dem Titel «Erklärung der Kongregation

279



für die Glaubenslehre zur Frage der Zulassung der Frauen zum Priesteramt»,

welche von Papst Paul VI. approbiert wurde.
Dieses Phänomen ist natürlich nicht neu in der Geschichte des

Christentums. Es wurde einfach nur mehr betont in den letzten Jahrzehnten.
Ich erinnere daran, dass vom 2. bis zum 4. Jahrhundert verschiedene gno-
stische Häresien auf allen Stufen das Priesteramt der Frau einführten.
Die Reaktion der Kirche bestand in der Mahnung, dass es keinen Hinweis

in der Heiligen Schrift und der Heiligen Tradition gibt, der für das

Priesteramt der Frau spreche, weil sowohl unser Herr Jesus Christus als

auch die Apostel in der Fortsetzung nur Männer als ihre Nachfolger
auswählten, obwohl unter den Gliedern der ersten Kirche auch bedeutende
Frauen waren und die schismatischen Montanisten Frauen mit priesterlichen

Amtsfunktionen beauftragten.
In der orthodoxen Kirche gibt es kein derartiges Drängen darauf,

Frauen am Mysterium des Priesteramtes zu beteiligen. Trotzdem gibt es

einige Texte und Forderungen. So diskutieren auch die Orthodoxen über
dieses Thema. 1988 fand auf Rhodos entsprechend der diesbezüglichen
Beschlüsse der Dritten Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz eine

spezielle Versammlung mit dem Thema «Die Stellung der Frau in der
orthodoxen Kirche und die Frage der Frauenordination» statt, zu welcher
der Ökumenische Patriarch in Konstantinopel eingeladen hatte. Wiederhaft

werden unterschiedliche Vorträge und Gespräche über dieses

Thema veranstaltet.
Als orthodoxe Christin, die einen tiefen Glauben und eine enge

Verbindung zur Kirche hat, bekenne ich, dass ich wollte, es gäbe die
Möglichkeit der Frauenordination. Der Beitrag und die Beteiligung der Frau
in der Kirche ist wichtig. Von den ersten christlichen Jahrhunderten an
kennen wir bewundernswerte Frauen mit wichtigen Aktivitäten. Ich
beschränke mich auf das Beispiel Theklas und erwähne nicht namentlich
die bekannten Frauen, die den Glauben an Christus bezeugten, die
vertrieben und gefoltert wurden, das Martyrium erlitten und heilig gesprochen

wurden. Die Frauen leisteten Dienst in den Katakomben und
weiterhin in den kirchlichen Gemeinschaften. Viele weihten sich infolgedessen

Gott. Es gab viele berühmte Klöster in Byzanz, wo diese Frauen sich
auch für die gesamte Gemeinschaft zur Verfügung stellten. Denn diese
Klöster waren Zentren der Ausbildung für Frauen, sie waren kranken-
pflcgende und fürsorgende Stiftungen für Frauen, und gleichzeitig hatten

sie viele Werkstätten, in denen Textilien hergestellt wurden, Bcttdek-
ken und andere Artikel für die Erste Hilfe. Ebenfalls sind Frauen als

Hymnendichterinnen, Ikonenmalerinnen, Kalligraphinnen bekannt.

280



Während der Türkenherrschaft haben wir das bedeutende Beispiel der
Philothea Benizelos (1522-1589), die eine namhafte Mädchenschule
gründete, wo sie - selbst eine Nonne - orthodoxe Mädchen versammelte
und sie aus den kirchlichen Büchern die griechische Schrift sowie auch
ein Handwerk lehrte.

Wir wissen ebenfalls, dass die Frauen in der Kirche eine eigene Rolle
gespielt haben und dass es seit alters her Funktionen verschiedener
Sondergruppen von charismatischen Frauen gab, wie die Prophetinnen, die
Diakoninnen, die Witwen, die Jungfrauen usw. Ich gehe besonders auf
die Diakoninnen ein. Damit eine Frau als Diakonin anerkannt wurde,
müsste eine Ordination erfolgen. Nach Meinung der (von mir konsultierten)

Theologen ergibt sich das geistliche Verständnis der Rolle der
Diakoninnen aus der «Didaskalie der Apostel» und den «Apostolischen
Konstitutionen». Das kirchliche Bewusstsein anerkennt aus diesem

Grund, dass sie innerhalb der weiteren Sendung der Kirche ein Werk von
Charismatikern tun. Ausgeschlossen ist aber jegliche Tendenz, im Dienst
der Diakoninnen eine wirklich priesterliche Beziehung zum Sakrament
des Priestertums (ieptoauvri) zu sehen. Dies nicht nur. weil sie keine
priesterlichen Aufgaben erfüllen dürfen, sondern auch, weil ausdrücklich
jede Möglichkeit, durch die kanonische Weihe zum ordinierten Amt
(tepcDOüvri) aufzusteigen, ausgeschlossen ist. Denn das Sakrament des

Priestertums schliesst die Möglichkeit eines kanonischen Aufstiegs zu
allen drei Stufen des geistlichen Amtes (iepcoGfjvn,) ein und setzt sie voraus.

Wenn - immer gemäss der wissenschaftlichen theologischen
Meinung-die «Ordination» der Diakoninnen eine Aufnahme in den Klerus

begründet hätte, wäre es unmöglich gewesen, ihnen den Aufstieg zu den

übrigen Stufen des Sakramentes zu verschliessen.

Die «Apostolischen Konstitutionen» sehen die Aufgabe der Diakoninnen

darin, dass sie im Zusammenhang mit der Wahrnehmung des

gesamten geistlichen Auftrages der Kirche besondere Bedürfnisse
abdecken. Charakteristisch sagen die «Apostolischen Konstitutionen»:
«... denn in vielen Frauennöten bedürfen wir des Diakons. Und bei der
Taufe von Frauen salbt der Diakon zunächst nur ihre Stirn mit dem heiligen

Öl und nach ihm salbt die Diakonin sie. denn es ziemt sich nicht, dass

sie von Männern berührt werden.»1

Allgemein ermuntern die «Apostolischen Konstitutionen» dazu, dass

es Diakoninnen gibt für «die Dienste an Frauen.... Denn es ist nicht möglich,

einen Diakon zu Frauen in Häuser zu schicken wegen der Ungläubi-

1 Apostolische Konstitutionen, 3,16,2 (SC 329. 156; PG 1. 796A-797A).

281



gen, man schickt also eine Diakonin wegen der schlechten Gedanken ...»2

Die Pflichten der Diakoninnen innerhalb und ausserhalb des Gotteshauses

waren verschieden, alle entsprachen jedoch bestimmten Notwendigkeiten.

Epiphanius von Salamis weist darauf hin, dass die Institution
notwendig war wegen «der Sittsamkeit des weiblichen Geschlechts beim

Bad, Leidens- und Schmerzensbesuch und wenn der weibliche Körper
entblösst wurde, damit er nicht von Männern gesehen wird, die einen
Gottesdienst verrichten, sondern von einer Diakonin, welche die für
einen Priester vorgesehenen Handlungen an einer bedürftigen Frau in der

Zeit der Entblössung ihres Körpers vornimmt»1.
Ihre Diakonie bezog sich sehr klar auf den Dienst des Diakons, weil

die «nach dem Bild des Heiligen Geistes geehrte» Diakonin ihr Werk auf
den «nach dem Bild Christi» anwesenden Diakon beziehen muss. Und
wie die «Apostolischen Konstitutionen» sagen: «Sie tut und redet nichts
ohne den Diakon, gleichwie auch der Paraklet von sich nichts redet oder

tut, sondern Christus verherrlichend erwartet sie seinen Willen.»4 Nach
den «Apostolischen Konstitutionen» wird die Diakonin «gemäss ihrer
Würde» in eine Klasse des niederen Klerus eingeordnet (Subdiakon,
Lektor, Kantor). Sie nimmt nicht Teil an der Austeilung der Segnungen
wie der Diakon, sie hat nicht das Recht zu «exkommunizieren», wie es

der Diakon und die anderen Angehörigen des Klerus haben, sie kann
nicht segnen oder etwas anderes machen, «das die Priester oder Diakone
tun», und allgemein muss sie sich auf die Pflichten beschränken, die klar
mit der Weihe festgelegt sind.

Die wissenschaftliche theologische Forschung kommt für die Institution

der Diakonin zu folgendem Schluss: Die «Beauftragung» der Diakoninnen

in der Alten Kirche mit der besonderen Form der «Ordination»
kann nicht erklärt werden mit der Form der üblichen sakramentalen
Ordination, weil sie erwähnt wird als spezielle «Handauflegung» zur
Ausübung des traditionellen kirchlichen Dienstes. Der festgelegte Dienst
der Diakonin wurde streng von der priesterlichen Vollmacht und vom
Sakrament der Weihe unterschieden. Er bezog sich auf den Dienst des

Diakons, durch den allein das Werk der Diakonin sich auf den Dienst der
Ortskirche bezog. So kann die Art der «Ordination» der Diakonin
richtigerweise nicht nur mit einem einfachen Vergleich der verschiedenen Arten

der Ordination erklärt werden, sondern mit dem ausgedrückten
kirchlichen Bewusstsein für ihre Institution und ihren Dienst. Gemäss

7 Apostolische Konstitutionen, 3,16,1 (SC 329, 157; PG 1, 796A).
1 Haer. 79,3,6 (GCS Epiphanius 111,478, 16ff.; PG 42, 744D-745A).
4 Apostolische Konstitutionen. 2.26.6 (SC 320, 239; PC. 1, 668B).

282



des kirchlichen Bewusstseins wird die «Beauftragung» der Diakonin für
konkrete Dienste identifiziert mit ihrer Zuordnung zu der Gruppe der
charismatischen Frauen der Ortskirche.

Wie schon erwähnt, glaube ich, dass Frauen die Möglichkeit haben

mussten, Priester zu werden. Schon in jungen Jahren hat mich die Tatsache

beschäftigt, dass ein Priester, der aus einem benachbarten Männerkloster

oder einer benachbarten Kirche kommt, die Liturgie ausschliesslich

für Frauen hält. Wäre es nicht richtig, wenn eine Frau die Liturgie
zelebrierte? Aus welchen Gründen hat sie diese Möglichkeit nicht, wenn
das Christentum von der Gleichheit zwischen Männern und Frauen
redet? Vergessen wir Paulus nicht: «nicht mehr Männer, noch Frauen ...».
Ich habe das Thema mit Fachleuten diskutiert und alle diesbezüglichen
Texte studiert. Jene kommen zu der Schlussf'olgerung, dass diese
Möglichkeit nicht besteht, und sie erklären warum. Ich kann nicht in die
Diskussion eintreten, denn ich bin keine Theologin. Die Fachleute analysieren

ihre Thesen und kommen zum selben Ergebnis. Und dieses Ergebnis
lautet, dass während dem Mann die christozentrische Typologie Adam-
Christus zu eigen ist, der Frau eine Art der dienenden pneumatozentri-
schen Typologie zu eigen ist, wie sie in der Person der Jungfrau Maria
ausgedrückt ist, welche durch die auf sie gekommene schöpferische
Kraft des Heiligen Geistes die «Gnadenreiche» wurde und das bevorzugte

Vorbild der charismatischen Menschen\
Ich respektiere die theologische Einstellung und die Heilige Tradition

absolut. Ich möchte aber als orthodoxe Laiin einige Anmerkungen
machen. Gott ist der Schöpfer sowohl der Männer als auch der Frauen. Beide
haben ihren Ursprung in Gott. Ausserdem kam Christus, um gleichermassen

Männer und Frauen zu erlösen und die Gemeinschaft der beiden
Geschlechter mit Gott wieder herzustellen, ln der Heiligen Schrift und in der

Tradition besteht eine Unterscheidung zwischen männlich und weiblich,
die ihre Wurzel in der Praxis hat, aus der sie selber geschaffen wurde, wie

auch in historisch-kulturellen Gründen der verschiedenen Epochen. Ich

glaube nicht, dass diese Unterscheidung eine Form der Abwertung oder
Überlegenheit angesichts Gottes andeutet. Im Gegenteil, diese

Unterscheidung ist von Gott selbst als Teil seines Plans bestimmt. Die Erlösung
hat nicht die Verneinung unserer Identität als Männer und Frauen zur

Folge, sondern wohl eher die Verwandlung dieser Identität.

5 Vgl. die «Schlussfolgerungen» der Konsultation von Rhodos, in: Gennadios
Limouris (Hg.). The Place of the Woman in the Orthodox Church and the Question

of the Ordination of Women, Katerini GR, 1992, Abs. 11-14.

283



In der heutigen Gesellschaft gibt es eine tragische Unterbewertung des

Menschen. Ich glaube, dass wir Orthodoxen die Pflicht haben, den Wert
der menschlichen Person zu bestätigen, sowohl der weiblichen als auch

der männlichen. In der heutigen Zeit der Geringschätzung von Menschen,
des Mangels an Grundsätzen, Idealen und Sitten beobachten wir, dass

viele junge Menschen (Männer und Frauen) sich der Kirche zuwenden.

Die Gotteshäuser sind voll mit jungen Männern und Frauen. Viele sind

Wissenschaftler, Menschen mit hohem geistigen Niveau. Das Mönchtum,
das männliche und das weibliche, blüht. Viele bedeutende Menschen,
Wissenschaftler und Nichtwissenschaftier, bereichern die orthodoxen
Klöster. Ihr gesellschaftlicher Beitrag ist bedeutend. Es gibt eine eindeutige

Zuwendung der Jungen, beiderlei Geschlechts, zur Orthodoxie. Viele

junge Frauen studieren schon Theologie. Ich möchte dieses Phänomen
nicht weiter erläutern. Ich habe darüber anderswo geschrieben. Aber die
Tatsache besteht. Deswegen müsste es eine grössere, stärkere Beteiligung
der Frauen am Leben der Kirche geben, selbst wenn sie sich am Sakrament
des Priesteramts nicht beteiligen kann. Ausserdem hat die Kirche durch
alle Jahrhunderte die Christin ermutigt, ein umfassendes Gebiet der
Diakonie auszuüben, gemeinsam mit dem Mann und in Übereinstimmung mit
der Natur, den persönlichen Neigungen und Berufungen. Diese Dienste
beziehen sich auf das Gebiet der liturgischen, pastoralen, katechetischen,
lehrenden, missionarischen und sozialen Aufgabe. Besondere Beachtung
muss man dem weiblichen Mönchtum schenken, das zur Erhöhung der

Stellung der Frau in der Kirche, sicherlich auch unter schwierigen
Umständen, viel beigetragen hat. Trotz der grossen Anstrengungen der
Kirche, die Gleichwertigkeit von Frauen und Männern zu fördern, konnten
oft die christlichen Gemeinschaften nicht immer und überall Auffassungen,

Sitten, Gebräuche, historische Entwicklungen und gesellschaftliche
Verhältnisse beheben, die sich in der Praxis als eine Unterscheidung der
Geschlechter zulasten der Frau auswirkten.

Aus diesen Gründen muss die Kirche immer wieder die Tatsachen,

Auffassungen und Wirkungen prüfen, die nicht den unerschütterlichen
theologischen und kirchlichen Grundsätzen entsprechen, sondern sich

anderswoher eingeschlichen haben.
Es ist meiner Meinung nach notwendig, eine spezifische Rollenfestlegung

in der Kirche zu treffen, besonders bei Themen, die sich auf die
kirchliche Organisation beziehen. Die Orthodoxen unterstreichen nach

allem, was ich weiss, die geistliche und nicht die weltliche Vollmacht.
Wenn ich die kirchliche Organisation erwähne, meine ich vor allem ihre
pastorale Dimension. Man muss die Wichtigkeit der heutigen Aufgaben

284



unterstreichen, die Frauen auf dem Gebiet der Pfarrgemeinde leisten.
Erlauben sie mir hier zu sagen, dass die Kirche diese Aktivitäten der
Frauen nicht ermuntert.

Ich möchte besonders einige Gebiete erwähnen, auf denen die Frau
aktiv werden kann. So kann die Beteiligung der Frau verstärkt werden:

1) bei der Bildung und christlichen Erziehung auf allen Ebenen, von
den Kirchenschulen bis zu den höheren theologischen Ausbildungen in
Seminaren; 2) bei der geistlichen Unterweisung für Ehepaare und Familien,

bei der Vorbereitung auf die Hochzeit, auf die Taufe und bei der
Sorge um die, bei denen aussergewöhnliche Umstände dies erforderlich
machen; 3) in der kirchlichen Leitung, durch Beteiligung in beschlussfas-
sentlen Körperschaften der Pfarrgemeinden, Bistümer und Landeskirchen;

4) bei der sozialen Fürsorge, wie bei der Arbeit mit älteren
Menschen, in Krankenhäusern, mit Bedrückten und Vernachlässigten; 5) bei
der Leitung von Chören, bei der Ausbildung von Lektoren und Sängern;
6) in der Ikonenmalerei; 7) in der Jugendarbeit; 8) in den Delegationen
der verschiedenen Bereiche der ökumenischen Bewegung und 9) bei
Publikationen und der Öffentlichkeitsarbeit.

All diese Aufgaben müssen begriffen werden als Dienst der Unterstützung,

als ergänzende pastorale Dimension, in Harmonie mit dem speziellen

priesterlichen Dienst des Klerus.
Wir können besonders die Tatsache erwähnen, dass die wachsende

Zahl der Frauen, die ein Diplom in Theologie und anderen weiterführenden

Studien haben, eine neue Wirklichkeit bildet, die die Kirche in einer
konstruktiven Art zu würdigen eingeladen ist. Der Eifer, der Glaube und

die Hingabe vieler dieser Frauen könnte wirksam zu Erneuerung der

Plarrgemeinden und allgemein des kirchliehen Lebens beitragen, besonders

wenn ihnen mehr Beachtung geschenkt würde und wenn die

Ausübung dieser charismatischen und theologischen Fähigkeiten im Werk
der Lehre, in ihrem Dienst und in ihrer pastoralen Fürsorge mit einer

speziellen kirchlichen Handlung gesegnet würde.
Das gleiche gilt viel mehr noch für die fähigen und charismatischen

Ordensfrauen, die parallel zu der Praxis der klösterlichen Askese in der

Pfarrgemeinde anwesend sein könnten, um sich um die speziellen Nöte
der streitenden Kirche zu sorgen.

All dies muss in Zusammenarbeit zwischen Kirche und theologischen
Fakultäten geschehen.

Athen Kalliopi A. Bourdara

(Übersetzung aus dem Griechischen von I'.. Kollenbergj

285


	Die Ordination der Frau gesehen mit den Augen einer orthodoxen Frau

