Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Frauenemanzipation als Herausforderung an die Kirche
Autor: Kreuzeder, Elfriede

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404885

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frauenemanzipation
als Herausforderung an die Kirche

In der Fragestellung, die heute zur Debatte steht, mochte ich zuniichst ei-
nige Worte tiber den Begriff «<Emanzipation» sagen. Zumindest im deut-
schen Sprachgebrauch hat er viel von seiner urspriinglichen Bedeutung
verloren, bzw. hat seine Bedeutung einen Verstandigungswandel erfah-
ren. War im romischen Recht «emancipatio» noch die Entlassung eines
Mannes aus der viterlichen Vormundschaft bzw. die Freilassung cines
Sklaven oder einer Sklavin, so wird das Wort heute eher abwertend ge-
braucht, nicht mehr im Sinne von der Befreiung der Frauen aus minnli-
cher Uberordnung, sondern als etwas Abzulehnendes, weil Ubertriebe-
nes, Unweibliches wie schon das Wort «<Emanze» beweist, das schimpt-
wortlich oder zumindest veriachtlich gebraucht wird.

In diesen Ausfithrungen geht es nicht so sehr um rein theologische
Fragen, sondern eher um soziale. Ich mochte aufzeigen, wie es von der
Geschwisterlichkeit zwischen Mann und Frau in der Jesus-Gemeinde
und noch wihrend der apostolischen Zeit zur standig wachsenden Unter-
driickung der Frauen und zur Bildung eines patriarchalischen Klerus ge-
kommen ist, und dann schildern, welche Wege die weibliche Befreiungs-
bewegung schliesslich genommen hat, und einige Stimmen heutiger
Theologen und (feministischer) Theologinnen zitieren.

Verstindlicherweise kann ich nur aus der Sicht der westlichen Kirche
sprechen, da mir die Verhiltnisse in den orthodoxen Kirchen nicht ver-
traut sind bzw. diese von kompetenter Seite erortert werden.

Ich mochte noch einmal ganz kurz zu den Urspriingen zurilickgehen:
mit der Menschwerdung Jesu wird das Reich Gottes sichtbar. Es wird
sichtbar in von Jesus gesetzten Zeichen, die nach dem Verstindnis seiner
Zeitgenossen und Landsleute absurd sind, da sie die gewohnten Werte
umkehren: die Ersten werden die Letzten sein, die Letzten die Ersten;
Blinde sind die, welche die Wirklichkeit sehen; Taube sind die Horenden:
Tote werden lebendig und Kultunfihige sind die eigentlichen Erben des
Gottesreiches. Zu diesen Zeichen gehort es auch, dass Jesus die Frauen
so behandelt, dass ihre Gottesebenbildlichkeit sichtbar und spiirbar
wird. Das «Siehe, ich mache alles neu» aus Oftb 21.5 wird hier also schon
zeichenhaft angedeutet.

Es ist verstiindlich, dass die Jesus-Gemeinde in Jerusalem in der sehr
lebendigen Jesus-Tradition und unter dem Einfluss des Heiligen Geistes
die gemeinsame Gottebenbildlichkeit von Mann und Frau beachtet hat.

267



In der apostolischen Zeit werden viele weibliche Amtstriger als Aposte-
linnen, (Haus-)Gemeindeleiterinnen, Prophetinnen, Diakoninnen usw.
erwihnt, ein Zeichen dafiir, dass das, was Jesus getan hatte, trotz aller
ortlich und gesellschaftlich bedingten Tradition hochgehalten wurde. Im
Brief an die Galater (3,28) sagt Paulus: «Da ist nicht Jude noch Grieche,
da ist nicht Sklave noch Freier, da ist nicht Mann noch Frau; denn ihr seid
einer in Christus Jesus.»

Durch den Umstand, dass die Kirche im 2.Jahrhundert im wesentli-
chen nur mehr aus getauften Heiden bestand, tritt nun etwas ein, was ich
als Anti-Emanzipation der Frau bezeichnen mochte, d. h. mit der Offent-
lichwerdung der Kirche setzt die Herabsetzung der Frauen ein, eine
Folge der Anpassung der Kirche an die hellenistisch-romische Kultur.

In der Antike war der Bereich der Frau das Haus, ihr war die oikono-
mia anvertraut, wihrend der Bereich des Mannes die polis war. Zu Be-
ginn des 3.Jahrhunderts kam dazu noch die Anderung in der sozialen
Struktur der Kirche. Waren vorher in Leitungstunktionen der Gemein-
den Frauen, Sklaven und Handwerker durchaus gleichberechtigt, so
libernahmen jetzt vielfach die médnnlichen Aristokraten diese Rolle - es
war das genaue Abbild der politischen Leitung der Stadt oder des Staa-
tes',

Der Klerus formte sich nach dem Bild der Stadtrite, Streitigkeiten in-
nerhalb der Gemeinde wurden durch Bischofsgerichte entschieden, da
Christen bei ihren Streitigkeiten offentliche Gerichte nicht anrufen
konnten.

Kaiser Konstantin stellte dann diese Bischofsgerichte mit den stadti-
schen Gerichten auf eine Ebene. Damit wurde aber auch das Bischofs-
amt immer monarchischer. Die Sprache Tertullians ist deutlich. Die Frau
hat in der Offentlichkeit nichts zu suchen. Ihre Tugenden sind der Gehor-
sam dem Manne gegeniiber, dic Schweigsamkeit und die Keuschheit.
Letztere ist zu allen Zeiten wichtig, ist sie doch die Garantie dafiir, dass
der Ehemann wirklich Vater eines Kindes aus dieser Ehe ist. Die Keusch-
heit und die Schweigsamkeit lassen der Frau aber auch keinen Platz in
der Leitung der Kirche. Eine Frau, die in der Offentlichkeit — und die
Kirche gehort jetzt dazu, die Zeiten der Familiaritiit sind vorbei — die
Stimme erhebt (ausser in den vorgeschriebenen Gebeten), verstosst so-
wohl gegen das Gebot der Schweigsamkeit als auch gegen das der

" Karen Jo Torjesen, Als Frauen noch Priesterinnen waren, Frankfurt a. M.
(Zweitausendeins) 1995.

268



Keuschheit, weil sie auf sich aufmerksam macht. Das Recht zu handeln
war den Médnnern vorbehalten, Frauen waren nun auch in der Kirche vol-
lig rechtlos.

Natiirlich gab es auch Ausnahmen. In der Zeno-Kapelle der romi-
schen Kirche Sa. Prassede gibt es die Darstellung einer «episcopa» Theo-
dora aus dem 4.Jahrhundert®. Das Schluss-A hat man freilich versucht
auszukratzen, aber es ist noch immer deutlich erkennbar. Ebenso gibt es
auf der griechischen Insel Thera einen Epitaph fiir die «presbytis» Epik-
tas aus dem 3. oder 4. Jahrhundert”.

Zu Zciten arger Christenverfolgungen haben Frauen allerdings nicht
nur als Mirtyrerinnen Verchrung genossen. Sie spielten auch als Haus-
hilterinnen eine gewisse Rolle, als «Patroninnen» fiir versteckte Haus-
gemeinden oder verfolgte Glaubensgeschwister waren sie hoch ge-
schitzt. In Frage kamen dabei natiirlich vor allem wohlhabende Frauen,
die die entsprechenden Raumlichkeiten besassen.

Nach Campenhausen wird zur Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert die
enge Bindung des Priesteramtes an die Gemeinden geldst, um einem
mehr individualistisch bestimmten Priesterbegriff Platz zu machen®. Da-
mit war Frauen endgiiltig die Moglichkeit verwehrt, irgendein Amt in
der Gemeinde zu iibernehmen, weil ja der Bischof oder die Priester die
alleinige Vollmacht besassen. Das monarchische Priestertum war institu-
tionalisiert. Erik Peterson meint dazu ergianzend, die Wechselbezichung
zwischen Kirche und Kaisertum habe damals entscheidend zur Bildung
der monarchischen Herrschaftsform der Kirche beigetragen. Das
Schlagwort «Ein Gott, ein Kaiser, ein Reich» sei damals entstanden”.

Volkerwanderung und Frithmittelalter brachten durch die sozialen
Umwilzungen eine allgemeine Umbildung mit sich, von der ganz beson-
ders die Frauen betroffen waren. Der Vergleich mit der heutigen Dritten
Welt liegt nahe. Nahezu alle Frauen waren damals Analphabetinnen,
oder sic konnten zumindest nur ihre Namen schreiben. Nur hoherste-
hende Familien leisteten sich den Luxus, die Tochter des Hauses lesen
und schreiben lernen zu lassen. Oft war die einzige Zuflucht fiir Frauen,

> Dorothy Irvin, The Ministry of Women in die Early Church: The Archeologi-
cal Evidence, DDSR 45 (1980) 76-78.

"Karen Jo Torjesen (wie Fn. 1), 191,

Y Hans Freiherr von Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht
in den ersten drei Jahrhunderten, HBTh /4, Tiibingen (Mohr) 1953.

* Erik Peterson, Der Monotheismus als politisches Problem, in: Theologische
Traktate, Miinchen (Kosel) 1951, 45-147.

269



die nach Wissen strebten und sich wissenschaftlich betitigen wollten, das
Kloster.

Es sind sogar Fille von ganz aussergewOhnlichen Frauen bekannt, wie
etwa die der grossen Hildegard von Bingen, die selber des Schreibens un-
kundig war und sich eines Sekretérs bediente. Manche dieser Nonnen
brachten es in der Hochschitzung der Kirche soweit, dass man sie zu Kir-
chenlehrerinnen ernannte: Katharina von Siena, die Kaiser und Pépste
zur Raison brachte, und Teresa von Avila, die grosse Ordensreformerin
und Mystikerin. Von ihr stammen zwei Ausspriiche, die ich lhnen nicht
vorenthalten will:

«Herr meiner Seele! Als du noch in dieser Welt wandeltest, hast du den Frauen
immer deine besondere Zuneigung bewiesen. Fandest du doch in ihnen nicht we-
niger Liebe und Glauben als bei den Minnern. Auch befand sich ja unter ihnen
deine heilige Mutter, deren Verdienste uns zukommen und deren Habit wir tra-
gen. Die Welt irrt, wenn sie von uns verlangt, dass wir nicht offentlich fiir dich wir-
ken diirfen, noch Wahrheiten aussprechen, um derentwillen wir im Geheimen
weinen, und dass du, Herr, unsere gerechten Bitten nicht erhoren wiirdest. Ich
glaube das nicht, Herr, denn ich kenne deine Giite und Gerechtigkeit, der du kein
Richter bist, wie die Richter dieser Welt, die Kinder Adams; kurz, nichts als Mén-
ner, die meinen, jede gute Fihigkeit bei einer Frau verdachtigen zu miissen. Aber
es wird der Tag kommen, mein Konig, wo dieses alles bekannt wird. Ich spreche
hier nicht fiir mich selbst, denn die Welt kennt meine Schlechtigkeit, und das ist
mir lieb. Aber ich werfe unserer Zeit vor, dass sie starke und zu allem Guten be-
gabte Geister zuriickstosst, nur weil es sich um Frauen handelt.»®

Und an anderer Stelle schreibt sie:

«Es sind namlich viel hdufiger die Frauen als die Minner, denen der Herr seine
Gnade mitteilt. Ich habe das selbst beobachtet und hore es auch den Heiligen Fray
Pedro de Alcantara sagen, dass Frauen auf diesem inneren Weg weiter kommen
als Minner, und er gab dafiir ausgezeichnete Griinde an, die ich hier nicht aufzéih-
len kann, alle zugunsten der Frauen.»’

Um nicht bei den beiden Kirchenlehrerinnen und Hildegard zu blei-
ben, nenne ich hier nur noch Angela von Brescia, die Griinderin der Ur-
sulinen, und die humanistisch hochgebildete Katharina von Bologna.
Daneben gibt es natiirlich viele Frauen, die als Abtissinnen oder ge-
wohnliche Nonnen viel fiir Wissenschaft und Wohlfahrt getan haben

* Teresa von Avila, Ich bin ein Weib und obendrein kein gutes. Ein Portrit der
Heiligen in ihren Texten, hg. von Erika Lorenz, HerBii 920, Freiburg (Herder)
71990, 34 (aus Camino de Perfeccion MS Escoral 4,1).

7T Teresa von Avila (wie Fn.6), 33 (aus Vida 40,9).

270



oder die sich als Mystikerinnen und Gelehrte in das Buch der Geschichte
geschrieben haben.

Im allgemeinen waren die Frauen des Mittelalters und der beginnen-
den Neuzeit aber ungebildet. Zu Heiligen wurden im allgemeinen nur
Jungfrauen (Nonnen) erhoben und nur wenige verheiratete Frauen, die
Kinder geboren hatten, gelangten zu diesem Ruhm, so z. B. Elisabeth von
Thiiringen oder Hemma von Gurk. In diesen Fiillen ist Witwenschalft,
also ein Leben ohne sexuelle Betitigung, die unabdingbare Vorausset-
zung zum Stand der Heiligkeit.

Frauen, die ein Leben fihrten, das threr Umwelt, vor allem der ménn-
lichen, ungewohnt und daher unheimlich war, wurden ab dem 14.Jahr-
hundert als Hexen verdammt und durch die Jahrhunderte verfolgt, gefol-
tert, verbrannt oder ertrinkt — alles im Namen der christlichen Kirche.
Die letzte Hexenverbrennung in Europa fand 1793 in Posen statt, zu ci-
ner Zeit, als die Aufkldrung ihre grossen Triumphe bereits gefeiert hatte.
Jiingste Forschungen haben ergeben, dass rund 1 Million Frauen den
Feuer- oder Ertrinkungstod als Hexen oder Zauberinnen gestorben oder
auf eine andere Art ums Leben gekommen sind. Es gibt Historiker, dic
diese Zahl als zu hoch gegriffen erachten. Das mag wohl stimmen, wenn
man nur die durch die Inquisition «offiziell» verurteilten Frauen zihlt,
schr viele mehr wurden von ihren Mitbiirgern ohne Verfahren erschla-
gen oder heimlich ermordet.

Ungefahr zur gleichen Zeit, als in Posen die letzte Hexenverbrennung
stattfand, begann in Europa die allgemeine Schulpflicht, die nun auch die
Miidchen erfasste. In Osterreich fiihrte Kaiserin Maria Theresia als eine
der ersten diese allgemeine Schulpflicht ein. In Deutschland gab es wohl
seit etwa der gleichen Zeit ein Schulrecht, das alle Kinder erfasste, aber
einen Hausunterricht vor allem fiir Madchen erlaubte; eine allgemeine
Schulpflicht gibt es in Deutschland erst seit 1919%.

Im allgemeinen aber war es so, dass man sich bei Middchen mit einer
kiirzeren Schulzeit und schlechteren Ausbildungsangeboten begniigte.
Bis in das Fin de Siccle gab es fiir Middchen hochstens eine Sekundiir-
schulstufe, die nur acht Schulstufen erreichte. Midchen, deren Eltern
cine hohere Bildung fiir die Tochter anstrebten, wurden in Privat-, oft
Klosterschulen unterrichtet, deren Abschluss jedoch keine Universitiits-
reife vermittelte.

Es war auch das Fin de Si¢cle, in dem die Emanzipationsbewegung be-
gann. Diese hatte im wesentlichen zwei Wurzeln: den Marxismus und dic

¥ Das Grosse Fischerlexikon in Farbe 16, Frankfurt (Fischer TBV) 1976, 5394,

271



immer mehr steigende Bildungsstufe der Frauen aus den sogenannten
«besseren» Kreisen.

So war es in Deutschland die Sozialistin Clara Zetkin, die 1891 schrieb:
«Der Kampf gegen den Kapitalismus, nicht gegen die Minner (sei die
politische Aufgabe) der (Frauen-)Bewegung, die Befreiung der Frau sei
nur durch den Sozialismus zu verwirklichen.»’ Die arbeitende Frau war
durch ihre Aufgabe, so wie der Mann — oder wie der Mann - als Familien-
erhalterin zu fungieren, zu einem neuen Selbstbewusstsein gekommen.
Obwohl immer noch durch die Doppel- und Dreifachbelastung als Ar-
beiterin, Hausfrau und Mutter ausgebeutet, schlechter entlohnt als der
Mann, hatte sie doch an Wert und Selbstbewusstsein gewonnen.

Die andere Wurzel entsprang dem Wunsch der gebildeten Frauen
nach dem Wahlrecht. 1861 in Australien, 1862 in Schweden und 1863 in
Finnland hatten alleinstehende, begiiterte Frauen bereits das Gemeinde-
wahlrecht. In Einzelstaaten der Vereinigten Staaten von Nordamerika
gab es schon vor dem Ersten Weltkrieg volles Wahlrecht fiir Frauen. In
den gesamten USA, sowie z. B. auch in England, Deutschland, Oster-
reich und Italien wurde es erst nach dem Ersten Weltkrieg durchgesetzt,
in Griechenland 1934 (aktiv) bzw. 1951 (passiv) und nach dem Zweiten
Weltkrieg in Frankreich und Belgien'.

In der Schweiz, als dem letzten europidischen Land (ausser Liechten-
stein), diirfen Frauen seit 1971 wihlen. Frauen war also lange Zeit das
Stimmrecht ebenso untersagt wie Kindern und Entmiindigten, den
Mund-Toten. Ich habe in der Schweiz die Zeit und den Frauenkampf vor
dem allgemeinen Wahlrecht miterlebt. Universititsprofessorinnen durf-
ten wohl Vorlesungen halten und Steuern zahlen, waren aber nicht wahl-
berechtigt, wohingegen der grenzdebile Hilfsarbeiter wihlen durfte.

Andererseits war es die ansonsten ja liberale Schweiz, die als eines der
ersten Linder Europas noch im 19. Jahrhundert Frauen das Universitéts-
studium gestattete. In Osterreich z. B. waren erst ab 1912 Frauen zum
Universititsstudium zugelassen, ab den zwanziger Jahren zum Jusstu-
dium und erst 1946 zum katholischen Theologiestudium.

Heute gibt es in Amerika und Westeuropa mehr akademisch ausgebil-
dete Lehrerinnen als Lehrer, ebenso viele Arztinnen als Arzte, etwa ein
Drittel aller Richter und Rechtsanwiilte sind Frauen. Man hat sich in der

" Heinz Niggemann, Emanzipation zwischen Sozialismus und Feminismus. Die
sozialdemokratische Frauenbewegung im Kaiserreich, Wuppertal (Hammer)
1981, 81.

" Das Grosse Fischerlexikon in Farbe 6, Frankfurt (Fischer TBV) 1976, 1961,

272



ersten Welt sehr rasch an die hohere Bildung der Frau gewohnt. Als ich
1951 promovierte, war nur ein Viertel aller Promovenden weiblich, heute
sind es mehr als zwei Fiinftel. An der Evangelisch-Theologischen Fakul-
tat in Wien waren wir in den frithen Fiinfzigerjahren zwei Frauen unter
rund 50 ménnlichen Horern, heute sind an den beiden theologischen Fa-
kultiten etwa die Hilfte Frauen. Mehr Middchen als Burschen schaffen
die Matura (das Abitur), weniger Midchen als Burschen versagen bei
Priifungen an hoheren Schulen oder Universititen, obwohl letzten En-
des auch heute noch mehr Minner als Frauen das Universititsstudium
beenden.

Trotzdem kann von einer Gleichstellung im Berufsleben nicht gespro-
chen werden. Frauen in hoheren Stellen sind immer weniger zu finden als
Minner gleichen Alters und gleicher Qualifikation. Frauen werden
durchschnittlich um ein Drittel schlechter bezahlt als Midnner. Das Wort:
«Frauen missen, um das gleiche zu erreichen wie Minner, dreimal soviel
leisten», habe ich selber erfahren.

Soviel also zur «Anti-Emanzipationsbewegung» der Frauen, dic im
2. Jahrhundert unter dem Einfluss der hellenistisch-romischen Sozial-
ordnung entstanden ist und erst Ende des vorigen Jahrhunderts erste
Zerfallserscheinungen zeigte.

Die Kirche des Westens — und bis zu einem gewissen Grad auch die des
Ostens — hat beztiglich der Dinge, die nicht direkt den Glauben betroffen
haben, meist den soziologischen Gegebenheiten nachgegeben. Das ge-
schah im Westen aber durchaus nicht immer auf dem Gebiete der Wis-
senschaften. Sie hat dabei schwerwiegende Fehler begangen. Beispicl-
haft mochte ich hier die Fille des Giordano Bruno und des Galileo Gali-
lei nennen. Sie hat dabei das Ptolemiische Weltbild verteidigt, obwohl
die Geozentrik wissenschaftlich bereits widerlegt worden war. Vor allem
auf seiten der Kirchen der Reformation wurde die Lehre Darwins, weil
vom Volk griindlich missverstanden, heftig bekampft. So wie sich die Kir-
che damals an Grundsitzen festkrallte, die keine wissenschaftliche Giil-
tigkeit mehr hatten, hilt sie heute an einem Gesellschaftssystem fest, das
im hellenistisch-romischen Sozialgefiige begriindet ist.

Ich weiss schon, dass Vergleiche immer hinken. Aber die Situation der
Frauen in der Kirche ist bis zu einem gewissen Grade mit der der Sklaven
zu vergleichen. Die vermogenden Schichten der Antike brauchten Skla-
ven zur Erledigung all jener Arbeiten, die sie selbst nicht verrichten
konnten oder wollten. In der Apostolischen Zeit wurde der Sklaven-
stand als etwas vollig Legitimes und Akzeptables angenommen. Das be-
weist die Stelle Kol 3,22-4.1. Und im Philemon-Brief protestiert Paulus

273



nicht etwa gegen die Sklaverei als solche, sondern ermahnt den Philemon
lediglich, den Onesimus wie einen Bruder zu behandeln. Bis weit ins vo-
rige Jahrhundert bekdmpfte die Kirche die Sklaverei kaum oder gar
nicht. In den USA wurde die Sklaverei erst durch einen blutigen Biirger-
krieg in den sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts beendet, in Brasi-
lien erst 1888 offiziell verboten. Es war eine Sekte, die Quiéker, die den
Kampf gegen die Sklaverei Anfang des vorigen Jahrhunderts aufnahm.
Das Perverse am Sklaventum in Amerika war ja gerade der Umstand,
dass die frommen Amerikaner die afrikanischen Sklaven zwangsweise
christianisiert haben, wihrend sie andererseits diese armen Menschen
als Waren kauften und verkauften, Familien zerrissen, die Sklaven unter-
driickt und geschunden haben. Schwarze waren halt nicht ganz das, was
sich die Weissen unter der Ebenbildlichkeit Gottes vorstellten. Es war
eine Frau, Harriet Beecher-Stow, die mit ihrem zugegebenermassen sehr
riihrseligen Roman «Onkel Toms Hiitte» 1852 das Gewissen ihrer
Landsleute aufriittelte.

Es ist also nicht ganz von der Hand zu weisen, wenn die Frauenfeind-
lichkeit der Kirche dem Rassismus gleichgesetzt wird. Die Feministin
Elizabeth Johnson setzt den Rassismus dem Sexismus gleich und sagt
dazu wortlich:

«In einem dem Rassismus analogen Muster stuft dieses Vorurteil (d. 1. der Se-
xismus) eine Gruppe der Menschheit als unvollstindig ein, weist ihr bestimmte
untergeordnete Rollen zu und verweigert ihr allein aufgrund personlicher, physi-
scher und/oder psychologischer Merkmale gewisse Rechte. Ebenso wie der Ras-
sismus Menschen aufgrund ihrer Hautfarbe oder ethnischen Herkunft eine gerin-
gere Wiirde zuschreibt, so hilt auch der Sexismus Frauen aufgrund ihres biologi-
schen Geschlechtes ... fiir grundsitzlich weniger wertvoll als Méanner und arbeitet
mit aller Macht daran, sie auf dem «fiir sie geeignetens sozialen Platz festzuhalten.
[n beiden Ismen machen korperliche Merkmale das ganze Wesen des Menschen
aus, so dass die eigentliche Wiirde der Person verletzt wird. Sexismus wie Rassis-
mus offenbaren die grundsitzliche Unfihigkeit einer herrschenden Gruppe, mit
dem Anderssein zurechtzukommen und ebenbiirtiges Menschsein und Verwandt-
schaft mit denen anzuerkennen, die anders sind als sie selbst.»

Etwas spiter fiihrt sie aus:

«Religioses Patriarchat ist eine der stirksten Formen dieser (patriarchalen)
Struktur, da es sich als von Gott begriindet versteht.»

Wenn wir bedenken, dass Aristoteles gelehrt hat, Midchen entstiinden
aus schlechtem, d. h. mangelhaftem Samen, bzw. wenn die Minner durch

"' Elizabeth A.Johnson, Ich bin, die ich bin. Wenn Frauen Gott sagen, Diissel-
dorf (Patmos) 1994, 42f.

274



die feuchten Stidwinde geschwicht seien — iibrigens eine Ansicht, die sich
Thomas von Aquin zu eigen gemacht hat —, so zeigt sich, wenn wir den
Ausfiihrungen von Johnson vorurteilslos zustimmen konnen, dass sich
das Denken unserer Zeit gar nicht so sehr von den Vorurteilen der An-
tike entfernt hat.

Wie vordergriindig Argumente gegen ein geistliches Amt der Frau
sein konnen und wie sehr ménnlicherseits — vielleicht ganz unbewusst —
Griinde der Fiirsorge fir das «schwache» (sprich minderwertige) Ge-
schlecht vorgeschoben werden, zeigen die Debatten in den verschiede-
nen evangelischen Kirchen, als es darum ging, den Frauen das volle
Pfarramt zu ermoglichen. Da wurde u. a. gesagt, dass es einer Frau doch
nicht zugemutet werden konne, bei extremen Kiltetemperaturen im
Winter bei Beerdigungen zu fungieren. Dabei wurde ganz darauf verges-
sen, dass es auch weibliche Trauergiste gibt, die ja ebenfalls frieren
konnten. Andere meinten, dass es einer Pfarrerin mit Kindern nicht zu-
gemutet werden konne, in der Nacht zu einem Seelsorgefall gerufen zu
werden. Die Entgegnung, man diirfe wohl annechmen, eine Pfarrerin mit
Kindern sei verheiratet und der Mann werde in einem solchen Notfall
einmal bei den Kindern bleiben kénnen, brachte dieses Argument bald
zum Schweigen. Ein anderer Einwand, der immer wieder von Gegnern
des Amtes der Frau vorgebracht wird, ist jener, Frauen am Altar wiirden
sexuell aufreizend auf miinnliche Gottesdienstbesucher wirken. Meine
Gegenfrage: wie wirken junge, gutaussehende ménnliche Geistliche auf
weibliche Kirchenbesucher? Es tritt hier derselbe Effekt auf: Wenn ein
Priester halbwegs gut aussieht, wird er von manchen Frauen gnadenlos
gejagt, wobet der Zolibat besonders aufreizend wirkt.

Argumente, die auf die kultische Unreinheit wihrend der Menstrua-
tion oder nach einer Entbindung ziclen, sind so archaisch mit dem Blut-
tabu verbunden, dass diese Ende des 20. Jahrhunderts gar keiner Wider-
legung bediirfen.

Ubrigens gibt es in Osterreich heute zahlreiche evangelische Pastorin-
nen und sogar zwei weibliche Superintendenten (also etwa im Rang eines
Ditzesanbischofs), beide sind verheiratet, haben Kinder und leisten her-
vorragende Arbeit. Soviel zu den allzu vordergriindigen Argumenten ge-
gen das geistliche Amt von Frauen.

Ich kann es sehr gut verstehen, wenn viele méinnliche Theologen Be-
denken gegen die feministische Theologie haben. Ich kann diesen sogar
zustimmen, wenn es sich um unbegriindete und unzumutbare Forderun-
gen feministischer Extremistinnen handelt. Aber es wiirde nicht scha-
den, verniinftigen feministischen Ideen und Forschungen einmal ruhig

275



und vorurteilslos zuzuhoren. Edward Schillebeeckx sagt, dass der Aus-
schluss der Frauen vom Amt eine rein kulturelle Frage sei, die heute kei-
nen Sinn mehr mache. Er meint im einzelnen, dass es um eine rein histo-
risch bedingte kulturelle Gegebenheit gehe, im Altertum und sogar noch
bis vor kurzem begreiflich, aber doch problematisch in einer veridnderten
Kultur, die die wirkliche Diskriminierung der Frau durchschaue. Alle
Argumente zugunsten einer «anderen schonen Aufgabe» der Frau in der
Kirche wegen ihrer «besonderen fraulichen» Eigenschaften und Inten-
tionen mégen schon klingen, lieferten aber kein einziges Argument fiir
den Ausschluss der Frau aus der kirchlichen Leitung, im Gegenteil! '

In einem scheint Schillebeeckx im Irrtum zu sein, wenn er weiters in
seinen Ausfithrungen zum Gegenstand meint, das Kirchenvolk sei noch
nicht reif genug fiir ein weibliches Priestertum. In Osterreich hat die Ro-
misch-Katholische Kirche im Herbst 1995 ein sogenanntes «Kirchen-
volksbegehren» abgehalten, das neben der Frage der Aufhebung des Z.6-
libatszwanges fiir Priester und anderen Fragen auch ausdriicklich nach
der Moglichkeit fragte, Frauen zu Priestern zu weihen. Es gab rund
580000 Ja-Stimmen. Es muss dazu gesagt werden, dass nur Religions-
miindige das Stimmrecht hatten und in vielen Pfarreien die Menschen,
die unterschreiben wollten, entweder keine Stimmbogen bekamen oder
so stark unter Druck gesetzt wurden, dass sie kein Votum wagten. Bei ei-
ner anschliessenden Strassenbefragung in Wien, die an verschiedenen
Orten der Stadt und zu verschiedenen Tageszeiten abgehalten wurde
und die auch statistisch relevant erscheint, haben sich tiber 80 % der Be-
fragten fiir das weibliche Priesteramt ausgesprochen.

Es ist klar, dass jede Zeit eigene Auslegungsprobleme hat, soweit
Schrift und Tradition betroffen sind. Siegfried Wiedenhofer sagt zum Kir-
chenversténdnis unserer Zeit, dass es eine reine Positivitit der Offenba-
rungs- und Heilsgeschichte nicht gebe. Alle ihre Inhalte, auch die zen-
tralsten, seien immer schon gedeutete, verstandene, interpretierte In-
halte, die von bestimmten geschichtlichen und kulturellen Voraussetzun-
gen abhidngen. Wenn daher in unserer Gegenwart unter den sozio-kultu-
rellen Bedingungen ein neuer Sinn fiir die Gleichberechtigung der Ge-
schlechter und gegen die Ungerechtigkeit einer androzentristischen und
patriarchalen Ordnung in Religion, Kultur und Gesellschaft erwacht sei
und wenn gerade diese Gleichberechtigung sowohl zu den Grundele-
menten christlichen Schopfungsglaubens als auch der christlichen Voll-

* Edward Schillebeeckx, Im Gespriich, hg.v. Francesco Strazzari, Edition Exo-
dus (Luzern) 1994,

276



endungshoffnung gehore, dann sei in diesem Zusammenhang von gegen-
wiirtigem, geschichtlichem Aufbruch und der inneren Struktur christli-
chen Glaubens auch die Glaubensgeschichte kritisch auf ihre urspriingli-
che Intention hin zu befragen.

Es ist nur logisch, wenn ¢ine solche Hermeneutik von der Art der Ek-
klesiologie abhiingig ist. Stirkere Argumente gegen die Frauenordina-
tion werden wahrscheinlich ein christosomatisches Amtsverstindnis ein-
bringen, wihrend ein eher pneumatologisches Amtsverstindnis eher
Sympathie dafiir einbringen wird. Wiedenhofer meint daher, dass es von
der Struktur des christlichen Glaubensbekenntnisses her klar sei, dass
nicht jedes irdische Zeichen den erhohten Herrn und seinen Geist zu ver-
gegenwiirtigen vermag, sondern dass vielmehr die irdische Geschichte
Jesu eine identifikatorische Norm aller spiteren kirchlichen Zeichen und
Zeugnisse darstellt".

Wir kehren damit zum Anfang zuriick. Die christlichen Kirchen miis-
sen sich auf thr wahres Erbe besinnen, d. h. nach Ansicht der Befiirworter
der Priesterweihe der Frau die patriarchalen Normen des hellenisti-
schen-romischen Geschlechtersystems hinter sich lassen und Frauen in
gleichberechtigter Partnerschaft wieder in die Fiihrungspositionen der
Kirche einsetzen und damit in die volle Teilhabe am christlichen Leben.

Eine junge Frau, Gudrun Laécker, hat noch einen neuen Gedanken in
die Debatte gebracht. Sie hat cine gute und geistreiche Diplomarbeit zur
Erlangung des theologischen Magistragrades an der Katholisch-Theolo-
gischen Fakultdt der Universitit Innsbruck eingereicht, die sie mit den
Worten «Ungeplante Schwangerschaft?» iiberschrieben hat. Was zu-
ndchst nach einer Auseinandersetzung mit der romisch-katholischen
Lehre gegen die Geburtenregelung aussieht, ist in Wirklichkeit ein Ver-
gleich der von Maria nicht geplanten (nicht ungewollten!) Schwanger-
schaft mit Jesus mit der Ordination der Frau. Sie sagt gleich zu Beginn:
«Maria hat zur ungeplanten Schwangerschaft ja gesagt. Die Kirche wehrt
sich gegen die Frauenfrage wie eine Frau gegen eine ungeplante Schwan-
gerschaft.»

Zum Schluss noch ¢in Wort von Anne E. Carr:

«Wenn beide Geschlechter an allen ihren Amtern beteiligt wiiren, wiirde die
Kirche ein vollstindigeres Sakrament der einen Priesterschaft Christi fiir das
ganze Gottesvolk und eine apostolische Zeugin fiir die Botschaft Jesu an beide,
Miinner und Frauen, sein. Sie wiirde ein deutliches Sakrament fiir die Transfor-

' Siegfried Wiedenhofer, Das katholische Kirchenverstidndnis. Ein Lehrbuch
der Ekklesiologie, Graz (Styria) 1992.

277



mation des Priestertums von einer mittelalterlichen klerikalischen Kaste zu ei-
nem neutestamentlichen Modell der Gleichheit und Gegenseitigkeit sein, ... die
Verwandlung des klerikalen Priestertums in ein dienendes Amt, die Verbindung
von liturgischem Ausdruck und Wort und der Dienst an einer Einheit, in der es
keine Herrschaft gibt, sondern nur die Kollegialitét aller Christen mit verschiede-
nen Funktionen. ... Die Ordination von Frauen wird nicht alle Probleme des
kirchlichen Auftrags l0sen, sie ist kein Allheilmittel; sie wird nur einfach ein sehr
wirksames Symbol sein, Zeichen und Ursache des Bestrebens der Kirche, in Zu-
kunft ein Sakrament fiir das vollgiiltige Personsein aller Menschen durch die
Gnade Christi zu werden.»

Wien Elfriede Kreuzeder

“ Anne E. Carr, Frauen verindern die Kirche. Christliche Tradition und femi-
nistische Erfahrung, Giitersloh (Mohn) 1990, 50.

278



	Die Frauenemanzipation als Herausforderung an die Kirche

