
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Frauenemanzipation als Herausforderung an die Kirche

Autor: Kreuzeder, Elfriede

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frauenemanzipation
als Herausforderung an die Kirche

In der Fragestellung, die heute zur Debatte steht, möchte ich zunächst
einige Worte über den Begriff «Emanzipation» sagen. Zumindest im
deutschen Sprachgebrauch hat er viel von seiner ursprünglichen Bedeutung
verloren, bzw. hat seine Bedeutung einen Verständigungswandel erfahren.

War im römischen Recht «emancipatio» noch die Entlassung eines
Mannes aus der väterlichen Vormundschaft bzw. die Freilassung eines
Sklaven oder einer Sklavin, so wird das Wort heute eher abwertend
gebraucht, nicht mehr im Sinne von der Befreiung der Frauen aus männlicher

Überordnung, sondern als etwas Abzulehnendes, weil Übertriebenes,

Unweibliches wie schon das Wort «Emanze» beweist, das schimpfwörtlich

oder zumindest verächtlich gebraucht wird.
In diesen Ausführungen geht es nicht so sehr um rein theologische

Fragen, sondern eher um soziale. Ich möchte aufzeigen, wie es von der
Geschwisterlichkeit zwischen Mann und Frau in der Jesus-Gemeinde
und noch während der apostolischen Zeit zur ständig wachsenden
Unterdrückung der Frauen und zur Bildung eines patriarchalischen Klerus
gekommen ist, und dann schildern, welche Wege die weibliche Befreiungsbewegung

schliesslich genommen hat, und einige Stimmen heutiger
Theologen und (feministischer) Theologinnen zitieren.

Verständlicherweise kann ich nur aus der Sicht der westlichen Kirche
sprechen, da mir die Verhältnisse in den orthodoxen Kirchen nicht
vertraut sind bzw. diese von kompetenter Seite erörtert werden.

Ich möchte noch einmal ganz kurz zu den Ursprüngen zurückgehen:
mit der Menschwerdung Jesu wird das Reich Gottes sichtbar. Es wird
sichtbar in von Jesus gesetzten Zeichen, die nach dem Verständnis seiner

Zeitgenossen und Landsleute absurd sind, da sie die gewohnten Werte

umkehren: die Ersten werden die Letzten sein, die Letzten die Ersten;
Blinde sind die, welche die Wirklichkeit sehen; Taube sind die Hörenden;
Tote werden lebendig und Kultunfähige sind die eigentlichen Erben des

Gottesreiches. Zu diesen Zeichen gehört es auch, dass Jesus die Frauen

so behandelt, dass ihre Gottesebenbildlichkeit sichtbar und spürbar
wird. Das «Siehe, ich mache alles neu» aus Offb 21,5 wird hier also schon

zeichenhaft angedeutet.
Es ist verständlich, dass die Jesus-Gemeinde in Jerusalem in der sehr

lebendigen Jesus-Tradition und unter dem Einfluss des Heiligen Geistes

die gemeinsame Gottebenbildlichkeit von Mann und Frau beachtet hat.

267



In der apostolischen Zeit werden viele weibliche Amtsträger als Apostelinnen,

(Haus-)Gemeindeleiterinnen, Prophetinnen, Diakoninnen usw.

erwähnt, ein Zeichen dafür, dass das, was Jesus getan hatte, trotz aller
örtlich und gesellschaftlich bedingten Tradition hochgehalten wurde. Im
Brief an die Galater (3,28) sagt Paulus: «Da ist nicht Jude noch Grieche,
da ist nicht Sklave noch Freier, da ist nicht Mann noch Frau; denn ihr seid

einer in Christus Jesus.»

Durch den Umstand, dass die Kirche im 2. Jahrhundert im wesentlichen

nur mehr aus getauften Heiden bestand, tritt nun etwas ein, was ich
als Anti-Emanzipation der Frau bezeichnen möchte, d. h. mit der Öffent-

lichwerdung der Kirche setzt die Herabsetzung der Frauen ein, eine

Folge der Anpassung der Kirche an die hellenistisch-römische Kultur.
In der Antike war der Bereich der Frau das Haus, ihr war die oikono-

mia anvertraut, während der Bereich des Mannes die polis war. Zu
Beginn des 3. Jahrhunderts kam dazu noch die Änderung in der sozialen

Struktur der Kirche. Waren vorher in Leitungsfunktionen der Gemeinden

Frauen, Sklaven und Handwerker durchaus gleichberechtigt, so

übernahmen jetzt vielfach die männlichen Aristokraten diese Rolle - es

war das genaue Abbild der politischen Leitung der Stadt oder des Staates1.

Der Klerus formte sich nach dem Bild der Stadträte, Streitigkeiten
innerhalb der Gemeinde wurden durch Bischofsgerichte entschieden, da

Christen bei ihren Streitigkeiten öffentliche Gerichte nicht anrufen
konnten.

Kaiser Konstantin stellte dann diese Bischofsgerichte mit den städtischen

Gerichten auf eine Ebene. Damit wurde aber auch das Bischofsamt

immer monarchischer. Die Sprache Tertullians ist deutlich. Die Frau
hat in der Öffentlichkeit nichts zu suchen. Ihre Tugenden sind der Gehorsam

dem Manne gegenüber, die Schweigsamkeit und die Keuschheit.
Letztere ist zu allen Zeiten wichtig, ist sie doch die Garantie dafür, dass

der Ehemann wirklich Vater eines Kindes aus dieser Ehe ist. Die Keuschheit

und die Schweigsamkeit lassen der Frau aber auch keinen Platz in
der Leitung der Kirche. Eine Frau, die in der Öffentlichkeit - und die
Kirche gehört jetzt dazu, die Zeiten der Familiarität sind vorbei - die
Stimme erhebt (ausser in den vorgeschriebenen Gebeten), verstösst
sowohl gegen das Gebot der Schweigsamkeit als auch gegen das der

1 Karen Jo Torjesen. Als Frauen noch Priesterinnen waren, Frankfurt a.M.
(Zweitausendeins) 1995.

268



Keuschheit, weil sie auf sich aufmerksam macht. Das Recht zu handeln

war den Männern vorbehalten. Frauen waren nun auch in der Kirche völlig

rechtlos.
Natürlich gab es auch Ausnahmen. In der Zeno-Kapelle der

römischen Kirche Sa. Prassede gibt es die Darstellung einer «episcopa» Theodora

aus dem 4. Jahrhundert7. Das Schluss-A hat man freilich versucht

auszukratzen, aber es ist noch immer deutlich erkennbar. Ebenso gibt es

auf der griechischen Insel Thera einen Epitaph für die «presbytis» Epik-
tas aus dem 3. oder 4. Jahrhundert '.

Zu Zeiten arger Christenverlolgungen haben Frauen allerdings nicht

nur als Märtyrerinnen Verehrung genossen. Sie spielten auch als

Haushälterinnen eine gewisse Rolle, als «Patroninnen» für versteckte
Hausgemeinden oder verfolgte Glaubensgeschwister waren sie hoch
geschätzt. In Frage kamen dabei natürlich vor allem wohlhabende Frauen,
die die entsprechenden Räumlichkeiten besasscn.

Nach Campenhausen wird zur Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert die

enge Bindung des Priesteramtes an die Gemeinden gelöst, um einem

mehr individualistisch bestimmten Priesterbegriff Platz zu machen4. Damit

war Frauen endgültig die Möglichkeit verwehrt, irgendein Amt in

der Gemeinde zu übernehmen, weil ja der Bischof oder die Priester die

alleinige Vollmacht besassen. Das monarchische Priestertum war
institutionalisiert. Erik Peterson meint dazu ergänzend, die Wechselbeziehung
zwischen Kirche und Kaisertum habe damals entscheidend zur Bildung
der monarchischen Herrschaftsform der Kirche beigetragen. Das

Schlagwort «Ein Gott, ein Kaiser, ein Reich» sei damals entstanden5.

Völkerwanderung und Frühmittelalter brachten durch die sozialen

Umwälzungen eine allgemeine Umbildung mit sich, von der ganz besonders

die Frauen betroffen waren. Der Vergleich mit der heutigen Dritten
Welt liegt nahe. Nahezu alle Frauen waren damals Analphabetinnen,
oder sie konnten zumindest nur ihre Namen schreiben. Nur höherstehende

Familien leisteten sich den Luxus, die Töchter des Hauses lesen

und schreiben lernen zu lassen. Oft war die einzige Zuflucht für Frauen.

7 Dorothy Irvin. The Ministry of Women in die Early Church: The Archeologica!

Evidence. DDSR 45 (1980) 76-78.
' Kuren Jo l'orjesen (wie Fn. 1 191.
1 Hans Freiherr von Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht

in den ersten drei Jahrhunderten, HBTh 14. Tübingen (Mohr) 1953.
s Erik Peterson, Der Monotheismus als politisches Problem, in: Theologische

Traktate, München (Kösel) 1951. 45-147.

269



die nach Wissen strebten und sich wissenschaftlich betätigen wollten, das

Kloster.
Es sind sogar Fälle von ganz aussergewöhnlichen Frauen bekannt, wie

etwa die der grossen Hildegard von Bingen, die selber des Schreibens

unkundig war und sich eines Sekretärs bediente. Manche dieser Nonnen
brachten es in der Elochschätzung der Kirche soweit, dass man sie zu
Kirchenlehrerinnen ernannte: Katharina von Siena, die Kaiser und Päpste

zur Raison brachte, und Teresa von Avila, die grosse Ordensreformerin
und Mystikerin. Von ihr stammen zwei Aussprüche, die ich Ihnen nicht
vorenthalten will:

«Herr meiner Seele! Als du noch in dieser Welt wandeltest, hast du den Frauen
immer deine besondere Zuneigung bewiesen. Fandest du doch in ihnen nicht
weniger Liebe und Glauben als bei den Männern. Auch befand sich ja unter ihnen
deine heilige Mutter, deren Verdienste uns zukommen und deren Habit wir
tragen. Die Welt irrt, wenn sie von uns verlangt, dass wir nicht öffentlich für dich wirken

dürfen, noch Wahrheiten aussprechen, um derentwillen wir im Geheimen
weinen, und class du, Herr, unsere gerechten Bitten nicht erhören würdest. Ich
glaube das nicht, Herr, denn ich kenne deine Güte und Gerechtigkeit, der du kein
Richter bist, wie die Richter dieser Welt, die Kinder Adams; kurz, nichts als Männer,

die meinen, jede gute Fähigkeit bei einer Frau verdächtigen zu müssen. Aber
es wird der Tag kommen, mein König, wo dieses alles bekannt wird. Ich spreche
hier nicht für mich selbst, denn die Welt kennt meine Schlechtigkeit, und das ist

mir lieb. Aber ich werfe unserer Zeit vor, dass sie starke und zu allem Guten
begabte Geister zurückstösst, nur weil es sich um Frauen handelt.»h

Und an anderer Stelle schreibt sie:

«Es sind nämlich viel häufiger die Frauen als die Männer, denen der Herr seine
Gnade mitteilt. Ich habe das selbst beobachtet und höre es auch den Heiligen Fray
Pedro de Alcantara sagen, dass Frauen auf diesem inneren Weg weiter kommen
als Männer, und er gab dafür ausgezeichnete Gründe an, die ich hier nicht aufzählen

kann, alle zugunsten der Frauen.»7

Um nicht bei den beiden Kirchenlehrerinnen und Hildegard zu bleiben,

nenne ich hier nur noch Angela von Brescia, die Gründerin der Ur-
sulinen, und die humanistisch hochgebildete Katharina von Bologna.
Daneben gibt es natürlich viele Frauen, die als Äbtissinnen oder
gewöhnliche Nonnen viel für Wissenschaft und Wohlfahrt getan haben

6 Teresa von Avila, Ich bin ein Weib und obendrein kein gutes. Ein Porträt der
Heiligen in ihren Texten, hg. von Erika Lorenz, HerBü 920, Freiburg (Herder)
71990, 34 (aus Camino de Perfeccion MS Escoral 4,1).

7 Teresa von Avila (wie Fn.6), 33 (aus Vida 40,9).

270



oder die sich als Mystikerinnen und Gelehrte in das Buch der Geschichte
geschrieben haben.

Im allgemeinen waren die Frauen des Mittelalters und der beginnenden

Neuzeit aber ungebildet. Zu Heiligen wurden im allgemeinen nur
Jungfrauen (Nonnen) erhoben und nur wenige verheiratete Frauen, die
Kinder geboren hatten, gelangten zu diesem Ruhm, so z. B. Elisabeth von
Thüringen oder Hemma von Gurk. In diesen Fällen ist Witwenschalt,
also ein Leben ohne sexuelle Betätigung, die unabdingbare Voraussetzung

zum Stand der Heiligkeit.
Frauen, die ein Leben führten, das ihrer Umwelt, vor allem der

männlichen, ungewohnt und daher unheimlich war, wurden ab dem M.Jahr¬
hundert als Hexen verdammt und durch die Jahrhunderte verfolgt, gefoltert,

verbrannt oder ertränkt - alles im Namen der christlichen Kirche.
Die letzte Hexenverbrennung in Europa fand 1793 in Posen statt, zu
einer Zeit, als die Aufklärung ihre grossen Triumphe bereits gefeiert hatte.

Jüngste Forschungen haben ergeben, dass rund 1 Million Frauen den
Feuer- oder Ertrinkungstod als Hexen oder Zauberinnen gestorben oder
auf eine andere Art ums Leben gekommen sind. Es gibt Historiker, die
diese Zahl als zu hoch gegriffen erachten. Das mag wohl stimmen, wenn
man nur die durch die Inquisition «offiziell» verurteilten Frauen zählt,
sehr viele mehr wurden von ihren Mitbürgern ohne Verfahren erschlagen

oder heimlich ermordet.

Ungefähr zur gleichen Zeit, als in Posen die letzte Hexenverbrennung
stattfand, begann in Europa die allgemeine Schulpflicht, die nun auch die
Mädchen erfasstc. In Österreich führte Kaiserin Maria Theresia als eine
der ersten diese allgemeine Schulpflicht ein. In Deutschland gab es wohl
seit etwa der gleichen Zeit ein Schulrecht, das alle Kinder erfasste, aber
einen Hausunterricht vor allem für Mädchen erlaubte; eine allgemeine
Schulpflicht gibt es in Deutschland erst seit 1919s.

Im allgemeinen aber war es so, dass man sich bei Mädchen mit einer
kürzeren Schulzeit und schlechteren Ausbildungsangeboten begnügte.
Bis in das Fin de Siècle gab es für Mädchen höchstens eine
Sekundärschulstufe, die nur acht Schulstufen erreichte. Mädchen, deren Eltern
eine höhere Bildung für die Tochter anstrebten, wurden in Privat-, oft
Klosterschulen unterrichtet, deren Abschluss jedoch keine Universitätsreife

vermittelte.
Es war auch das Fin de Siècle, in dem die Emanzipationsbewegung

begann. Diese hatte im wesentlichen zwei Wurzeln: den Marxismus und die

s Das Grosse Fischerlexikon in Farbe /6. Frankfurt (Fischer TBV) 1976. 5394.

271



immer mehr steigende Bildungsstufe der Frauen aus den sogenannten
«besseren» Kreisen.

So war es in Deutschland die Sozialistin Clara Zetkin, die 1891 schrieb:

«Der Kampf gegen den Kapitalismus, nicht gegen die Männer (sei die

politische Aufgabe) der (Frauen-)Bewegung, die Befreiung der Frau sei

nur durch den Sozialismus zu verwirklichen.»'' Die arbeitende Frau war
durch ihre Aufgabe, so wie der Mann - oder wie der Mann - als Familien-
erhalterin zu fungieren, zu einem neuen Selbstbewusstsein gekommen.
Obwohl immer noch durch die Doppel- und Dreifachbelastung als

Arbeiterin, Hausfrau und Mutter ausgebeutet, schlechter entlohnt als der

Mann, hatte sie doch an Wert und Selbstbewusstsein gewonnen.
Die andere Wurzel entsprang dem Wunsch der gebildeten Frauen

nach dem Wahlrecht. 1861 in Australien, 1862 in Schweden und 1863 in

Finnland hatten alleinstehende, begüterte Frauen bereits das Gemeindewahlrecht.

In Einzelstaaten der Vereinigten Staaten von Nordamerika
gab es schon vor dem Ersten Weltkrieg volles Wahlrecht für Frauen. In
den gesamten USA, sowie z.B. auch in England, Deutschland, Österreich

und Italien wurde es erst nach dem Ersten Weltkrieg durchgesetzt,
in Griechenland 1934 (aktiv) bzw. 1951 (passiv) und nach dem Zweiten
Weltkrieg in Frankreich und Belgien1".

In der Schweiz, als dem letzten europäischen Land (ausser Liechtenstein),

dürfen Frauen seit 1971 wählen. Frauen war also lange Zeit das

Stimmrecht ebenso untersagt wie Kindern und Entmündigten, den

Mund-Toten. Ich habe in der Schweiz die Zeit und den Frauenkampf vor
dem allgemeinen Wahlrecht miterlebt. Universitätsprofessorinnen durften

wohl Vorlesungen halten und Steuern zahlen, waren aber nicht
wahlberechtigt, wohingegen der grenzdebile Hilfsarbeiter wählen durfte.

Andererseits war es die ansonsten ja liberale Schweiz, die als eines der
ersten Länder Europas noch im 19. Jahrhundert Frauen das Universitätsstudium

gestattete. In Österreich z.B. waren erst ab 1912 Frauen zum
Universitätsstudium zugelassen, ab den zwanziger Jahren zum Jusstu-
dium und erst 1946 zum katholischen Theologiestudium.

Heute gibt es in Amerika und Westeuropa mehr akademisch ausgebildete

Lehrerinnen als Lehrer, ebenso viele Ärztinnen als Ärzte, etwa ein
Drittel aller Richter und Rechtsanwälte sind Frauen. Man hat sich in der

' Heinz Niggemann, Emanzipation zwischen Sozialismus und Feminismus. Die
sozialdemokratische Frauenbewegung im Kaiserreich, Wuppertal (Hammer)
1981.81.

10 Das Grosse Fischerlexikon in Farbe 6, Frankfurt (Fischer TBV) 1976, 1961.

272



ersten Welt sehr rasch an die höhere Bildung der Frau gewöhnt. Als ich
1951 promovierte, war nur ein Viertel aller Promovenden weiblich, heute
sind es mehr als zwei Fünftel. An der Evangelisch-Theologischen Fakultät

in Wien waren wir in den frühen Fünfzigerjahren zwei Frauen unter
rund 50 männlichen Hörern, heute sind an den beiden theologischen
Fakultäten etwa die Hälfte Frauen. Mehr Mädchen als Burschen schaffen
die Matura (das Abitur), weniger Mädchen als Burschen versagen bei

Prüfungen an höheren Schulen oder Universitäten, obwohl letzten Endes

auch heute noch mehr Männer als Frauen das Universitätsstudium
beenden.

Trotzdem kann von einer Gleichstellung im Berufsleben nicht gesprochen

werden. Frauen in höheren Stellen sind immer weniger zu finden als

Männer gleichen Alters und gleicher Qualifikation. Frauen werden
durchschnittlich um ein Drittel schlechter bezahlt als Männer. Das Wort:
«Frauen müssen, um das gleiche zu erreichen wie Männer, dreimal soviel

leisten», habe ich selber erfahren.
Soviel also zur «Anti-Emanzipationsbewegung» der Frauen, die im

2. Jahrhundert unter dem Einfluss der hellenistisch-römischen
Sozialordnung entstanden ist und erst Ende des vorigen Jahrhunderts erste

Zerfallserscheinungen zeigte.
Die Kirche des Westens - und bis zu einem gewissen Grad auch die des

Ostens - hat bezüglich der Dinge, die nicht direkt den Glauben betroffen
haben, meist den soziologischen Gegebenheiten nachgegeben. Das
geschah im Westen aber durchaus nicht immer auf dem Gebiete der
Wissenschaften. Sie hai dabei schwerwiegende Fehler begangen. Beispielhaft

möchte ich hier die Fälle des Giordano Bruno und des Galileo Galilei

nennen. Sie hat dabei das Ptolemäische Weltbild verteidigt, obwohl
die Geozentrik wissenschaftlich bereits widerlegt worden war. Vor allem
auf seiten der Kirchen der Reformation wurde die Lehre Darwins, weil

vom Volk gründlich missverstanden, heftig bekämpft. So wie sich die Kirche

damals an Grundsätzen festkrallte, die keine wissenschaftliche

Gültigkeit mehr hatten, hält sie heute an einem Gesellschaftssystem fest, das

im hellenistisch-römischen Sozialgefüge begründet ist.

Ich weiss schon, dass Vergleiche immer hinken. Aber die Situation der
Frauen in der Kirche ist bis zu einem gewissen Grade mit der der Sklaven

zu vergleichen. Die vermögenden Schichten der Antike brauchten Sklaven

zur Erledigung all jener Arbeiten, die sie selbst nicht verrichten
konnten oder wollten. In der Apostolischen Zeit wurde der Sklavenstand

als etwas völlig Legitimes und Akzeptables angenommen. Das

beweist die Stelle Kol 3,22-4,1. Und im Philemon-Brief protestiert Paulus

273



nicht etwa gegen die Sklaverei als solche, sondern ermahnt den Philemon

lediglich, den Onesimus wie einen Bruder zu behandeln. Bis weit ins

vorige Jahrhundert bekämpfte die Kirche die Sklaverei kaum oder gar
nicht. In den USA wurde die Sklaverei erst durch einen blutigen Bürgerkrieg

in den sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts beendet, in Brasilien

erst 1888 offiziell verboten. Es war eine Sekte, die Quäker, die den

Kampf gegen die Sklaverei Anfang des vorigen Jahrhunderts aufnahm.
Das Perverse am Sklaventum in Amerika war ja gerade der Umstand,
dass die frommen Amerikaner die afrikanischen Sklaven zwangsweise
christianisiert haben, während sie andererseits diese armen Menschen
als Waren kauften und verkauften, Familien zerrissen, die Sklaven
unterdrückt und geschunden haben. Schwarze waren halt nicht ganz das, was
sich die Weissen unter der Ebenbildlichkeit Gottes vorstellten. Es war
eine Frau, Harriet Beecher-Stow, die mit ihrem zugegebenermassen sehr

rührseligen Roman «Onkel Toms Hütte» 1852 das Gewissen ihrer
Landsleute aufrüttelte.

Es ist also nicht ganz von der Hand zu weisen, wenn die Frauenfeindlichkeit

der Kirche dem Rassismus gleichgesetzt wird. Die Feministin
Elizabeth Johnson setzt den Rassismus dem Sexismus gleich und sagt
dazu wörtlich:

«In einem dem Rassismus analogen Muster stuft dieses Vorurteil (d.i. der Se-

xismus) eine Gruppe der Menschheit als unvollständig ein. weist ihr bestimmte
untergeordnete Rollen zu und verweigert ihr allein aufgrund persönlicher, physischer

und/oder psychologischer Merkmale gewisse Rechte. Ebenso wie der
Rassismus Menschen aufgrund ihrer Hautfarbe oder ethnischen Herkunft eine geringere

Würde zuschreibt, so hält auch der Sexismus Frauen aufgrund ihres biologischen

Geschlechtes für grundsätzlich weniger wertvoll als Männer und arbeitet
mit aller Macht daran, sie auf dem <für sie geeigneten) sozialen Platz festzuhalten.
In beiden Ismen machen körperliche Merkmale das ganze Wesen des Menschen
aus. so dass die eigentliche Würde der Person verletzt wird. Sexismus wie Rassismus

offenbaren die grundsätzliche Unfähigkeit einer herrschenden Gruppe, mit
dem Anderssein zurechtzukommen und ebenbürtiges Menschsein und Verwandtschaft

mit denen anzuerkennen, die anders sind als sie selbst.»

Etwas später führt sie aus:

«Religiöses Patriarchat ist eine der stärksten Formen dieser (patriarchalen)
Struktur, da es sich als von Gott begründet versteht.»11

Wenn wir bedenken, dass Aristoteles gelehrt hat, Mädchen entstünden
aus schlechtem, d. h. mangelhaftem Samen, bzw. wenn die Männer durch

11 Elizabeth A.Johnson, Ich bin, die ich bin. Wenn Frauen Gott sagen, Düsseldorf

(Patmos) 1994,421'.

274



die feuchten Südwinde geschwächt seien - übrigens eine Ansicht, die sich

Thomas von Acpiin zu eigen gemacht hat -, so zeigt sich, wenn wir den

Ausführungen von Johnson vorurteilslos zustimmen können, dass sich
das Denken unserer Zeit gar nicht so sehr von den Vorurteilen der Antike

entfernt hat.
Wie vordergründig Argumente gegen ein geistliches Amt der Frau

sein können und wie sehr männlicherseits - vielleicht ganz unbewusst -
Gründe der Fürsorge für das «schwache» (sprich minderwertige)
Geschlecht vorgeschoben werden, zeigen die Debatten in den verschiedenen

evangelischen Kirchen, als es darum ging, den Frauen das volle
Pfarramt zu ermöglichen. Da wurde u. a. gesagt, dass es einer Frau doch
nicht zugemutet werden könne, bei extremen Kältetemperaturen im
Winter bei Beerdigungen zu fungieren. Dabei wurde ganz darauf vergessen,

dass es auch weibliche Trauergäste gibt, die ja ebenfalls frieren
könnten. Andere meinten, dass es einer Pfarrerin mit Kindern nicht
zugemutet werden könne, in der Nacht zu einem Seelsorgefall gerufen zu
werden. Die Entgegnung, man dürfe wohl annehmen, eine Pfarrerin mit
Kindern sei verheiratet und der Mann werde in einem solchen Notlall
einmal bei den Kindern bleiben können, brachte dieses Argument bald

zum Schweigen. Ein anderer Einwand, der immer wieder von Gegnern
des Amtes der Frau vorgebracht wird, ist jener, Frauen am Altar würden
sexuell aufreizend auf männliche Gottesdienstbesucher wirken. Meine

Gegenfrage: wie wirken junge, gutaussehende männliche Geistliche auf
weibliche Kirchenbesucher? Es tritt hier derselbe Effekt auf: Wenn ein

Priester halbwegs gut aussieht, wird er von manchen Frauen gnadenlos
gejagt, wobei der Zölibat besonders aufreizend wirkt.

Argumente, die auf die kultische Unreinheit während der Menstruation

oder nach einer Entbindung zielen, sind so archaisch mit dem Bluttabu

verbunden, dass diese Ende des 20. Jahrhunderts gar keiner Widerlegung

bedürfen.
Übrigens gibt es in Österreich heute zahlreiche evangelische Pastorinnen

und sogar zwei weibliche Superintendenten (also etwa im Rang eines

Diözesanbischofs). beide sind verheiratet, haben Kinder und leisten

hervorragende Arbeit. Soviel zu den allzu vordergründigen Argumenten
gegen das geistliche Amt von Frauen.

Ich kann es sehr gut verstehen, wenn viele männliche Theologen
Bedenken gegen die feministische Theologie haben. Ich kann diesen sogar
zustimmen, wenn es sich um unbegründete und unzumutbare Forderungen

feministischer Extremistinnen handelt. Aber es würde nicht schaden,

vernünftigen feministischen Ideen und Forschungen einmal ruhig

275



und vorurteilslos zuzuhören. Edward Schillebeeckx sagt, dass der
Ausschluss der Frauen vom Amt eine rein kulturelle Frage sei, die heute keinen

Sinn mehr mache. Er meint im einzelnen, dass es um eine rein historisch

bedingte kulturelle Gegebenheit gehe, im Altertum und sogar noch

bis vor kurzem begreiflich, aber doch problematisch in einer veränderten
Kultur, die die wirkliche Diskriminierung der Frau durchschaue. Alle
Argumente zugunsten einer «anderen schönen Aufgabe» der Frau in der

Kirche wegen ihrer «besonderen fraulichen» Eigenschaften und
Intentionen mögen schön klingen, lieferten aber kein einziges Argument für
den Ausschluss der Frau aus der kirchlichen Leitung, im Gegenteil!I2

In einem scheint Schillebeeckx im Irrtum zu sein, wenn er weiters in
seinen Ausführungen zum Gegenstand meint, das Kirchenvolk sei noch
nicht reif genug für ein weibliches Priestertum. In Österreich hat die Rö-
misch-Katholische Kirche im Herbst 1995 ein sogenanntes
«Kirchenvolksbegehren» abgehalten, das neben der Frage der Aufhebung des

Zölibatszwanges für Priester und anderen Fragen auch ausdrücklich nach

der Möglichkeit fragte, Frauen zu Priestern zu weihen. Es gab rund
580000 Ja-Stimmen. Es muss dazu gesagt werden, dass nur Religionsmündige

das Stimmrecht hatten und in vielen Pfarreien die Menschen,
die unterschreiben wollten, entweder keine Stimmbögen bekamen oder
so stark unter Druck gesetzt wurden, dass sie kein Votum wagten. Bei
einer anschliessenden Strassenbefragung in Wien, die an verschiedenen
Orten der Stadt und zu verschiedenen Tageszeiten abgehalten wurde
und die auch statistisch relevant erscheint, haben sich über 80% der
Befragten für das weibliche Priesteramt ausgesprochen.

Es ist klar, dass jede Zeit eigene Auslegungsprobleme hat, soweit
Schrift und Tradition betroffen sind. Siegfried Wiedenhofer sagt zum
Kirchenverständnis unserer Zeit, dass es eine reine Positivität der Offenba-

rungs- und Heilsgeschichte nicht gebe. Alle ihre Inhalte, auch die
zentralsten, seien immer schon gedeutete, verstandene, interpretierte
Inhalte, die von bestimmten geschichtlichen und kulturellen Voraussetzungen

abhängen. Wenn daher in unserer Gegenwart unter den sozio-kulturellen

Bedingungen ein neuer Sinn für die Gleichberechtigung der
Geschlechter und gegen die Ungerechtigkeit einer androzentristischen und

patriarchalen Ordnung in Religion, Kultur und Gesellschaft erwacht sei

und wenn gerade diese Gleichberechtigung sowohl zu den Grundelementen

christlichen Schöpfungsglaubens als auch der christlichen Voll-

12 Edward Schillebeeckx, Im Gespräch, hg. v. Francesco Slrazzari, Edition Exodus

(Luzern) 1994.

276



endungshoffnung gehöre, dann sei in diesem Zusammenhang von
gegenwärtigem, geschichtlichem Aufbruch und der inneren Struktur christlichen

Glaubens auch die Glaubensgeschichte kritisch auf ihre ursprüngliche

Intention hin zu befragen.
Es ist nur logisch, wenn eine solche Hermeneutik von der Art der

Ekklesiologie abhängig ist. Stärkere Argumente gegen die Frauenordination

werden wahrscheinlich ein christosomatisches Amtsverständnis
einbringen, während ein eher pneumatologisches Amtsverständnis eher

Sympathie dafür einbringen wird. Wiedenhofer meint daher, dass es von
der Struktur des christlichen Glaubensbekenntnisses her klar sei, dass

nicht jedes irdische Zeichen den erhöhten Herrn und seinen Geist zu
vergegenwärtigen vermag, sondern dass vielmehr die irdische Geschichte
Jesu eine identifikatorische Norm aller späteren kirchlichen Zeichen und

Zeugnisse darstellt".
Wir kehren damit zum Anfang zurück. Die christlichen Kirchen müssen

sich auf ihr wahres Erbe besinnen, d. h. nach Ansicht der Befürworter
der Priesterweihe der Frau die patriarchalen Normen des hellenisti-
schen-römischen Geschlechtersystems hinter sich lassen und Frauen in

gleichberechtigter Partnerschaft wieder in die Führungspositionen der
Kirche einsetzen und damit in die volle Teilhabe am christlichen Leben.

Eine junge Frau, Gudrun Locker, hat noch einen neuen Gedanken in

die Debatte gebracht. Sie hat eine gute und geistreiche Diplomarbeit zur
Erlangung des theologischen Magistragrades an der Katholisch-Theologischen

Fakultät der Universität Innsbruck eingereicht, die sie mit den

Worten «Ungeplante Schwangerschaft?» überschrieben hat. Was

zunächst nach einer Auseinandersetzung mit der römisch-katholischen
Lehre gegen die Geburtenregelung aussieht, ist in Wirklichkeit ein
Vergleich der von Maria nicht geplanten (nicht ungewollten!) Schwangerschaft

mit Jesus mit der Ordination der Frau. Sie sagt gleich zu Beginn:
«Maria hat zur ungeplanten Schwangerschaft ja gesagt. Die Kirche wehrt
sieh gegen die Frauenfrage wie eine Frau gegen eine ungeplante
Schwangerschaft.»

Zum Schluss noch ein Wort von Anne E. Carr:

«Wenn beide Geschlechter an allen ihren Ämtern beteiligt wären, würde die
Kirche ein vollständigeres Sakrament der einen Priesterschaft Christi für das

ganze Gottesvolk und eine apostolische Zeugin fiir die Botschaft Jesu an beide.
Männer und Frauen, sein. Sie würde ein deutliches Sakrament für die Transfor-

" Siegfried Wiedenhofer. Das katholische Kirchenverständnis. Ein Lehrbuch
der Ekklesiologie. Graz (Styria) 1992.

277



mation des Priestertums von einer mittelalterlichen klerikalischen Kaste zu
einem neutestamentlichen Modell der Gleichheit und Gegenseitigkeit sein, die

Verwandlung des klerikalen Priestertums in ein dienendes Amt, die Verbindung
von liturgischem Ausdruck und Wort und der Dienst an einer Einheit, in der es

keine Herrschaft gibt, sondern nur die Kollegialität aller Christen mit verschiedenen

Funktionen. Die Ordination von Frauen wird nicht alle Probleme des

kirchlichen Auftrags lösen, sie ist kein Allheilmittel; sie wird nur einfach ein sehr
wirksames Symbol sein, Zeichen und Ursache des Bestrebens der Kirche, in
Zukunft ein Sakrament für das vollgültige Personsein aller Menschen durch die
Gnade Christi zu werden.»14

Wien Elfriede Kreuzeder

11 Anne E. Carr, Frauen verändern die Kirche. Christliche Tradition und femi
nistische Erfahrung, Gütersloh (Mohn) 1990, 50.

278


	Die Frauenemanzipation als Herausforderung an die Kirche

