
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Frauenemanzipation als Herausforderung an die Kirche

Autor: Koukoura, Dimitra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frauenemanzipation als Herausforderung
an die Kirche

Es ist eine unbestrittene Tatsache, dass der erstaunliche Fortschritt der

Naturwissenschaften am Ende des 18. Jahrhunderts und die Anwendung
deren Ergebnisse in der Produktion die Geschichte des Menschen mit
bahnbrechenden Änderungen markiert haben, so dass schon die Rede

vom Aufgang einer neuen Epoche ist.

Die industrielle Revolution hat wesentliche Umschichtungen in der
Struktur der Wirtschaft herbeigeführt, die allgemeine Rechtsauffassung
beeinfiusst, die gefestigten Sitten und Bräuche erschüttert und die
Kirchen herausgefordert, Stellung zu nehmen zu einem Gesellschaftsgebilde,

dessen neue Elemente in den vier letzten Jahrtausenden
unbekannt waren.

Die autoritäre Organisation in der Familie, in der Erziehung, in der

Verwaltung und in der Wirtschaft, verbunden mit der unüberwindlichen

Gegenwart des Herrschers und Herrn, des Vaters, Ehemanns, Lehrers,
Arbeitgebers und Leiters wurde in Frage gestellt. Zuerst die Frauen und

später die Jugendlichen haben eindringlich verlangt, dieselbe Rolle bei

den wirkenden Organen der Gesellschaft zu übernehmen.
Der Aufstand der Frauen erscheint als Bestandteil der Französischen

Revolution, doch deren globale Bewegung, bekannt als feministische

Bewegung, kam erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts zur Geltung. Dieser

Kampf war gerecht und verlangte eine würdige Behandlung der Frau
in der Gesellschaft und eine tatsächliche Anerkennung der elementaren
Menschenrechte: Recht in der Arbeit, in der Bildung, in der Politik, in

der Zusammenarbeit mit dem Ehepartner in wirtschaftlichen
Angelegenheiten und in Entscheidungen, die deren Haus betreffen.

Die Mehrzahl der orthodoxen Bevölkerung in Europa befand sich in

der Zeit dieser wichtigen gesellschaftlichen Veränderungen schon seit
vier oder auch fünf Jahrhunderten unter der osmanischen Herrschaft;
einige Nationen hatten nach harten Kämpfen gerade ihre Unabhängigkeit
erlangt. Die Wirtschaften der Nationalstaaten, die sich am Ende des 19.

und Anfang des 20. Jahrhunderts auf dem Balkan gebildet hatten, konnten

in keiner Weise mit den entwickelten Wirtschaften Westeuropas
verglichen werden.

Die traditionelle Agrargesellschaft begann gerade nach dem zweiten

Weltkrieg, sich zu einer Industriegesellschaft umzuwandeln.

260



In Griechenland haben die Frauen 1953 das Wahlrecht erhalten, und
um dieselbe Zeit konnten die Frauen, die in Städten wohnten, relativ
leicht die mittlere und seltener die höhere Ausbildung erhalten. Die
Gründe dafür liegen in der wirtschaftlichen Lage der Bevölkerung und in
der Bevorzugung der Jungen jeweils dann, wenn eine Familie vor der
Wahl stand, eines der Kinder studieren zu lassen.

In den 60er Jahren wurden zunehmend neue Arbeitsplätze für die
Frauen geschaffen, während die Massenauswanderung zu den Fabriken
Westeuropas die Fundamente der patriarchalen Familie, ihrer
Agrarstruktur und der unentgeltlichen harten Arbeit der Frau in der Land- und
Viehwirtschaft und in der Familie erschütterte.

Die neuen Rollen der Frauen in der Gesellschaft waren eine
unbestreitbare Realität, und die sogenannte Frauenemanzipation war eine

wesentliche Herausforderung.
Die Gemeinschaft der orthodoxen Kirche konnte jedenfalls diese

Realität nicht leugnen. Das Volk Gottes bemühte sich seit den 50er Jahren,

sich aus den Trümmern zweier Weltkriege und eines irregeleiteten
Brüdergemetzels zu konsolidieren, und die Notwendigkeit der Arbeit
war eindringlich. Daher war die Beteiligung der Frau an diesem vielfältigen

wirtschaftlichen und sozialen Aufbau unentbehrlich.
Die Flirten der Kirche haben nicht insgesamt den Anforderungen der

Zeit entsprochen, und ihr pastoraler Beitrag war nicht einheitlich. Einige
haben sich auf die formale Ausübung ihrer priesterlichen Pflichten
beschränkt, andere haben inbrünstig das traditionelle (Vor)bild der Frau

verteidigt, die sich ausschliesslich mit den Kindern und der Küche
beschäftigt und das Haus nur verlässt, um zur Kirche zu gehen.

Viele Hirten also waren unvorbereitet für eine Pastoral einer
Industriegesellschaft und wachsender städtischer Zentren. Es haben aber
auch nicht Hirten gefehlt, die sich bemüht haben, die sozialen Veränderungen

aufmerksam zu verfolgen und die Frauen in ihren neuen Rollen,
im Konflikt ihrer Pflichten, in ihren Erfolgen und im Trug ihrer neuen
Rollen zu unterstützen.

bleute, in den letzten Jahren des 20. Jahrhunderts, haben alle Frauen in

unserem Land [Griechenland], ob sie bewusst oder traditionell orthodox
sind, den Zugang zu allen Stätten der Ausbildung: Sie wählen und werden

gewählt, üben in der Gesellschaft vielfältige Berufe aus, und Schritt
für Schritt erobern sie Widerstandsfestungen der Männer, wie etwa bei

der Justiz, dem Diplomatischen Korps, im Parlament und in der öffentlichen

Verwaltung.

261



Die Pastoral unserer Kirche hat sich dieser neuen Situation, die die

Kämpfe der ersten feministischen Bewegung erzwungen haben, ziemlich
stark angepasst, zugleich hat sie aber die Übertreibungen verurteilt.
Nach dem Zweiten Weltkrieg haben die Frauen in der westlichen Welt
eine Verachtung der Heiligkeit der Ehe und der Mutterschaft an den Tag

gelegt; sie haben auch, unnachgiebig den Problemen gegenüber, die
zwischen den Partnern entstehen, die Lebensform der unverheirateten Mutter

propagiert und wurden mit grosser Leichtigkeit zu Abtreibungen und

Ehescheidungen geführt.
Jedenfalls muss man die Tatsache betonen, dass einsichtige Geistlichen

unter vier Augen derartigen traumatischen Erfahrungen von
Frauen mit Menschenliebe, Nachsicht und Verständnis begegnet sind,

doch die allgemeine Haltung, wie sie auf den Kanzeln und in verschiedenen

kirchlichen Blättern wahrgenommen wurde, war in der Regel ablehnend.

Es ist also offenkundig, dass die erste Begegnung der Kirche mit der

Frauenemanzipation auf dem Gebiet der Pastoral stattfand und dies

schliesslich zu einer neuen Einschätzung der orthodoxen Frau in der
Gesellschaft geführt hat.

Nach der orthodoxen geistlichen Erfahrung und unserer lebendigen
Tradition meinen wir, wenn wir von der «Kirche» sprechen, Klerus und

Volk in ihrer Unzertrennlichkeit, die Glieder des Leibes Christi, die in
Raum und Zeit leben und wirken und diese zugleich überwinden.
Ausserdem bedeutet lebendige Tradition eine ständige Antwort auf die

Anregungen, die das menschliche Suchen in seiner gesellschaftlichen Realität

stellt.
Die Väter unserer Kirche, auf die wir so sehr zu Recht stolz sind, haben

uns die Art gezeigt, wie wir die Wahrheit des Evangeliums in unserer
eucharistischen Gemeinschaft leben und ohne Angst mit den Zeichen der

Zeit, woher sie auch kommen mögen, umgehen können. In ihrer Zeit
kamen sie aus der heidnischen und jüdischen Kultur des Mittelmeerbek-
kens, vom hellenistischen Denken, später aus der scholastischen lateinischen

Theologie. In unseren Tagen fordert die westliche Kultur, die vor
allem von erstaunlichen Errungenschaften auf dem Gebiet der
Naturwissenschaften, aber auch von der Krise der Werte gekennzeichnet ist, mit
den Massenmedien der Kommunikation und Information schon den

ganzen Erdball heraus. Es bleibt den Völkern überlassen, das Gute vom
Bösen zu unterscheiden, das Lebendige der Gegenwart vom sterblichen
der Vergangenheit, das Wandelbare vom Unwandelbaren ihres kulturellen

Erbes.

262



Der Glaube an die Person des Gottmenschen Jesus Christus kann
selbstverständlich nicht zur Diskussion gestellt werden. Er «ist derselbe

gestern, heute und in Ewigkeit» (Hebr 13,8). Die Schwierigkeit liegt
darin, inwiefern die Gläubigen sich aufklären lassen, so dass sie seine

Wahrheit verstehen und diese nicht mit den kulturellen Gegebenheiten
gleichsetzen, die irgendwann vergehen. Nicht selten geschieht es sogar,
dass man etwas als unveränderlich ansieht, das in der Vergangenheit ein

Ausdruck von Zugeständnis und Nachsicht gegenüber kulturellen
Gegebenheiten der damaligen Zeit war.

In diesem Punkt ist die Stellung der Frau eines der leuchtendsten
Beispiele. Grosse Kirchenväter haben die Ungerechtigkeit den Frauen
gegenüber in der entsprechenden Gesetzgebung scharf angeklagt, und
dieselben Kirchenväter haben ihnen in der sozialen Struktur der Kirche die-

gleichen Rollen zugewiesen, die sie in der Gesellschaft ihrer Zeit ausübten:

Sie stehen der Wohltätigkeitsarbeit der Kirche vor wie der Kindererziehung,

der Sorge für den Ehemann und die Eltern im Rahmen der
patriarchalen Familie.

Genauso wie es unerhört gewesen wäre, dass eine Frau im Mittelalter
Rätin in einer Stadt oder einer Gemeinde ist, konnte sie hingegen als

Mitglied eines Metropolitanrates akzeptiert werden. Heute aber ist dies

in der Kirche Griechenlands etwa dann der Fall, wenn sie als Amtsrichterin

oder Bürgermeisterin, also als Vertreterin des Staates oder der örtlichen

Selbstverwaltung, erzwungenermassen akzeptiert wird. Die Metro-
politanräte ergeben sich aus der Kooperation von Kirche und Staat, und

der Staat hat die Rolle der Frau in den Entscheidungsgremien schon als

gleichwertig anerkannt. Bei den Gemeinderäten allerdings, die über das

Leben der Gemeinden entscheiden, sind Mitglieder nur Männer, denn so

war ihre Zusammensetzung immer schon. In zwei, drei Metropolien
unterstreichen fortschrittliche Ausnahmen diese allgemeine Regel.

Diese Inkonsequenz hat ihre Ursachen in der unterschiedlichen

Geschwindigkeit der Anpassung an die neueren Bedingungen der Gesellschaft

und in einer steten latenten Verwirrung hinsichtlich dessen, was

verändert wird und was beständig bleibt in unserer ununterbrochenen
lebendigen Tradition seit der Zeit der Apostel.

Bei den Kirchen, die der Reformation folgen, hat die Aufwertung der

Frau in der Gesellschaft und ihre gleichwertige Anerkennung mit dem

Mann auch ihre Stellung in der eucharistischen Gemeinschaft beeinfiusst.

Ihre Aufgaben in der Verwaltung und in der Diakonie haben sich

vervielfacht, und ohne nennenswerte Widerstände haben Frauen die

Priester- und Bischofsweihe empfangen, so dass heute viele Frauen

263



selbst die kostbaren (eucharistischen) Gaben im Namen der Gemeinde
auf dem Altar darbringen.

Die orthodoxen Kirchen, insgesamt offizielle Mitglieder des Ökumenischen

Rates der Kirchen, sind auf- und herausgefordert, zu einer noch

nicht gekannten Situation im Leib der Kirche Stellung zu nehmen. Das
Ökumenische Patriarchat hat im November 1988 eine interorthodoxe
Konsultation auf Rhodos einberufen, die sich als bedeutungsvoll erwiesen

hat.

Der Gesamtaufbau und das Ziel der Konsultation zeigten, class etwas
Neues geschehen ist. Etwas mehr als 30% der Eingeladenen waren
Frauen, und Frauen hielten 40 % der Referate. Die Frau war von der

Begleitfunktion der Sekretärin und dem Raum der Übersetzerinnen, worin
ihre Rolle bei früheren ähnlichen Treffen bestand, in den Saal der

Vollversammlung und in die Arbeitsgruppen hinübergegangen. Zum erstenmal

waren auch Frauen eingeladen, sich zu Themen zu äussern, die sie

betreffen, die also nicht allein von den Männern erörtert wurden.
In diesem Punkt ist eine Klarstellung nötig. Die spirituellen Erfahrungen

der Orthodoxen, ob Männer oder Frauen, sind gemeinsam. Es ist
gemeinsam die im Heiligen Geist gemachte Erfahrung der erlösenden
Gnade, die das Mysterium der göttlichen Eucharistie verleiht, es ist
gemeinsam der Kampf zur Überwindung der Leidenschaften, es ist
gemeinsam die Sorge für die Verbreitung des Evangeliums. Demzufolge
kann das Zeugnis der Männer über den Gottmenschen Jesus und über
seinen Leib, die Kirche, sich von dem der Frauen nicht unterscheiden.
Einer und gemeinsam ist der Glaube, und eines und gemeinsam ist das in
Leib und Blut des Herrn geschenkte Heil. Der hl. Gregor von Nazianz
verkündet dichterisch: «Ein und derselbe Schöpfer für den Mann und die

Frau, für alle derselbe Lehm, dasselbe Bild, dieselbe Auferstehung» (vgl.
or. 37,6 - PG 44.289B).

Im Rahmen der männlich dominierten Gesellschaft, wie sie eine lange
Vergangenheit prägte, bekannten sich die Frauen zur Gnade mit ihrer
Erziehung der Kinder, mit dem Gebet, mit der Philanthropie, mit ihrem
gottesdienstlichen Leben, mit ihrer Anachorese in der Wüste. Heute sind
sie auch in den Lehrsälen, auf den Bildschirmen des Fernsehens und in
den Netzen des Internets vertreten. Viele sehen noch mit Bedenken die

Verbesserung der Stellung der Frau, zumindest im Äusseren (z.B. ihre
Beteiligung an offiziellen Vertretungen und Delegationen, wie es auf
Rhodos geschah). Es handelt sich sicher um ein fruchtloses Festhalten an
verflossenen Gesellschaftsformen, das jedoch von einer irrigen Auffassung

unterstützt wird, dass alles «Schlechte von den Frauen kommt». Die

264



Frau wäre demnach vom ersten Anfang an die Ursache des Falles des

Mannes, während der Mann unschuldig ist. Diese übertriebene, simple
Interpretation des Falles der ersten Menschen verdeckt durch die
Jahrhunderte hindurch vielfältige Überheblichkeits- und Minderwertigkeitskomplexe,

Unsicherheiten, Engstirnigkeiten und dergleichen.
Das Treffen von Rhodos war in der Tat bedeutungsvoll. Die Orthodoxen

aus aller Welt waren eingeladen, über zwei grundlegende Themen zu
diskutieren: die Stellung der Frau in der Kirche und die Frage der
Frauenordination. Von Anfang an war es leicht. Folgendes festzustellen:

1. Die Ordination der Frauen stellt keine eigene Nachfrage der orthodoxen

Frauen dar, keine dringende Forderung, die zurückgewiesen
würde. Doch in dem Masse, in dem die Orthodoxe Kirche herausgefordert

wird, ihren Standpunkt, ihre Haltung und ihre Praxis zu erklären,
muss sie es auf eine optimal begründete Weise tun. Die Antworten über
die Unzulänglichkeit der Frauenordination, die im verabschiedeten Text

gegeben werden, müssen vielleicht mehr als Grundlage für eine fruchtbare

Diskussion, die zu sicheren, allgemein akzeptierten Ergebnissen
führen kann, angesehen werden, denn als der endgültige Standpunkt der
Orthodoxen.

2. Die Stellung der Frau im Leben der Kirche und die vielfältigen
Aufgaben, die sie übernehmen könnte, waren das Thema, das am meisten
Interesse fand. Es wurde die Diskriminierung der Frau eingestanden, die

auf äusserliche kulturelle Faktoren zurückgeht und ein Faktum ist. das

keineswegs das wahre Wesen der Kirche Christi widerspiegelt.
Gerade diese äusseren soziopolitischen Faktoren aber waren augenfällig

im Verlauf des Kongresses. 1988 wütete noch der Bürgerkrieg im

Libanon, wo orthodoxe Frauen zusammen mit den Musliminnen ihre

blutgetränkten Kinder bestatteten. Ihre Sorge war sehr verschieden von
dem Verlangen nach Vertretung in den Entscheidungsgremien und dem

Unbehagen in Anbetracht der harten Texte über die Unreinheit der
Frau, die noch im liturgischen Gebrauch unserer Kirche sind - Texte, die

viele Fragen hinsichtlich ihres Verhältnisses zur Menschenliebe und zur
Gnade des Herrn hervorrufen.

Nicht allzu weit von der Problematik, aber doch weit von der Möglichkeit,

sie zu artikulieren, waren die Frauen der Orthodoxen Kirchen aus

den damaligen sozialistischen Ländern. Die offizielle Verwerfung und

vielfältige Verfolgung der Kirche liessen nicht allzu viele Möglichkeiten
für eine nüchterne und wachsame Auseinandersetzung mit den neuen

Anforderungen hinsichtlich der Rolle der Laien und demzufolge der

Frauen im Leben der Kirche zu.

265



Dagegen erlebten die orthodoxen Frauen aus Westeuropa und Amerika

die Problematik von Rhodos mit einer anderen Intensität. Ob sie in

einer orthodoxen Umgebung aufgewachsen waren oder im reifen Alter
bewusst zur Orthodoxie kamen, alle erwarteten vom historischen Treffen,

dass sie mit einer hinlänglichen Argumentation ausgerüstet würden,
um ihrerseits im herausfordernden Umfeld des theologischen Dialogs
mit nichtorthodoxen Frauen ein beredtes Zeugnis ablegen zu können.

Rhodos war ein Meilenstein und brachte einen Gärungsprozess in

Gang, mit Diskussionen, Gegenreaktionen, Doktorarbeiten, Artikeln,
mit besonnenen, aber auch unbesonnenen und extremen Positionen.

Die Emanzipation der Frau bleibt ein unumkehrbares Ereignis. Es

bleibt allen Gliedern der Kirche überlassen, sich dieses bedeutenden
Wandels bewusst zu werden und sich mit ihm kreativ auseinanderzusetzen.

Die Kirche bietet Männern und Frauen gleichermassen das Höchste
und befreit sie von der Knechtschaft der Verderbnis und des Todes. Die

Neuanpassung der Rolle der Frau im Leben der Kirche gehört mehr oder

weniger zu den kleineren Dingen; diese ändern sich aber nicht allzu
leicht, da oft vergessen wird, dass die Rolle der Kirche heiligend, erlösend

und eucharistisch ist und jedenfalls in keiner Weise herrschend im
üblichen Sinn des Wortes.

Thessaloniki Dimitra Koukoura
(Übersetzung aus dem Griechischen)

266


	Die Frauenemanzipation als Herausforderung an die Kirche

