
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Frauenfrage und die kirchliche Tradition

Autor: Petrou, Ioannis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frauenfrage und die kirchliche Tradition

Vielseitig erscheint uns heute die Frauenfrage: Es geht um die Stellung
und die Rolle der Frau in der Gesellschaft, in der Kirche, in der
Geschichte, in der Kultur und um die Beziehung zwischen Mann und Frau.

Die Ordination der Frauen, über die wir auf dieser Tagung sprechen
(obwohl ich den Begriff der «Diakonie der Frau in der Kirche» vorziehe), ist

ein Teil der komplexen Problematik. Von welcher Seite aus man auch

immer diese Thematik analysiert, lässt sich der Bezug zu den anderen Seiten

nie völlig ausklammern.
Die orthodoxe Kirche hat sich mit dieser Problematik, vor allem mit

dem Thema «Ordination der Frau», auf der Konferenz von Rhodos

(1988) beschäftigt, auf der die Tendenz klar in Richtung einer negativen
Antwort ging. Ein grundlegendes Argument war die Typologie von
Adam-Christus und Eva-Maria. Diese Typologien kommen in der orthodoxen

Überlieferung meistens getrennt vor oder werden nur zum Teil

zusammengefügt. Können sie aber heute die Grundlage bilden, auf der die

Fragen, die die Frauenbewegung in der Kirche gestellt hat, diskutiert
oder gar beantwortet werden? Andererseits haben diese Fragen mit der

Stellung und der Rolle der Laien in der Kirche zu tun, einer Problematik,
die man in der Orthodoxie heutzutage lieber nicht anspricht, mit der
vereinfachten Argumentation, ein solches Problem existiere in der orthodoxen

Kirche nicht.
Weil nun diese Typologien auf der Konferenz von Rhodos verwendet

wurden, werden wir in einem ersten Teil unseres Referates versuchen,
die betreffenden Stellen aus der Tradition aufzuführen und kurz
darzustellen. Als Schlüssel unserer Interpretation gilt, dass die Meinungen
einer Epoche von ihren allgemeineren kulturellen Gegebenheiten nicht zu
trennen sind. Man kann nicht aufgrund heutiger Erfahrung die Tradition
erläutern, geschweige denn die Tradition kopieren. Eine allgemeinere
Analyse der soziokulturellen Lage der Epoche der Kirchenväter ist hier
gefragt, um mit unserer Interpretation den Typologien gerecht zu werden.

Wir wollen damit untersuchen, erstens ob in der Tradition dieses

Argument in derselben Weise wie auf Rhodos verwendet wurde, zweitens
welche Rolle die damals allgemein vorherrschenden Vorstellungen von
der Frau gespielt haben und drittens welche Konsequenzen die Rhodos-
Gespräche und Konsultationen - wollte man sie ernst nehmen - für die
Stellung und die Rolle der Frau in der Gesellschaft haben würden.

244



Die Typologien Adam-Christus und Eva-Maria

Die Typologie Adam-Christus hat ihren Anfang in der Theologie des

Apostels Paulus, die wiederum auf die Erzählung der Genesis zurückgreift,

und diese wird traditionell interpretiert und verwendet. Nach Paulus

stammt Adam, der erste Mensch, von der Erde und ist Erde, der
zweite Mensch stammt vom Himmel. Der erste Mensch wurde ein
«irdisches Lebewesen», der letzte Adam wurde «lebendigmachender Geist».
Wie wir nach dem Bild des Irdischen gestaltet wurden, so werden wir
auch nach dem Bild des Himmlischen gestaltet werden (IKor 15,45-49).
In der Person des ersten Adam kam durch Übertretung die Sünde und
durch die Sünde der Tod in die Welt, an dem alle leiden, selbst wenn sie

nicht alle schuldig sind. Wie nun durch die Übertretung des einen der
Tod zur Herrschaft gekommen ist, so werden erst recht alle, denen die
Gnade und die Gabe der Gerechtigkeit reichlich zuteil wurde, leben und

herrschen durch den einen, Jesus Christus. Durch den Ungehorsam des

ersten Menschen wurden alle zu Sündern, durch den Gehorsam aber des

zweiten werden die vielen zu Gerechten gemacht (Röm 5,12-21). In
Christus wird die neue Schöpfung geschaffen: «Das Alte ist vergangen,
siehe, Neues ist geworden. Aber das alles kommt von Gott, der uns durch
Christus mit sich versöhnt hat und uns den Dienst der Versöhnung
aufgetragen hat» (2Kor 5,17-18).

Diese Typologien benutzen und entwickeln viele Kirchenväter ohne

Abweichung von ihren Grundelementen. Der Fall und die Sünde des

Ungehorsams des ersten Menschen bleiben das zentrale Element. Oft
wird diese anfängliche Situation mit dem Begriff der Begierde interpretiert.

Athanasios der Grosse meint, dass jede menschliche Geburt mit der
Sünde verbunden ist1. Johannes Chrysostomos sagt, dass Adam der

Typus des neuen Adam ist, der in die Welt kam, um die Menschen zu
erlösen2. Andere Kirchenväter fügen auch weitere Elemente hinzu, um diese

Typologie hervorzuheben. Irenaios z.B. bemerkt, dass auf dieselbe

Weise, wie Adam nicht von einem anderen Mensch geboren wurde, der

«anakephalaioumenos» aus Maria geboren ' wurde. Origenes bemerkt

dabei, dass Christus gekreuzigt wurde und genau an dem Ort auferstanden

ist, wo nach der hebräischen Überlieferung Adam begraben wurde.

1 Athanasius. exp. Ps. 50.7 (PG 27. 240CD).
2 Johannes Chrysostomus, hom. 10,1 in Rom. (PG 60, 475).
' Irenäus, haer. 3,21,10 (PC. 7, 955AB). Vgl. Maximus Confessor, qu.Thal. 21

(PG90, 312B).

245



um Adam aus dem Grabe zu heben und alle am Leben teilhaben zu
lassen4. Indem Johannes von Damaskus theologisch interpretiert, meint er,
dass Christus den ganzen Adam - er meint den ganzen Menschen -, wie

er vor dem Fall war, angenommen hat, um den ganzen Menschen zu erlö-
sen\

Der Apostel Paulus beschäftigt sich so gut wie nicht mit der Rolle Evas

in Gottes Plan. Doch diese Dimension taucht relativ früh in der
Geschichte der Kirche auf. Theophilos von Antiochien z.B. richtet sein

Interesse auf Eva, die er als Anführerin der Sünde darstellt''. Irenaios
wiederum stellt den Ungehorsam Evas, durch den die ganze Menschheit
ungehorsam wurde, dem Gehorsam Marias gegenüber, der zu unserem Heil
führte7. An anderen Stellen erwähnt er nur die Jungfrau Maria in

Zusammenhang mit der Typologie Adam-Christus8. Mit demselben Schema

operiert später Johannes von Damaskus. Athanasios der Grosse stellt
Eva als unsere Mutter dar, die aber die Sünde geboren hat1'.

Die grossen Kirchenväter konzentrieren sich gewöhnlich auf die Typologie

Adam-Christus, der sie die Person der Jungfrau Maria hinzufügen.
Die Typologie Eva-Maria dagegen erfährt ihre Entfaltung in späteren
Werken, die zwar grossen Kirchenvätern zugeschrieben werden, sich in
Wirklichkeit aber als pseudepigraph erwiesen haben, mit Verfassungsda-
tum nach dem 6. Jahrhundert10. Was in den ersten Jahrhunderten mit den

apokryphen Evangelien geschah, die mit den volkstümlichen Vorstellungen

die Lücken der kanonischen Evangelien im Leben Christi und seiner

Mutter füllen wollten, welche aber die Hymnographie und Ikonographie
beeinfiusst haben, wiederholt sich mit diesen pseudepigraphen
«kirchenväterlichen» Werken, welche die einfache volkstümliche Religiosität
widerspiegeln. Es handelt sich dabei vor allem um Homilien über die
Gottesmutter. Das einfache Volk verehrt besonders die Gottesmutter. Das
kann man bis heute in der orthodoxen Kirche so klar beobachten, dass

man manchmal den Eindruck hat, sie stelle Christus in den Schatten. Die

Allheilige ist die Mutter aller und die alle Frauen in den Tugenden über-

1 Origenes, comm. ser. 126 in Mt. (PG 13, 1777C).
'Johannes von Damaskus, hom. dorm. BMV 1,3 (PG 96, 704C).
" Theophilus von Antiochien, Autol. 2,28 (PG 6, 1097A).
7 Irenäus, haer. 5,19,1 (PG 7bis, 1175). Vgl. Justin der Märtyrer, dial. 100,4-6

(PG6,709D-712A).
s Wie Fn.3.
"WieFn. 1.

111 Pseudo-Gregor der Wundertäter (Thaumatourgos), annunt. 1 (PG 10,

1148D), vgl. Pseudo-Athanasius, annunt. 14 (PG 28, 937B).

246



ragende11. Weil allen durch ihren Sohn das Leben geschenkt wurde,
nennt man sie «Mutter des Lebens» und «Neue Eva»12.

Trotz dieser besonderen Verehrung der Person der Gottesmutter und
der Dankbarkeit, die diese Texte ausdrücken, kann man gleichzeitig eine

allgemeinere erniedrigende Haltung gegenüber der Frau feststellen, was
auch den Geist dieser Zeit widerspiegelt. Die Frau-Eva ist wegen ihrer
Fahrlässigkeit schuld am Abenteuer der menschlichen Geschichte.
Charakteristisch dafür ist die Aussage, die man in einem unechten Werk des

Grëgorios von Neokaisareia findet: «Durch die Frau kam alles Übel in

die Welt, durch die Frau alles Gute»1'. Damit wird die differenzierte
Funktion der ersten und der neuen Eva zum Ausdruck gebracht. Diese
für die damalige Epoche üblichen Vorurteile gegenüber der Frau werden
verfeinert in den grossen Texten über die Gottesmutter des Johannes von
Damaskus und Nikolaos Kabasilas. Dort wird nur die Gottesmutter als

Mutter des Lebens gepriesen, wobei ihre Rolle im Heilsgeschehen der

Menschen in den Mittelpunkt gestellt wird. Die Unterordnung der Frau
und die Überordnung der Allheiligen (Panagia) werden in der Vorstellung

des Volkes zusammen mit der Rolle der priesterlichen Vermittlung
gesehen. Das kann man verstehen - dazu werde ich mich noch einmal
äussern -, wenn man das Bedürfnis des einfachen Menschen nach handfester

Vermittlung bedenkt. In diesem Punkt abweichend erscheint die

Interpretation des Methodios von Olymp, der zwischen Adam und Eva
einerseits und der Trinität andererseits eine Parallele konstruiert: Adam
spiegelt die Vaterschaft Gottes, sein Sohn den eingeborenen Sohn und

Logos Gottes und Eva den hervorgehenden Heiligen Geist wider14.

Der Begriff der Vermittlung, den ich erwähnt habe, wird in der Theologie

des Hesychasmus, einem Ausdruck der «hohen» Theologie, verfeinert.

Nach dieser Theologie kommuniziert das Ungeschaffene mit der

geschaffenen Welt durch die ungeschaffenen Energien Gottes. Hier
wiederum wird statt der priesterlichen Vermittlung eine andere Dimension

entfaltet, die der geistlichen Vaterschaft.
Eine andere Linie vertreten Maximos Confessor und später zum Teil

auch Nikolaos Kabasilas. In ihrer Theologie spielt der Sündenfall keine

besondere Rolle. Maximos sieht die Menschwerdung Gottes als wesentliches

Element auf dem Weg der Schöpfung, d. h. der Kirche selbst, zu

ihrer Vollendung. Die Typologie Adam-Christus findet hier keinen Platz.

11 Pseudo-Justin der Märtyrer, qu. et resp. 136 (PG 6. 1389B).

1?WieFn. 10.

'-' Pseudo-Gregorius der Wundertäter, annunt. 3 (PG 10, 1177A).
14 Methodius, fr. (GCS Methodius. 521).

247



Christus kam in die Welt, weil dieses eben der Plan Gottes war. Ohne die

Menschwerdung konnte die eschatologische Vollendung der Schöpfung
nicht stattfinden1". Kabasilas indessen sieht die Existenz der ganzen
Schöpfung unter der Perspektive des Geschenkes ihres besten Geschöpfes,

der Allheiligen. Adam und Eva sind nur der Anfang der Menschheit,
die zum Ziel hat, die Jungfrau hervorzubringen. Sie wird dann das Gefäss

für das Kommen des Zweiten Adam, der den vollendeten, den verherrlichten,

den eschatologischen Menschen offenbart16.

Die kulturelle Lage der Epoche der Vätertradition

Nach dieser kurzen Darstellung der zwei Typologien ist es nun notwendig,

die weitere Analyse unseres Themas in einen grösseren Zusammenhang

zu stellen, in dem wir die Interpretationsmethoden, die anthropologischen

und die sozialen Vorstellungen der Vergangenheit mit unseren
heutigen vergleichen. Die Frage der Ordination der Frau ist nur die

Spitze des Eisberges: Zugleich mit dieser Frage wurden andere weitreichende

Themen zur Diskussion gestellt, die die Stellung der Frau in der
Kirche betreffen. Einige Standpunkte dieser Problematik, wie z.B. die

zur Ordnung der Schöpfung oder die zur Rollenverteilung, werfen ihre
Schatten auf die Stellung der Frau in der Gesellschaft und auf die Beziehung

zwischen Mann und Frau überhaupt. Vielleicht ist die
Auseinandersetzung mit dieser Problematik keine leichte Aufgabe, weil sie gegen
versteinerte Vorstellungen und Methoden zu kämpfen hat. Diese
Vorstellungen und Methoden wurden offensichtlich nie offen und zu Ende
diskutiert, deshalb kommen sie uns bis heute immer noch selbstverständlich

vor, obwohl sie eigentlich keinen Platz mehr in unserer Zeit zu
beanspruchen haben.

Ohne Zweifel ist die Frauenfrage neu. Ich kann daher nicht zu all diesen

Fragen Stellung nehmen. Dies kann auch nicht Zweck dieses Referates

sein. Ausserdem sind viele dieser Fragen jenen ähnlich, die mit der
Entfaltung der sozialen Problematik im allgemeinen gestellt sind.

Wir sollten hier zunächst Klarheit darüber schaffen, was Kern des

Evangeliums ist und welche Rolle dabei die jeweiligen soziokulturellen
Gegebenheiten spielen. Zweitens müssen wir klären, ob die Theologie
die Entwicklung der menschlichen Dinge bejaht. Die ursprüngliche
Dynamik des Evangeliums wird stufenweise akzeptiert, weil die kulturellen

13 Maximus Confessor, qu. Thal 21 (PG 90, 312B).
"' Nikolaos Kabasilas, Drei Reden über die Gottesmutter, PO 19, 465-510.

248



oder politischen Kräfte nicht gleich zu einer Aufnahme fähig sind. Diese
allmähliche Akzeptanz, die lange Zeit dauern kann, ist nicht frei von der

Möglichkeit eines Rückfalls. Die Klärung dieser Themen muss die

Grundlage jeder zeitgemässen orthodoxen Hermeneutik, wie auch jeder
zeitgenössischen und schöpferischen Theologie bilden.

Es ist bekannt, dass die Wahrheit des Evangeliums in den konkreten
kulturellen Situationen gemäss der Aufnahmemöglichkeit der
Menschen ihren Ausdruck findet. Ignoriert man diese Dimension, wird
notwendigerweise die Wahrheit des Evangeliums mit den aufgenommenen
kulturellen Faktoren gleichgesetzt. Hier sollten wir nicht vergessen, dass

die traditionelle Welt eine Einheit ist. Es ist also ein Fehler, diese Welt in

getrennten Teilen, wie das unsere Moderne versucht, verstehen zu wollen.

Was nun für diese Welt gültig ist, findet seine Analogie in der Kirche.
Was gehört also zum Kern der Wahrheit des Evangeliums, und in

welchem Mass erfolgt die Anpassung? Wie können wir konstante Kriterien
finden, um diese beiden Dimensionen zu unterscheiden? Gewiss keine
leichte Aufgabe. Es ist vielleicht einfach, sich für diese Fragestellung zu

entscheiden, sobald wir aber die Konkretisierung der jeweiligen sich

wandelnden Elemente versuchen, beginnt der Streit. Die Tendenz,

Argumente in der Tradition zu suchen, die unser Verhalten und unsere
Denkweise rechtfertigen, und uns vertraute Thesen mit Leichtigkeit
wiederholen lassen, läuft letzten Endes auf eine formal-wörtliche Benutzung

der Schrift oder der Kirchenväter hinaus. Diese Tendenz führt aber

zu einer «Verobjektivierung» bzw. Verabsolutierung der Sprache und der
kulturellen Elemente, durch welche die Wahrheit zum Ausdruck kam.

Zu dieser Verabsolutierung werden dann die sozialen Gegebenheiten
hinzugezogen. Diese traurige Realität kann man nicht, glaube ich, Ziel
der Kirche nennen. Erst wenn wir die kulturellen Elemente kennen, können

wir uns von diesen Fehlern befreien.

Grëgorios von Nazianz sagt charakteristischerweise, dass wir zwar das,

was unmittelbar unseren Glauben an Gott (là jiepi Oeoù) betrifft,
festhalten sollen, dass es aber, was Mensch, Welt, Seele usw. angeht, nicht
falsch ist, wenn wir darüber frei überlegen17. Das zeugt von einer legitimen

Flexibilität, was diese Themen betrifft, die aber nicht einfach akzeptiert

wird. Was Paulus oder sonst die Schrift über die Frau sagt, hat die

späteren Interpretationen nachhaltig geprägt. So wird die Heilige Schrift

oft zitiert, um bestimmte Denkrichtungen zu rechtfertigen, die in

Wirklichkeit nichts anderes sind als eine Anpassung an den herrschenden Sta-

17 Gregor von Nazianz. or. 27.10 (PG 36. 24C-25A).

249



tus einer bestimmten Zeit. In unserer Zeit ist es notwendig, die Ergebnisse

der biblischen Wissenschaft gründlich zu studieren, sowie die

zeitgenössischen anthropologischen Erkenntnisse nicht ausser acht zu
lassen. Mit der Taktik der Rückkehr zur Vergangenheit können wir den

heutigen Problemen nicht ernsthaft entgegentreten. Dies ist kein Bruch

mit der Vergangenheit, sondern ihre richtige Einschätzung.
Der Apostel Paulus hat, wie schon gesagt, eine besondere Rolle

gespielt in der Bildung der Typologie Adam-Christus. Dieses Thema wurde

später ausgearbeitet, wobei die zweite Typologie Eva-Maria immer mehr

an Bedeutung gewann. Es ist sehr bedauerlich, dass etwa der Text Gal

3,28 gegenüber seinen Äusserungen, die eher eine Anpassung an die

damaligen Verhältnisse darstellen, seine Dynamik eingebüsst hat. Die
Perspektive des Paulus, die Kirche solle langsam die ganze Welt aufnehmen
und sie von innen her verändern, ist bekannt. Er dachte, viele Dinge
seien zunächst einmal nicht gefährlich und könnten sich später auf der
Basis beispielhafter Beziehungen verändern, die in der Kirche gebildet
werden. Was aber der damaligen Welt vertraut war, hat die Entwicklung
negativ beeinfiusst. Es gibt konkrete Beispiele, die bis zur Türkenherrschaftzeit

zurückreichen und bis heute immer noch andauern, welche

bestätigen, dass die Anpassung an die jeweiligen zeitgenössischen Verhältnisse

verabsolutiert wurde.
Vor allem die Ordnung (Hierarchie) von Mann und Frau, die Paulus

vertritt, entweder in Beziehung zu Gott und Christus oder in Beziehung
zu Christus und der Kirche, wurde später wörtlich verwendet. Diese
Auffassungen von der Hierarchie der Welt sind eine Anpassung an die damalige

Welt, vor allem an die Welt der jüdischen Gesellschaft, auf der auch

die christliche Welt basiert. Hier sollte man anmerken, dass die traditionelle

Welt vor allem auf zwei Prinzipien aufbaut, der hierarchischen
Struktur und der Notwendigkeit der Vermittlung. Solange die Kirche in

einer heidnischen Umgebung lebte, redete sie nicht von der Vermittlung,
denn das hätte die Vermittlungsrolle des Kaisers mit sich gebracht. In
dem Moment aber, in dem sie als öffentliche Institution anerkannt wurde
(nach dem 4. Jahrhundert), wurden die Vermittlungsvorstellungen
entwickelt und gewannen einen festen Platz in der Kirche1". Das steht im

Gegensatz zur ersten Epoche der Kirche, in der die Rede von der Diakonie

der Kirche lebendig war. Es ist heute notwendig, diese Ansicht der
Diakonie hervorzuheben und jede Analyse oder Interpretation der
Vorstellung einer Vermittlung beiseite zu lassen.

"Johannes Chrysostomus. hom. 5 in Is. 6.1 (PG 56. 130).

250



Mit Sicherheit durchbricht Christus die in seiner Zeit vorherrschende
Hierarchie und Vermittlung politischer oder religiöser Art, hebt die

Verantwortung jedes Menschen vor Gott hervor, betont seinen besonderen
Wert und ruft dazu auf, alle Beziehungen einer Gemeinschaft auf Liebe
zu gründen. Dafür erfährt er von Anfang an Misstraucn und wird wegen
seines sozioreligiösen Ansatzes als gefährlich eingestuft, was ihn letzten
Endes ans Kreuz bringt. Es ist nicht so einfach für den Menschen, diese

neue Realität zu akzeptieren. Trotz des anfänglichen guten Willens kehrt
der Mensch bald zu dem zurück, was er verstehen kann. Andere Gründe
haben eine Rolle gespielt, wir werden später darauf eingehen. Einige
Vorbemerkungen sind jedoch hier unerlässlich. Zunächst können wir die

Haltung der damaligen Kirche (wie z. B. Verbote für Frauen; die Vorstellung

von der Unreinheit der Frau) nicht mit unseren Massstäben messen,
welche einen langjährigen Prozess der Veränderung und Differenzierung
der menschlichen Beziehungen voraussetzen. Zweitens sollten wir das

Flandeln der Kirche unter Berücksichtigung der angebotenen Möglichkeiten

in der damaligen Zeit beurteilen. Nur aus dieser Sicht können wir
ihre Dynamik verstehen. Drittens dürfen wir die damaligen Haltungen
und Interpretationen nicht kopieren. Die Dynamik, die sie auszeichnet,
sollte neue Ausdrucksmittel finden im Rahmen des neuen Verstehens,
das wir bereits gewonnen haben.

Die Entwicklung der Auffassungen über die Frau

Mit einigen Beispielen werde ich versuchen zu erläutern, wie die Auffassungen

über die Frau allmählich differenziert wurden. Die Verwendung
der traditionellen Auffassungen würde uns heute in eine Sackgasse führen.

Die Beispiele haben mit der Beziehung zwischen Mann und Frau zu

tun, unter Berücksichtigung der herrschenden anthropologischen
Vorstellungen. Sie werden nicht analytisch dargestellt, das entspricht nicht
dem Rahmen dieses Referates.

1. Es geht um die anthropologischen Auffassungen von Mann und

Frau. Am Anfang findet man sie nur verstreut, erst ab dem 4. Jahrhundert

werden sie systematisch erörtert. Hier ist zu bemerken, dass der

Mensch mit dem Mann gleichgesetzt wird. Die Rede ist also von dem

Menschen und der Frau1". Für Klemens von Alexandrien trifft die Be-

'" Origenes, Cels. 4.40 (PG 11. 1093AB): Pseudo-Clemens von Rom. hom. 13.15

(PC. 2. 340BC); Irenäus, fr. 14 (PC. 7b, 1237AB).

251



Zeichnung Mensch auch auf die Frau zu2". Später aber treten trotz der
Gleichheit von Mann und Frau in bezug auf die Tugenden Differenzierungen

auf. Johannes Chrysostomos nennt die beiden ópóriuoi
(«gleichgeehrt»), nicht aber gleichgestellt21. Die Frau ist auch Mensch, sie

stammt aber von der Rippe des Mannes22. Er kann aber die Bezeichnung
Eikon (Abbild) Gottes nicht direkt auf beide beziehen, weil die Frau Ei-
kon erst durch den Mann ist, was heute als undenkbar erscheint. Deutlich
spricht Gregor von Nyssa vom Abbild Gottes, bezogen sowohl auf den

Mann als auch auf die Frau2'. Wenn man bedenkt, dass die alte, vorchristliche

Welt die Frau bis auf die Stufe eines Knechtes erniedrigt hat, dann

stellen die oben skizzierten Thesen der Kirchenväter eine positive
Entwicklung dar. Alle diese Auffassungen der Kirchenväter sind damit zu

begründen, dass sie den Text der Genesis für eine geschichtliche
Beschreibung der Entstehung des Menschen hielten und nicht für eine

Interpretation, die dem damaligen Verstehenshorizont entspricht.
2. Die meisten Kirchenväter fassen den Sündenfall des Menschen unter

dem Begriff der Lust (concupiscentia/f)8ovfj)24. Es wird sogar die

Meinung vertreten, dass die Differenzierung der Geschlechter Gottes

Vorsehung hinsichtlich des Falles des Menschen widerspiegelt. Das kann

man heute auf der Basis einer ernsthaften biblischen Auslegung nicht
mehr behaupten". Der Abbruch der Gemeinschaft mit Gott führt nicht

zur Lust, sondern unabhängig vom Geschlecht in die Herrschaft des

einen über den anderen. In diesem Punkt könnte das Verständnis der
Geschlechtsbeziehung als eines natürlichen Vorganges die erniedrigenden
Auffassungen von der Frau beseitigen. Der Begriff der Herrschaft hingegen

ist ein grundlegendes Element, das im Lauf der Zeit durch die Kultur
hindurch zu einer festen Grösse geworden ist und eine gesetzliche
Ordnung widerspiegelt. Für die Zeit der Kirchenväter aber wird dieser Be-

711 Clemens von Alexandrien, paed. 1,4,11 (PG 8, 261A).
21 Johannes Chrysostomus, hom. 26,2 in lCor (PG 61, 214). Diese Gleichstellung

wird mit der Unterwerfung der Frau unter den Mann in Zusammenhang
gebracht. Vgl. Basilius von Ankyra, virg. 34 (PC. 30, 740A); er meint, dass die Frau
Teil des Mannes sei - virg. 3 (PG 30, 673C).

22 Johannes Chrysostomus, hom. 2 in Gen. (PG 54,589). Vgl. Cyrill von Alexan-
drien, lCor. ll,3f. (PG 74, 881A).

23 Gregor von Nyssa, hom. opif. 16 (PG 44,182A-C).
24 Athanasius, exp. Ps. 50,7 (PC. 27, 240CD); ders., gent. 1,4 (PG 25, 9B).
23 Origenes, comm. in Mt. 14,16 (PG 13, 1228BC); Johannes von Damaskus,

expos. 97 (PG 94, 1205D-1208A/IV 24).

252



griff der Herrschaft als eine von Gott erlaubte Ordnung interpretiert, die
die Menschen von den Folgen der Sünde befreit26.

3. Die Gefahr, die von der Frau ausgeht, wird vor allem in Texten aus
dem Osten oder auch in monastischen Kreisen betont. Die Frau ist -
neben anderen negativen Merkmalen - vor allem gefährlich, weil sie den

Mann reizt. Jede Frau wird als eine gefährliche Person dargestellt27, die

zur Sünde führen kann. Diese Einstellung ist wiederum mit dem
Verständnis des Sündenfalls verbunden und lässt eine allgemeinere Haltung
erkennen, welche auch bis heute die volkstümlichen Traditionen des

Ostens (etwa auch des Islam) prägt. Die Liebe ist immer etwas Gefährliches,

und weil jede Frau zu einem Objekt der Lust werden kann, muss sie

öffentlich mit bedecktem Kopf auftreten28. Selbst das Küssen der Hände
eines Mannes durch eine Frau ist in manchen Kreisen untersagt, damit
sie ihn nicht aufreizt2''. In solchen Vorstellungen bleibt kein Raum für
romantische, sentimentale Gefühle, geschweige denn für eine Entdeckung
der schöpferischen Gaben der Frau.

4. Hinter diesen Auffassungen, die man heute nicht akzeptieren kann,
steht eine negative Haltung dem menschlichen Körper gegenüber.

5. Es geht um die hierarchischen Vorstellungen: Jeder herrscht über

etwas, und das wird als natürlicher Vorgang betrachtet. Der Mann hat

Christus über sich, darf aber über die Frau und die Kinder herrschen"',
selbst wenn man später diese Herrschalt als Sorge interpretiert hat.
Diese Sorge aber um die anderen, wie wir sie heute verstehen, setzt nicht

tt Johannes Chrysostomus. serm. 4.3 in Gen. (PG 54.597): Apostolische
Konstitutionen 7,16 (PG 1, 1009A).

77 Einige Urteile: «Die Natur der Frau ist labil» - Amphilochius, hom. 4.3 (PG
39,72A). «Die Frauenwelt ist zu ehren, aber Vorsicht muss walten, damit wir nicht
zu Fall kommen» - Pseudo-Justin, ep. Zen. et Ser. 15 (PG 6. 1200B). Die Rede ist

vom eitlen Geschlecht -Johannes Chrysostomus. fem. reg. 5 (PG 47.52.3). «Streitsüchtig

und unverschämt ist dieses Wesen» - ders., Anna 3 (PG 54. 663). «Sie ist

von geschwätziger Art» - ders., hom. 9.1 in Tim. (PG 62, 544). Viele ähnliche
Beschreibungen kann man in der Kirchengeschichte von Eusebios lesen. Die Zahl
der heiligen Frauen ist gering, auch der Märtyrerinnen. Wenn Frauen bekannt
werden, so meistens als Gattinnen bedeutender Männer. Die Bezeichnung «weiblich»

wird oft für als ethisch minderwertig Erachtetes verwendet. Immerhin
schreibt Eusebios auch h.e. 8.14.14 (PG 20, 786A): «Die Frauen aber, durch die

Lehre des göttlichen Wortes gestärkt, standen den Männern nicht nach.»
s Clemens von Alexandrien, paed. 3.11.79.4 (PG 8.661BC); Apostolische

Konstitutionen 1.9,1 (PG 1. 585A); Basilius von Ankyra. virg. 34 (PG 30. 740A).
2" Pseudo-Athanasius. syntag. 8 (PG 28. 845A).
111 Johannes Chrysostomus, hom. 29.5 in Rom. (PC. 60.660); ders.. serm. 4.1 (PG

54. 593); ders.. serm. 6.2 (PG 54. 607).

253



ihre Begründung durch Herrschaft voraus. Sie kann auch ohne
Herrschaft existieren. Der Aufbau der menschlichen Beziehungen auf der
Basis hierarchischer Strukturen war der wichtigste Grund für den sozialen

Aufbruch der neuen Zeit.
6. Als wiederum natürlich wird die soziale Rollenverteilung akzeptiert.

Der Mann ist für den Markt (agora) und die Politik bestimmt, die

Frau dagegen für das Zuhause, sie hat für die Kinder zu sorgen und alles

vorzubereiten, was das Leben des Mannes erleichtern kann11. Wenn wir
die Einheitlichkeit der damaligen Welt bedenken, können wir begreifen,
dass das, was für die Gesellschaft galt, auch ohne Schwierigkeiten in die

Kirche aufgenommen wurde12. Hier besteht die Gefahr eines grundlegenden

Fehlers, wenn man diese Realität ignoriert und die traditionellen
Beziehungen nicht einer kritischen Analyse unterzieht. Die sozialen
Rollen sind ein Ergebnis des sozialen Vertrags, ein Produkt der Kultur
und nicht der Natur oder der «Ordnung der Schöpfung»". Gewiss,
bestimmte Elemente haben ihren Ursprung in der Natur, wie z. B. das

Gebären, das gilt aber nicht für alles andere. Die Menschen also sind frei,
ihre Rollen zu gestalten, wie es ihnen gefällt, indem sie zwischen den
verschiedenen Elementen auszugleichen lernen. Als Beispiel für eine
wesentliche Veränderung sozialer Vorstellungen von der Rollenverteilung
kann man die Kindererziehung erwähnen. Heute reden wir von der

Verantwortung beider Elternteile, was in der Vergangenheit allein Sache der
Frau war34. Die traditionellen Rollen haben sich hier gewandelt. Die
Freiheit, die Gott den Menschen geschenkt hat, kann ihnen helfen, das

Gleichgewicht herzustellen, ohne dass sie die Vergangenheit wiederholen.

¦" Johannes Chrysostomus. ep. 170 (PG 52, 709f.); ders., hom. 4,1 f. in Tit. (PG
62,683); ders., hom. 61.3 in Jo. (PG 59,340); ders.. hom. 26.3 in lCor. (PG 61,216).

12 Johannes Chrysostomus. hom. 37.1 in lCor. (PG 61.316); Pseudo-Athanasius,
syntag. 8 (PG 28, 845A); Apostolische Konstitutionen 2, 62-3.6 (PG 1, 752A-
777A).

" Der Begriff der Schöpfungsordnung wird vor allem in den Apostolischen
Konstitutionen verwendet, einem Werk späten Datums, das eine mehr klerikale
Sicht der Kirche widerspiegelt, aber auch ein statisches Bild der Gesellschaft
voraussetzt. Es hat wegen seines Namens während der Türkenherrschaft eine wichtige

Rolle gespielt. Sobald die Unechtheit des Werkes erkannt ist, ist es unmöglich,

es heute als Fundament kirchlicher und theologischer Konzeptionen zu
verwenden; es ist nicht mehr als ein historischer Text.

14 Vgl. Johannes Chrysostomus, pan. Macc. 1,3 (PG 50. 621 ); ders., hom. 15,3 in
Gen. (PG 53, 122).

254



7. Im Rahmen der Diskussion über die Ordination der Frau wurde
behauptet, Christus sei ein Mann gewesen und habe nur Männer zu seinen

Aposteln erwählt. Das lässt sich leicht erklären: Etwas anderes wäre für
die damalige jüdische Gesellschaft undenkbar gewesen. Ausserdem ist

es erst in unserer Zeit möglich, überhaupt diese Frage zu stellen".
8. Wie es uns unerlaubt ist, Analogien aus menschlichen Beziehungen

zu verwenden, um die innertrinitarischen Verhältnisse zu verstehen '", so
ist es genauso falsch, wenn wir Schlüsse für das Verstehen der natürlichen
und der kulturellen menschlichen Beziehungen ziehen, indem wir die
menschlichen Differenzierungen in die Trinität projizieren. Solche
Analogien, wie auch die Rede von der «Ordnung der Schöpfung», erinnern
an das Mittelalter.

9. Wenn wir glauben, dass Christus mit seinem Tod und seiner
Auferstehung die Folgen des Sündenfalls für uns überwunden hat. dann sind
wir verpflichtet, neue Mittel und Wege zu suchen, die diese Realität
ausdrücken können, und dürfen nicht verabsolutieren, was in der Tradition
für eine Folge des Sündenfalls gehalten wurde. Johannes der Barmherzige

(b.Jahrhundert) sagt, der Methode des Apostels Paulus folgend, die

Realität der erhofften Welt gegenüberzustellen, sehr schön: Vor Christus
sind wir alle gleich, deshalb sollen wir auch gleich werden17. Dies gilt für
die verschiedenen Formen der Knechtschaft, aber auch für die Beziehung

zwischen Mann und Frau und noch mehr für jegliche Herrschafts-

beziehungen. Wenn wir die ontologische Gleichheit der Menschen

akzeptieren, weil alle die gleiche menschliche Natur haben, Kinder desselben

Gott-Vaters sind, nach seinem Bild erschaffen, ist die Differenzierung

der Funktionen unsere Wahl und nicht Sache einer natürlichen
Festlegung. Um es noch einmal zu betonen, Paulus ist es, der von der

Hierarchie in der Welt spricht; derselbe schreibt aber gleichzeitig, dass es

vor Christus nicht Mann oder Frau, Juden und Griechen, nicht Sklaven

,s Einige Aufgaben wurden auf die Frauen übertragen, weil die Männer das

Frauengemach (yuvixiKwviTiç) nicht betreten durften, vgl. etwa Clemens von
Alexandrien, ström. 3,6.53.3 (PG 8.1157A): Apostolische Konstitutionen. Buch 3.

Das gleiche gilt für die Predigt, wie auch für die Taufe. Wenn man aber bedenkt,
dass dies alles in einer Epoche der sozialen Unterdrückung der Frau geschieht,
dann ist diese Praxis der Kirche doch ein Fortschritt. Die Kirche war also damals
fortschrittlicher als unsere heulige. welche im Gegensat/ zu ihrer Gesellschaft,
diecine positive Rolle der Frau befürwortet, zögert, selbst den Dienst der Diakoninnen

wiedereinzuführen.
36 Athanasius. ep. Serap. 1.16 (PG 26. 568C-569B).
17 Vgl. Leontius von Neapolis. v. Jo. Eleem. (PG 93, 161311.; griechisch ed.

H. Geizer. Freiburg i. Br., 1893).

255



und Freie gibt (Gal 3,28). Das erste ist eine kulturelle Anpassung, das

zweite gehört zu einer wesentlichen Dynamik, zu deren Verwirklichung
wir alle aufgerufen sind.

10. Die Unterordnung der Frau war eine Realität in der alten, heidnischen

Welt. Gleichzeitig aber hat die heidnische Welt Frauen als Priesterinnen

und heilige Dirnen benutzt, sie hatte auch Göttinnen. Das gleiche
gab es in einigen häretischen Gruppen. Die Haltung der Christenheit

gegen diese Situation hat erheblich dazu beigetragen, die Stellung der Frau

zu verbessern. Der Widerstand gegen die herrschenden religiösen Praktiken

der heidnischen Welt aber hat die Kirche dazu geführt, nur unter
erheblichen Bedenken der Frau ein wenig Platz für ihre Tätigkeit
einzuräumen"'.

11. Die traditionelle Welt kann die menschlichen Beziehungen nicht
ohne die Idee einer Vermittlung verstehen. Das gilt vor allem für die

Beziehung des Menschen zu Gott. Obwohl Christus in seinem Wirken als

einziger Vermittler verstanden wird, vor allem in den ersten Jahrhunderten,

aber auch später, wird in Byzanz sowohl die weltliche Macht, die
zwischen Gott und dem Volk vermittelt, als auch das kirchliche Amt, das

zwischen Gott und den Menschen vermittelt, hierarchisch gegliedert"'.
Dies alles hat sich zu Recht geändert. Die Menschen können und sollen
miteinander ihre Beziehungen abstimmen. Das Priestertum sollte als

Diakonie der Kirche verstanden werden wie im ursprünglichen
biblischen Sinn.

Die zeitgenössische Kirche und die traditionellen Auffassungen

Ich möchte Sie nicht länger mit Beispielen erschöpfen, welche die Lage
der traditionellen Welt zeigen und die Art und Weise, wie sich die Kirche
dieser Welt angepasst hat in ihrem Bemühen, diese Welt aufzunehmen
und zu verwandeln. Die oben erwähnten seien genug, um zu zeigen, dass

die damalige Situation sich nicht mit unserem heutigen Verstehenshorizont

vergleichen lässt. Die Theologie der Person z. B. ist revolutionär in
diesem Zusammenhang. Sie hat auch in der Vergangenheit ihren Ein-

w Charakteristisch ist etwa ein Text von Athanasius, gent. 10 (PG 25, 21C): «...
und sogar Frauen, die zu gemeinsamer Beratung über öffentliche Angelegenheiten

heranzuziehen gefährlich ist, verehren sie, wie es Gott zukommt...»
" Johannes Chrysostomus, hom. 5,1 in Is. (PG 56. 130). Anastasius Sinaites, qu.

et resp. 14,7 (PG 89,465D); Agapetus Diaconus, cap. 1-122 (PG 86,116411), wo die

politische Philosophie des Kaisers Justinian nachzulesen ist.

256



fluss gehabt und kann heute unter besseren Voraussetzungen in unserer
Zeit weiterentwickelt werden. Was im Rahmen der Diskussion über die

Stellung der Frau in der Kirche hinsichtlich der «Ordnung der Schöpfung»

als bestimmendes Element für die Kultur gesagt worden ist40, spiegelt

mittelalterliche Vorstellungen wider, die weder mit der Ekklesiologie

noch mit der Eschatologie in Einklang zu bringen sind, weder mit der
den Menschen geschenkten Freiheit noch mit unseren heutigen modernen

Auffassungen.
Ausserdem hat die Orthodoxie sowohl in der Vergangenheit als auch

in der Gegenwart immer eine Pluralität bejaht. Unterschiedliche
Vorstellungen und Denkrichtungen haben koexistiert und schufen in der
geschichtlichen Entwicklung immer neue Synthesen. In den letzten Jahren
wurde eine Tendenz zur Gleichförmigkeit sichtbar, eine Tendenz, die
jegliche Kritik und jeglichen Fortschritt vermeiden will. Sie kann nicht lange
mit der Orthodoxie zusammengehen, denn das würde das Ende ihrer
Freiheit bedeuten. Wir sollten jedoch bemerken, dass hier die Rückkehr
zu den Kirchenvätern eine fatale Rolle gespielt hat, weil nicht kontextu-
ell gearbeitet worden ist.

In unserer Zeit ist es notwendig, das wesentliche Ziel der Kirche -
verstanden als Koinonia - schöpferisch zu entfalten. Aus dieser Perspektive
gewinnt die Frage nach der Stellung der Frau andere Dimensionen und

einen schöpferischen Geist. Vor allem lässt sich diese Frage mit keiner

Typologie interpretieren. Die Typologien wie auch die Bilder sind nicht
mehr als Symbole. Die Symbole werden aber von den Menschen mit
Inhalt gefüllt, sie können damit beschreiben, was sie wollen, gemäss ihren
Wünschen und Vorstellungen.

Welche sind nun konkret die verschiedenen heutigen Perspektiven im

Unterschied zur Vergangenheit? In Wirklichkeit sind sie nicht neu,
sondern Ergebnis der allmählichen Erfahrung der eschatologischen Dynamik.

1. Die Kirche, die sich mit der ganzen Schöpfung identifiziert, ist der

Einheitslaktor, der alles umwandelt: Die Beziehungen der Feindschaft

und der Herrschaft werden zu Beziehungen der Liebe, des Friedens, des

Zusammenlebens und der Gleichheit umgewandelt. Der Inbegriff für
dies alles sind die Beziehungen in der Gemeinschaft. Die Freiheit jedes

"' Vgl. die «Schlussfolgerungen» und die Referate des Interorthodoxen Symposiums

auf Rhodos 1988 in: Gennadios Limouris (Hg.), The place of the Woman in

the Orthodox Church and the Question of the Ordination of Women, Katerini
GR 1992.

257



Menschen, ob Mann, ob Frau, wird durch die Entwicklung des Begriffes
der Person betont. Die Person kann nicht bloss individualistisch verstanden

werden, sondern muss in ihrer Beziehung zu anderen Personen, fern
oder nah, gesehen werden. Das Begreifen dieser Wahrheit kann zur
Gemeinschaft der Personen führen. Die Kirche ist ihrem Wesen nach eine

Gemeinschaft von Personen, die auf ihrem geschichtlichen Weg diese

Gemeinschaft zu realisieren sucht, indem sie die Beziehungen ihrer
Mitglieder zueinander fördert und indem sie die Würde und die Freiheit
jeder Person hervorhebt. Als ihr Urbild, das auch sie erreichen will, gilt die

Gemeinschaft der drei Personen der hl. Dreifaltigkeit. Dieser Weg durch
die Geschichte hat einen eschatologischen Kurs und wird erst im Reich
Gottes vollendet. Diese eschatologische Vollendung bestimmt nun den

Weg in der Geschichte, weil sie die Fortsetzung dieses Weges ist.

2. Indem die Kirche die Gemeinschaft der Personen fördert, kann sie

das beste Beispiel für die Gesellschaft werden. Das Fehlen solcher
Beziehungen in der Gesellschaft darf nicht dazu führen, dass die Christen sich

spalten, sondern muss Beweggrund sein für eine neue Haltung und

Verantwortung, die jeden Menschen als eine besondere Person ansieht.
3. Indem die Kirche die Gemeinschaft im Reich Gottes als Vorbild hat,

lebt sie oder sollte sie leben auf der Basis dieser eschatologischen
Perspektive. Es handelt sich dabei nicht um eine Rückkehr in die Vollkommenheit

eines Anfangs, sondern um einen Weg und eine immer neue

Verwirklichung dessen, was erwartet wird. Es geht also um einen
ununterbrochenen Weg, der kontinuierlich die menschlichen Beziehungen
ändert.

4. Die eschatologische Perspektive, aber auch die Gemeinschaft der
Personen rechtfertigen keine Herrschaft oder ein Verbleiben bei äusser-
lichen Formen, sondern rufen zu einem dauernden Bemühen um Befreiung

auf. Als Vorbild gelten dabei die Diakonie Christi und die Unmittelbarkeit

der Beziehung zu ihm.
5. Die Gemeinschaft der Personen rechtfertigt im Zusammenhang mit

der Freiheit jedes einzelnen keine Typologie oder Vorbestimmung der
sozialen Rollen. Diese werden frei gestaltet aufgrund des Bewusstseins

von der Verschiedenheit jedes einzelnen. Die sozialen Rollen sollten sich

ständig verändern, um Befreiung von den Herrschaftsverhältnissen zu
erreichen. Ziel kann nicht das Ersetzen der Männer und ihrer Herrschaft
durch die Frauen sein, sondern ihre Zusammenarbeit für eine Gemeinschaft

der Gleichheit, Liebe, Freiheit und Teilnahme, eine Gemeinschaft
der Versöhnung, in der alle ihren Platz haben und sich frei entfalten können.

258



6. Das Fehlen der Gemeinschaft mit Gott hatte Herrschaftsbeziehungen

zur Folge. Christus hat aber die Gemeinschaft mit Gott wiederhergestellt,

welche nun die Menschen erleben. Erfahrung der Gemeinschaft
mit Gott bedeutet Befreiung von Beziehungen der Herrschalt und Be-
wusstwerden der Wichtigkeit des Lebens. In dieser Hinsicht ist die Frau
das Symbol des Lebens, der Schönheit und der Schöpfungskraft.

Mit allem, was gesagt wurde, wollte ich zeigen, dass die Absage an eine
Ordination der Frau nicht auf theologischen Argumenten basiert. Das

Zurückgreifen auf die Tradition kann so etwas nicht begründen. Die
traditionelle Praxis hat ihren Ursprung in kulturellen, sozialen, aber auch in

anthropologischen Bedingungen, die heute keinen Platz mehr haben.
Ihre Reproduktion läuft der Kirche und ihrer eschatologischen Ausrichtung

zuwider. Die Suche nach theologischen Argumenten «dogmatischen»

Charakters gegen die Frauenordination sollte keinen Platz in

einer solchen Diskussion finden. Eine geistliche Haltung lässt es nicht zu
solchen Verabsolutierungen kommen. Ehrlicher ist die Haltung, die

meint, dass diese Frage wegen der langjährigen Praxis und Gewohnheit
mehr Probleme schaffen wird, als sie zu lösen verspricht. Die Stimmung
in der orthodoxen Kirche ist nicht günstig, um eine solche Frage zu
diskutieren. Es besteht vielmehr die Gefahr, dass andere Verabsolutierungen
geschaffen werden. Ausserdem gibt es, wie auch in der Konferenz auf
Rhodos erwähnt wurde, viele andere Bereiche, in denen Frauen ohne
weiteres aktiv sein können. Wir plädieren dafür, den alten Brauch, dass

Frauen als Diakone tätig sein können, wieder lebendig werden zu lassen.

Was mir aber als das allerwichtigste erscheint, ist dies, dass die Kirche
ohne Hemmungen die neuen Vorstellungen von den Beziehungen
zwischen Mann und Frau akzeptiert, die auch zu ihrer wahren Dynamik
gehören und ihrer eschatologischen Ausrichtung entsprechen. So kann sie

für eine neue Gesellschaft der Versöhnung arbeiten, in der alle Männer
und Frauen ihren Platz und die Möglichkeit einer freien Entfaltung ihrer
Persönlichkeit linden. Sie kann sogar ein lebendiges Beispiel dafür werden.

Es ist an der Zeit, dass die Kirche nicht bloss ihre Identität mit der

gottgegebenen Gemeinschaft (Koinonia) behauptet, sondern dass sie

Wege findet, das Realität werden zu lassen, was sie theologisch bezeugt.

Thessaloniki loannis Petroli

259


	Die Frauenfrage und die kirchliche Tradition

