Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Frauenfrage und die kirchliche Tradition
Autor: Petrou, loannis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404883

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frauenfrage und die kirchliche Tradition

Vielseitig erscheint uns heute die Frauenfrage: Es geht um die Stellung
und die Rolle der Frau in der Gesellschaft, in der Kirche, in der Ge-
schichte, in der Kultur und um die Beziehung zwischen Mann und Frau.
Die Ordination der Frauen, iiber die wir auf dieser Tagung sprechen (ob-
wohl ich den Begriff der «Diakonie der Frau in der Kirche» vorziehe), ist
ein Teil der komplexen Problematik. Von welcher Seite aus man auch im-
mer diese Thematik analysiert, ldsst sich der Bezug zu den anderen Sei-
ten nie vollig ausklammern.

Die orthodoxe Kirche hat sich mit dieser Problematik, vor allem mit
dem Thema «Ordination der Frau», auf der Konferenz von Rhodos
(1988) beschiftigt, auf der die Tendenz klar in Richtung einer negativen
Antwort ging. Ein grundlegendes Argument war die Typologie von
Adam-Christus und Eva-Maria. Diese Typologien kommen in der ortho-
doxen Uberlieferung meistens getrennt vor oder werden nur zum Teil zu-
sammengefiigt. Konnen sie aber heute die Grundlage bilden, auf der die
Fragen, die die Frauenbewegung in der Kirche gestellt hat, diskutiert
oder gar beantwortet werden? Andererseits haben diese Fragen mit der
Stellung und der Rolle der Laien in der Kirche zu tun, einer Problematik,
die man in der Orthodoxie heutzutage lieber nicht anspricht, mit der ver-
einfachten Argumentation, ein solches Problem existiere in der orthodo-
xen Kirche nicht.

Weil nun diese Typologien auf der Konferenz von Rhodos verwendet
wurden, werden wir in einem ersten Teil unseres Referates versuchen,
die betreffenden Stellen aus der Tradition aufzufiihren und kurz darzu-
stellen. Als Schliissel unserer Interpretation gilt, dass die Meinungen ei-
ner Epoche von ihren allgemeineren kulturellen Gegebenheiten nicht zu
trennen sind. Man kann nicht aufgrund heutiger Erfahrung die Tradition
erlautern, geschweige denn die Tradition kopieren. Eine allgemeinere
Analyse der soziokulturellen Lage der Epoche der Kirchenviter ist hier
gefragt, um mit unserer Interpretation den Typologien gerecht zu wer-
den. Wir wollen damit untersuchen, erstens ob in der Tradition dieses Ar-
gument in derselben Weise wie auf Rhodos verwendet wurde, zweitens
welche Rolle die damals allgemein vorherrschenden Vorstellungen von
der Frau gespielt haben und drittens welche Konsequenzen die Rhodos-
Gespriche und Konsultationen — wollte man sie ernst nehmen - fiir die
Stellung und die Rolle der Frau in der Gesellschaft haben wiirden.

244



Die Typologien Adam-Christus und Eva-Maria

Die Typologie Adam-Christus hat ihren Anfang in der Theologie des
Apostels Paulus, die wiederum auf die Erziahlung der Genesis zuriick-
greift, und diese wird traditionell interpretiert und verwendet. Nach Pau-
lus stammt Adam, der erste Mensch, von der Erde und ist Erde, der
zweite Mensch stammt vom Himmel. Der erste Mensch wurde ein «irdi-
sches Lebewesen», der letzte Adam wurde «lebendigmachender Geist».
Wie wir nach dem Bild des Irdischen gestaltet wurden, so werden wir
auch nach dem Bild des Himmlischen gestaltet werden (1Kor 15,45-49).
In der Person des ersten Adam kam durch Ubertretung die Siinde und
durch die Siinde der Tod in die Welt, an dem alle leiden, selbst wenn sie
nicht alle schuldig sind. Wie nun durch die Ubertretung des einen der
Tod zur Herrschaft geckommen ist, so werden erst recht alle, denen die
Gnade und die Gabe der Gerechtigkeit reichlich zuteil wurde, leben und
herrschen durch den einen, Jesus Christus. Durch den Ungehorsam des
ersten Menschen wurden alle zu Siindern, durch den Gehorsam aber des
zweiten werden die vielen zu Gerechten gemacht (Rom 5,12-21). In
Christus wird die neue Schopfung geschaffen: «Das Alte ist vergangen,
siche, Neues ist geworden. Aber das alles kommt von Gott, der uns durch
Christus mit sich versohnt hat und uns den Dienst der Versohnung aufge-
tragen hat» (2Kor 5,17-18).

Diese Typologien benutzen und entwickeln viele Kirchenviter ohne
Abweichung von ihren Grundelementen. Der Fall und die Siinde des
Ungehorsams des ersten Menschen bleiben das zentrale Element. Oft
wird diese anfingliche Situation mit dem Begriff der Begierde interpre-
tiert. Athanasios der Grosse meint, dass jede menschliche Geburt mit der
Siinde verbunden ist'. Johannes Chrysostomos sagt, dass Adam der Ty-
pus des neuen Adam ist, der in die Welt kam, um die Menschen zu erl6-
sen?. Andere Kirchenviiter fiigen auch weitere Elemente hinzu, um diese
Typologie hervorzuheben. Irenaios z.B. bemerkt, dass auf dieselbe
Weise, wie Adam nicht von einem anderen Mensch geboren wurde, der
«anakephalaioumenos» aus Maria geboren® wurde. Origenes bemerkt
dabei, dass Christus gekreuzigt wurde und genau an dem Ort auferstan-
den ist, wo nach der hebriischen Uberlieferung Adam begraben wurde,

' Athanasius, exp. Ps. 50,7 (PG 27, 240CD).
> Johannes Chrysostomus, hom. 10,1 in Rom. (PG 60, 475).
' Irendius, haer. 3.21,10 (PG 7, 955AB). Vgl. Maximus Confessor, qu.Thal. 21

(PG 90, 312B).

245



um Adam aus dem Grabe zu heben und alle am Leben teilhaben zu las-
sen*. Indem Johannes von Damaskus theologisch interpretiert, meint er,
dass Christus den ganzen Adam — er meint den ganzen Menschen —, wie
er vor dem Fall war, angenommen hat, um den ganzen Menschen zu erlo-
sen’.

Der Apostel Paulus beschiftigt sich so gut wie nicht mit der Rolle Evas
in Gottes Plan. Doch diese Dimension taucht relativ friih in der Ge-
schichte der Kirche auf. Theophilos von Antiochien z.B. richtet sein In-
teresse auf Eva, die er als Anfihrerin der Siinde darstellt®. Irenaios wie-
derum stellt den Ungehorsam Evas, durch den die ganze Menschheit un-
gehorsam wurde, dem Gehorsam Marias gegeniiber, der zu unserem Heil
fiihrte’. An anderen Stellen erwihnt er nur die Jungfrau Maria in Zusam-
menhang mit der Typologie Adam-Christus®. Mit demselben Schema
operiert spiter Johannes von Damaskus. Athanasios der Grosse stellt
Eva als unsere Mutter dar, die aber die Siinde geboren hat”.

Die grossen Kirchenviter konzentrieren sich gewohnlich auf die Typo-
logie Adam-Christus, der sie die Person der Jungfrau Maria hinzufiigen.
Die Typologie Eva-Maria dagegen erfihrt ihre Entfaltung in spiteren
Werken, die zwar grossen Kirchenvitern zugeschrieben werden, sich in
Wirklichkeit aber als pseudepigraph erwiesen haben, mit Verfassungsda-
tum nach dem 6. Jahrhundert'. Was in den ersten Jahrhunderten mit den
apokryphen Evangelien geschah, die mit den volkstiimlichen Vorstellun-
gen die Liicken der kanonischen Evangelien im Leben Christi und seiner
Mutter fiillen wollten, welche aber die Hymnographie und [konographie
beeinflusst haben, wiederholt sich mit diesen pseudepigraphen «kirchen-
viterlichen» Werken, welche die einfache volkstiimliche Religiositit wi-
derspiegeln. Es handelt sich dabei vor allem um Homilien iiber die Got-
tesmutter. Das einfache Volk verehrt besonders die Gottesmutter. Das
kann man bis heute in der orthodoxen Kirche so klar beobachten, dass
man manchmal den Eindruck hat, sie stelle Christus in den Schatten. Die
Allheilige ist die Mutter aller und die alle Frauen in den Tugenden iiber-

* Origenes, comm. ser. 126 in Mt. (PG 13, 1777C).

> Johannes von Damaskus, hom. dorm. BMV 1.3 (PG 96, 704C).

¢ Theophilus von Antiochien, Autol. 2,28 (PG 6, 1097A).

" Ireniius, haer. 5,19,1 (PG 7bis, 1175). Vgl. Justin der Miirtyrer, dial. 100,4-6
(PG 6,709D-712A).

“Wie Fn.3.

’Wie Fn. 1.

" Pseudo-Gregor der Wundertiter (Thaumatourgos), annunt. 1 (PG 10,
[148D), vgl. Pseudo-Athanasius, annunt. 14 (PG 28, 937B).

246



ragende'. Weil allen durch ihren Sohn das Leben geschenkt wurde,
nennt man si¢ «Mutter des Lebens» und «Neue Eva» 2.

Trotz dieser besonderen Verehrung der Person der Gottesmutter und
der Dankbarkeit, die diese Texte ausdriicken, kann man gleichzeitig eine
allgemeinere erniedrigende Haltung gegeniiber der Frau feststellen, was
auch den Geist dieser Zeit widerspiegelt. Die Frau-Eva ist wegen ihrer
Fahrlidssigkeit schuld am Abenteuer der menschlichen Geschichte. Cha-
rakteristisch dafir ist die Aussage, die man in einem unechten Werk des
Gregorios von Neokaisareia findet: «Durch die Frau kam alles Ubel in
die Welt, durch die Frau alles Gute»"’. Damit wird die differenzierte
Funktion der ersten und der neuen Eva zum Ausdruck gebracht. Diese
fiir die damalige Epoche tiblichen Vorurteile gegeniiber der Frau werden
verfeinertin den grossen Texten iiber die Gottesmutter des Johannes von
Damaskus und Nikolaos Kabasilas. Dort wird nur die Gottesmutter als
Mutter des Lebens gepriesen, wobei ihre Rolle im Heilsgeschehen der
Menschen in den Mittelpunkt gestellt wird. Die Unterordnung der Frau
und dic Uberordnung der Allheiligen (Panagia) werden in der Vorstel-
lung des Volkes zusammen mit der Rolle der priesterlichen Vermittlung
gesechen. Das kann man verstehen — dazu werde ich mich noch cinmal
aussern —, wenn man das Bediirfnis des einfachen Menschen nach hand-
fester Vermittlung bedenkt. In diesem Punkt abweichend erscheint die
Interpretation des Methodios von Olymp, der zwischen Adam und Eva
einerseits und der Trinitdt andererseits eine Parallele konstruiert: Adam
spiegelt die Vaterschaft Gottes, sein Sohn den eingeborenen Sohn und
Logos Gottes und Eva den hervorgehenden Heiligen Geist wider'™.

Der Begriff der Vermittlung, den ich erwiéhnt habe, wird in der Theo-
logie des Hesychasmus, cinem Ausdruck der «<hohen» Theologie, verfei-
nert. Nach dieser Theologie kommuniziert das Ungeschaffene mit der
geschaffenen Welt durch die ungeschaffenen Energien Gottes. Hier wie-
derum wird statt der priesterlichen Vermittlung eine andere Dimension
entfaltet, die der geistlichen Vaterschatft.

Eine anderce Linie vertreten Maximos Confessor und spiter zum Teil
auch Nikolaos Kabasilas. In ihrer Theologie spiclt der Stindenfall keine
besondere Rolle. Maximos sieht die Menschwerdung Gottes als wesent-
liches Element auf dem Weg der Schopfung, d. h. der Kirche selbst, zu ih-
rer Vollendung. Die Typologie Adam-Christus findet hier keinen Platz.

W Pseudo-Justin der Miirtyrer, qu. et resp. 136 (PG 6, 1389B).

" Wie Fn. 10.

' Pseudo-Gregorius der Wundertiter, annunt. 3 (PG 10, 1177A).

" Methodius, fr. (GCS Methodius, 521).

247



Christus kam in die Welt, weil dieses eben der Plan Gottes war. Ohne die
Menschwerdung konnte die eschatologische Vollendung der Schopfung
nicht stattfinden®. Kabasilas indessen sicht die Existenz der ganzen
Schopfung unter der Perspektive des Geschenkes ihres besten Geschop-
fes, der Allheiligen. Adam und Eva sind nur der Anfang der Menschheit,
die zum Ziel hat, die Jungfrau hervorzubringen. Sie wird dann das Gefiss
fiir das Kommen des Zweiten Adam, der den vollendeten, den verherr-
lichten, den eschatologischen Menschen offenbart '®.

Die kulturelle Lage der Epoche der Viitertradition

Nach dieser kurzen Darstellung der zwei Typologien ist es nun notwen-
dig, die weitere Analyse unseres Themas in einen grosseren Zusammen-
hang zu stellen, in dem wir die Interpretationsmethoden, die anthropolo-
gischen und die sozialen Vorstellungen der Vergangenheit mit unseren
heutigen vergleichen. Die Frage der Ordination der Frau ist nur die
Spitze des Eisberges: Zugleich mit dieser Frage wurden andere weitrei-
chende Themen zur Diskussion gestellt, die die Stellung der Frau in der
Kirche betreffen. Einige Standpunkte dieser Problematik, wie z. B. die
zur Ordnung der Schopfung oder die zur Rollenverteilung, werfen ihre
Schatten auf die Stellung der Frau in der Gesellschaft und auf die Bezie-
hung zwischen Mann und Frau iiberhaupt. Vielleicht ist die Auseinan-
dersetzung mit dieser Problematik keine leichte Aufgabe, weil sie gegen
versteinerte Vorstellungen und Methoden zu kdmpfen hat. Diese Vor-
stellungen und Methoden wurden offensichtlich nie offen und zu Ende
diskutiert, deshalb kommen sie uns bis heute immer noch selbstverstind-
lich vor, obwohl sie eigentlich keinen Platz mehr in unserer Zeit zu bean-
spruchen haben.

Ohne Zweifel ist die Frauenfrage neu. Ich kann daher nicht zu all die-
sen Fragen Stellung nehmen. Dies kann auch nicht Zweck dieses Refera-
tes sein. Ausserdem sind viele dieser Fragen jenen dhnlich, die mit der
Entfaltung der sozialen Problematik im allgemeinen gestellt sind.

Wir sollten hier zunichst Klarheit dariiber schaffen, was Kern des
Evangeliums ist und welche Rolle dabei die jeweiligen soziokulturellen
Gegebenheiten spielen. Zweitens miissen wir kliren, ob die Theologie
die Entwicklung der menschlichen Dinge bejaht. Die urspriingliche Dy-
namik des Evangeliums wird stufenweise akzeptiert, weil die kulturellen

" Maximus Confessor, qu. Thal 21 (PG 90, 312B).
'* Nikolaos Kabasilas, Drei Reden iiber die Gottesmutter, PO 19, 465-510.

248



oder politischen Krifte nicht gleich zu einer Aufnahme fihig sind. Diese
allmihliche Akzeptanz, die lange Zeit dauern kann, ist nicht frei von der
Moglichkeit eines Riickfalls. Die Klarung dieser Themen muss die
Grundlage jeder zeitgemassen orthodoxen Hermeneutik, wie auch jeder
zeitgenossischen und schopferischen Theologie bilden.

Es ist bekannt, dass die Wahrheit des Evangeliums in den konkreten
kulturellen Situationen gemiss der Aufnahmemdoglichkeit der Men-
schen thren Ausdruck findet. Ignoriert man diese Dimension, wird not-
wendigerweise die Wahrheit des Evangeliums mit den aufgenommenen
kulturellen Faktoren gleichgesetzt. Hier sollten wir nicht vergessen, dass
die traditionelle Welt cine Einheit ist. Es ist also ein Fehler, diese Welt in
getrennten Teilen, wie das unsere Moderne versucht, verstehen zu wol-
len. Was nun fiir diese Welt giiltig ist, findet seine Analogie in der Kirche.

Was gehort also zum Kern der Wahrheit des Evangeliums, und in wel-
chem Mass erfolgt die Anpassung? Wie konnen wir konstante Kriterien
finden, um diese beiden Dimensionen zu unterscheiden? Gewiss keine
leichte Aufgabe. Es ist vielleicht einfach, sich fiir diese Fragestellung zu
entscheiden, sobald wir aber die Konkretisierung der jeweiligen sich
wandelnden Elemente versuchen, beginnt der Streit. Die Tendenz, Ar-
gumente in der Tradition zu suchen, die unser Verhalten und unsere
Denkweise rechtfertigen, und uns vertraute Thesen mit Leichtigkeit wie-
derholen lassen, liauft letzten Endes auf eine formal-wortliche Benut-
zung der Schrift oder der Kirchenviter hinaus. Diese Tendenz fiihrt aber
zu einer «Verobjektivierung» bzw. Verabsoluticrung der Sprache und der
kulturellen Elemente, durch welche die Wahrheit zum Ausdruck kam.
Zu dieser Verabsolutierung werden dann die sozialen Gegebenheiten
hinzugezogen. Diese traurige Realitat kann man nicht, glaube ich, Ziel
der Kirche nennen. Erst wenn wir die kulturellen Elemente kennen, kon-
nen wir uns von diesen Fehlern befreien.

Gregorios von Nazianz sagt charakteristischerweise, dass wir zwar das,
was unmittelbar unseren Glauben an Gott (ta nept @eov) betrifft, fest-
halten sollen, dass es aber, was Mensch, Welt, Seele usw. angeht, nicht
falsch ist, wenn wir dariiber frei iberlegen'. Das zeugt von einer legiti-
men Flexibilitiit, was diese Themen betrifft, die aber nicht einfach akzep-
tiert wird. Was Paulus oder sonst die Schrift tiber die Frau sagt, hat die
spiteren Interpretationen nachhaltig geprigt. So wird dic Heilige Schrift
oft zitiert, um bestimmte Denkrichtungen zu rechtfertigen, die in Wirk-
lichkeit nichts anderes sind als eine Anpassung an den herrschenden Sta-

"7 Gregor von Nazianz, or. 27,10 (PG 36, 24C-25A).

249



tus einer bestimmten Zeit. In unserer Zeit ist es notwendig, die Ergeb-
nisse der biblischen Wissenschaft griindlich zu studieren, sowie die zeit-
genossischen anthropologischen Erkenntnisse nicht ausser acht zu las-
sen. Mit der Taktik der Riickkehr zur Vergangenheit konnen wir den
heutigen Problemen nicht ernsthaft entgegentreten. Dies ist kein Bruch
mit der Vergangenheit, sondern ihre richtige Einschatzung,.

Der Apostel Paulus hat, wie schon gesagt, eine besondere Rolle ge-
spielt in der Bildung der Typologie Adam-Christus. Dieses Thema wurde
spiter ausgearbeitet, wobei die zweite Typologie Eva-Maria immer mehr
an Bedeutung gewann. Es ist sehr bedauerlich, dass etwa der Text Gal
3,28 gegeniiber seinen Ausserungen, die eher eine Anpassung an dic da-
maligen Verhiltnisse darstellen, seine Dynamik eingebiisst hat. Die Per-
spektive des Paulus, die Kirche solle langsam die ganze Welt aufnehmen
und sie von innen her verdndern, ist bekannt. Er dachte, viele Dinge
seien zunichst einmal nicht gefdhrlich und konnten sich spiter auf der
Basis beispielhafter Beziehungen verindern, die in der Kirche gebildet
werden. Was aber der damaligen Welt vertraut war, hat die Entwicklung
negativ beeinflusst. Es gibt konkrete Beispiele, die bis zur Tiirkenherr-
schaftzeit zuriickreichen und bis heute immer noch andauern, welche be-
stédtigen, dass die Anpassung an die jeweiligen zeitgenossischen Verhiilt-
nisse verabsolutiert wurde.

Vor allem die Ordnung (Hierarchie) von Mann und Frau, die Paulus
vertritt, entweder in Bezichung zu Gott und Christus oder in Beziehung
zu Christus und der Kirche, wurde spiter wortlich verwendet. Diese Auf-
fassungen von der Hierarchie der Welt sind eine Anpassung an die dama-
lige Welt, vor allem an dic Welt der jiidischen Gesellschaft, auf der auch
die christliche Welt basiert. Hier sollte man anmerken, dass die traditio-
nelle Welt vor allem auf zwei Prinzipien aufbaut, der hierarchischen
Struktur und der Notwendigkeit der Vermittlung. Solange die Kirche in
einer heidnischen Umgebung lebte, redete sie nicht von der Vermittlung,
denn das hitte die Vermittlungsrolle des Kaisers mit sich gebracht. In
dem Moment aber, in dem sie als 6ffentliche Institution anerkannt wurde
(nach dem 4.Jahrhundert), wurden die Vermittlungsvorstellungen ent-
wickelt und gewannen einen festen Platz in der Kirche'™. Das steht im
Gegensatz zur ersten Epoche der Kirche, in der die Rede von der Diako-
nie der Kirche lebendig war. Es ist heute notwendig, diese Ansicht der
Diakonie hervorzuheben und jede Analyse oder Interpretation der Vor-
stellung einer Vermittlung beiseite zu lassen.

" Johannes Chrysostomus, hom. 5 in Is. 6,1 (PG 56, 130).

250



Mit Sicherheit durchbricht Christus die in seiner Zeit vorherrschende
Hierarchie und Vermittlung politischer oder religioser Art, hebt die Ver-
antwortung jedes Menschen vor Gott hervor, betont seinen besonderen
Wert und ruft dazu auf, alle Bezichungen ciner Gemeinschaft auf Liebe
zu griinden. Dafiir erfahrt er von Anfang an Misstrauen und wird wegen
seines sozioreligidsen Ansatzes als gefihrlich eingestuft, was ihn letzten
Endes ans Kreuz bringt. Es ist nicht so einfach fiir den Menschen, diese
neue Realitit zu akzeptieren. Trotz des anfinglichen guten Willens kehrt
der Mensch bald zu dem zuriick, was er verstehen kann. Andere Griinde
haben eine Rolle gespielt, wir werden spiter darauf cingehen. Einige
Vorbemerkungen sind jedoch hier unerlisslich. Zunichst konnen wir die
Haltung der damaligen Kirche (wie z. B. Verbote fiir Frauen: die Vorstel-
lung von der Unreinheit der Frau) nicht mit unseren Massstiben messen,
welche einen langjdhrigen Prozess der Verinderung und Differenzierung
der menschlichen Beziehungen voraussetzen. Zweitens sollten wir das
Handeln der Kirche unter Beriicksichtigung der angebotenen Moglich-
keiten in der damaligen Zeit beurteilen. Nur aus dieser Sicht konnen wir
thre Dynamik verstehen. Drittens diirfen wir die damaligen Haltungen
und Interpretationen nicht kopieren. Die Dynamik, die sie auszeichnet.
sollte neue Ausdrucksmittel finden im Rahmen des neuen Verstehens,
das wir bereits gewonnen haben.

Die Entwicklung der Auffassungen iiber die Frau

Mit cinigen Beispielen werde ich versuchen zu erldautern, wie die Auffas-
sungen iiber die Frau allméahlich differenziert wurden. Die Verwendung
der traditionellen Auffassungen wiirde uns heute in eine Sackgasse fiih-
ren. Die Beispiele haben mit der Bezichung zwischen Mann und Frau zu
tun, unter Berticksichtigung der herrschenden anthropologischen Vor-
stellungen. Sie werden nicht analytisch dargestellt, das entspricht nicht
dem Rahmen dieses Referates.

[. Es geht um die anthropologischen Auffassungen von Mann und
Frau. Am Anfang findet man sie nur verstreut, erst ab dem 4. Jahrhun-
dert werden sie systematisch erortert. Hier ist zu bemerken, dass der
Mensch mit dem Mann gleichgesetzt wird. Die Rede ist also von dem
Menschen und der Frau™. Fiir Klemens von Alexandrien trifft die Be-

" Origenes, Cels. 4,40 (PG L1, 1093AB); Pseudo-Clemens von Rom, hom. 13,15
(PG 2, 340BC): Irendius, fr. 14 (PG 7b, 1237AB).

251



zeichnung Mensch auch auf die Frau zu®. Spiter aber treten trotz der
Gleichheit von Mann und Frau in bezug auf die Tugenden Differenzie-
rungen auf. Johannes Chrysostomos nennt die beiden opotpot («gleich-
geehrt»), nicht aber gleichgestellt®'. Die Frau ist auch Mensch, sie
stammt aber von der Rippe des Mannes?. Er kann aber die Bezeichnung
Eikon (Abbild) Gottes nicht direkt auf beide beziehen, weil die Frau Ei-
kon erst durch den Mann ist, was heute als undenkbar erscheint. Deutlich
spricht Gregor von Nyssa vom Abbild Gottes, bezogen sowohl auf den
Mann als auch auf die Frau®. Wenn man bedenkt, dass die alte, vorchrist-
liche Welt die Frau bis auf die Stufe eines Knechtes erniedrigt hat, dann
stellen die oben skizzierten Thesen der Kirchenviiter eine positive Ent-
wicklung dar. Alle diese Auffassungen der Kirchenviter sind damit zu
begriinden, dass sie den Text der Genesis fiir eine geschichtliche Be-
schreibung der Entstehung des Menschen hielten und nicht fiir eine In-
terpretation, die dem damaligen Verstehenshorizont entspricht.

2. Die meisten Kirchenviter fassen den Siindenfall des Menschen un-
ter dem Begriff der Lust (concupiscentia/ndovn)*. Es wird sogar die
Meinung vertreten, dass die Differenzierung der Geschlechter Gottes
Vorsehung hinsichtlich des Falles des Menschen widerspiegelt. Das kann
man heute auf der Basis einer ernsthaften biblischen Auslegung nicht
mehr behaupten®. Der Abbruch der Gemeinschaft mit Gott fiihrt nicht
zur Lust, sondern unabhingig vom Geschlecht in die Herrschaft des ei-
nen iiber den anderen. In diesem Punkt konnte das Verstindnis der Ge-
schlechtsbeziehung als eines natiirlichen Vorganges die erniedrigenden
Auffassungen von der Frau beseitigen. Der Begriff der Herrschaft hinge-
gen ist ein grundlegendes Element, das im Lauf der Zeit durch die Kultur
hindurch zu einer festen Grosse geworden ist und eine gesetzliche Ord-
nung widerspiegelt. Fiir die Zeit der Kirchenviiter aber wird dieser Be-

* Clemens von Alexandrien, paed. 14,11 (PG 8, 261A).

' Johannes Chrysostomus, hom. 26,2 in 1Cor (PG 61, 214). Diese Gleichstel-
lung wird mit der Unterwerfung der Frau unter den Mann in Zusammenhang ge-
bracht. Vgl. Basilius von Ankyra, virg. 34 (PG 30, 740A); er meint, dass die Frau
Teil des Mannes sei - virg. 3 (PG 30, 673C).

* Johannes Chrysostomus, hom. 2 in Gen. (PG 54, 589). Vgl. Cyrill von Alexan-
drien, 1Cor. 11,3f. (PG 74, 881A).

* Gregor von Nyssa, hom. opif. 16 (PG 44, 182A—-C).

* Athanasius, exp. Ps. 50,7 (PG 27, 240CD); ders., gent. 1,4 (PG 25, 9B).

® Origenes, comm. in Mt. 14,16 (PG 13, 1228BC); Johannes von Damaskus, ex-
pos. 97 (PG 94, 1205D-1208A/1V 24).

252



griff der Herrschaft als eine von Gott erlaubte Ordnung interpretiert, die
die Menschen von den Folgen der Siinde befreit.

3. Die Gefahr, die von der Frau ausgeht, wird vor allem in Texten aus
dem Osten oder auch in monastischen Kreisen betont. Die Frau ist — ne-
ben anderen negativen Merkmalen — vor allem gefihrlich, weil sie den
Mann reizt. Jede Frau wird als eine gefihrliche Person dargestellt?, die
zur Siinde fiihren kann. Diese Einstellung ist wiederum mit dem Ver-
standnis des Siindenfalls verbunden und lisst eine allgemeinere Haltung
erkennen, welche auch bis heute die volkstiimlichen Traditionen des
Ostens (etwa auch des Islam) prigt. Die Liebe ist immer etwas Gefihrli-
ches, und weil jede Frau zu einem Objekt der Lust werden kann, muss sie
Offentlich mit bedecktem Kopf auftreten®®. Selbst das Kiissen der Hinde
eines Mannes durch eine Frau ist in manchen Kreisen untersagt, damit
sie ihn nicht aufreizt®. In solchen Vorstellungen bleibt kein Raum fiir ro-
mantische, sentimentale Gefiihle, geschweige denn fiir eine Entdeckung
der schopferischen Gaben der Frau.

4. Hinter diesen Auffassungen, die man heute nicht akzeptieren kann,
steht eine negative Haltung dem menschlichen Korper gegeniiber.

5. Es geht um die hierarchischen Vorstellungen: Jeder herrscht tiber et-
was, und das wird als natiirlicher Vorgang betrachtet. Der Mann hat
Christus uiber sich, darf aber tiber die Frau und die Kinder herrschen?,
selbst wenn man spiter diese Herrschaft als Sorge interpretiert hat.
Diese Sorge aber um die anderen, wie wir sie heute verstehen, setzt nicht

* Johannes Chrysostomus, serm. 4.3 in Gen. (PG 54,597): Apostolische Konsti-
tutionen 7,16 (PG 1, 1009A).

7 Einige Urteile: «Die Natur der Frau ist labil» — Amphilochius, hom. 4.3 (PG
39, 72A). «Die Frauenwelt ist zu ehren, aber Vorsicht muss walten, damit wir nicht
zu Fall kommen» — Pseudo-Justin, ep. Zen. et Ser. 15 (PG 6, 1200B). Die Rede ist
vom eitlen Geschlecht —Johannes Chrysostomus, fem. reg. 5 (PG 47,523). «Streit-
stichtig und unverschiamt ist dieses Wesen» — ders., Anna 3 (PG 54, 663). «Sie ist
von geschwiitziger Art» — ders., hom. 9.1 in Tim. (PG 62, 544). Viele dhnliche Be-
schreibungen kann man in der Kirchengeschichte von Eusebios lesen. Die Zahl
der heiligen Frauen ist gering, auch der Mirtyrerinnen. Wenn Frauen bekannt
werden, so meistens als Gattinnen bedeutender Minner. Die Bezeichnung «weib-
lich» wird oft fiir als ethisch minderwertig Erachtetes verwendet. Immerhin
schreibt Eusebios auch h.e. 8,14,14 (PG 20, 786A): «Die Frauen aber, durch die
Lehre des gottlichen Wortes gestiirkt, standen den Miénnern nicht nach.»

*® Clemens von Alexandrien, paed. 3,11.79.4 (PG 8, 661BC); Apostolische Kon-
stitutionen 1,9,1 (PG 1, 585A); Basilius von Ankyra, virg. 34 (PG 30, 740A).

¥ Pseudo-Athanasius, syntag. 8 (PG 28, 845A).

W Johannes Chrysostomus, hom. 29.5 in Rom. (PG 60, 660); ders., serm. 4,1 (PG
54, 593); ders., serm. 6.2 (PG 54, 607).

253



ihre Begriindung durch Herrschaft voraus. Sie kann auch ohne Herr-
schaft existieren. Der Aufbau der menschlichen Beziehungen auf der
Basis hierarchischer Strukturen war der wichtigste Grund fiir den sozia-
len Aufbruch der neuen Zeit.

6. Als wiederum natiirlich wird die soziale Rollenverteilung akzep-
tiert. Der Mann ist fiir den Markt (agora) und die Politik bestimmt, die
Frau dagegen fiir das Zuhause, sie hat fiir die Kinder zu sorgen und alles
vorzubereiten, was das Leben des Mannes erleichtern kann?'. Wenn wir
die Einheitlichkeit der damaligen Welt bedenken, konnen wir begreifen,
dass das, was fiir die Gesellschaft galt, auch ohne Schwierigkeiten in die
Kirche aufgenommen wurde?®. Hier besteht die Gefahr eines grundle-
genden Fehlers, wenn man diese Realitit ignoriert und die traditionellen
Beziehungen nicht einer kritischen Analyse unterzieht. Die sozialen
Rollen sind ein Ergebnis des sozialen Vertrags, ein Produkt der Kultur
und nicht der Natur oder der «Ordnung der Schopfung»*. Gewiss, be-
stimmte Elemente haben ihren Ursprung in der Natur, wie z. B. das Ge-
biren, das gilt aber nicht fiir alles andere. Die Menschen also sind frei,
ihre Rollen zu gestalten, wie es ihnen gefillt, indem sie zwischen den ver-
schiedenen Elementen auszugleichen lernen. Als Beispiel fiir eine we-
sentliche Verdnderung sozialer Vorstellungen von der Rollenverteilung
kann man die Kindererzichung erwiahnen. Heute reden wir von der Ver-
antwortung beider Elternteile, was in der Vergangenheit allein Sache der
Frau war*. Die traditionellen Rollen haben sich hier gewandelt. Die
Freiheit, die Gott den Menschen geschenkt hat, kann ihnen helfen, das
Gleichgewicht herzustellen, ohne dass sie die Vergangenheit wiederho-
len.

' Johannes Chrysostomus, ep. 170 (PG 52, 709f.); ders., hom. 4,1f. in Tit. (PG
62, 683); ders., hom. 613 in Jo. (PG 359, 340); ders., hom. 26 3 in 1Cor. (PG 61,216).

¥ Johannes Chrysostomus, hom. 37,1 in 1Cor. (PG 61, 316); Pseudo-Athanasius,
syntag. 8 (PG 28, 845A); Apostolische Konstitutionen 2, 62-3.6 (PG 1, 752A-
T77A).

¥ Der Begriff der Schopfungsordnung wird vor allem in den Apostolischen
Konstitutionen verwendet, einem Werk spiiten Datums, das eine mehr klerikale
Sicht der Kirche widerspiegelt, aber auch ein statisches Bild der Gesellschaft vor-
aussetzt. Es hat wegen seines Namens wiihrend der Tiirkenherrschaft eine wich-
tige Rolle gespielt. Sobald die Unechtheit des Werkes erkannt ist, ist es unmog-
lich, es heute als Fundament kirchlicher und theologischer Konzeptionen zu ver-
wenden; es ist nicht mehr als ein historischer Text.

* Vgl Johannes Chrysostomus, pan. Macc. 1,3 (PG 50, 621); ders., hom. 153 in
Gen. (PG 53, 122).

254



7. Im Rahmen der Diskussion tiber die Ordination der Frau wurde be-
hauptet, Christus sei ein Mann gewesen und habe nur Minner zu seinen
Aposteln erwiihlt. Das lasst sich leicht erklaren: Etwas anderes wiire [ir
die damalige jiidische Gesellschaft undenkbar gewesen. Ausserdem ist
es erst in unserer Zeit moglich, tiberhaupt diese Frage zu stellen ™.

8. Wie es uns unerlaubt ist, Analogien aus menschlichen Beziehungen
zu verwenden, um die innertrinitarischen Verhiltnisse zu verstehen™, so
ist es genauso falsch, wenn wir Schliisse fiir das Verstehen der natiirlichen
und der kulturellen menschlichen Bezichungen ziehen, indem wir die
menschlichen Differenzierungen in die Trinitét projizieren. Solche Ana-
logien, wie auch die Rede von der «Ordnung der Schopfung», erinnern
an das Mittelalter.

Y. Wenn wir glauben, dass Christus mit seinem Tod und seiner Aufer-
stehung die Folgen des Siindenfalls fiir uns tiberwunden hat, dann sind
wir verpflichtet, neue Mittel und Wege zu suchen, die diese Realitit aus-
driicken konnen, und diirfen nicht verabsolutieren, was in der Tradition
fur eine Folge des Siindenfalls gehalten wurde. Johannes der Barmher-
zige (6.Jahrhundert) sagt, der Methode des Apostels Paulus folgend, die
Realitit der erhofften Welt gegeniiberzustellen, sehr schon: Vor Christus
sind wir alle gleich, deshalb sollen wir auch gleich werden . Dies gilt fiir
die verschiedenen Formen der Knechtschaft, aber auch fiir die Bezie-
hung zwischen Mann und Frau und noch mehr fiir jegliche Herrschafts-
bezichungen. Wenn wir die ontologische Gleichheit der Menschen ak-
zeptieren, weil alle die gleiche menschliche Natur haben, Kinder dessel-
ben Gott-Vaters sind, nach seinem Bild erschaffen, ist die Differenzie-
rung der Funktionen unsere Wahl und nicht Sache einer natiirlichen
Festlegung. Um es noch einmal zu betonen, Paulus ist ¢s, der von der
Hierarchie in der Welt spricht; derselbe schreibt aber gleichzeitig, dass es
vor Christus nicht Mann oder Frau, Juden und Griechen, nicht Sklaven

* Einige Aufgaben wurden auf die Frauen iibertragen, weil die Minner das
Frauengemach (yovoikovitig) nicht betreten durften, vgl. ctwa Clemens von
Alexandrien, strom. 3,6,53 3 (PG 8. 1157A); Apostolische Konstitutionen, Buch 3.
Das gleiche gilt fiir die Predigt, wie auch fir die Taufe. Wenn man aber bedenkt,
dass dies alles in einer Epoche der sozialen Unterdriickung der Frau geschicht,
dann ist diese Praxis der Kirche doch ein Fortschritt. Die Kirche war also damals
fortschrittlicher als unsere heutige, welche im Gegensatz zu ihrer Gesellschaft, die
eine positive Rolle der Frau befiirwortet, zogert, selbst den Dienst der Diakonin-
nen wiedereinzufiihren.

“ Athanasius, ep. Serap. 1,16 (PG 26, 568C-569B).

7' Vgl. Leontius von Neapolis, v. Jo. Eleem. (PG 93, 1613ff.; griechisch ed.
H.Gelzer, Freiburg i. Br., 1893).

255



und Freie gibt (Gal 3,28). Das erste ist eine kulturelle Anpassung, das
zweite gehort zu einer wesentlichen Dynamik, zu deren Verwirklichung
wir alle aufgerufen sind.

10. Die Unterordnung der Frau war eine Realitit in der alten, heidni-
schen Welt. Gleichzeitig aber hat die heidnische Welt Frauen als Prieste-
rinnen und heilige Dirnen benutzt, sie hatte auch Gottinnen. Das gleiche
gab es in einigen hiretischen Gruppen. Die Haltung der Christenheit ge-
gen diese Situation hat erheblich dazu beigetragen, die Stellung der Frau
zu verbessern. Der Widerstand gegen die herrschenden religiosen Prak-
tiken der heidnischen Welt aber hat die Kirche dazu gefiihrt, nur unter
erheblichen Bedenken der Frau ein wenig Platz fiir ihre Tétigkeit einzu-
raumen-®.

[ 1. Die traditionelle Welt kann die menschlichen Beziehungen nicht
ohne die Idee einer Vermittlung verstehen. Das gilt vor allem fiir die Be-
zichung des Menschen zu Gott. Obwohl Christus in seinem Wirken als
einziger Vermittler verstanden wird, vor allem in den ersten Jahrhunder-
ten, aber auch spiter, wird in Byzanz sowohl die weltliche Macht, die zwi-
schen Gott und dem Volk vermittelt, als auch das kirchliche Amt, das
zwischen Gott und den Menschen vermittelt, hierarchisch gegliedert®.
Dies alles hat sich zu Recht gedndert. Die Menschen kénnen und sollen
miteinander ihre Beziehungen abstimmen. Das Priestertum sollte als
Diakonie der Kirche verstanden werden wie im urspriinglichen bibli-
schen Sinn.

Die zeitgenossische Kirche und die traditionellen Auffassungen

Ich mochte Sie nicht linger mit Beispielen erschopfen, welche die Lage
der traditionellen Welt zeigen und die Art und Weise, wie sich die Kirche
dieser Welt angepasst hat in ihrem Bemiihen, diese Welt aufzunehmen
und zu verwandeln. Die oben erwihnten seien genug, um zu zeigen, dass
die damalige Situation sich nicht mit unserem heutigen Verstehenshori-
zont vergleichen ldsst. Die Theologie der Person z. B. ist revolutiondr in
diesem Zusammenhang. Sie hat auch in der Vergangenheit ihren Ein-

% Charakteristisch ist etwa ein Text von Athanasius, gent. 10 (PG 25, 21C): «...
und sogar Frauen, die zu gemeinsamer Beratung iiber 6ffentliche Angelegenhei-
ten heranzuziehen geféhrlich ist, verehren sie, wie es Gott zukommt ...»

¥ Johannes Chrysostomus, hom. 5,1 in Is. (PG 56, 130). Anastasius Sinaites, qu.
etresp. 14,7 (PG 89,465D); Agapetus Diaconus, cap. 1-122 (PG 86, 1 164ff), wo die
politische Philosophie des Kaisers Justinian nachzulesen ist.

256



fluss gehabt und kann heute unter besseren Voraussetzungen in unserer
Zeit weiterentwickelt werden. Was im Rahmen der Diskussion iiber die
Stellung der Frau in der Kirche hinsichtlich der «Ordnung der Schop-
fung» als bestimmendes Element fiir die Kultur gesagt worden ist*, spie-
gelt mittelalterliche Vorstellungen wider, die weder mit der Ekklesiolo-
gie noch mit der Eschatologie in Einklang zu bringen sind, weder mit der
den Menschen geschenkten Freiheit noch mit unseren heutigen moder-
nen Auffassungen.

Ausserdem hat die Orthodoxie sowohl in der Vergangenheit als auch
in der Gegenwart immer eine Pluralitit bejaht. Unterschiedliche Vor-
stellungen und Denkrichtungen haben koexistiert und schufen in der ge-
schichtlichen Entwicklung immer neue Synthesen. In den letzten Jahren
wurde eine Tendenz zur Gleichformigkeit sichtbar, eine Tendenz, die jeg-
liche Kritik und jeglichen Fortschritt vermeiden will. Sie kann nicht lange
mit der Orthodoxie zusammengehen, denn das wiirde das Ende ihrer
Freiheit bedeuten. Wir sollten jedoch bemerken, dass hier die Riickkehr
zu den Kirchenvitern eine fatale Rolle gespielt hat, weil nicht kontextu-
ell gearbeitet worden ist.

In unserer Zeit ist es notwendig, das wesentliche Ziel der Kirche - ver-
standen als Koinonia — schopferisch zu entfalten. Aus dieser Perspektive
gewinnt die Frage nach der Stellung der Frau andere Dimensionen und
cinen schopferischen Geist. Vor allem lasst sich diese Frage mit keiner
Typologie interpretieren. Die Typologien wie auch die Bilder sind nicht
mehr als Symbole. Die Symbole werden aber von den Menschen mit In-
halt gefillt, sic konnen damit beschreiben, was sie wollen, gemiiss ihren
Wiinschen und Vorstellungen.

Welche sind nun konkret die verschiedenen heutigen Perspektiven im
Unterschied zur Vergangenheit? In Wirklichkeit sind sie nicht neu, son-
dern Ergebnis der allmahlichen Erfahrung der eschatologischen Dyna-
mik.

[. Die Kirche, die sich mit der ganzen Schopfung identifiziert, ist der
Einheitsfaktor, der alles umwandelt: Die Beziehungen der Feindschaft
und der Herrschaft werden zu Beziehungen der Liebe, des Friedens, des
Zusammenlebens und der Gleichheit umgewandelt. Der Inbegriff fiir
dies alles sind die Beziehungen in der Gemeinschaft. Die Freiheit jedes

" Vgl. die «Schlussfolgerungen» und die Referate des Interorthodoxen Sympo-
siums auf Rhodos 1988 in: Gennadios Limouris (Hg.), The place of the Woman in
the Orthodox Church and the Question of the Ordination of Women, Katerini
GR 1992.

257



Menschen, ob Mann, ob Frau, wird durch die Entwicklung des Begriffes
der Person betont. Die Person kann nicht bloss individualistisch verstan-
den werden, sondern muss in ihrer Beziehung zu anderen Personen, fern
oder nah, gesehen werden. Das Begreifen dieser Wahrheit kann zur Ge-
meinschaft der Personen fiihren. Die Kirche ist ihrem Wesen nach eine
Gemeinschaft von Personen, die auf ihrem geschichtlichen Weg diese
Gemeinschaft zu realisieren sucht, indem sie die Beziehungen ihrer Mit-
glieder zueinander fordert und indem sie die Wiirde und die Freiheit je-
der Person hervorhebt. Als ihr Urbild, das auch sie erreichen will, gilt die
Gemeinschaft der drei Personen der hl. Dreifaltigkeit. Dieser Weg durch
die Geschichte hat einen eschatologischen Kurs und wird erst im Reich
Gottes vollendet. Diese eschatologische Vollendung bestimmt nun den
Weg in der Geschichte, weil sie die Fortsetzung dieses Weges ist.

2. Indem die Kirche die Gemeinschaft der Personen fordert, kann sie
das beste Beispiel fiir die Gesellschaft werden. Das Fehlen solcher Bezie-
hungen in der Gesellschaft darf nicht dazu fithren, dass die Christen sich
spalten, sondern muss Beweggrund sein fiir eine neue Haltung und Ver-
antwortung, die jeden Menschen als eine besondere Person ansiecht.

3. Indem die Kirche die Gemeinschaft im Reich Gottes als Vorbild hat,
lebt sie oder sollte sie leben auf der Basis dieser eschatologischen Per-
spektive. Es handelt sich dabei nicht um eine Riickkehr in die Vollkom-
menheit eines Anfangs, sondern um einen Weg und eine immer neue
Verwirklichung dessen, was erwartet wird. Es geht also um einen unun-
terbrochenen Weg, der kontinuierlich die menschlichen Beziehungen
andert.

4. Die eschatologische Perspektive, aber auch die Gemeinschaft der
Personen rechtfertigen keine Herrschaft oder ein Verbleiben bei dusser-
lichen Formen, sondern rufen zu einem dauernden Bemiihen um Befrei-
ung auf. Als Vorbild gelten dabei die Diakonie Christi und die Unmittel-
barkeit der Beziehung zu ihm.

5. Die Gemeinschaft der Personen rechtfertigt im Zusammenhang mit
der Freiheit jedes einzelnen keine Typologie oder Vorbestimmung der
sozialen Rollen. Diese werden frei gestaltet aufgrund des Bewusstseins
von der Verschiedenheit jedes einzelnen. Die sozialen Rollen sollten sich
standig verdndern, um Befreiung von den Herrschaftsverhiltnissen zu
erreichen. Ziel kann nicht das Ersetzen der Miénner und ihrer Herrschaft
durch die Frauen sein, sondern ihre Zusammenarbeit fiir eine Gemein-
schaft der Gleichheit, Liebe, Freiheit und Teilnahme, eine Gemeinschaft
der Versohnung, in der alle ihren Platz haben und sich frei entfalten kon-
nen.

258



6. Das Fehlen der Gemeinschaft mit Gott hatte Herrschaftsbezichun-
gen zur Folge. Christus hat aber die Gemeinschaft mit Gott wiederherge-
stellt, welche nun die Menschen erleben. Erfahrung der Gemeinschaft
mit Gott bedeutet Befreiung von Beziehungen der Herrschaft und Be-
wusstwerden der Wichtigkeit des Lebens. In dieser Hinsicht ist die Frau
das Symbol des Lebens, der Schonheit und der Schopfungskraft.

Mit allem, was gesagt wurde, wollte ich zeigen, dass die Absage an eine
Ordination der Frau nicht auf theologischen Argumenten basiert. Das
Zuriickgreifen auf die Tradition kann so etwas nicht begriinden. Die tra-
ditionelle Praxis hat ihren Ursprung in kulturellen, sozialen, aber auch in
anthropologischen Bedingungen, die heute keinen Platz mehr haben.
lhre Reproduktion lauft der Kirche und ihrer eschatologischen Ausrich-
tung zuwider. Die Suche nach theologischen Argumenten «dogmati-
schen» Charakters gegen die Frauenordination sollte keinen Platz in ei-
ner solchen Diskussion finden. Eine geistliche Haltung ldsst es nicht zu
solchen Verabsolutierungen kommen. Ehrlicher ist die Haltung, die
meint, dass diese Frage wegen der langjdhrigen Praxis und Gewohnheit
mehr Probleme schaffen wird, als sie zu losen verspricht. Die Stimmung
in der orthodoxen Kirche ist nicht giinstig, um eine solche Frage zu disku-
tieren. Es besteht vielmehr die Gefahr, dass andere Verabsolutierungen
geschaffen werden. Ausserdem gibt es, wie auch in der Konferenz auf
Rhodos erwihnt wurde, viele andere Bereiche, in denen Frauen ohne
weiteres aktiv sein konnen. Wir plidieren dafiir, den alten Brauch, dass
Frauen als Diakone titig sein konnen, wieder lebendig werden zu lassen.
Was mir aber als das allerwichtigste erscheint, ist dies, dass die Kirche
ohne Hemmungen die neuen Vorstellungen von den Bezichungen zwi-
schen Mann und Frau akzeptiert, die auch zu threr wahren Dynamik ge-
horen und ihrer eschatologischen Ausrichtung entsprechen. So kann sie
fiir eine neue Gesellschaft der Versohnung arbeiten, in der alle Midnner
und Frauen ihren Platz und die Moglichkeit einer freien Entfaltung threr
Personlichkeit finden. Sie kann sogar ein lebendiges Beispiel dafiir wer-
den. Es ist an der Zeit, dass die Kirche nicht bloss ihre Identitit mit der
gottgegebenen Gemeinschaft (Koinonia) behauptet, sondern dass sie
Wege findet, das Realitit werden zu lassen, was sie theologisch bezeugt.

Thessaloniki loannis Petrou

259



	Die Frauenfrage und die kirchliche Tradition

