
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 1

Artikel: Zur Problematik der rechtlichen Stellung verbeamteter Theologen im
deutschen Raum in der Zeit der Gründung des Deutschen Reiches und
in unserer Gegenwart unter Berücksichtigung des heutigen Österreich

Autor: Martin, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Problematik der rechtlichen Stellung verbeamteter
Theologen im deutschen Raum in der Zeit der Gründung
des Deutschen Reiches und in unserer Gegenwart unter

Berücksichtigung des heutigen Österreich

1. Die siebziger Jahre des 19. Jahrhunderts

Der Rechtsstatus von Theologen, welche sich im Staatsdienst befinden,
besitzt besonders für die altkatholische Kirche Interesse.

Schliesslich bildete eine Gruppe von Professoren in den Staaten des
1871 gegründeten Deutschen Reiches1 und benachbarten Gebieten
gleichsam den Kern der sich gegen die umstrittenen Aussagen des Ersten
Vatikanischen Konzils richtenden altkatholischen Bewegung. Zu nennen

sind hier besonders die Theologen Johannes Friedrich und
J. A.Messmer in München, Bernhard Josef Hilgers, Josef Reinkens, Josef

Langen und Peter Knoodt aus Bonn, Johann Baptist Baltzer, der spätere

altkatholische Bischof in Deutschland Josef Hubert Reinkens und
dessen Nachfolger im Bischofsamt Theodor Weber2 in Breslau. Im ost-
Preussischen Braunsberg waren damals als Dozenten der Theologie
Andreas Menzel und Friedrich Michelis tätig. Dazu kommt noch Eduard
Herzog3, der nach dem Ersten Vatikanischen Konzil freiwillig auf sein

Zur deutschen Reichsgründung sei verwiesen auf Egmont Zechlin, Die
Reichsgründung (Ullstein Buch 3840 - Deutsche Geschichte). Frankfurt/Berlin/
"ien 41981. Zur Einführung hierzu sind auch zu empfehlen Theodor Schieder,
Vom Deutschen Bund zum Deutschen Reich, in: Handbuch der Deutschen
Geschichte III, Herbert Grundmann (Hg.), Stuttgart 91970 fortan: Grundmann
Hl), 188-220, und Walter Bussmann, Das Zeitalter Bismarcks (Handbuch der
Deutschen Geschichte III/2), Konstanz 1956 fortan: Bussmann), 100-127.

2 Kurze Darstellungen des Werdegangs der beiden späteren Bischöfe finden
s'ch bei Urs Küry, Die Altkatholische Kirche (Die Kirchen der Welt 3), Stuttgart
1966 fortan: Küry), 469-472, und in dem Artikel von Werner Küppers, Reinkens,

Joseph Hubert, in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart V, Kurt Gal-
li"8 (Hg.), Tübingen 31961 fortan: RGG), 948-949.

1 Ein Abriss von Leben und Wirken des ersten Bischofs der Christkatholischen
K'rche in der Schweiz findet sich bei Küry 473-A14.

35



Amt als Professor in Luzern verzichtete4. Der bekannteste unter den sich

widersetzenden Professoren war Ignaz von Döllinger in München5.
Hinzu kamen besonders Religionslehrer und Militärpfarrer.

Dieser Widerstand von Theologen, die sich im Staatsdienst befanden,
wurde einer der Anlässe für den Ausbruch des Kulturkampfes in
Deutschland. Streitpunkt sollte die Frage sein, welche Kompetenzen die
römisch-katholische Kirche und welche der Staat bei solchen Theologen
für sich beanspruchen könne6.

In Braunsberg brach der Streit offen wegen des am dortigen Gymnasium

tätigen Religionslehrers Dr. Paul Wollmann aus. Am betreffenden
Institut standen alle Lehrkräfte gegen das Unfehlbarkeitsdogma, weswegen

Diözesanbischof Krementz unter anderen den Direktor des Gymnasiums

Johann Braun exkommunizierte7. Dr. Wollmann weigerte sich

seinerseits, den Hirtenbrief des Bischofs vom 11. November 1870 zur sog.

päpstlichen Unfehlbarkeit zu verlesen, und erhielt hierbei die ausdrückliche

Unterstützung von Direktor Braun. Nach mehreren Vorstössen von
Bischof Krementz erlaubte das Provinzial-Schulkollegium die Verlesung
des Hirtenbriefes in einer vom Bischof akzeptierten verkürzten Fassung
in der Kapelle der Schule. Der preussische Kultusminister Heinrich von
Mühler hielt nun den Konflikt für bereinigt. Allerdings sollte er sich ge-

4 Vgl. Werner Küppers, Altkatholiken, in RGG 1,296, und Roger Aubert, Der
Sieg des Ultramontanismus, in: Handbuch der Kirchengeschichte VI/1, Hubert
Jedin (Hg.), Freiburg/Basel/Wien 1985 fortan: Jedin, Handbuch), 792. Gottfried
Maron meint lapidar: «Für den Altkatholizismus wurde jedoch entscheidend eine
Anzahl deutscher Theologieprofessoren, die geprägt waren von der aufblühenden

historischen Wissenschaft» (Gottfried Maron, Die römisch-katholische Kirche

von 1870-1970 (Die Kirche in ihrer Geschichte IV, N 2), Göttingen 1972,286).
5 Vgl. Georg Franz, Kulturkampf. Staat und Kirche in Mitteleuropa von der

Säkularisation bis zum Abschluss des Preussischen Kulturkampfes, München 1954
fortan: Franz), 171-172. Vgl. auch Karl Hausberger/Benno Hubensteiner,

Bayerische Kirchengeschichte, München 1985 fortan: Hausberger/Hubensteiner),
330. Betreffende Informationen bietet auch Karin Hofbauer, Bilder aus der

Kirchengeschichte, Wien 1975,170, und Hummel, Vorwort, in: Johann Josef von
Döllinger zum 100. Todestag, Döllinger-Symposion, 28. und 29. September 1990
in Salzburg, Kirchenleitung der Altkatholischen Kirche Österreichs (Hg.), Wien
1990 fortan: Döllinger-Symposion), I-II.

6 Vgl. Otto Kimminich, Deutsche Verfassungsgeschichte (Lehrbücher des
öffentlichen Rechts 5), Frankfurt am Main 1970 fortan: Kimminich), 443. Vgl.
auch Kaxl Born, Von der Reichsgründung bis zum I.Weltkrieg, in: Grundmann
III, 267.

7 Ernst Rudolf Huber/Wolfgang Huber, Staat und Kirche im 19. und 20.
Jahrhundert. Dokumente zur Geschichte des deutschen Staatskirchenrechts II, Berlin
1976 fortan: Huber/Huber), 475.

36



täuscht sehen, und zwar besonders weil Bischof Krementz von Lehrer
Wollmann die uneingeschränkte Unterwerfung unter die vatikanischen
Beschlüsse forderte, was dieser verweigerte. Hierauf entzog Krementz
Wollmann die missio canonica*. Kurz vorher hatte er diesen Schritt in
einem Schreiben vom 15. März 1871 an Kultusminister von Mühler damit
begründet, Wollmann zwinge ihn zu diesem Schritt durch seinen beharrlichen

Widerspruch gegen die Lehre der katholischen Kirche9. In seinem
Antwortschreiben an Krementz, der auch dem Seminardirektor Treibel
m Braunsberg die missio canonica entzogen hatte, zeigte sich Mühler
dem bischöflichen Wunsch nach Amtsentfernung der beiden Religionslehrer

und Bestellung von Ersatz gegenüber ablehnend10 und schrieb:
«Ew. Bischöflichen Hochwürden erwiedere ich daß ich den Maßnahmen,

welche Sie dem Religionslehrer Dr. Wollmann und dem Seminardirektor

Dr. Treibel gegenüber, wegen ihrer Stellung zu den Beschlüssen
des Vaticanischen Concils, theils angeordnet, theils in Aussicht gestellt
haben, eine rechtliche Wirkung in Beziehung auf das von den Betheiligten

bekleidete Staatsamt nicht zugestehen kann und hiervon das Königliche

Provinzial-Schulcollegium zu Königsberg in Kenntniß gesetzt
habe.»11

Zum einen erhielt nun Bischof Krementz öffentliche Unterstützung
durch römisch-katholische Laien, und zum anderen intervenierte er bei
staatlichen Stellen12. So schrieb er am 5. April 1871 an den Kultusminister,

es läge im Interesse des Staates wie der Kirche, wenn der Konflikt
durch Amtsenthebung der beiden betreffenden Lehrer geklärt würde.
Entweder sollten Ersatzkräfte den Religionsunterricht erteilen, oder
dieser solle ausfallen. Es sei nämlich nicht statthaft, dass die Betroffenen
nach Entzug der missio canonica weiterhin Religionsunterricht erteilen
könnten". Gegenüber dieser Forderung stellte nun am 11. April 1871 das

Provinzial-Schulkollegium klar die staatliche Rechtsposition heraus und
meinte: «Da sowohl die Berufung des Dr. Wollmann auf seinen dortigen
Posten, als auch die Regelung seiner dortigen Amtsthätigkeit von der

" Erich Schmidt-Volkmar, Der Kulturkampf in Deutschland 1871-1890.
Göttingen/Berlin/Frankfurt 1962 fortan: Schmidt-Volkmar), 62.

' Vgl. Huber/Huber 476 und Nikolaus Siegfried, Actenstücke betreffend den
Preußischen Culturkampf nebst einer geschichtlichen Einleitung, Freiburg im
Breisgau 1882 fortan: Siegfried), 40.

10 Vgl. Schmidt-Volkmar 62.
11 Huber/'Huber 476 und Siegfried 40-41.
12 Vgl. Schmidt-Volkmar Gl.

"Vgl. Siegfried 4\-A2.

37



Staatsbehörde ausgegangen ist, so hat auch nur die Staatsbehörde das

Recht, hier, falls nöthig, einzugreifen resp. Abänderungen anzuordnen.
Dem Herrn Bischof steht keinerlei Recht zu, in die Organisation des

Gymnasiums einzugreifen oder die Amtsthätigkeit eines Lehrers an
demselben zu inhibiren. Keinesfalls aber hat der Religionslehrer
Befehle rücksichtlich seiner Amtstätigkeit anders als nur durch seine vorgesetzte

Staatsbehörde entgegenzunehmen.»14
Der Kultusminister erklärte wenig später, er werde den beiden Lehrern

trotz der bischöflichen Aktionen keine Schwierigkeiten bei der
weiteren Erteilung des Religionsunterrichts bereiten15. Laien, welche die
Position von Bischof Krementz vertraten, lehnten Wollmann als

Religionslehrer ab. Wer dessen Unterricht besuchte, wurde aus dem bischöflichen

Konvikt gewiesen, während umgekehrt der Gymnasialdirektor
gegen Wollmann eingestellte Eltern aufforderte, ihre Söhne von der
Schule zu nehmen16. Krementz erhob den schweren Vorwurf, die
Gewissensfreiheit und staatsbürgerlichen Rechte der Katholiken würden
verletzt17. Auch weiterhin konnte keine Übereinkunft bezüglich der
genauen rechtlichen Stellung von im Staatsdienst befindlichen Theologen
erzielt werden.

Gegenüber dem kirchlichen Kompetenzanspruch betonte Preussens

Kultusminister am 29. Juni 1871, dass man den gegen Wollmann ergriffenen

bischöflichen Massnahmen «eine Wirkung in Beziehung auf das von
ihm bekleidete Staatsamt nicht zugestehen könne, daß derselbe mithin
im Genuß seines amtlichen Einkommens verbleiben müsse». Zur
Begründung wurde angeführt: «Denn der pp. Wollmann ist seiner Zeit mit
Zustimmung der Kirche ordnungsmäßig zum Religionslehrer berufen
und lehrt noch heute dasselbe, was er vor dem 18. Juli mit Zustimmung
der Kirche gelehrt hat. Ihn zu nöthigen, daß er etwas Anderes lehren soll,
oder ihn, weil er sich dessen weigert, in seinem Amte zu beunruhigen, hat
der Staat keine Veranlassung.»18 Diese Aussagen von staatlicher Seite
sind aus verschiedenen Gründen interessant. Einerseits war der Kirche
ein entscheidendes Mitspracherecht bei der Anstellung von lehrenden
Theologen eingeräumt worden. Auf der anderen Seite wurden aber Ent-

14 Ebda. 42.
15 Vgl. ebda.
16 Vgl. Schmidt-Volkmar 62 und Adelheid Constabel, Die Vorgeschichte des

Kulturkampfes (Schriftenreihe der staatlichen Archivverwaltung 6), Berlin 1956
fortan: Constabel), 94.
17 Vgl. ebda, und Siegfried 43-44.
18 Huber/Huber 477.

38



Scheidungen in theologisch-lehramtlichen Fragen durch die offizielle
Kirchenleitung als nicht relevant für die Weiterbeschäftigung von Theologen

im Staatsdienst betrachtet. Was die Sache für die römisch-katholischen

Bischöfe in Deutschland noch zusätzlich unangenehm machte, war
die Feststellung des Kultusministers, dass Lehrer Wollmann seine bis

zum Ersten Vatikanischen Konzil von der Hierarchie unbeanstandete
Lehre keinesfalls geändert habe. Damit hatte Mühler eine grundlegende
Übereinstimmung mit den Aussagen der altkatholischen Bewegung
formuliert.

Bischof Krementz erwiderte darauf am 9. Juli 1871, die ministerielle
Entscheidung Verstösse gegen geltende Rechte der Kirche und verletze
die Gewissensfreiheitl9, «weil sie innere Angelegenheiten, welche nach
der Staatsverfassung durch die Kirche zu ordnen sind, vor das Forum des

Staates zieht und ohne Rücksicht auf das Urtheil der gesetzlichen und

vom preußischen Staate anerkannten Vertreter der katholischen Kirche
in Glaubenssachen Entscheidungen und Anordnungen trifft»20.
Entscheidend sei in vorliegendem Fall das Urteil der zuständigen kirchlichen
und nicht der staatlichen Stellen. Auch behauptete Krementz, die
Beschlüsse des Ersten Vatikanischen Konzils über die Unfehlbarkeit gehörten

zum katholischen Glauben21. Damit nahm Krementz eine nicht nur
zur altkatholischen Auffassung, sondern auch zur Meinung des evangelischen

Kultusministers von Preussen völlig entgegengesetzte Position ein,
was nicht dazu angetan war, eine Verständigung zwischen staatlichem
und kirchlichem Anspruch, wie er hier durch die römisch-katholische
Kirche formuliert wurde, zu erleichtern.

Dazu verhängte der Bischof über Dr. Wollmann die grosse Exkommunikation22.

112 von 251 Schülern verliessen nun das Gymnasium in

Braunsberg23. In einer Immediateingabe vom 7. September 1871 an Kaiser

Wilhelm I. unterstützten alle römisch-katholischen Bischöfe in
Preussen die Position von Krementz24. Schon am 2I.Juli hatte der
Kultusminister noch einmal seinen Standpunkt betont und unterstrichen,
auch nach der ausgesprochenen Exkommunikation sei Wollmann wie
bisher ohne Einschränkung Staatsbeamter. In dieser Eigenschaft unter-

" Vgl. ebda. 478 und Siegfried 46.
2" Ebda, und Huber/Huber 479.
21 Vgl. ebda. 479-480 und Siegfried 47-49.
22 Vgl. Franz 217 und Schmidt-Volkmar 63.
21 Vgl. ebda.
24 Vgl. Huber/Huber 484 und Siegfried 61-68.

39



stünde er nur staatlicher Disziplinargewalt25. Mit Datum vom 18. Oktober

1871 antwortete Kaiser Wilhelm I. den römisch-katholischen Bischöfen

in Preussen. Er meinte, die kirchlichen Beschwerden seien unbegründet26.

Damit hatte sich der Braunsberger Streit zu einer ernsten Belastung
des Verhältnisses von Staat und (römisch-katholischer) Kirche geführt27.

Mit dazu beigetragen hatte sicher auch, dass Bischof Krementz einen

eigenen Hirtenbrief zum Schulstreit in Braunsberg hatte verbreiten
lassen28. Andererseits hatte dieser Konflikt Anstoss gegeben, die
unterschiedlichen Positionen über den Rechtsstatus von verbeamteten Theologen

genauer zu formulieren.
Dabei blieb der Braunsberger Streit kein Einzelfall.
Ähnliche Auseinandersetzungen spielten sich unmittelbar nach dem

Ersten Vatikanischen Konzil auch in Breslau ab. Am 29. Juli 1870 hatte
der in Breslau amtierende Fürstbischof Förster Kultusminister von Mühler

gebeten, Professor Hubert Reinkens von weiterem öffentlichen
Widerstand gegen die betreffenden Aussagen des Ersten Vatikanischen
Konzils abzuhalten, nachdem dieser schon durch das Buch «Papst und

Papsttum nach der Zeichnung des heiligen Bernhard von Clairvaux» bei
den offiziellen Vertretern der römisch-katholischen Kirche für Verärgerung

gesorgt hatte29. Mit Datum vom 12. November 1870 verweigerte
von Mühler unter Berufung auf die in der preussischen Verfassung
garantierte Freiheit der Wissenschaft die Erfüllung des Wunsches von
Förster30. Die Frage der Freiheit der Wissenschaft sollte auch später immer
wieder eine Rolle bei der Diskussion um den rechtlichen Status von
verbeamteten Theologen spielen. Am 19. November erwiderte darauf
Fürstbischof Förster, die katholischen Theologieprofessoren seien nicht
für die freie Wissenschaft, sondern für die katholische Kirchenlehre
berufen. Im übrigen meinte er, stünde gemäss dem Fakultäts-Reglement
die theologische Fakultät unter der geistlichen Aufsicht des Fürstbi-

25 Vgl. ebda. 52 und Huber/Huber 483.
26 Vgl. ebda. 488 und Siegfried 68-69.
27 Vgl. Bussmann 158 und Rudolf LUI, Der Kulturkampf in Preussen und

Deutschland (bis 1878), in: Jedin, Handbuch VI/2, 34-35.
28 Vgl. Siegfried 53-61
29 Vgl. Constabel 18-19 und 23-28.
3(1 Vgl. Huber/Huber 462. Zur in jener Zeit geführten Diskussion über die

theologischen Fakultäten ist das Werk «Gränzen zwischen Staat und Kirche und Ga-
rantieen gegen deren Verletzung» von Emil Friedberg, das 1872 in Tübingen
erschien, aufschlussreich. Besonders sei hier auf die Seiten 813-817 verwiesen.

40



schofs. Auch sei gemäss der preussischen Verfassung in vorliegendem
Fall das Urteil der kirchlichen Seite entscheidend. Sowohl Reinkens wie
Professor Johann Baptist Baltzer hätten sich wiederholt gegen die katholische

Glaubenslehre geäussert und dürften deswegen nicht länger als

Theologieprofessoren behandelt werden31. In einem Bericht stellte von
Mühler aber am 12. Dezember 1870 fest, dass nach verbindlicher Rechtsnorm

«die in Staatsämtern stehenden Lehrer der katholischen Religion
oder Theologie nur durch den Spruch der kompetenten Disziplinarbehörden

ihres Amtes entsetzt werden können Der Versuch, einem Lehrer

der katholisch-theologischen Fakultät, welchem wegen angeblich
häretischer Lehre die missio canonica entzogen worden, sein Staatsamt zu
nehmen, ist früher schon einmal dem Professor Dr. Baltzer gegenüber
gemacht worden. Doch haben der Disziplinarhof und das Staatsministerium

übereinstimmend auf Freisprechung erkannt.»32 Diese Formulierung

umriss im wesentlichen die Position, die bei den Auseinandersetzungen

in den siebziger Jahren des 19. Jahrhunderts von staatlicher Seite

bezüglich verbeamteter Theologen eingenommen wurde. Allerdings
wurde dem Bischof auch hier ein umfangreiches Mitspracherecht bei der

Anstellung von Religionslehrern und Theologieprofessoren zuerkannt33.
Ähnliche Schwierigkeiten wie in Breslau gab es auch im Verhältnis

von Erzbischof Melchers von Köln und katholisch-theologischer Fakultät

in Bonn34. Dort hatten schon vorher die Ansichten von Georg Hermes

und Anton Günther einen grossen Einfluss ausgeübt35. «So kam es,

daß in der großen Krise des deutschen Katholizismus 1870 von 5 Ordinarien

3 (Hilgers, Langen, Reusch) sich weigerten, das vatikanische
Unfehlbarkeitsdogma anzunehmen ,..»36

Melchers versuchte diesen Widerstand zu brechen, indem er diesen,
wie auch Professor Franz Xaver Dieringer, der aber seinerseits auf seine

Stelle an der Universität verzichtete37, die missio canonica entzog.
Professor Knoodt, der an der philosophischen Fakultät lehrte und Geistlicher

war, wurde mit der Suspension von den priesterlichen Funktionen

31 Vgl. Constabel 47-50.
32 Huber/Huber 468.
31 Vgl. ebda. 467.
34 Vgl. ebda. 469.
35 Werner Küppers, Bonn, Universität, in: RGG I, 1358.
36 Ebda.
37 Vgl. Rudolf Litt, Die Entstehung der altkatholischen Kirchengemeinschaft,

in: Jedin, Handbuch VI/1, 793.

41



belegt38. Zur Begründung für sein Vorgehen meinte der Kölner Erzbischof:

«Außerdem ist die Fakultät39 überhaupt, insoweit die katholische
Kirche an der Wirksamkeit beteiligt ist, unter die geistliche Aufsicht des

Erzbischofs gestellt und bestimmt, daß das Verhältnis zur katholischen
Kirche im allgemeinen der Analogie des kanonischen Rechts folge.»40

Damit wurden auch in vorliegendem Fall entscheidende Weisungsrechte
betreffs Theologen an einer staatlichen Fakultät durch den Vertreter der
kirchlichen Hierarchie für sich beansprucht. Es lag nahe, dass die Regierung

das nicht unwidersprochen hinnehmen würde.
So meinte denn am 21. November 1870 Minister von Mühler, dass der

Erzbischof nicht gegen die Professoren in ihrer Eigenschaft als akademische

Lehrer mit Drohungen vorgehen könne, wenn er nicht die staatlichen

Stellen informiert habe. Andererseits erklärte von Mühler, er
werde als Vertreter des Staates niemanden wegen der umstrittenen
Aussagen des Ersten Vatikanischen Konzils belehren, da dies seine Kompetenzen

überschreite41. Damit hatte der zuständige Minister zum einen die
staatlichen Rechte bezüglich Personalfragen an theologischen Fakultäten

unterstrichen, zum anderen aber eine Ausweitung staatlicher
Kompetenzen auf dogmatisch-theologische Fragen abgelehnt. Damit hatte er
übrigens dieselbe neutrale Position zu dogmatischen Diskussionen
formuliert, wie sie auch Reichskanzler Otto von Bismarck schon vertreten
hatte42. Diese differenzierte Haltung wurde auch deutlich, als von Mühler

am 21. November 1870 gegenüber Kaiser Wilhelm I. meinte: «Der
Staat kann und wird in solchem Falle die Professoren in ihrer Amtstätigkeit

nicht behindern und im Genuß der ihnen angewiesenen Besoldungen

erhalten. Aber er kann sie, wenn sie sich durch einseitiges Vorgehen
des Bischofs verhindert finden, ihre Lehrtätigkeit fortzusetzen, nicht ge-

38 Vgl. Huber/Huber 469.
39 Gemeint ist hier die katholisch-theologische Fakultät.
40 Ebda. 472.
41 Vgl. Constabel 52-53.
42 Vgl. Bussmann 158 und Karl Born, Von der Reichsgründung bis zum I.

Weltkrieg, in: Grundmann III, 267. Vgl. auch Rudolf Litt, Der Kulturkampf in Preussen

und im Deutschen Reich (bis 1878), in: Jedin, Handbuch VI/2,34. In eine
ähnliche Richtung geht Urs Küry, wenn er schreibt: «Nicht unerwähnt sei, dass die
altkatholische Kirche Deutschlands am sog. Kulturkampf, der 1871 einsetzte und bis
1878 andauerte, keinen Anteil hatte. Im Kulturkampf, den Bismarck,..., sowohl in
Preussen wie im Reich mit äusserster Schärfe gegen die römische Kurie führte
ging es um ganz andere Ziele: um die Neuregelung der sog. res mixtae, die Ausmachung

der staatlichen und kirchlichen Kompetenzen in Fragen des Zivilstandwesens,
der Schule, des Gerichtswesens usf.» (Küry 77).

42



gen ihr eigenes Gewissen in Schutz nehmen, und ebensowenig kann er
ihnen Zuhörer verschaffen, wenn diese infolge eines Verbots ihres Di-
özesanbischofs die Vorlesungen der im Konflikt stehenden Professoren
nicht besuchen wollen.»43 Wegen der abweisenden Haltung des Staates

gegenüber den Vorstellungen des Erzbischofs konnten Reusch und Langen

noch viele Jahre an der katholisch-theologischen Fakultät in Bonn
wirken44, während Hilgers bereits 1874 starb45. Damit hatten die staatlichen

Vertreter sogar eine Versetzung der kirchenrechtlich angegriffenen
Professoren in eine andere Fakultät abgelehnt, wie dies in Deutschland
bei ähnlichen Vorkommnissen in unserer Zeit geschah.

Das Verhältnis zwischen Kirche und Staat war zunächst so belastet,
dass, als Dieringer aufsein Professorenamt verzichtete, er durch den aus

Braunsberg herbeigeholten Altkatholiken Menzel ersetzt wurde. Erst im
Rahmen des Abklingens des Kulturkampfes wurden ab 1880 Ersatzprofessuren

eingerichtet und mit römisch-katholischen Theologen besetzt46.

Damit wurde letztlich die Hoffnung zunichte, die Position der Altkatholiken

innerhalb der katholisch-theologischen Fakultät von Bonn auf
Dauer zu erhalten47.

Der preussische bzw. deutsche Staat hatte aber damit auch in Bonn
jedes Vorgehen gegen verbeamtete Theologen, die die Unfehlbarkeitslehre

des Ersten Vatikanischen Konzils zurückwiesen, abgelehnt,
obwohl Erzbischof Melchers im März 1872 die Professoren Hilgers,
Knoodt, Reusch und Langen exkommuniziert hatte48. In München
wurde der am 17. April 1871 exkommunizierte49 Ignaz von Döllinger
1873 vom bayerischen König Ludwig IL zum Präsidenten der Akademie
der Wissenschaften ernannt50. So war es Döllinger in Zukunft möglich,
Arbeiten im «Almanach der Kgl. Bayerischen Akademie der Wissen-

43 Huber/Huber 474.
44 Küry 77.
43 Vgl. ebda. 469.
46 Vgl. Werner Küppers, Bonn, Universität, in: RGG I, 1358.
47 Vgl. Rudolf Liti, Die Entstehung der altkatholischen Kirchengemeinschaft,

in: Jedin, Handbuch VI/1, 795. Zur Entwicklung und Tätigkeit des 1902 errichteten

Instituts für altkatholische Theologie sei verwiesen auf Werner Küppers,
Altkatholischer Theologe (Blätter zur Berufskunde 3), Bielefeld21978,7-14.

48 Vgl. Schmidt-Volkmar 86.
49 Vgl. Johann Finsterhölzl, Ignaz von Döllinger (Wegbereiter heutiger Theologie),

Graz/Wien/Köln 1969, 30.
311 Vgl. Stephan Lösch, Döllinger, in: Lexikon für Theologie und Kirche III.

Michael Buchberger (Hg.), Freiburg 1931, 376.

43



Schäften» zu veröffentlichen51. Schon 1872 war er erneut Rektor der
Münchner Universität geworden52. Dass die zuständigen Stellen bereit

waren, den Verbleib von Theologen, die sich im Staatsdienst befanden
und wegen ihres Widerstandes gegen das Erste Vatikanum mit der
römisch-katholischen Hierarchie in Konflikt gerieten, in ihren Ämtern zu

belassen, liess eine Übereinstimmung von Staat und altkatholischer Kirche

geraten erscheinen. So erklärte denn am 29. Juni 1873 der leitende
Rat der deutschen Altkatholiken die Zustimmung zu den während des

Jahres 1873 erlassenen Gesetzen über die Vorbildung und Anstellung
der Geistlichen, über die kirchliche Disziplinargewalt und die Grenzen
des Gebrauchs der kirchlichen Straf- und Zuchtmittel53. Auch wandte

man sich gegen ein Interventionsrecht von Papst oder Bischöfen in
staatlichen bzw. bürgerlichen Fragen54. Der Schulterschluss mit dem Deutschen

Reich wurde besonders deutlich, wenn es in der Erklärung hiess:

«3. Der altkatholische Bischof und die Synodal-Repräsentanz erklären

daß sie - im festen Vertrauen darauf und in der unerschütterlichen
Überzeugung, daß die Gesetzgebung des Staates niemals irgend etwas

gegen die Grundsätze der christlichen Moral verstoßendes gebieten werden,

daß die Staatsgesetze niemals der Freiheit der Gewissen und der
Lehre Christi zu nahe treten werden - sich auch in Zukunft die gewissenhafteste

Befolgung der Staatsgesetze werden angelegen sein lassen

4. Wir erklären, daß es eine heilige Pflicht von Bischof, Clerus und
jedem Einzelnen ist, den Staat bei der Erfüllung seiner Aufgabe mit allen
Kräften zu unterstützen und daß wir dieses freudig, gewissenhaft und

nachhaltig thun werden.»55

Bezeichnenderweise wurde in der als Antwort auf dieses Gesuch
ausgestellten Anerkennungsurkunde für Bischof Reinkens dieser als «or-

51 Vgl. H. Ewald Kessler, Ergänzungen und Berichtigungen zu Lösch's Döllinger

Bibliographie. Internationale Kirchliche Zeitschrift 1990 (98) 2, 137.
52 Vgl. Heitz, Ignaz von Döllinger - Anwalt der Freiheit der Theologie, in:

Döllinger-Symposion, 40.
53 Der Text der betreffenden Gesetze findet sich bei Siegfried 177-186. Zur

Meinung, das Gesetz über den Kirchenaustritt vom 14. Mai 1873, dessen Text sich
bei Siegfried auf den Seiten 187-188 findet, hätte den Altkatholiken zugute kommen

sollen, siehe Bussmann 167. Eine ähnliche Ansicht wird vertreten bei Georg
Franz-Willing, Kulturkampf gestern und heute, München 1971, 44.

54 Vgl. Huber/Huber 626-627.
53 Ebda. 627. Es ist dabei zu erwähnen, dass es auch innerhalb der römisch-katholischen

Kirche in Deutschland eine Richtung gab, die unter der Bezeichnung
«Staatskatholiken» vergleichbare Positionen vertrat (vgl. Rudolf LUI, Der Kul-

44



dentlicher Professor in der katholisch-theologischen Facultät der
Universität zu Breslau»56 bezeichnet.

Ähnlich wie in den bereits dargestellten Fällen verliefen die
Auseinandersetzungen auch bezüglich katholischer Lehrer im Bistum Breslau und

Militärseelsorger.
Bereits am 17. November 1870 hatte Fürstbischof Förster Beschwerde

gegen 33 Gymnasial- und Realschullehrer erhoben, welche die vatikanischen

Beschlüsse nicht anerkannten. Mit Datum vom 21. Dezember 1870

lehnte der preussische Kultusminister von Mühler das gewünschte staatliche

Vorgehen gegen die Lehrer ab57. Am 3. Januar 1871 wandte sich

Förster erneut an den Minister und forderte wieder staatliche Massnahmen

gegen die Lehrkräfte58. Zur Begründung seiner Forderung meinte

er unter anderem: «Die katholischen Gymnasien meiner Diözese beruhen

auf katholischen Stiftungen und werden aus katholischen Fonds
erhalten. Es würde diesem Stiftungszwecke geradehin zuwiderlaufen, mittels

katholischer Fonds unkatholische Lehrer zu besolden.... Die
protestierenden Gymnasiallehrer haben sich außerhalb der Kirche gestellt
und sich dadurch außerstand gesetzt, an katholischen Anstalten zu lehren

und zu wirken ,..»59 Die Forderungen Försters wurden durch Mühler
am 30. Januar 1871 zurückgewiesen60, der die Lehrer besonders mit dem

Argument in Schutz nahm: «Daß die Wirksamkeit der dissentierenden

Gymnasiallehrer den konfessionellen Charakter der betreffenden
Gymnasien oder die Erreichung ihres stiftungsgemäßen Zwecks beeinträchtige,

wird sich gegenüber dem erhobenen Einwände, daß die Gründung
der katholischen Gymnasien Schlesiens und die Widmung der zu ihrer
Unterhaltung dienenden Stiftungen auf Zeiten zurückweisen, denen der

dogmatische Inhalt der Beschlüsse des Vatikanischen Konzils fremd

gewesen, und daß die beteiligten Gymnasiallehrer den Standpunkt nicht
verlassen haben, welcher Jahrhunderte hindurch als der katholische
anerkannt worden sei, nicht als eine für die administrativen Maßnahmen

turkampf, in: Der soziale und politische Katholizismus I, Wien 1981, 92, und

Schmidt-Volkmar 211; vgl. hierzu auch Ernst Heinen, Staatliche Macht und
Katholizismus II [Sammlung Schöningh zur Geschichte und Gegenwart], Paderborn
1979, 6 und 64-65). Siehe zu den in diesem Rahmen auftretenden «Staatspfarrern»

Schmidt-Volkmar 211 und Kimminich 447.
56 Huber/Huber 627.

"Vgl. ebda. 461.
38 Vgl. Constabel 76-78.
39 Ebda. 76.
60 Vgl. ebda. 83-84.

45



der staatlichen Aufsichtsbehörde normgebende Auffassung durchführen

lassen.»61 Auch fürstbischöfliche Schreiben vom 13. Februar 1871

und 5. Juni 1871 konnten eine Änderung dieses Standpunkts nicht
erreichen62. Auch hier hatte also Mühler bezüglich der theologiegeschichtlichen

Einordnung der Beschlüsse des Ersten Vatikanischen Konzils den

Standpunkt der altkatholischen Kirche eingenommen!
Da es innerhalb der Militärgeistlichkeit Widerstand gegen das I.

Vatikanum gab 6\ wandte sich der für die Armeeseelsorge zuständige
Feldpropst Namszanowski mit der Bitte um Eingreifen am 31. August 1871 an
Kultusminister von Mühler64. «Dort mußte die Beschwerde schon
deshalb erfolglos bleiben, weil die Militärpfarrer nicht dem Kultusminister,
sondern in ihrer Eigenschaft als Militärbeamte dem Kriegsminister
unterstellt waren.»65 Der Konflikt brach nun endgültig aus, als die dem
Staat gehörende Pantaleonskirche in Köln den Altkatholiken zur
Mitbenutzung zur Verfügung gestellt wurde. Daraufhin verbot der Armeepropst

dem zuständigen Geistlichen die weitere Abhaltung von
Gottesdiensten in der Kirche. Da dies ohne Einschaltung des Kriegsministeriums

geschah, liess der zuständige Minister von Roon dessen Suspendierung

einleiten66. Papst Pius IX. lobte den Feldpropst ausdrücklich, und in
einer Note vom 28. August 1872 ergriff Kardinalstaatssekretär Antonelli
Partei für diesen67. Am 28. Mai 1872 hatte Kriegsminister von Roon aber
schon die Suspendierung Namszanowskis angeordnet68. Dabei war der
Streit um die (Mit-)Benutzung der Pantaleonskirche nicht der einzige
Streitpunkt in der Armeeseelsorge. Eine grössere Rolle spielte das

Vorgehen des Feldpropstes gegen altkatholisch gesinnte Militärgeistliche,
die ja Beamte waren. Im April 1872 verbot Namszanowski dem Militärpfarrer

Grunert in Insterburg die Ausübung seelsorglicher Funktionen.
Dieser Schritt wurde von Minister von Roon als unerlaubt angegriffen69.
In einem Schreiben vom 17. April 1872 beharrte der Feldpropst auf sei-

61 Ebda. 83.
62 Vgl. allgemein zur betreffenden Auseinandersetzung Huber/'Huber 461. Zu

den beiden Schreiben Försters siehe Constabel 85 und 95-96. Das Antwortschreiben
Mühlers ist nachzulesen ebda. 92-93, während der letzte betreffende Vorstoss

Försters gar nicht mehr einer Antwort durch den Minister gewürdigt wurde.
63 Vgl. Huber/Huber 550.
64 Vgl. Constabel 121-123.
65 Huber/Huber 550.
66 Vgl. Schmidt-Volkmar 90-91.
67 Vgl. Huber/Huber 560-562 und Constabel 306-308.
68 Vgl. Huber/Huber 557.
69 Vgl. ebda. 552-553 und Constabel 225-226.

46



nem Standpunkt und meinte, er dürfe als Oberhirte eigenständig derartige

Akte setzen. Er sei diesbezüglich kein Untergebener des Kriegsministers7".

Am 15. März 1873 ordnete Kaiser Wilhelm I. als Ergebnis dieser

Auseinandersetzungen die Aufhebung der katholischen Feldpropstei
an71.

Der Staat hat also in Deutschland bei den Auseinandersetzungen, wie
sie infolge des Vorgehens gegen altkatholisch gesinnte Theologen
ausbrachen, im 19. Jahrhundert energisch seine Kompetenzen bezüglich im
Staatsdienst befindlicher Theologen gewahrt. Dementsprechend unterblieb

sowohl im Reichsbeamtengesetz vom 31. März 1873 als auch im
Reichsbeamteneid vom 29. Juni 1871 jeder Hinweis auf konfessionelle

Bindungen der Staatsdiener oder kirchlicher Rechte bezüglich ihrer
Tätigkeit72.

2. Die heutige Situation

2.1 Die Lage in der Bundesrepublik Deutschland

Die heutige Lage in der Bundesrepublik Deutschland ist entscheidend
dadurch beeinfiusst, dass nach dem Untergang des Kaiserreichs in

Deutschland nicht eine völlige Trennung von Kirche und Staat, sondern
eine «hinkende Trennung» durchgeführt wurde. Damit wurde ein völliger

Bruch mit dem bisherigen Staatskirchenrecht verhindert73. Eine voll-

711 Vgl. ebda. 228-230 und Huber/Huber 553-554.
71 Vgl. Siegfried 108. Vgl. hierzu allgemein auch Kimminich 445.
72 Ernst Rudolf Huber (Hg.), Dokumente zur deutschen Verfassungsgeschichte

II. Stuttgart 1964,339-341. Im Reichsbeamtengesetz hiess es unter anderem: «§ 2.

Soweit die Anstellung des Reichsbeamten nicht unter dem ausdrücklichen Vorbehalt

des Widerrufs oder der Kündigung erfolgt, gelten dieselben als auf Lebenszeit

angestellt. - § 61. Ein Reichsbeamter, welcher durch Blindheit, Taubheit oder
ein sonstiges körperliches Gebrechen oder wegen Schwäche seiner körperlichen
oder geistigen Kräfte zu der Erfüllung seiner Amtspflichten dauernd unfähig ist,

soll in den Ruhestand versetzt werden» (ebda. 340). Damit besassen Beamte eine

Sicherheit in sozialer und rechtlicher Hinsicht, etwa für den Fall eines Konflikts
mit kirchlichen Stellen. Dies galt um so mehr, als §§ 149-150 die Ansprüche von
Beamten auf Besoldung, Wartegeld oder Pension behandelten und dabei den

Beamten zur Vertretung ihrer Ansprüche Rechtsmittel zubilligten (vgl.
ebda. 341).

71 Vgl. Werner Weber, Die Gegenwartslage des Staatskirchenrechts, in:

Veröffentlichungen der Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer 11, Berlin 1954,

153-154. Vgl. auch Werner Weber, Staat und Kirche in der Gegenwart (Jus Eccle-

47



ständige Trennung von Kirche und Staat fand auch nicht im Zusammenhang

mit dem nationalsozialistischen Regime und dem deutschen
Zusammenbruch von 1945 statt. Besonders ist hier das Fortgelten des

Reichskonkordats vom 20. Juli 1933 für den Bereich der Bundesrepublik
zu nennen. Dieses Fortgelten war zwar zunächst umstritten, wurde aber

am 26. März 1957 durch das Bundesverfassungsgericht ausdrücklich

bestätigt74. In der Urteilsbegründung hiess es: «Das Reichskonkordat, das

nach seiner Präambel «das Verhältnis zwischen der katholischen Kirche
und dem Staat für den Gesamtbereich des Deutschen Reiches dauernd

regeln> will, hat durch den Zusammenbruch der nationalsozialistischen

Gewaltherrschaft seine Geltung nicht verloren.»75 Die staatskirchen-
rechtliche Kontinuität wird weiter verdeutlicht, wenn es heisst: «Aber

abgesehen von solchen gegenüber dem Gesamtinhalt des Vertrages an

Bedeutung zurücktretenden Anpassungen an die Lage im Deutschen

Reich ist der Inhalt des Reichskonkordats nicht von der Art, daß seine

Fortgeltung über die Zeit der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft
hinaus in Frage gestellt werden könnte. Das Reichskonkordat bleibt
auch nach dem Zusammenbruch in Geltung.»76 Von daher verlor auch

siasticum 25), Tübingen 1978 fortan: Weber), 315-324. Weber meint unter
anderem: «Vor allem liegt in der Anerkennung der Kirchen als «Körperschaften des

öffentlichen Rechts> im überlieferten Stile eine unbestreitbare Rezeption staatlicher

Kirchenhoheitsbefugnis» (ebda. 323).
74 Joseph Listi (Hg.), Die Konkordate und Kirchenverträge in der Bundesrepublik

Deutschland I, Berlin 1987 fortan: Listi), 27-29.
75 Friedrich Giese/Friedrich August von Heydte, Der Konkordatsprozess IV

(Veröffentlichungen des Instituts für Staatslehre und Politik e.V. in Mainz 7),
München 1959,1689.

76 Ebda. 1690. Siehe zur Urteilsbegründung auch ebda. 1692. Der Wortlaut des

Reichskonkordats einschliesslich des sog. Schlussprotokolls und des Geheimanhangs

ist nachzulesen bei Listi I, 34-61. Dabei war unter anderem festgehalten
worden: «Artikel 19: Die katholisch-theologischen Fakultäten an den staatlichen
Hochschulen bleiben erhalten.» In Artikel 21 wurde vereinbart: «Der katholische
Religionsunterricht in den Volksschulen, Berufsschulen, Mittelschulen und höheren

Lehranstalten ist ordentliches Lehrfach und wird in Übereinstimmung mit
den Grundsätzen der katholischen Kirche erteilt...» Dazu kommt die Feststellung
in Artikel 22: «Bei der Anstellung von katholischen Religionslehrern findet
Verständigung zwischen dem Bischof und der Landesregierung statt. Lehrer, die
wegen ihrer Lehre oder sittlichen Führung vom Bischof zur weiteren Erteilung des

Religionsunterrichts für ungeeignet erklärt worden sind, dürfen, solange dies
Hindernis besteht, nicht als Religionslehrer verwendet werden.» In Artikel 27
wurde die Seelsorge an katholischen Armeeangehörigen unter einem Militärbischof

vereinbart, dessen Mitarbeiter Militärpfarrer und andere Militärgeistliche
zu sein hätten.

48



Artikel 19 des Reichskonkordats seine Wirksamkeit nicht, der eine

Grundlage für das kirchliche Beanstandungsrecht gegenüber verbeamteten

Theologen im Universitätsdienst darstellt77. Daneben blieb auch
das Preussenkonkordat vom 14. Juni 1929 für die heutigen Bundesländer
Nordrhein-Westfalen, Niedersachsen, Rheinland-Pfalz und Hessen in

Geltung78. Vergleichbares lässt sich für das Bayerische Konkordat vom
29. März 1924 sagen79.

Da nun die Bundesrepublik Deutschland ein in kirchenpolitischen
Dingen paritätischer Staat ist8", lag es nahe, dass im Staatskirchenrecht
auch bezüglich der Evangelischen Kirche in Deutschland eine gewisse
Kontinuität gewahrt bliebe und damit eine einschneidende Trennung
von Kirche und Staat etwa im Bereich der Hochschulen und der
Militärseelsorge verhindert würde.

77 Vgl. Winfried Schachten, Quis iudicabit (Schriften zum Öffentlichen Recht
560), Berlin 1989 fortan: Schachten), 110-111.

78 Vgl. Heinz Mussinghoff Theologische Fakultäten im Spannungsfeld von
Staat-Kirche. Entstehung und Auslegung der Hochschulbestimmungen des
Konkordats mit Preussen, dargelegt unter Berücksichtigung des Preussischen
Statutenrechts und der Bestimmungen des Reichskonkordats (Veröffentlichungen der
Kommission für Zeitgeschichte; Reihe B: Forschungen 27), Mainz 1979 fortan:
Mussinghoff), 391-393.

79 Vgl. ebda. 393. Der Text des Bayerischen Konkordats findet sich bei Listi I,
289-302.

80 Zur Frage der Religionsfreiheit und der Parität im staatlichen Leben der

Bundesrepublik Deutschland siehe Ulrich Scheuner, Das System der Beziehungen

von Staat und Kirche im Grundgesetz, in: Handbuch des Staatskirchenrechts
I, Ernst Friesenhahrv'Ulrich Scheuner (Hg.), Berlin 1974 fortan: Friesenhahn/
Scheuner), 50-61. Bezüglich der Zusammensetzung des bayerischen Senats als

zweiter Kammer des bayerischen Parlaments wurde z. B. durch Artikel 35 der
betreffenden Landesverfassung festgelegt, dass «5 Vertreter der Religionsgemeinschaften»

anzugehören hätten. Durch die Verwendung des Plurals von
Religionsgemeinschaften und den Verzicht auf Nennung einer bestirnten Kirche oder anderen

religiösen Gemeinschaft ist dem Grundgedanken der Parität entsprochen.
Die Gleichheitsl'orderung bezüglich der Vertreter der Religionsgemeinschaften
ist auch in Artikel 36 der Landesverfassung verwirklicht, wo es zur Wahl der
Senatoren heisst: «(1) ...; die Vertreter der Religionsgemeinschaften werden von
diesen bestimmt» (Verfassung des Freistaates Bayern - Grundgesetz für die

Bundesrepublik Deutschland - Der Bayerische Landtag - Der Bayerische Senat,

München 1981,33). Üblicherweise werden je zwei Vertreter von der römisch-katholischen

Kirche und der Evangelischen Landeskirche Bayern und ein Senator

vom Verband der israelitischen Kultusgemeinden in Bayern entsandt (vgl. die

Broschüre Bayerischer Landtag - Bayerischer Senat. München 1982, 75 und

78-79).

49



So wurde am 22. Februar 1957 bereits ein Vertrag zwischen der
Bundesrepublik Deutschland und der Evangelischen Kirche in Deutschland

zur Regelung der evangelischen Militärseelsorge geschlossen81. Dabei
wurde vereinbart, dass Militärgeistliche, die auf Dauer für leitende
Aufgaben in der Militärseelsorge verwendet werden sollen, in das
Beamtenverhältnis auf Lebenszeit zu berufen seien. Für diese hätten die für
Bundesbeamte auf Lebenszeit verbindlichen Vorschriften zu gelten. Das

Vorschlagsrecht für Militärgeistliche wurde dem Militärbischof
zugesprochen und erklärt, die Militärgeistlichen seien von staatlichen

Weisungen unabhängig82. In dem Bundesgesetz zu diesem Vertrag hiess es:

«Auf die katholischen Militärgeistlichen sind die beamtenrechtlichen

Bestimmungen des in Artikel 1 genannten Vertrages sinngemäß
anzuwenden.»83 Genauso betonte die Bundesregierung in ihrer Begründung
dieses Gesetzes, dass für evangelische und römisch-katholische
Militärgeistliche die gleichen Statusvorschriften gälten84. Damit war der paritätische

Charakter der Bundesrepublik verwirklicht. Zum anderen zeigte
sich damit, dass staatskirchenrechtliche Regelungen für eine Kirche in
Deutschland auch Bedeutung für andere kirchliche Gemeinschaften
gewinnen können85. Da die evangelischen Fakultäten jeweils einer Landeskirche

und deren Bekenntnisstand zugeordnet sind und die Landeskirche

jeweils bei der Berufung von Theologieprofessoren mitzuwirken
hat86, die Studienbulle Sapientia Christiana vom 15. April 1979 das

Verfahren für die Stellenbesetzung den jeweiligen katholisch-theologischen
Fakultäten überlassen hat87 und sowohl für die evangelischen wie für die

(römisch-)katholischen Fakultäten eine Fülle von länderspezifischen

81 Vgl. Listi I, 96-106.
82 Vgl. ebda. 101.
83 Ebda. 94.
84 Vgl. ebda. 107.
83 Das Abkommen vom 27. Juni 1958 über die Unterstützung für heimatvertriebene

und sonstige verdrängte Seelsorger schloss die Bundesrepublik Deutschland
bezeichnenderweise mit der Evangelischen Kirche in Deutschland und den
Erzbistümern und Bistümern der (Römisch-)Katholischen Kirche im Bundesgebiet
(vgl. Listi I, 62-65).

86 Vgl. Ernst-Lüder Solte, Theologie an der Universität (Jus Ecclesiasticum 13),
München 1971 fortan: Solte), 173-174.

87 Vgl. Michael Baldus, Die Reform des Hochschulrechts in der katholischen
Rechts. Wissenschaftsrecht Wissenschaftsverwaltung Wissenschaftsförderung -
Zeitschrift für Recht und Verwaltung der wissenschaftlichen Hochschulen und
der Wissenschaftspflegenden und -fördernden Organisationen und Stiftungen,
August 1983, Sonderheft. 64.

50



Einzelvereinbarungen geschlossen wurde, ist die Berufung von
Theologieprofessoren in der Bundesrepublik bis heute nicht vereinheitlicht88.

Im Laufe der Zeit hat sich aber trotz unterschiedlicher Ausformungen
hochschulrechtlicher Bestimmungen in den einzelnen Ländern der
Bundesrepublik Deutschland die gleiche Praxis herausgebildet für den Fall,
dass es gegen einen dozierenden Theologen zu einer Lehrbeanstandung
kommt89. Grundlegend ist hierbei das deutsche Beamtenrecht, da es sich

um Beamte handelt90. Durch dieses wird grundsätzlich die Möglichkeit
ausgeschlossen, dass ein lehrender Theologe seinen einmal erlangten
Beamtenstatus wegen eines Konflikts mit Lehraussagen oder Anforderungen

an den Lebensstil, wie sie durch die zuständige kirchliche
Gemeinschaft vorgetragen werden, verlieren kann91. Der Konflikt zwischen

dieser beamtenrechtlichen Absicherung des betroffenen Theologen und
den kirchlichen Kompetenzen wird in der Praxis dahingehend gelöst,
dass dem beanstandeten Theologen ein Lehrstuhl in der philosophischen

88 Werner Weber, Theologische Fakultäten, staatliche Pädagogische Hochschulen

und Philosophisch-Theologische Hochschulen, in: Friesenhahn/Scheuner II,
569-588.

89 Im Falle der römisch-katholischen Kirche gilt Analoges für Priester, die als

Theologieprofessoren wegen Heirat in Konflikt mit der kirchlichen Leitung kommen.

Zum Problem der Heirat eines klerikalen römisch-katholischen
Universitätstheologen heisst es bei Winfried Schachten: «Im Gegensatz zur allgemeinen
Meinung ist die kirchliche Beanstandung hinsichtlich des «sittlichen Verhaltens,
eines schweren und ärgerlichen Verstoßes gegen die Erfordernisse des priesterlichen

Lebenswandels) bzw. nur des «Lebenswandels) viel häufiger als

Lehrbeanstandungen» (Schachten 149).
90 Vgl. Solte 170-171.
91 Im sog. Beamtenrechtsrahmengesetz heisst es unter anderem: «c) Verlust der

Beamtenrechte / § 24 (Beendigung bei Strafurteilen)
(1) Das Beamtenverhältnis eines Beamten, der im ordentlichen Strafverfahren
durch das Urteil eines deutschen Gerichts im Geltungsbereich dieses Gesetzes 1.

wegen einer vorsätzlichen Tat zu Freiheitsstrafe von mindestens einem Jahr oder
2. wegen einer vorsätzlichen Tat, die nach den Vorschriften über Friedensverrat,
Hochverrat, Gefährdung des demokratischen Rechtsstaates oder Landesverrat
und Gefährdung der äußeren Sicherheit strafbar ist, zu Freiheitsstrafe von mindestens

sechs Monaten verurteilt wird, endet mit der Rechtskraft des Urteils.
Entsprechendes gilt, wenn dem Beamten die Fähigkeit zur Bekleidung öffentlicher
Ämter aberkannt wird oder wenn der Beamte auf Grund einer Entscheidung des

Bundesverfassungsgerichts gemäß Artikel 18 des Grundgesetzes ein Grundrecht

verwirkt hat.» (J. Kathie (Hg.), Das Deutsche Bundesrecht - Fortsetzungswerk

in Loseblattform, 673. Lieferung - Juni 1992, Baden-Baden 1992, 9.) Die

Fürsorgepflicht des Dienstherrn für seine Beamten ist in § 48 ausdrücklich

festgehalten, während §§ 50-52 die zustehenden Versorgungs- und Dienstbezüge
behandeln (vgl. ebda. 19-20).

51



Fakultät übertragen wird. Dabei stellt sich die Frage, wie weit der Staat

einer solchen Fakultät einen Professor aufzwingen darf92. «Bei der
Versetzung des beanstandeten Theologen handelt es sich dagegen i[n] d[er]
R[egel] um den Fall, daß sämtliche Lehrstühle in der Fakultät besetzt

sind. Will der Staat den Theologen in die philosophische Fakultät versetzen,

muß er erst eine neue Planstelle schaffen, auf deren Errichtung die

Fakultät keinen Anspruch hat.»93 Der Staat hat auch die Möglichkeit,
«extra facultatem» einen neuen Lehrstuhl zu errichten94. Für den Fall,
dass ein an einer philosophisch-theologischen Hochschule tätiger Theologe

eine kirchliche Beanstandung erfährt, ist eine Versetzung an eine

Universität sehr naheliegend. Eine Weiterbeschäftigung des Theologen
innerhalb der philosophisch-theologischen Hochschule ist wohl nicht

möglich, da solche Einrichtungen für die Ausbildung zukünftiger Geistlicher

zuständig und die dabei tätigen Professoren Inhaber eines
konfessionellen Staatsamtes sind95. Die rechtliche Situation besitzt nicht zuletzt

wegen der Möglichkeit, dass betreffende römisch-katholische Geistliche

infolge des Wunsches die Ehe einzugehen in Konflikt mit dem Kirchenrecht

bzw. der zuständigen Hierarchie geraten, gerade für die
katholischtheologischen Fakultäten Bedeutung.

So schieden wegen Eheschliessung innerhalb weniger Jahre drei
Professoren aus der katholisch-theologischen Fakultät in Tübingen aus. Für
die Betroffenen wurden tatsächlich Ersatzstellen gefunden. Dies führte
in der zweiten Jahreshälfte 1989 zu einem Vorstoss der Grünen und
Sozialdemokraten im Landtag von Baden-Württemberg, die römisch-katholische

Kirche solle mindestens einen Teil der deswegen entstehenden
Unkosten übernehmen96. Die Initiative erbrachte aber bisher keine
rechtliche Änderung.

Ebenfalls in bezug auf Tübingens katholisch-theologische Fakultät
entwickelte sich ab Ende 1990 ein Konflikt um die Besetzung der Professur

für «Einleitung in das Alte und Neue Testament». Am 23. November
verabschiedete der Fakultätsrat mit 15 Ja-Stimmen und einer Enthal-

92 Vgl. Solte 172-173. Ähnlich äussert sich Helmuth Pree (vgl. Helmuth Free,
Kirchliche Lehraufsicht und österreichisches Bundesverfassungsrecht, Österreichisches

Archiv für Kirchenrecht 29 [1978] 114).
93 Solte 173.
94 Vgl. ebda.
95 Vgl. ebda. 171-172.
% Vgl. Gerhard Fischer, Schlammschlacht?, Neue Zeit - Zeitung für Graz,

26.10.1989. Der Artikel ist abgedruckt in: «Mitteilungsblatt der Priesterbruderschaft

St. Pius für den deutschen Sprachraum» Nr. 132 - Dezember 1989, 17.

52



tung die Berufungsliste mit der Privatdozentin Silvia Schroer an erster
Stelle97. Am 26. Juli 1991 teilte der zuständige Bischof Walter Kasper
dem baden-württembergischen Wissenschaftsminister mit, er werde für
Frau Silvia Schroer das Nihil obstat nicht erteilen98. Zur Begründung
meinte er: «Frau Dr. Schroer vertritt in einigen ihrer fachwissenschaftlichen

Publikationen wie in einigen in der von ihr vorgelegten Bibliographie

nicht aufgeführten mehr vulgarisierenden Artikeln eine Richtung
feministisch-kritischer Theologie, welche vor allem in der Gotteslehre,
der Ekklesiologie und der Mariologie zu Ergebnissen führt, die Anlass
zu erheblichen und ernsten Einwendungen hinsichtlich der Vereinbarkeit

mit der katholischen Lehre geben.»99 Eine Intervention von sieben
Professoren der betroffenen Fakultät konnte Bischof Kasper nicht zu
einer Änderung seiner Position bewegenll10. Auf ihrer Jahrestagung nahm
die Arbeitsgemeinschaft der deutschsprachigen katholischen Alttesta-
mentler in einer Entschliessung kritisch Stellung zu dessen Verhalten.
Am 19. September 1991, nachdem auch die Vollversammlung der
Europäischen Gesellschaft für theologische Forschung von Frauen am 5.

September aktiv geworden war, forderte die deutsche Sektion der Europäischen

Gesellschaft für Theologie eine Reform der kirchenrechtlichen
Bestimmungen betreffend die Besetzung von Lehrstühlen für (rö-
misch-)katholische Theologie "". Auch im Landtag von Baden-Württemberg

beschäftigte man sich mit dem Vorfall. «Ein Antrag von sechs SPD-

Abgeordneten, der am 24. September [1991] bekannt wurde, verlangte
von der CDU-geführten Landesregierung, zum Tübinger Berufungsverfahren

Stellung zu nehmen und das ablehnende Schreiben des Bischofs

vorzulegen.»102 Am 23. September wurde der damalige Vorsitzende der
SPD-Fraktion im baden-württembergischen Landtag, Dieter Spöri, in
der Zeitung «Südwestpresse» mit dem Vorwurf zitiert, es liege ein Fall
der Unterdrückung der Wissenschaftsfreiheit vor103. «Um weitere
Eingriffe der Kirche in die Lehrfreiheit zu verhindern, müßten die
entsprechenden rechtlichen Grundlagen geändert werden1"4. Seitens des betrof-

97 Vgl. Johannes Bernreuter, Nicken und Schlucken, in: Die Schwäche der
Vollmacht und die Kraft der Bilder, Johannes Bernreuter (Redaktion), Bonn 1992,5.

98 Vgl. ebda. 8.

" Zitiert nach: ebda.
""' Vgl. ebda. 10. Der betreffende offene Brief ist abgedruckt ebda. IL
101 Vgl. ebda. 12.
1112 Ebda. 13.

"" Vgl. ebda. 14.
IM Ebda.

53



fenen Bistums Rottenburg wurde Spöri daraufhin heftig angegriffen105.
Trotzdem wandte sich noch am 19. November 1991 die Arbeitsgemeinschaft

der Theologiestudierenden an den Hochschulen der Bundesrepublik

Deutschland zugunsten von Frau Dr. Schroer an Bischof Kasper106.

Interessant ist das Zusammenspiel von CDU-geführter Landesregierung
und der römisch-katholischen Hierarchie. So berief das zuständige
Ministerium den Wünschen Bischof Kaspers entsprechend Herbert Niehr
und nicht Silvia Schroer107. Als am 23. Januar 1992 der Antrag aus den

Reihen der SPD vom Ausschuß für Wissenschaft und Kunst des Landtages

in Stuttgart beraten wurde, wurde Übereinstimmung betreffs eines

Verzichts auf die Einmischung in kircheninterne Angelegenheiten
erzielt1"8. Andererseits wurde von seiten der CDU erklärt, das Berufungsverfahren

sei korrekt verlaufen und die Angelegenheit sei erledigt.
Gerade die staatskirchenrechtlichen Regelungen seien eingehalten
worden109. Der Minister für Wissenschaft und Kunst [Klaus von Tro-
tha] betonte, für ihn gelte: Pacta sunt servanda. Wenn der Bischof das Nihil

obstat nicht erteile, dann sei dies für ihn (Minister) bindend, sofern
sich die Entscheidung des Bischofs im Rahmen des Konkordats bewege.
Dies habe das Wissenschaftsministerium überprüft, und die Überprüfung

habe keine Beanstandung ergeben.»"" Ein CDU-Abgeordneter
verteidigte diese Linie mit dem Argument, man dürfe sich nicht in
interne Fragen der kirchlichen Dogmenlehre einmischen111. Der
Ausschuss empfahl als Ergebnis der Beratung, den Antrag der SPD-Abgeordneten

für erledigt zu erklären112. Damit hat sich bei den letztgenannten

Auseinandersetzungen zu personalrechtlichen Fragen an (katho-
lisch-)theologischen Fakultäten in Deutschland ein anderes Bild ergeben
als einst im 19. Jahrhundert. Hatten damals die befassten staatlichen Stellen

kirchlich-hierarchischen Ansprüchen immer wieder energischen
Widerstand entgegengesetzt, so war dies jetzt nicht mehr festzustellen.

11,3 Vgl. ebda.

""'Vgl. ebda. 15. Die Briefe der Arbeitsgemeinschaft vom 5.Oktober und
19. November 1991 sind abgedruckt ebda. 18 und 29.

1117 Vgl. qbda. 6-7. Zum vermuteten vorherigen Zusammenspiel von bischöflichem

Ordinariat Rottenburg und Ministerium vgl. ebda. 6.
1,18 Vgl. Christa Vossschulte (Berichterstatterin), Ausschuss für Wissenschaft

und Kunst, 23.1.1992, [Stuttgart] 1992, 2.
lm Vgl. ebda. 4-5.
""Ebda. 5.
111 Vgl. ebda. 8.
112 Vgl. ebda. 1.

54



Ob damit aber die Probleme bezüglich der theologischen Fakultäten,
wie sie gerade in der Bundesrepublik Deutschland vorhanden sind,
gelöst sind und zwar besonders bezüglich römisch-katholischer Fakultäten,
muss bezweifelt werden. Verwiesen sei hier nur auf die «Kölner Erklärung»

zahlreicher römisch-katholischer Theologieprofessoren vom 6.

Januar 1989, die nicht zuletzt die Berufung von Professoren thematisierte"3.

Schwerwiegende Vorwürfe erhob in umgekehrter Richtung gegen
Theologieprofessoren ebenfalls 1989 Bischof Johannes Dyba von
Fulda"4.

2.2 Zur Lage in Österreich

Ähnlich wie die Bundesrepublik Deutschland verzichtet Österreich in
der Nachkriegszeit auf die Bevorzugung einer Kirche oder anderen reli-

gösen Gemeinschaft. Stattdessen besitzt der Gedanke der religiösen
Neutralität grundlegende Bedeutung. Dieser Verzicht auf staatskirchliche

Politik schliesst aber nicht eine Zusammenarbeit zwischen Staat und

Kirche aus und verpflichtet damit nicht zu einer völligen Trennung. Von
daher ist auch in Österreich das Vorhandensein theologischer Fakultäten

möglich"5. So existiert in Wien eine evangelisch-theologische Fakultät.
Deren ordentliche, ausserordentliche, emeritierte und Honorarprofes-

113 Der Text der Erklärung findet sich in Herder-Korrespondenz 43 (1989) 127-
129.

114 Vgl. SE, Diffamierung, Herder-Korrespondenz 43 (1989) 488-489. Zur
Verteidigung des in Deutschland bestehenden Systems theologischer Fakultäten
durch den Münchner Erzbischof Wetter gegenüber dem Papst siehe SE, Aussprache,

Herder-Korrespondenz 43 (1989) 546-547.
113 Vgl. Helmuth Free, Kirchliche Lehraufsicht und österreichisches

Bundesverfassungsrecht. Österreichisches Archiv für Kirchenrecht 29 (1978) 90-93. Zur
staatskirchenrechtlichen Anerkennung von kirchlichen bzw. religiösen Gemeinschaften

ausserhalb der evangelischen und der römisch-katholischen Kirche in
Österreich siehe Inge Gampl/Richard Potz/Brigitte Schinkele, Österreichisches

Staatskirchenrecht. Gesetze, Materialien, Rechtsprechung I, Wien 1990 fortan:

Gampl/Potz/Schinkele), 145-158, 292-330 und 384-476. Auf den Seiten 156 und
384-391 wird eigens auf die altkatholische Kirche eingegangen. Zwar besitzt die

altkatholische Kirche in Österreich keinen eigenen Lehrstuhl für Theologie wie in

der B RD oder eine eigene theologische Fakultät wie in der Schweiz, allerdings
erhält sie wie die evangelische, die römisch-katholische Kirche und die israelitische

Kultusgemeinschaft finanzielle Leistungen des Bundes. Vgl. Inge Gampl,
Österreichisches Staatskirchenrecht (Rechts- und Staatswissenschaften 23), Wien/New
York fortan: Gampl), 50.

55



soren sowie die Universitätsdozenten und Lehrbeauftragten müssen der
Evangelischen Kirche angehören116. Über die Bestellung von Personal
heisst es im Bundesgesetz vom 6. Juli 1961 über die äusseren Rechtsverhältnisse

der Evangelischen Kirche: «(4) Bei der Neubesetzung einer
Lehrkanzel hat das Professorenkollegium der Evangelisch-theologischen

Fakultät, bevor es seinen Antrag an das Bundesministerium für
Unterricht stellt, mit der Evangelischen Kirchenleitung in Fühlungnahme

über die in Aussicht genommenen Personen zu treten.»"7
Katholisch-theologische Fakultäten bestehen in Wien, Graz,

Innsbruck und Salzburg"8. Für diese ernennt der Staat mit kirchlicher
Zustimmung die Professoren bzw. erteilt an Dozenten die Lehrbefugnis"9.
Im Konkordat vom 5. Juni 1933 ist für den Fall eines Konfliktes zwischen
einem angestellten Theologen und der kirchlichen Leitung vereinbart:
«§ 4. Sollte einer der genannten Lehrer in der Folge seitens der zuständigen

kirchlichen Behörde der obersten staatlichen Unterrichtsverwaltung
als für die Lehrtätigkeit nicht mehr geeignet bezeichnet werden, wird er
von der Ausübung der betreffenden Lehrtätigkeit enthoben. Im Falle
einer solchen Enthebung wird alsbald auf andere Weise für einen
entsprechenden Ersatz im Sinne des in § 3 geregelten Vorganges gesorgt werden.
Katholische Religionslehrer an anderen Lehranstalten, welchen die missio

canonica entzogen wird, müssen von der Erteilung des Religionsunterrichts

entfernt werden.» 12° Im Zusatzprotokoll zum Konkordat wurde
ferner für den Fall, dass ein Theologieprofessor durch solche Massnahmen

betroffen wäre, festgelegt, dass er, falls er «nicht eine andere staatliche

Verwendung findet,... unter Zuerkennung des ihm nach seiner
anrechenbaren Dienstzeit zukommenden Ruhegenusses, sofern er nach

Maßgabe der sonstigen staatlichen Vorschriften nicht überhaupt den
Anspruch auf Ruhegenuß verwirkt hat, in den Ruhestand versetzt» wird121.

Darüber hinaus wurde im Konkordat vereinbart, den besonderen Cha-

116 Vgl. ebda. 299 und Gampl/Potz/Schinkele 342.
117 Ebda.
118 Vgl. Gampl 243.
119 Vgl. ebda. 246.
,2(l Gampl/Potz/Schinkele 168.
121 Zitiert nach: Hugo Schwendenwein, Die Universität im Spannungsfeld von

Kirche und Staat (Österreichische Akademie der Wissenschaften -
Philosophisch-historische Klasse Sitzungsberichte 516), Wien 1988,20. Zum Text des
Zusatzprotokolls siehe auch Gampl/Potz/Schinkele 186-187.

56



rakter der den Jesuiten übertragenen theologischen Fakultät Innsbruck,
und zwar besonders betreffs ihres Lehrpersonals, zu bewahren122.

Die betreffenden Regelungen fanden Berücksichtigung im innerstaatlichen

Recht Österreichs. So wurde im Bundesgesetz vom 13. Juli 1949

über den Religionsunterricht in der Schule festgelegt, dass eine Person

nur nach Ermächtigung durch die zuständigen kirchlichen bzw.

religionsgemeinschaftlichen Behörde als Religionslehrer angestellt werden
dürfe. Diese Regelung blieb in der Novelle von 1957 erhalten123. Weiters
heisst es dort: «Wird einem Religionslehrer die ihm erteilte Ermächtigung

nach erfolgter Anstellung von der zuständigen kirchlichen
(religionsgemeinschaftlichen) Behörde entzogen, so darf er für die Erteilung
des Religionsunterrichts nicht mehr verwendet werden.»124 Vertragsbediensteten

Religionslehrern ist in einem solchen Falle zu kündigen, während

bezüglich derjenigen Religionslehrer, die im öffentlich-rechtlichen
Dienstverhältnis angestellt sind, die sozialen Ansprüche und die Erlangung

höherer Bezüge im Falle betreffender Vordienstzeiten ausdrücklich

garantiert wurde125. Damit besitzen bezüglich der Religionslehrer
die kirchlichen Gemeinschaften in Österreich eine Schlüsselposition.
Nach geltendem Recht kann ihr Einfluss als gesichert angesehen werden.
Die Bevorzugung einer bestimmten Kirche, etwa der römisch-katholischen,

unterblieb.

Bezüglich der Hochschulen stellt § 69 des Universitäts-Organisations-
gesetzes fest: «Das Konkordat zwischen dem Heiligen Stuhl und der
Republik Österreich wird durch dieses Bundesgesetz nicht berührt.»126 § 70

sichert die Anwendung von § 15 des Bundesgesetzes über äussere

Rechtsverhältnisse der Evangelischen Kirche bezüglich der Evangelisch-
Theologischen Fakultät in Wien127. Damit sind auch im Bereich der theo-

'- Vgl. ebda. 167. Zur 1857 erfolgten Übertragung der Fakultät an den
Jesuitenorden siehe Gampl 243 und Verlag Felizian Rauch (Hg.), Verlag Felizian
Rauch Innsbruck 1747-1958-Theologische Fakultät 1857-1957-Theologisches
Konvikt 1858-1958, Innsbruck 1958. Besonders sei hier auf die Seiten 1-4 verwiesen.

123 Vgl. Hans Klecatsky/Hans Weder, Österreichisches Staatskirchenrecht,
Wien 1958. 134-135.

124 Ebda.
123 Vgl. ebda. 135-136.
'2k Vgl. Heinz Schaffer (Hg.), Österreichische Verfassungs- und Verwaltungsgesetze

- 1. Lieferung, Wien/München 1981. 62.
1:7 Vgl. ebda.

57



logischen Fakultäten die kirchlichen Einflussmöglichkeiten grundsätzlich

gesichert128.

Dementsprechend wurde verfahren, als in der zweiten Jahreshälfte
1972 ein römisch-katholischer Theologieprofessor in Wien den Austritt
aus seiner Kirche erklärte. Zunächst wurde am 10. November 1972 vom
Erzbischof von Wien die Zustimmung zu dessen Ernennung zum Professor

für Religionswissenschaft an der Katholisch-Theologischen Fakultät
der Universität Wien widerrufen. Gemäss Artikel V § 4 des Zusatzprotokolls

des Konkordats wurde der betreffende Professor in den zeitlichen

Ruhestand versetzt. Eine Beschwerde vor dem Verfassungsgerichtshof

wurde abgewiesen129. Mit Datum vom 17. Mai 1973 stellte der
ebenfalls angerufene Verwaltungsgerichtshof fest, dass der Beschwerdeführer

keinen Anspruch besitze, dass für ihn eine andere staatliche
Verwendung ausfindig gemacht werde. Auch wurde erklärt, dass das

Zusatzprotokoll zu Artikel V § 4 des Konkordats eine Rechtsgrundlage für die

Versetzung eines Hochschulprofessors in den Ruhestand bildet. Das

Verwaltungsgericht hob aber den Bescheid des Ministeriums auf, da der

betroffene Professor ohne ausreichende Rechtsgrundlage in den

einstweiligen Ruhestand versetzt worden sei130. Dazu erklärte der
Verwaltungsgerichtshof: «Es ist daher davon auszugehen, daß nach dem

Zusatzprotokoll zu Art[ikel] V § 4 des Konkordats nur eine Versetzung in den
Ruhestand gemeint sein kann, der sonst für Hochschulprofessoren in
Betracht kommt. Die Ruhestandsversetzung von Hochschulprofessoren ist

im Bundesgesetz vom 18. November 1955 womit Bestimmungen über
die Pensionsbehandlung von Hochschulprofessoren und über deren

Emeritierung getroffen werden, geregelt. Dieses Bundesgesetz kennt

nur die Versetzung eines Hochschulprofessors in den dauernden Ruhe-

128 Helmuth Free meint zur österreichischen Rechtssituation unter anderem:
«Zunächst ergibt sich aus dem Verhältnis der Art[ikel] 14 und 15 St[aatsgrundge-
setz], dass die Berufung auf die Glaubens- und Gewissensfreiheit keinesfalls
staatlichen Schutz gegen die selbständige Ordnung und Verwaltung der inneren
Angelegenheiten bietet; die Abgrenzung muss so verlaufen, dass dort, wo die
inneren Angelegenheiten verletzt würden, der Rechtsschutz aus der Glaubens- und
Gewissensfreiheit für den sich darauf Berufenden endet, er damit zur Wahrung
seiner Glaubens- und Gewissensfreiheit die kirchliche Funktion abgeben oder
überhaupt den Austritt aus der betreffenden Kirche vollziehen muss» (Helmuth
Pree, Kirchliche Lehraufsicht und österreichisches Bundesverfassungsrecht,
Österreichisches Archiv für Kirchenrecht 29 [1978] 113).

129 Vgl. Erwin Melichar, Austritt eines Theologieprofessors aus seiner Kirche,
Österreichisches Archiv für Kirchenrecht 24 (1973) 356-358.

130 Vgl. ebda. 358-360.

58



stand.» Damit war die Aufhebung des ministeriellen Bescheids aufgrund
eines speziellen Punktes im österreichischen Hochschullehrerdienstrecht

ausgesprochen worden131. Bezeichnenderweise hatte mit diesem

Urteil eine staatliche Behörde eine Niederlage erlitten bei dem Versuch,
dem Wunsch der zuständigen römisch-katholischen Hierarchie zu
entsprechen. Der betroffene Professor ging gegen eine Vertretung der
staatlichen Macht an, die nicht bereit war, seine Belange gegen die kirchlichen
Stellen zu vertreten, wie dies die zuständigen Behörden in Deutschland
rund hundert Jahre vorher zugunsten altkatholisch gesinnter Theologen
im Staatsdienst getan hatten.

Die in Österreich geltende Regelung, wonach betreffend
Theologieprofessoren, wenn sie nicht eine andere staatliche Verwendung finden, in
den Ruhestand zu versetzen sind, ist wohl für die Betroffenen nicht so

günstig wie die in der Bundesrepublik Deutschland praktizierte
Regelung132.

Allerdings gibt es auch in Österreich die Bereitschaft, über die

theologischen Fakultäten an den staatlichen Universitäten zu diskutieren133.

Innsbruck Matthias Martin

131 Vgl. ebda. 360-361.
132 Vgl. zu den Unterschieden zwischen Bundesrepublik Deutschland und

Österreich auch Helmuth Free, Kirchliche Lehraufsicht und österreichisches
Bundesverfassungsrecht. Österreichisches Archiv für Kirchenrecht 29 (1978) 114.

1,3 Vgl. SE. Kirchendilemma, Herder-Korrespondenz 44 (1989) 308.

59


	Zur Problematik der rechtlichen Stellung verbeamteter Theologen im deutschen Raum in der Zeit der Gründung des Deutschen Reiches und in unserer Gegenwart unter Berücksichtigung des heutigen Österreich

