
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Eva-Maria-Typologie und die Frauen in der orthodoxen Kirche :
Erwägungen zu Rhodos

Autor: Fitzgerald, Kyriaki Karidoyanes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Eva-Maria-Typologie und die Frauen
in der Orthodoxen Kirche - Erwägungen zu Rhodos

1. Allgemeine Einführung: Das Symposium von Rhodos

Die folgenden Ausführungen, die sich mit der Partizipation von Frauen
am Leben der orthodoxen Kirche beschäftigen, müssen im Kontext der

bislang massgebenden und offiziellen Aussage zu diesem Thema situiert
werden, nämlich des Interorthodoxen Theologischen Symposiums, das

vom 30. Oktober-7. November 1988 in Rhodos (Griechenland) stattfand.

Einberufen vom Ökumenischen Patriarchat von Konstantinopel
brachte das Symposium offizielle Vertreter aller orthodoxen Kirchen
zusammen, damit sie das Thema «Der Platz der Frau in der Orthodoxen
Kirche und die Frage der Frauenordination» studierten. Bislang ist also
diese historische Konsultation für uns Orthodoxe diejenige Äusserung
zum Thema mit dem höchsten offiziellen Charakter. Unsere kleine

Gruppe orthodoxer Theologen, die hier versammelt ist, kann sich nicht

anmassen, offiziell über Rhodos hinauszugehen. Es ist jedoch durchaus

möglich, dass wir den gegenwärtigen bilateralen Gesprächen und
vielleicht auch der Kirche im allgemeinen einen Dienst leisten, wenn wir
unsere Aufmerksamkeit auf die «Schlussfolgerungen» des Symposiums von
Rhodos richten und einiges von dem, was damit für uns heute impliziert
ist, überprüfen.

Das Symposium war vom Ökumenischen Patriarchat in Entsprechung
eines Ersuchens der 3. Vorkonziliaren Konferenz vom 28. Oktober-
6. November 1986 in Chambésy (Schweiz) organisiert worden. Diese
hatte den Vorschlag gemacht, über die Frage der Frauenordination eine

Studie durchzuführen, um die einschlägige orthodoxe Lehre im Hinblick
auf die Dialoge mit christlichen Kirchen und Konfessionen, die mit der
Frauenordination fortfahren, zu fördern. Die vierzehn autokephalen
und autonomen Kirchen wurden eingeladen, offizielle Delegierte an diesen

wichtigen Anlass abzuordnen. Zusätzlich wurden auch beinahe 50

weitere Theologen zur Teilnahme eingeladen. Unter den offiziellen
Teilnehmern figurierten 18 Theologinnen, von denen vier ein Hauptreferat
hielten. Es gab auch beinahe ein Dutzend offiziell beauftragter Beobachter,

darunter vier Frauen1.

1 Gennadios l.imouris. Editors Introduction, in: ders. (Hg.). The Place of
Women in the Orthodox Church and the Question of the Ordination of Women. Ka-

terini (Tertios) 1992.9.

225



Metropolit Chrysostomos Konstantinidis von Myra (jetzt Ephesus)

präsidierte das Symposium im Namen des nunmehr verstorbenen
Ökumenischen Patriarchen Dimitrios mit Geschick. Als Vorsitzender der

Synodalkommission des Patriarchats für den Dialog mit den nichtorthodoxen

Kirchen hatte er lange als hochangesehener, erfahrener Sprecher
für die orthodoxe Kirche in ökumenischen Angelegenheiten gedient.

Der letzte Zweck der Konsultation bestand darin, über eine Reihe von

Fragen nachzudenken und der Kirche eine Stellungnahme zu liefern, die

auf theologische und pastorale Weise den Konsens orthodoxer Theologen

im Hinblick auf den Platz von Frauen in der Kirche und auf Fragen,
die mit der Ordination zusammenhängen, wiedergibt. Der veröffentlichte

Bericht sollte ein Dokument sein, das den regionalen orthodoxen
Kirchen und ihren Theologen zu dienen hatte. Gleichzeitig konnte er

denjenigen Orthodoxen als Orientierung dienen, die in multi- und bilateralen

Dialogen mit anderen Christen zu tun hatten.
Wie nicht anders zu erwarten, verwendete das Symposium viel

Aufmerksamkeit darauf, die Auffassung der orthodoxen Kirche auszudrük-

ken, dass sie die Möglichkeit der Ordination von Frauen zum Presbyterat
und Episkopat nicht in Betracht ziehen kann. Nach den offiziellen
«Schlussfolgerungen» (Conclusions of the Consultation-Report) ist

diese Position nicht das Ergebnis kultureller oder sozialer Faktoren,
sondern sie reflektiert vielmehr, wie die Kirche Christus und die Wirklichkeit

von Männern und Frauen versteht. Die Konsultation hatte bei ihren

Bemühungen nicht die Absicht, die theologische Reflexion zum Thema
abschliessend voranzutreiben; trotzdem liefern die «Schlussfolgerungen»

wertvolle Perspektiven und Empfehlungen eines Gremiums, das

durch die Kirche formell eingesetzt worden ist. Die Empfehlungen des

Symposiums dürfen deshalb nicht unterschätzt werden-.
Was die Frauenordination anbelangt, können die «Schlussfolgerungen»

wie folgt zusammengefasst werden:
Alle voll in die Kirche initiierten Glieder «bilden das Volk Gottes»

(1/2). Jede Rede vom Priestertum in der Kirche muss direkt auf Christus
bezogen werden, welcher der eine und einzige Priester ist. Kraft ihrer
Taufe haben alle Gläubigen Anteil am Priestertum Christi. Dieses
allgemeine Priestertum der Gläubigen schliesst die Wirklichkeit eines
ordinierten Priestertums, das vom Herrn verliehen ist, um den Leib der Gläubigen

zu führen, zu nähren und aufzubauen, nicht aus. Dieses apostoli-

2 Kyriaki Karidoyanes FitzGerald, The Inter-Orthodox Theological Consultation

on Women in the Church, EcTr 18 (1989) 33-34.

226



sehe Amt der Episkope (ministry of episkope) ist der Kirche durch das

sakramentale Priestertum gegeben worden. «Dieses sakramentale
Priestertum, das Christus bildhaft (iconically) als Haupt des Leibes repräsentiert,

wird der Kirche durch die Gnade des Heiligen Geistes im Sakrament

der Ordination (cheirotonia) verliehen, durch das jene, die ordiniert

werden, zu <Dienern Christi und Verwaltern der Geheimnisse Gottes)

(IKor 4,1) gemacht werden» (11/6). Von allem Anfang an hat das

Bewusstsein der Kirche Frauen von der Teilhabe an diesem «besonderen
Priestertum» ausgeschlossen (II/7).

Während Männer und Frauen in gleicher Weise «das Bild Gottes»

tragen, ist der Unterschied, der es erlaubt, dass einige wenige Männer, aber
keine Frauen durch die Weihe (cheirotonia) zum «besonderen Priestertum»

ordiniert werden, ein Ergebnis der «Ordnung der Natur». Dieses

Verständnis entspringt einem tieferen Verständnis der Beziehung
zwischen Männern und Frauen im Plan der in Christus sich vollziehenden

Erlösung. Dieses Verständnis wird «jedenfalls» nicht «als eine Minderung

der Rolle der Frau in der Kirche» betrachtet (III/8). Frauen haben

«die gleiche Würde wie Männer». «Als solche übernehmen Frauen ihre

eigenen Rollen (roles) für die Wiederherstellung des als Folge der Sünde

entstellten Bildes Gottes» (III/8).
«Die besondere Rolle der Frauen kommt mittels der typologischen

Analogie Eva-Maria und der speziellen Beziehung der Frauen zum
besonderen Werk des Heiligen Geistes im ganzen in Christus sich
vollziehenden Heilsplan zum Ausdruck... Die Typologie bestimmt den besonderen

Inhalt des Amtes (ministry) der Frauen im Prozess der Verwirklichung

der Rekapitulation des Neuen Adams (d. h. Christi) und der Erlösung

des ganzen Menschengeschlechts» (III/9).
Der Bericht des Symposiums stellt weiter fest, dass die Unmöglichkeit

der Frauenordination in folgenden Tatbeständen, welche die Tradition
der Kirche ausdrücken, wurzelt:

a) der Herr wählte keine Frau in den Kreis der Zwölf;

b) die Gottesmutter (Theotókos), die doch den inkarnierten Sohn Gottes

geboren hatte, übte nicht das sakramentale Priestertum aus;

c) die Apostel, die dem Beispiel des Herrn folgten, ordinierten auch

keine Frauen zu diesem besonderen Priestertum;

d) einige lehrhafte Aussagen des Paulus;

e) das «Analogiekriterium», wonach dieses Amt «von der Gottesmutter
hätte ausgeübt werden sollen», sollten Frauen dazu ordiniert werden

(IV/14).

227



Besondere Aufmerksamkeit wurde der Beteiligung der Gottesmutter
am Vollzug der menschlichen Erlösung geschenkt. Sie repräsentiert die

ganze Menschheit, Männer und Frauen, im göttlichen Akt der Inkarnation.

Als glaubende Frau machte sie die Inkarnation des Logos möglich.
Die Orthodoxen sehen sie daher als Modell der Kirche (V/15).

Die Erschaffung der menschlichen Person in der Unterscheidung von
Mann und Frau (Gen 1,27) wird von den Orthodoxen positiv beurteilt.
Aber die Unterscheidung «impliziert nicht irgendeine mindere oder
höhere Stellung vor Gott», vielmehr «ist es eine Unterscheidung, die von
Gott selbst als Teil seines göttlichen Plans gesetzt worden ist. Die Erlösung

bringt deshalb nicht eine Verleugnung unserer Identität als Frauen
und Männer, sondern eher eine Verklärung (transfiguration) dieser Identität

mit sich» (VI/21). Eingedenk dessen «können» die Orthodoxen
«nicht anders als so stark wie nur möglich die Würde der menschlichen
Person bejahen, sowohl des Mannes wie auch der Frau. Was immer die

Würde der menschlichen Person verleugnet und was immer Frauen und
Männer auf Grund ihres Geschlechts diskriminiert, ist Sünde. Es ist
deshalb die Aufgabe der Kirche, vor der Welt die Würde der menschlichen
Person, die nach dem Bild und Gleichnis Gottes geschaffen ist (Gen
1,26), zu bejahen» (VI/22).

Das Symposium anerkannte auch, dass Frauen in der Vergangenheit
wie auch in der Gegenwart ohne hinreichende Unterstützung und Ermutigung

gelassen worden sind. Die Konsultation betont die Notwendigkeit,

«ehrlich und demütig zu bekennen, dass die christlichen Gemeinschaften

wegen menschlicher Schwäche und Sündhaftigkeit nicht immer
und überall in der Lage waren, wirksam Ideen, Sitten und Gebräuche,
geschichtliche Entwicklungen und gesellschaftliche Bedingungen, die

zur Diskrimination von Frauen führten, zu beseitigen» (VII/24). Die Kirche

hat daher die Pflicht, «mögliche Gegebenheiten, Auffassungen und

Handlungen, die nicht mit ihren unerschütterlichen theologischen und

ekklesiologischen Grundsätzen übereinstimmen, sondern von aussen

eingedrungen sind und durch ihr Weiterwirken als Herabsetzung der
Frauen gesehen werden können, zu überprüfen» (VI 1/26).

Die Konsultation drückte auch den starken Wunsch aus, dass die
apostolische Ordnung des weiblichen Diakonats wiederbelebt wird. Die
«Schlussfolgerungen» des Symposiums anerkennen deutlich, dass die
Diakonin in der Tat in einem Ritus ordiniert wurde, der strukturell der
Weihe des Diakons gleicht (VIII/34). Sie legen auch Vorschläge für eine
vermehrte Beteiligung von Frauen am Leben der Kirche vor und begründen

dies theologisch mit dem Hinweis auf die christliche Berufung zur

228



Heiligkeit, welche die wesentliche Berufung eines jeden Gläubigen, ob
Mann oder Frau, ist3.

Es muss noch einmal betont werden, dass das Symposium von Rhodos
die erste Versammlung dieser Art war, die von Orthodoxen einberufen
wurde, um sich mit der Frage des Amtes (ministry) von Frauen und im
besonderen der Frauenordination zu befassen. Wir dürfen die Bedeutung

dieses Umstandes nicht unterschätzen. Rhodos war der Versuch, in

relativ kurzer Zeit auf eine brennende und komplexe Frage zu antworten,

wobei Orthodoxe aus signifikant unterschiedlichen gesellschaftlichen

und kulturellen Kontexten zur Teilnahme eingeladen waren. Das

Symposium war in der Tat ein weltumfassendes Ereignis. Die
«Schlussfolgerungen», zumal die von den Delegierten vorgebrachten «besonderen

Anliegen» (Special Concerns), waren die erste prägnante, offizielle
und umfassende gesamtorthodoxe Reaktion auf dieses brennende
Anliegen. Es ist durchaus damit zu rechnen, dass wegen der Natur der Fragen

und mildernder Umstände die eigentlichen Anliegen und Richtlinien

der Konsultation ihrerseits Fragen aufwerfen, mit denen man sich

auseinandersetzen muss.
Weiter muss festgestellt werden, dass die Teilnehmer des Symposiums

sehr wohl die Komplexität dieser brennenden Frage zu würdigen wussten

und die Notwendigkeit der fortgesetzten Verpflichtung der Kirche
betonten, «mögliche Gegebenheiten, Auffassungen und Handlungen,
die nicht mit ihren unerschütterlichen theologischen und ekklesiologischen

Grundsätzen übereinstimmen, sondern von aussen eingedrungen
sind und durch ihr Weiterwirken als Herabsetzung der Frauen gesehen
werden können, zu überprüfen» (VII/26). Es ist eine Ironie, dass die ty-
pologische Sprache, wie sie in Rhodos verwendet wurde, vielleicht
gerade aus diesem Grund überprüft werden muss.

2. Rhodos und die Eva-Maria-Typologie

Das gewichtigste Bedenken betrifft besonders die Art, wie die

Eva-Maria-Typologie verwendet worden ist. Die vom Symposium gebrauchte

Bildsprache stellt uns heute vor eine doppelte Herausforderung. Erstens

stimmen diejenigen, welche die Väter studiert haben, nicht unbedingt
der Art und Weise zu, wie die alte Eva-Maria-Typologie in Flinbliek auf

die Ordinationsfrage verwendet wird. Es gibt einen starken Widerstand

1 The Place of Women in the Orthodox Church (wie Fn. 1 21-34.

229



gegen eine derartige Argumentation, insofern sie neueren Ursprungs ist

und sich bei den Vätern nicht findet. Einige würden sogar sagen, dass

diese Gedankenführung auf raffinierte Weise «den Geist der Väter» in

eine Richtung irreleitet, die von ihnen nicht beabsichtigt war. Zweitens,
und vielleicht von grundsätzlicherer Bedeutung für orthodoxe Frauen,
wird diese nunmehr veränderte Typologie im Blick auf Frauen definierend

statt beschreibend verwendet. Durch diese besondere Ausdrucksweise

wird die von Gott gegebene Gabe der Personalität von Frauen
beträchtlich reduziert, und Frauen werden somit (ohne Absicht) zu Objekten

gemacht. Wenn Glieder der Kirche zu Objekten gemacht werden,
«leiden alle Glieder mit» (IKor 12,26), sowohl Männer als auch Frauen,
mit ihren unechten Beziehungen untereinander und vor dem lebendigen
Gott.

Von besonderem Belang in diesem Zusammenhang ist, wie eine veränderte

Eva-Maria-Typologie verwendet wird, um die Partizipation der
Frauen in der Kirche zu definieren. Die «Schlussfolgerungen» stellen
fest: «Die besondere Aufgabe der Frauen kommt mittels der typologi-
schen Analogie Eva-Maria und mittels der speziellen Beziehung der
Trauen zum besonderen Werk des Heiligen Geistes im ganzen in Christus

sich vollziehenden Heilsplan zum Ausdruck... Die Typologie
bestimmt den besonderen Inhalt des Amtes (ministry) der Frauen im Prozess

der Verwirklichung der Rekapitulation des Neuen Adams (d. h. Christi)
und der Erlösung des ganzen Menschengeschlechts» (III/9)4. Bevor wir
weiter darüber nachdenken, ist es sehr wichtig, festzustellen, dass die

Delegierten in Rhodos vermutlich diese Betrachtungsweise deshalb
akzeptierten, weil dieses Vorgehen der beste Weg schien, um unsere Überzeugung

auszudrücken, dass die Kirche die Ordination von weiblichen
Priestern und Bischöfen nicht befürwortet. Als eine, die das Privileg hatte, an
dieser Zusammenkunft teilzunehmen, kann ich mich offen gesagt nicht
daran erinnern, dass im Plenum Alternativen zur Diskussion standen, die
eine angemessenere Antwort auf unsere Folgerungen geboten hätten.

Typologische Sprache, und theologische Sprache überhaupt, liefern

genaugenommen keine eigentlichen Definitionen. Das ist deshalb so,
weil Definitionen sich auf das beziehen, was vollständig analysiert,
gewusst und vielleicht sogar kontrolliert (und manipuliert) werden kann.
Daher kann man im wesentlichen nicht «definieren», was in bezug auf
Gott den Vater, die Heilige Dreifaltigkeit, die Inkarnation des Logos, die
Person Christi, das Geheimnis der Kirche, das Leben nach dem Tod oder

4 Hervorhebung K. K. F.

230



selbst das «Geheimnis» auch nur einer Person, die «nach dem Bild und

Gleichnis Gottes» geschaffen ist, durch Offenbarung geoffenbart worden

ist. Mit anderen Worten masst sich jeder Versuch, Gott oder seine

Beziehung zur Schöpfung auf eine solche Art wesensmässig zu definieren,

Gleichheit mit Gott an.
Diese Weise des Definierens hat einen Bezug zur «Sünde der

Vertraulichkeit», wie sie die spirituelle Tradition der Orthodoxie kennt. Sie

kommt vor, wo immer jemand glaubt, er oder sie kenne einen anderen
wesenhaft oder ontologisch ohne Einschränkung, d.h. bis ins Innerste
des Geheimnisses dessen, was dieser andere ist. In diesem Fall beurteilt,
wer aus solcher Vertraulichkeit leichtfertig handelt, vorschnell einen
andern und untergräbt so seine Freiheit und das Geheimnis seiner einzigartigen

menschlichen Personalität, die «nach dem Bild und Gleichnis Gottes»

(Gen 1,26) geschaffen ist. Wir müssen besonders auf der Hut sein,

um die Sünde der Vertraulichkeit zu meiden, wenn wir die Partizipation
von Männern und Frauen am Leben der Kirche mit kritischen Augen
wahrnehmen wollen.

In ihrer Geschichte und in unterschiedlichen Situationen gebraucht
die Kirche mit grösster Vorsicht und Demut verschiedene Wege, um in

einer doxologischen und deskriptiven Weise zu vermitteln, was geoffenbart

worden ist. Die Orthodoxen können sich keine Nachlässigkeit
leisten hinsichtlich der Art und Weise, wie sie Theologie betreiben, da diese

als etwas verstanden wird, das mit Leben und Tod zu tun hat. Das kommt
daher, weil Formulierungen in theologischen Texten, in liturgischen
Gebeten und Hymnen, in geistlichen Schriften, in der Ikonographie, sowie
das Verhalten im Gottesdienst und im alltäglichen Leben alle durch
dasselbe Kriterium beurteilt werden. Wenn diese Ausdrucksformen «real»

sind, dann werden sie letztlich zu Medien für die Gegenwart des lebendigen

Gottes in seiner Selbstkundgabe.
Die Orthodoxen glauben traditionellerweise, dass das eigentliche Wesen

der Theologie dem «Urheber des Lebens» dient. Wenn das, was

wir theologisch beschreiben, echt ist, dann ist es letztlich heilend

(therapeutic) und erschliesst Leben oder dient ihm zumindest. Wenn das, was

wir beschreiben, nicht real ist, so erschliesst es letztlich kein Leben

und wird infolgedessen nichtauthentische Beziehungen zwischen
Menschen und Gott, zwischen Menschen untereinander und zwischen
Menschen und der Schöpfung begünstigen. Von der Grundlage dieser spirituellen

Wirklichkeit her können unsere theologischen Formulierungen
und die damit verbundenen menschlichen Bemühungen einen höchst

privilegierten Dienst leisten. «... so dass wir empfangen den König des

231



Alls ...»s Gerade weil die Orthodoxen traditionellerweise mit grosser
Sorgfalt ihre theologischen Positionen beschreiben, gibt die Verbindung
der veränderten Eva-Maria-Typologie und der definitiven Einstellung
gegenüber Frauen Anlass zu grosser Besorgnis, wenn nicht gar zu
Alarmierung.

Sozusagen «per definitionem» muss hier festgestellt werden, dass man
nicht in das Geheimnis einer lebendigen Beziehung mit dem, was Objekt
einer Analyse sein kann, eintreten kann, sei das Objekt nun Gott der Vater,

unser Schöpfer, oder eine geschaffene menschliche Person. Gleichermassen

kann man nicht in die Tiefe einer Koinonia (Gemeinschaft) mit
dem, was auf eine Definition reduziert werden kann, wachsen. Gerade
der Vorgang der Objektivierung neutralisiert unmittelbar die Möglichkeiten

einer dynamischen und gegenseitigen Beziehung. Innerhalb des

Akts der Objektivierung gibt es einen wechselseitigen Mangel der

Selbstpreisgabe an den andern. Dieser menschliche Widerstand untergräbt

ferner sogar das orthodoxe Verständnis der Perichorese der Heiligen

Dreifaltigkeit, wo durch dieses Geheimnis jede eine Person der
Gottheit sich ewig der andern in einem göttlichen Tanz der Liebe übergibt,

der sich wesentlich ausserhalb der Schöpfung ereignet. Im Gegensatz

dazu ist die negative Dynamik der Objektivierung faktisch lebenzerstörend

und depersonalisierend, da man gerade im Vollzug der «Analyse»

jeglichen Anschein echter Demut verloren hat und statt dessen

«Gott spielt»''.
Eine unverkürzte Theologie, angemessen weitergegeben, kann von

menschlichen Personen nur als Doxologie und Danksagung zur Sprache
gebracht werden, ist sie doch das Leben in Gott, der Tanz mit Gott, die
Reise zu Gott und das Lied von Gott. Wie immer unsere theologischen
Antworten ausfallen, sie müssen, auch wenn wir die Beteiligung der
Frauen am Leben der Kirche beschreiben, wahre Medien dieses selben
«Lebens in Fülle» (Joh 10,10) werden. Letztlich kann die Theologie in
einer orthodoxen Perspektive nie auf eine Reihe von Definitionen reduziert

werden.

5 Aus dem Cherubim-Hymnus der Göttlichen Liturgie des hl. Johannes
Chrysostomus, der während des Grossen Einzugs gesungen wird.

6 Die orthodoxe Tradition würde dies vielleicht als einen Ausdruck von
«Herzensverhärtung» identifizieren. Es ist unmöglich, in der Gemeinschaft mit dem
lebendigen Gott und anderen zu wachsen, wenn unsere «Herzen» in dieser Weise
«verhärtet» sind. «Herzensverhärtung» ist eine Begleiterscheinung des Stolzes.
Stolz wird in der orthodoxen geistlichen Tradition wesentlich als jene Verblendung

verstanden, in der ein Mensch glaubt, Gott oder gottgleich zu sein, indem er
Gott kennt.

232



3. Die ökumenische Agonie und der ökumenische «Agon»

Die Orthodoxe Kirche ist dem Dialog verpflichtet. Einer der fruchtbarsten

bilateralen Dialoge war jener mit den Altkatholiken. Weitgehende
Übereinstimmungen im Glauben der Vergangenheil sind dabei von
unseren Kirchen formuliert worden. Eine Anzahl von Personen glaubte
gar, dass wir kurz vor der Erklärung der Einheit stünden...

Dennoch - ein ökumenischer Dialog ist kein statisches Geschehen,
vielmehr betrifft er brennende und gewöhnlich herausfordernde Fragen.
Eine Reihe weiterer brennender Fragen sind in den letzten Jahrzehnten
zusätzlich zu den klassischen Themen, die mit dem Dogma in

Zusammenhang stehen, aufgetaucht, zum Teil auch als ihr Ergebnis. Sie haben

in der Regel bedeutsame theologische, ethische und pastorale
Konsequenzen. Die Frauenordination gehört zu diesen Fragen.

Wir haben gesehen, dass einige Kirchen sich verpflichtet fühlten, auf
diese Fragen sofort zu reagieren, z. B. die Anglikaner und. erst kürzlich.
die Altkatholiken. Das ist vielleicht durch eine pastorale und/oder
theologische Notwendigkeit veranlasst. Das ist verständlich, da jede kirchliche

Gemeinschaft auf ihre eigene Situation, was ihre pastoralen Bedürfnisse

einschliesst, reagieren muss. Dies aber hat gewaltige ökumenische

Auswirkungen, da jede Gemeinschaft isoliert von der Universalkirche
entscheidet.

Diese Entscheidungen waren in der Tat für die Orthodoxen sehr

schmerzlich, besonders im Hinblick auf die Altkatholiken und Anglikaner.

Dies wurde mir kürzlich bei einem Besuch meines Patriarchats in der

Türkei sehr bewusst. In einem mit einer kleinen Zahl von wohlunterrichteten

Bischöfen geführten Gespräch über unsere Konsultation wurde ich

überrascht vom tiefen Schmerz, den diese älteren Theologen äusserten -
Männer, die im ökumenischen Dialog Jahrzehnte länger engagiert waren
als ich. Ihre echte Trauer, ja sogar ein Gefühl, verraten worden zu sein,

sind das Ergebnis dieser neuen Herausforderung, die nun zwischen uns

liegt. Ich übertreibe nicht, wenn ich sage, dass einige jetzt noch tief
bekümmert sind.

Wir dürfen nicht vergessen, dass wir alle geistlieh unvollkommen in

ökumenische Dialoge eintreten. Wir fangen unseren Austausch schon in

Isolation voneinander an, eine Folge unserer geschichtlichen Spaltungen.

Schon unsere fortgesetzte Trennung verwundet uns, sie verletzt uns

auf einer geistlichen Ebene. Das beeinfiusst alles, was wir tun,
einschliesslich die Art und Weise, wie wir entscheiden, mit der Frauenordi-

233



nation weiterzufahren oder nicht weiterzufahren. Irgendwie ist sogar
dieser Vorgang beeinfiusst von unserem Mangel an Einheit...

Dieser Schmerz muss immer vor uns sein, soll unser Dialog redlich
sein. Die «Agonie» unseres Schmerzes mag tatsächlich ein wichtiger
Faktor sein im «Agon», im Streit oder Wettkampf für den grossen Lohn
unseres Zusammenkommens in dem einen Geist und Herz und in der
einen Koinonia in Christus.

4. Weitere kritische Unterscheidungen zu Rhodos sind nötig

Es ist dringend notwendig, die Implikationen von Rhodos hinsichtlich
der Frauenordination eingehender zu betrachten. Ich will hier nur eine

höchst bedeutsame Frage erörtern.
Sie mag zu einer wichtigen allgemeinen Beobachtung Anlass geben.

Rhodos kennzeichnet, was später einmal als Übergangsperiode für die

Orthodoxen betrachtet werden mag. Durch den ganzen Text hindurch
scheinen zwei unterschiedliche theologische Sprachen vorzukommen.
Die erste reflektiert, was bezeichnenderweise jetzt von den Orthodoxen
«Handbuch-Theologie» genannt wird. Sie verwendet oft Vorstellungen
und Terminologien, die der Orthodoxie ursprünglich fremd sind. Diese

Betrachtungsweise neigt übrigens oft zu «Definitionen» statt zu «De-

skriptionen» der Offenbarung. Ihre Wurzeln lassen sich im westlichen
Mittelalter finden.

Die «Handbuch-Theologie» spiegelt die Wirkungen dessen wider, was

oft das Zeitalter der «Gefangenschaft» der orthodoxen Theologie
genannt worden ist. Während die Kirche und die Orthodoxie dank der
Gnade Gottes überlebt haben, wurde die Theologie bei ihrer Aufgabe,
sich zu äussern, sehr von der Reformation und der Gegenreformation
beeinfiusst. Wir müssen uns ja vor Augen halten, dass unter solchen

schwierigen Umständen die Orthodoxen kaum in der Lage waren, voll
auf die vom Westen aufgeworfenen Fragen zu reagieren. Es ist, wie
Bischof Kallistos Ware sagt: «Die Kontroversen der Reformation brachten
Probleme auf, denen weder die Ökumenischen Konzilien noch die Kirche

des späteren byzantinischen Reiches sich zu stellen hatten.»7 Der
besagte Einfluss ist gewiss offenkundig in den Schriften von Kyrillos Luka-

7 Timothy Ware (Bischof Kallistos von Diokleia), The Orthodox Church, Penguin

Books, Harmondsworth UK 1993, 91-125.

234



ris, Petr Mogila, Dositheos von Jerusalem und anderen. Ihre Sichtweisen
beeinflussten spätere Generationen.

Ein Aspekt davon hat mit dem Umstand zu tun, dass die mittelalterlichen

Theologen sehr die Idee einer «Ordnung der Natur», die sich auch
in den «Schlussfolgerungen» von Rhodos findet, förderten. Wie die
Orthodoxen Ordnung und somit Hierarchie verstehen, beruht traditionellerweise

auf unserem Verständnis der Heiligen Dreifaltigkeit. Das
Verständnis von Ordnung und Hierarchie in der Trinität ist nicht statisch.

Die Beziehung der einen göttlichen Person zur anderen wird nicht
objektiviert. Die innertrinitarisehen Beziehungen werden auch nicht im Bild
einer Pyramide beschrieben; vielmehr mag das innertrinitarische Leben
als dynamisch und relational beschrieben werden, unter Wahrung des

einzigartigen Geheimnisses einer jeden göttlichen Person. Mit diesem

Modell vor Augen betonen die Orthodoxen, dass «die Kirche hierarchisch

wird in dem Sinn, wie die göttliche Dreifaltigkeit selbst hierarchisch

ist, nämlich durch die Besonderheit der Beziehung»".
Mittelalterliche westliche Theologen sahen hingegen die «Ordnung

der Natur» spezifischer in bezug auf die Schöpfung (da viele in ihrer
Auffassung der Trinität und noch mehr des kirchlichen Amtes Tendenzen

vertraten, welche die Orthodoxen als modalistisch bezeichnen würden).
Die Frau wurde als ein dem Mann gegenüber unterlegenes Geschöpf
gehalten. Daher war es für eine Frau unmöglich, geweiht zu werden, da es

für sie «unnatürlich» gewesen wäre, Autorität über Männer auszuüben.

Der mittelalterliche Theologe Duns Scotus drückt die allgemeine
Meinung der Scholastiker aus, wenn er sagt: «Aber die Frau untersteht von
Natur aus dem Mann und kann deshalb keinen Vorrang über irgendeinen
Mann innehaben, denn in Beziehung auf Natur, Status und Adel sind

Frauen geringer als Männer; daher hat der Herr sie nach dem Fall der

Herrschaft und Macht des Mannes unterworfen.»''
Die «Schlussfolgerungen» des Symposiums von Rhodos reden von der

«Ordnung der Natur», um die Definition der Rolle der Frau gemäss der

veränderten Eva-Maria-Typologie zu rechtfertigen. Das mag ein weiteres

Beispiel der im Text zum Ausdruck kommenden «Handbuch-Theologie»

sein. Es ist Ironie, dass die veränderte Eva-Maria-Typologie vom
Symposium wohl nicht verwendet worden wäre, wenn das oben er-

»John Zizioulas, Ministry and Communion, in: Being as Communion. Studies

in Personhood and the Church. New York (SVP) 1985,209-246, hier 223.
* Duns Scotus. Sent. 4. 25. 2.

235



wähnte, auf Beziehungen beruhende orthodoxe Modell der Trinität
ernsthafter bedacht worden wäre.

Wir müssen uns wieder in Erinnerung rufen, dass es besondere
geschichtliche Umstände waren, welche die Orthodoxen oft zwangen, ihre
Sichtweisen unter Heranziehung von theologischen Konzeptionen,
Terminologien und Sensibilitäten des mittelalterlichen Westens zu verteidigen.

Wir fallen immer wieder, vor allem in Krisenzeiten, darauf zurück,
da sie uns ja immer noch sehr vertraut sind. (Das hat mit einem
fundamentalen psychologischen Prinzip menschlichen Verhaltens zu tun.)
Trotzdem liegt es an uns, die Art und Weise, wie wir unsere Theologie
betreiben, konsequenter zurückzufordern. Es ist entscheidend, dass wir
ernsthalt den Einfluss der «neueren» Geschichte der letzten 500 oder
mehr Jahre auf den Vollzug unserer Theologie ins Auge fassen.

Der Prozess der kritischen Unterscheidung dessen, was für unsere

eigene Tradition echt ist, braucht keine negative Erfahrung zu sein. Vater

Georges Florovsky bemerkt zur Krise der theologischen Gefangenschaft:

«Der Weg der orthodoxen Theologie zur Überwindung des
westlichen <skandalon> liegt nicht darin, die westlichen Ergebnisse zu verwerfen

oder gar umzustossen. Der Weg liegt vielmehr darin, sie in einer
neuen Kreativität zu überwinden und zu übersteigen. Nur eine kreative
Rückkehr zu den einzigartigen und alten Tiefen wird dem orthodoxen
Denken als authentisches Heilmittel (<antidote>) gegen die offenen und
verdeckten - oder noch gar nicht bekannten - Aspekte der <westlichen

Vergiftung) dienen. Die orthodoxe Theologie ist aufgefordert, die westlichen

Fragen aus der Tiefe der ungebrochenen orthodoxen Erfahrung zu

beantworten und die Bewegungen des westlichen Denkens mit der
unveränderten Wahrheit der patristischen Orthodoxie zu konfrontieren.»1"

Der zweite Sprachtyp, der sich im Text von Rhodos zeigt, zeigt
vielleicht eine Tendenz zu einer zunehmenden neo-patristischen Orthodoxie
an, wie sie von Vater Florovsky beschrieben wird. Diese andere, mehr
«lebenspendende» Tendenz kann besonders bei folgenden Anliegen
gesehen werden:
a) dass die geschlechtliche Diskrimination als Sünde identifiziert und

ferner festgestellt wird, dass es «daher die Aufgabe der Kirche ist, vor

'" Georges Florovsky. Western Influences in Russian Theology, in: Aspects of
Church History, Collected Works 4, Belmont MA (Nordland) 1977,157-182, hier
181 f. (deutsch als «Westliche Einflüsse in der Russischen Theologie», Kyrios 2

[1937] 1-22, hier 22).

236



der Welt die Würde der menschlichen Person, die nach dem Bild und
Gleichnis Gottes (Gen 1,26) erschaffen ist, zu bejahen» (VI/22):

b) dass die verschiedenen Äusserungen «besonderer Gaben (charis¬

mata) des Heiligen Geistes», die «mit Dankbarkeit zu empfangen
sind», angenommen werden und nicht Gewicht auf das gelegt wird,
was als administrativer, «durch die hierarchische Struktur durchgesetzter

Rang» interpretiert werden kann (VII/28);
c) dass die Ordination von Diakoninnen bejaht wird (VII 1/32—35);

d) dass anschliessend Frauen für ihr Amt in der Kirche zu den sogenann¬
ten «niederen Weihen» («minor orders») ermutigt werden und dass

die Möglichkeit von «neuen Ämtern, welche die Kirche als notwendig

erachten kann», in Erwägung gezogen wird (VI 11/36);

e) dass die Konsultation deutlich den Ruf aller Christen zur Heiligkeit
betont (X/40-43 und allgemeiner in einer Reihe von Stellen in Kapitel

VII).
Trotzdem scheinen auch gewisse Abschnitte im Zusammenhang der

oben aufgeführten Anliegen eine dazu in Widerspruch stehende Sprache
der «Handbuch-Theologie» zu enthalten. Wir sehen als Indiz einer

«Handbuch-Theologie»-Auffassung des Priestertums, wie z.B. die drei
Ämter des [dreifachen] ordinierten Amtes identifiziert werden. Der Text
redet vom «spezifischen priesterlichen Dienst des Klerus», zu dem nur
Männer geweiht wurden (VI 1/29). Daran anschliessend befürwortet die

Konsultation formell auch die Wiederherstellung des Amtes der
Diakoninnen. In diesem Teil der «Schlussfolgerungen» anerkennen die
Teilnehmer, dass Frauen in der Vergangenheit nicht zum Presbyterat oder

Episkopat geweiht wurden, doch sie bestätigen auch, dass Frauen zum
Diakonat geweiht worden sind. Die offizielle Verlautbarung sagt: «Das

apostolische Amt der Diakonin sollte wiederbelebt werden. Es wurde in

der orthodoxen Kirche nie völlig aulgegeben, obwohl es dazu neigte, ausser

Gebrauch zu kommen. Es gibt reichliche Indizien aus der apostolischen

Zeit, der patristischen, kanonischen und liturgischen Tradition bis

in die byzantinische Zeit (und sogar bis in unsere Tage), dass dieses Amt
hoch geehrt wurde. Die Diakonin wurde während der Göttlichen Liturgie

innerhalb des Altarraums mit zwei Gebeten geweiht, sie erhielt das

Orarion (die diakonale Stola) und empfing die heilige Kommunion am

Altar... Die Wiederbelebung dieses alten Amtes sollte auf der Grundlage

der alten Vorbilder, wie sie in vielen Ouellen bezeugt sind (vgl. die in

den diesbezüglichen Arbeiten moderner orthodoxer Gelehrter zitierten

Stellen), und mit den Gebeten aus den <Apostolischen Konstitutionen)

237



und den alten byzantinischen liturgischen Bücher ins Auge gefasst
werden.»

In dieser ekklesiologischen Perspektive ist der Diakonat nicht einfach
ein liturgisches Amt oder ein blosser Schritt auf dem Weg zu höheren

«Rängen» des Klerus (wie es von vielen, auch Orthodoxen, gewöhnlich
verstanden worden ist). Der Diakonat ist ein vollwertiges Amt innerhalb
des [dreifachen] ordinierten Amtes, zu dem Männer und Frauen von
Gott berufen werden. Der Diakonat hat seine eigene besondere Identität,

die in Ehren gehalten und im Leben der Kirche wiederhergestellt
werden muss. Diese einzigartige Einrichtung, die der orthodoxen Position

eigen ist, wird zweifellos zu Präzisierungen der orthodoxen Sicht des

Wesens des Diakonats, wie auch des Amtes und der Ekklesiologie im
allgemeinen, führen.

Wegen dieses neuen von Rhodos gezeigten Engagements, das die

Wiederbelebung des weiblichen Diakonats und des Diakonats im allgemeinen

einschliesst, bedeuten die Entscheidungen der Konsultation, trotz
den oben erwähnten Mängeln, eine Hinwendung zu einer Sicht des

ordinierten Amtes, das die Partizipation im Leben des dreieinigen Gottes
reflektiert. Sie gründet in einer Ekklesiologie der authentischen Beziehungen,

wo keine Person oder kein Dienst «über» oder «abgesondert» von
dem Rest der eucharistischen Gemeinschaft steht. Statt dessen gibt es

eine Anerkennung und tiefe Wertschätzung des besonderen Amtes (d. h.

Bischof, Presbyter, Diakon und Laie), das der Person vom Heiligen Geist
Gottes verliehen wird und im Leben der christlichen Gemeinschaft zur
Geltung kommen muss. Diese ekklesiologische Sicht betont, dass der
Diakonat - darin vergleichbar mit den innertrinitarischen Beziehungen -
ein vollständiges und analoges Amt innerhalb des [dreifachen] ordinierten

Amtes des Klerus ist, das darin seine eigene, unverwechselbare
Ganzheit hat. Diese Sicht reflektiert eine Ekklesiologie, die alle drei
Ämter innerhalb des [dreifachen] ordinierten Amtes als wesenhaft
gleich (und nicht in pyramidenförmiger Stufung) sieht, wobei sie die
Gegenwart des einen und selben Christus gemäss ihrem eigenen besonderen

Charisma unverkürzt offenbar machen und der Bischof in der einenden

Mitte dieses dreifachen Amtes steht".
Um den Standpunkt der Ordination von Frauen zum Diakonat zu

unterstützen, ist es besonders wichtig zu bedenken, dass Diakoninnen im
Verlauf der eucharistischen Liturgie geweiht wurden. Das Studium der
vielfältigen Bedeutung des eucharistischen Kontexts der Ordination

" John Zizioulas (wie Fn.8).

238



durch orthodoxe Theologen steht gerade erst am Anfang. Der Umstand,
dass auch Diakoninnen in diesem Kontext geweiht wurden, stellt sie

hinsichtlich der Rechenschaftspflicht für ihre Amtsführung mit den anderen
Ämtern innerhalb des ordinierten Klerus gleich, sowohl «hier und jetzt»
am eucharistischen Altar als auch am Ende der Zeiten1-'.

Es gibt noch mehr, was im Blick auf die impliziten Folgen von Rhodos

gesagt werden muss. Vier Punkte will ich kurz erwähnen. Sie können uns
helfen, einige unserer jetzigen und künftigen Diskussionen auf die
wesentlichen Fragen zu konzentrieren.

Einen ersten Punkt könnten die Byzantiner am besten selbst
beantworten. Sie hielten, wie wir wissen, die Praxis aufrecht. Diakoninnen
während der eucharistischen Liturgie zu weihen. Diese Praxis impliziert
sehr viel - warum weihten sie dann nicht Frauen zu Priestern und Bischöfen?

Es ist zunächst von Vorteil, wenn wir uns vor Augen halten, dass in der
alten Kirche, zumal im Osten, auch von männlichen Diakonen nicht
erwartet wurde, dass sie zum Amt des Presbyters oder Bischofs wechseln,
obschon das durchaus vorkam. Was nun die Frage betrifft, warum die
Byzantiner nicht daran dachten, Frauen zu diesen beiden anderen Ämtern
zu weihen, kann hier nur eine Hypothese vorgetragen werden. Vielleicht
strebten sie danach, zwei Perspektiven miteinander zur Deckung zu bringen.

Die erste betrifft das Wissen, dass heilige Frauen, die damals lebten,
verehrt wurden und ohne weiteres eine geistliche Autorität (da sie Gott
kannten) in der örtlichen Gemeinschaft ausstrahlten. Die Orthodoxen
versichern traditionellerweise, dass Heiligkeit die tiefste Begründung für
Autorität und Amt in der alten Kirche ist. Zweifellos waren einige dieser

wahrhaft heiligen Frauen zu Diakoninnen geweiht ' '. Die zweite, damit in

Widerspruch stehende Perspektive hat wohl mit den «paulinischen
Verboten» zu tun, die es Frauen untersagen, irgendeine Autorität
wahrzunehmen, die wir heute als priesterlich betrachten würden. Die Praxis,

einige dieser heiligen Frauen zu Diakoninnen zu weihen, kann ein Versuch

sein, diesen beiden Postulateli «auf natürliche Weise» zu entsprechen.

12 John Zizioulas (wie Fn.8). 234.
1 ' Die Orthodoxen halten immer noch fest an der alten Tradition, die lehrt, dass

eine Ordination nicht erforderlich ist. um in der christlichen Gemeinschaft mit

Autorität ausgestattet zu sein. Das beruht auf dem Verständnis der Autorität als

einer Nebenerscheinung der persönlichen Heiligkeit und Integrität. Leider gibt es

heute aus verschiedenen Gründen viele Orte, wo diese Tradition nur noch in der
Theorie aufrechterhalten wird.

239



Ein zweiter Punkt betrifft die Auffassung des Priesters als «Ikone
Christi», was den Ausschluss der Frauen vom Amt des Presbyters und
Bischofs begründe; dies wirft viele schwierige Fragen bezüglich des

Verständnisses des Priestertums auf. Während ich selber in der Vergangenheit

dieses Argument gebrauchte, um hinsichtlich der Ordination von
Frauen zu diesen beiden Ämtern eine ablehnende Stellung verteidigen
zu können, kann eine solche Beschreibung des Priestertums als «Ikone
Christi» das Priestertum auf ein «Ding» oder eine «kultische Kaste»

reduzieren, was im Gegensatz steht zu einem besonderen Amt, das in
authentischen Beziehungen vor der dreieinigen Gottheit begründet ist. Ein
vielleicht reiferes Verständnis der orthodoxen eucharistischen Ekklesiologie

erinnert uns daran, dass es Christus ist, der in der Kraft des Heiligen
Geistes bei jeder Eucharistie zu uns durchbricht. Das hat paradoxerweise

«nichts» mit uns und «alles» mit der Liebe Gottes zu tun. Deswegen

ist die Haltung der Kirche epikletisch, ihre «Hände» sind leer und

zum Gebet erhoben, offen und in Erwartung der Gnade Gottes"1.
«Niemand ist würdig» der Erlösung, die uns durch den einen wahren Priester

gegeben wird.
Ein dritter Punkt ist, dass wir feststellen müssen, dass die Art und

Weise, wie in den «Schlussfolgerungen» mit der Gottesmutter (Theotókos)

argumentiert wird, wohl einer Überprüfung bedarf. Sie halten fest,
dass sie, die doch «den inkarnierten Sohn Gottes geboren hatte, nicht das

sakramentale Priestertum ausübte». Die «Schlussfolgerungen» werten
anschliessend diese Voraussetzung mittels eines «Analogiekriteriums»
aus, das besagt, dass wenn Frauen zu weihen wären, «dieses Amt zuerst
hätte durch die Gottesmutter ausgeübt werden müssen» (IV/14).

Die Orthodoxen lehren, dass das Amt der Gottesmutter in der
menschlichen Geschichte einzigartig ist. Sie ist «die erste unter den Heiligen».

Nur sie reden wir regelmässig im Gebet an als «ehrwürdiger als die
Cherubim und unvergleichlich herrlicher als die Seraphim». Nie wurde
in der Geschichte der Kirche ein Heiliger oder eine Heilige, ein Apostel
oder der ganze Kreis der Apostel auf solche Weise mit den Cherubim
und Seraphim verglichen! Diese Sitte der Verehrung ist auch ein demütiges

Zeugnis für die Person und ausserordentliche Sendung der Jungfrau
Maria im Leben der Kirche und gegenüber der Welt heute.

14 Vgl. John Zizioulas, Christ, the Spirit and the Church, in: Being as Communion.

Studies in Personhood and the Church. New York (SVP) 1985. 123-142, hier
138.

240



Es wäre eine unannehmbare Verminderung der Person und der
Sendung der Gottesmutter, sie summarisch mit irgendeiner anderen Person

oder sonst einem Amt, einschliesslich des ordinierten Amtes, zu vergleichen.

Sogar zu sagen, dass sie, die doch «den inkarnierten Sohn Gottes
geboren hatte, nicht das sakramentale Priestertum ausübte», ist eine

unangemessene Würdigung ihres einzigartigen Amtes. Überdies ist es

interessant, zu sehen, wie diese Logik weitergetrieben wird, wenn die

«Schlussfolgerungen» hinzufügen, dass, wenn Frauen zum Priestertum
zu weihen wären, «dieses Amt zuerst hätte durch die Gottesmutter
ausgeübt werden müssen»15. Im Rückblick verringert diese höchst scholastische

Verwendung des «Analogiekriteriums» die Bedeutung der einzigartigen

Sendung der heiligen Gottesmutter im Leben der Kirche. Einige
Leute wären in der Tat neugierig darauf, zu wissen, was solche Annahmen

im Verständnis der Jungfrau Maria und überhaupt der Heiligen
implizieren. Es wird auch solche geben, die sich fragen, was für Voraussetzungen

betreffend Frauen hier generell im Spiel sind.

Orthodoxe können gewiss die Schlussfolgerungen von Rhodos
hinsichtlich der Unmöglichkeit, Frauen zum Priestertum und Episkopat zu

weihen, voll würdigen. Nun da wir eingehender die Implikationen von
Rhodos prüfen, ist es dringend notwendig, tiefer in die eigene Tradition
vorzudringen für Antworten, die unsere Haltung in zusammenhängender

Weise beschreiben und klären (selbst wenn das nicht alle zufriedenstellt).

Dies richtig zu tun braucht Zeit, eine Zeit, die nicht nur durch Minuten
gekennzeichnet ist, sondern durch die Qualität unserer Präsenz und

unseres Lebens selbst. Das ist deshalb der Fall, weil der vierte und vielleicht

gewichtigste Punkt unserer Diskussion noch nicht hinreichend ökumenisch

angesprochen worden ist: die Dimension der Heiligkeit. Wir können

nicht Gottes Werk oder seinen Willen auszuführen suchen, wenn wir
ihn nicht kennen. Wir Orthodoxe glauben traditionellerweise, dass trotz
all unserer akademischen Ausbildung Theologie mehr mit der Kenntnis

Gottes zu tun hat. Dieser Anspruch mag für einige anmassend klingen,
aber diese Wirklichkeit liegt eigentlich im Zentrum der Guten Nachrieht.

Wegen der Guten Nachricht von Christi Menschwerdung, Leiden, Tod,

Auferstehung und Sendung des Heiligen Geistes an Pfingsten können

auch wir Freunde Gottes aus der Tiefe unseres Seins, von innen heraus,

werden.

" Hervorhebung K.K.F.

241



Das sollen nicht nur fromme Worte sein. Heiligkeit ist ein Kennzeichen

der Kirche, die dort ist, wo der Heilige Geist weilt. Heiligkeit hat es

in menschlicher Perspektive mit dem Kennen Gottes zu tun. Eine wachsende

Beziehung mit Gott hat zur Folge, dass man auch in einer radikalen

Ehrlichkeit sich selbst, anderen und der Schöpfung gegenüber verankert

ist. Heiligkeit und psychologische Gesundheit gehören notwendigerweise

zusammen. Im Leben einer Person, die in der Kenntnis Gottes
wächst, geschieht etwas Paradoxes: Er oder sie wird immer unverwechselbarer

zu dem, als was zu sein sie von Gott geschaffen worden sind, und
sie werden zu Christusträgern durch den Heiligen Geist. Sie werden

«transparent» und authentisch, sie widerspiegeln jenen, die sehen wollen,

das Licht Gottes.
Sollten wir (die wir die Führung unserer Kirchen repräsentieren) mehr

zu einem heiligen Volk werden oder zumindest mehr zu einem Volk
auf dem Weg zur Heiligkeit... oder doch auf dem Weg zur Fleilung von
jenen inneren Schwächen, die unsere Beziehung mit Christus behindern,
dann würden viele unserer theologischen Antworten uns um so klarer
sein. Wir könnten dann die «Tatsachen» Gottes leichter «lesen». Wir
selbst würden sehr anders sein. Die Leiter der Kirche würden sehr anders
sein. Die Beziehungen in jeder Pfarrgemeinde würden sehr anders sein,

sogar die Welt würde anders sein. Das mag nach menschlichen Massstäben

nicht logisch scheinen, aber diese Haltung ist ein Echo auf die gern
herangezogenen Worte des hl. Seraphim von Sarov, der sagte: «Erlange
inneren Frieden, und Tausende um dich herum werden gerettet.»

Je mehr wir uns persönlich auf unser eigenes Wachstum in der Heiligkeit

einlassen, desto mehr werden wir fähig sein, durch unser Studium,
Nachdenken und Gebet wahrzunehmen, wie das Amt in der Kirche
durch die Heiligkeit geschaffen wird. Wir würden uns wahrscheinlich
selbst mit einigen der Antworten glücklich überraschen. Das Symposium
von Rhodos schliesst mit dem «Ruf zur Heiligkeit» (X/4042). Dieses
Ende ist ein Anfang, zu dem wir eingeladen sind.

5. Schlussfolgerung: Das «Eine, das not tut» (Lk 10,42)

So fragen wir uns, wie wir es anfangen sollen, uns durch diese scheinbar
unmögliche Herausforderung zu bewegen. Zunächst haben wir ehrlich
zu uns selbst und zueinander zu sein. Das Gebet unseres Herrn für seine

Kirche, «dass sie eins seien» (Joh 17,11), ist heute so wahr wie in der
Nacht, als es zum ersten Mal gebetet wurde. Er selbst nötigt uns, die Be-

242



mühungen im Dialog fortzusetzen. Da wir immer noch danach trachten,
dieses Werk der Einheit fortzuführen, müssen wir beten und auf den

gesegneten Tag warten, da wir nicht nur über dieser Frage eins sind,
sondern auch als der eine Leib Christi.

Menschlich gesprochen kann uns die herausfordernde Frage der
Frauenordination leicht polarisieren. Und das verletzt uns geistlich.
Menschlich gesprochen ist es verständlich, warum so viele Theologen
und Theologinnen es immer noch, zumal in ökumenischen Dialogen,
vermeiden, diesen Differenzen wirklich ins Auge zu blicken. Während es

offensichtlich Zeiten gibt, wo wir eindeutigen Alternativen zwischen
Leben und Tod, Gut und Böse gegenüberstehen, dürfen wir nicht vergessen,

dass es bei dieser Frage auf beiden Seiten «Heilige und Sünder» gibt.
In der ganzen Geschichte der Kirche war das schon immer so bei Streitigkeiten

und Schwierigkeiten. Vielleicht müssen wir uns jetzt einer Form
radikaler Demut vor dem Flerrn ergeben und uns der Fülle seiner Wahrheit,

wie immer sie zum Ausdruck kommt, überlassen...

Geistlich gesprochen müssen Theologen, wenn sie die Ordination von
Frauen zum Priester- und Bischofsamt erörtern, statt einer Ja- oder
Nein-Position eine Haltung der bedingungslosen Unterwerfung unter
den Willen Gottes einnehmen. Diese «andere» Haltung enthält sowohl
das «Ja» als auch das «Nein», aber sie umfasst noch viel mehr. Denn sie

muss ihre Wurzeln in Christus selbst haben. Nur diese Haltung bewirkt,
was für den Herrn selbst nötig ist, dass er die Veränderungen, die er von
uns verlangt, bewirke. Vielleicht ist es diese «andere» Hallung, die in

Christus uns den Grund linden lässt und durch den Heiligen Geist uns

trägt, da wir miteinander die Einheit des Geistes, des Herzens und der
einen Koinonia in der Fülle der Wahrheit suchen, denn sein ist das Reich,
und die Kraft und die Herrlichkeit, Vater, Sohn und Heiliger Geist, jetzt
und immerdar, und in alle Ewigkeit. Amen.

Diese Arbeil ist in Liebe dem Gedächtnis von Konstantin Exarchoulakos

(y. April 1960-7.Dezember 19%) gewidmet. Ewiges Gedenken!

Sagamore MA/Genf Kyriaki Karidoyanes FitzGerald
(Obersetzung aus dem Englischen von M. Weyermann und LI. \nn Arx)

243


	Die Eva-Maria-Typologie und die Frauen in der orthodoxen Kirche : Erwägungen zu Rhodos

