Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Eva-Maria-Typologie und die Frauen in der orthodoxen Kirche :
Erwagungen zu Rhodos

Autor: Fitzgerald, Kyriaki Karidoyanes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404882

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Eva-Maria-Typologie und die Frauen
in der Orthodoxen Kirche — Erwiigungen zu Rhodos

1. Aligemeine Einfithrung: Das Symposium von Rhodos

Die folgenden Ausfithrungen, die sich mit der Partizipation von Frauen
am Leben der orthodoxen Kirche beschiftigen, miissen im Kontext der
bislang massgebenden und offiziellen Aussage zu diesem Thema situiert
werden, ndmlich des Interorthodoxen Theologischen Symposiums, das
vom 30.Oktober-7. November 1988 in Rhodos (Griechenland) statt-
fand. Einberufen vom Okumenischen Patriarchat von Konstantinopel
brachte das Symposium offizielle Vertreter aller orthodoxen Kirchen zu-
sammen, damit si¢c das Thema «Der Platz der Frau in der Orthodoxen
Kirche und die Frage der Frauenordination» studierten. Bislang ist also
diese historische Konsultation fiir uns Orthodoxe diejenige Ausserung
zum Thema mit dem hochsten offiziellen Charakter. Unsere kleine
Gruppe orthodoxer Theologen, die hier versammelt ist, kann sich nicht
anmassen, offiziell iber Rhodos hinauszugehen. Es ist jedoch durchaus
moglich, dass wir den gegenwirtigen bilateralen Gesprichen und viel-
leicht auch der Kirche im allgemeinen einen Dienst leisten, wenn wir un-
sere Aufmerksamkeit auf die «Schlussfolgerungen» des Symposiums von
Rhodos richten und einiges von dem, was damit fiir uns heute impliziert
ist, iberpriifen.

Das Symposium war vom Okumenischen Patriarchat in Entsprechung
cines Ersuchens der 3. Vorkonziliaren Konferenz vom 28.Oktober-
6.November 1986 in Chambésy (Schweiz) organisiert worden. Diese
hatte den Vorschlag gemacht, iiber die Frage der Frauenordination eine
Studic durchzufiihren, um die einschligige orthodoxe Lehre im Hinblick
auf dic Dialoge mit christlichen Kirchen und Konfessionen, die mit der
Frauenordination fortfahren, zu fordern. Die vierzehn autokephalen
und autonomen Kirchen wurden eingeladen, offizielle Delegierte an die-
sen wichtigen Anlass abzuordnen. Zusitzlich wurden auch beinahe 50
weitere Theologen zur Teilnahme eingeladen. Unter den offiziellen Teil-
nchmern figurierten 18 Theologinnen, von denen vier ein Hauptreferat
hiclten. Es gab auch beinahe ein Dutzend offiziell beauftragter Beobach-
ter, darunter vier Frauen'.

" Gennadios Limouris, Editor’s Introduction, in: ders. (Hg.), The Place of Wo-
men in the Orthodox Church and the Question of the Ordination of Women, Ka-

terini (Tertios) 1992, 9.

225



Metropolit Chrysostomos Konstantinidis von Myra (jetzt Ephesus)
prisidierte das Symposium im Namen des nunmehr verstorbenen Oku-
menischen Patriarchen Dimitrios mit Geschick. Als Vorsitzender der
Synodalkommission des Patriarchats fiir den Dialog mit den nichtortho-
doxen Kirchen hatte er lange als hochangesehener, erfahrener Sprecher
fiir die orthodoxe Kirche in 6kumenischen Angelegenheiten gedient.

Der letzte Zweck der Konsultation bestand darin, iber eine Reihe von
Fragen nachzudenken und der Kirche eine Stellungnahme zu liefern, die
auf theologische und pastorale Weise den Konsens orthodoxer Theolo-
gen im Hinblick auf den Platz von Frauen in der Kirche und auf Fragen,
die mit der Ordination zusammenhingen, wiedergibt. Der veroffent-
lichte Bericht sollte ein Dokument sein, das den regionalen orthodoxen
Kirchen und ihren Theologen zu dienen hatte. Gleichzeitig konnte er
denjenigen Orthodoxen als Orientierung dienen, die in multi- und bilate-
ralen Dialogen mit anderen Christen zu tun hatten.

Wie nicht anders zu erwarten, verwendete das Symposium viel Auf-
merksamkeit darauf, die Auffassung der orthodoxen Kirche auszudriik-
ken, dass sie die Moglichkeit der Ordination von Frauen zum Presbyterat
und Episkopat nicht in Betracht ziehen kann. Nach den offiziellen
«Schlussfolgerungen» (Conclusions of the Consultation-Report) ist
diese Position nicht das Ergebnis kultureller oder sozialer Faktoren, son-
dern sie reflektiert vielmehr, wie die Kirche Christus und die Wirklich-
keit von Miénnern und Frauen versteht. Die Konsultation hatte bei ihren
Bemiihungen nicht die Absicht, die theologische Reflexion zum Thema
abschliessend voranzutreiben; trotzdem liefern die «Schlussfolgerun-
gen» wertvolle Perspektiven und Empfehlungen eines Gremiums, das
durch die Kirche formell eingesetzt worden ist. Die Empfehlungen des
Symposiums diirfen deshalb nicht unterschitzt werden®.

Was die Frauenordination anbelangt, konnen die «Schlussfolgerun-
gen» wie folgt zusammengefasst werden:

Alle voll in die Kirche initiierten Glieder «bilden das Volk Gottes»
(I/2). Jede Rede vom Priestertum in der Kirche muss direkt auf Christus
bezogen werden, welcher der eine und einzige Priester ist. Kraft ihrer
Taufe haben alle Glaubigen Anteil am Priestertum Christi. Dieses allge-
meine Priestertum der Gliaubigen schliesst die Wirklichkeit eines ordi-
nierten Priestertums, das vom Herrn verliehen ist, um den Leib der Gliiu-
bigen zu fithren, zu nahren und aufzubauen, nicht aus. Dieses apostoli-

* Kyriaki Karidoyanes FitzGerald, The Inter-Orthodox Theological Consulta-
tion on Women in the Church, EcTr /8 (1989) 33-34.

226



sche Amt der Episkope (ministry of episkope) ist der Kirche durch das
sakramentale Priestertum gegeben worden. «Dieses sakramentale Prie-
stertum, das Christus bildhaft (iconically) als Haupt des Leibes reprisen-
tiert, wird der Kirche durch die Gnade des Heiligen Geistes im Sakra-
ment der Ordination (cheirotonia) verliehen, durch das jene, die ordi-
niert werden, zu <Dienern Christi und Verwaltern der Geheimnisse Got-
tes> (IKor 4,1) gemacht werden» (11/6). Von allem Anfang an hat das Be-
wusstsein der Kirche Frauen von der Teilhabe an diesem «besonderen
Priestertum» ausgeschlossen (11/7).

Wihrend Minner und Frauen in gleicher Weise «das Bild Gottes» tra-
gen, ist der Unterschied, der es erlaubt, dass einige wenige Minner, aber
keine Frauen durch die Weihe (cheirotonia) zum «besonderen Priester-
tum» ordiniert werden, ein Ergebnis der «Ordnung der Natur». Dieses
Verstindnis entspringt einem tieferen Verstindnis der Bezichung zwi-
schen Miénnern und Frauen im Plan der in Christus sich vollzichenden
Erlosung. Dieses Verstdandnis wird «jedenfalls» nicht «als eine Minde-
rung der Rolle der Frau in der Kirche» betrachtet (I11/8). Frauen haben
«die gleiche Wiirde wie Midnner». «Als solche iibernehmen Frauen ihre
eigenen Rollen (roles) fir die Wiederherstellung des als Folge der Siinde
entstellten Bildes Gottes» (111/8).

«Die besondere Rolle der Frauen kommt mittels der typologischen
Analogie Eva-Maria und der speziellen Beziehung der Frauen zum be-
sonderen Werk des Heiligen Geistes im ganzen in Christus sich vollzie-
henden Heilsplan zum Ausdruck ... Die Typologiec bestimmt den beson-
deren Inhalt des Amtes (ministry) der Frauen im Prozess der Verwirkli-
chung der Rekapitulation des Neuen Adams (d. h. Christi) und der Erlo-
sung des ganzen Menschengeschlechts» (I11/9).

Der Bericht des Symposiums stellt weiter fest, dass die Unmaoglichkeit
der Frauenordination in folgenden Tatbestinden, welche die Tradition
der Kirche ausdriicken, wurzelt:

a) der Herr wihlte keine Frau in den Kreis der Zwolf;

b) die Gottesmutter (Theotokos), die doch den inkarnierten Sohn Got-
tes geboren hatte, iibte nicht das sakramentale Priestertum aus;

¢) die Apostel, die dem Beispiel des Herrn folgten, ordinierten auch
keine Frauen zu diesem besonderen Priestertum;

d) einige lehrhafte Aussagen des Paulus;

¢) das «Analogiekriterium», wonach dieses Amt «von der Gottesmutter
hiitte ausgeiibt werden sollen», sollten Frauen dazu ordiniert werden
(IV/14).

227



Besondere Aufmerksamkeit wurde der Beteiligung der Gottesmutter
am Vollzug der menschlichen Erlosung geschenkt. Sie reprisentiert die
ganze Menschheit, Manner und Frauen, im gottlichen Akt der Inkarna-
tion. Als glaubende Frau machte sie die Inkarnation des Logos moglich.
Die Orthodoxen sehen sie daher als Modell der Kirche (V/15).

Die Erschaffung der menschlichen Person in der Unterscheidung von
Mann und Frau (Gen 1,27) wird von den Orthodoxen positiv beurteilt.
Aber die Unterscheidung «impliziert nicht irgendeine mindere oder ho-
here Stellung vor Gott», vielmehr «ist es eine Unterscheidung, die von
Gott selbst als Teil seines gottlichen Plans gesetzt worden ist. Die Erlo-
sung bringt deshalb nicht eine Verleugnung unserer Identitét als Frauen
und Minner, sondern eher eine Verkldarung (transfiguration) dieser Iden-
titdt mit sich» (VI/21). Eingedenk dessen «konnen» die Orthodoxen
«nicht anders als so stark wie nur moglich die Wiirde der menschlichen
Person bejahen, sowohl des Mannes wie auch der Frau. Was immer die
Wiirde der menschlichen Person verleugnet und was immer Frauen und
Minner auf Grund ihres Geschlechts diskriminiert, ist Siinde. Es ist des-
halb die Aufgabe der Kirche, vor der Welt die Wiirde der menschlichen
Person, die nach dem Bild und Gleichnis Gottes geschaffen ist (Gen
1,26), zu bejahen» (VI1/22).

Das Symposium anerkannte auch, dass Frauen in der Vergangenheit
wie auch in der Gegenwart ohne hinreichende Unterstiitzung und Ermu-
tigung gelassen worden sind. Die Konsultation betont die Notwendig-
keit, «ehrlich und demiitig zu bekennen, dass die christlichen Gemein-
schaften wegen menschlicher Schwiche und Siindhaftigkeit nicht immer
und Gberall in der Lage waren, wirksam Ideen, Sitten und Gebriuche,
geschichtliche Entwicklungen und gesellschaftliche Bedingungen, die
zur Diskrimination von Frauen fiihrten, zu beseitigen» (VI11/24). Die Kir-
che hat daher die Pflicht, «<mogliche Gegebenheiten, Auffassungen und
Handlungen, die nicht mit ihren unerschiitterlichen theologischen und
ekklesiologischen Grundsitzen iibereinstimmen, sondern von aussen
eingedrungen sind und durch ihr Weiterwirken als Herabsetzung der
Frauen gesehen werden konnen, zu iiberpriifen» (VI1/26).

Die Konsultation driickte auch den starken Wunsch aus, dass die apo-
stolische Ordnung des weiblichen Diakonats wiederbelebt wird. Die
«Schlussfolgerungen» des Symposiums anerkennen deutlich, dass dic
Diakonin in der Tat in einem Ritus ordiniert wurde, der strukturell der
Weihe des Diakons gleicht (VII1/34). Sie legen auch Vorschlige fiir eine
vermehrte Beteiligung von Frauen am Leben der Kirche vor und begriin-
den dies theologisch mit dem Hinweis auf die christliche Berufung zur

228



Heiligkeit, welche die wesentliche Berufung eines jeden Gliubigen, ob
Mann oder Frau, ist*.

Es muss noch einmal betont werden, dass das Symposium von Rhodos
die erste Versammlung dieser Art war, die von Orthodoxen einberufen
wurde, um sich mit der Frage des Amtes (ministry) von Frauen und im
besonderen der Frauenordination zu befassen. Wir diirfen die Bedeu-
tung dieses Umstandes nicht unterschitzen. Rhodos war der Versuch, in
relativ kurzer Zeit auf eine brennende und komplexe Frage zu antwor-
ten, wober Orthodoxe aus signifikant unterschiedlichen gesellschaftli-
chen und kulturellen Kontexten zur Teilnahme eingeladen waren. Das
Symposium war in der Tat ein weltumfassendes Ereignis. Die «Schluss-
folgerungen», zumal die von den Delegierten vorgebrachten «besonde-
ren Anliegen» (Special Concerns), waren die erste priagnante, offizielle
und umfassende gesamtorthodoxe Reaktion auf dieses brennende An-
liegen. Es ist durchaus damit zu rechnen, dass wegen der Natur der Fra-
gen und mildernder Umstinde die eigentlichen Anliegen und Richtli-
nien der Konsultation ihrerseits Fragen aufwerfen, mit denen man sich
auseinandersetzen muss.

Weiter muss festgestellt werden, dass die Teilnehmer des Symposiums
sehr wohl die Komplexitit dieser brennenden Frage zu wiirdigen wuss-
ten und die Notwendigkeit der fortgesetzten Verpflichtung der Kirche
betonten, «mogliche Gegebenheiten, Auffassungen und Handlungen,
die nicht mit ihren unerschiitterlichen theologischen und ekklesiologi-
schen Grundsitzen ibereinstimmen, sondern von aussen eingedrungen
sind und durch ihr Weiterwirken als Herabsetzung der Frauen gesehen
werden konnen, zu tiberpriifen» (VII/26). Es ist eine Ironie, dass die ty-
pologische Sprache, wie sie in Rhodos verwendet wurde, vielleicht ge-
rade aus diesem Grund iiberpriift werden muss.

2. Rhodos und die Eva-Maria-Typologie

Das gewichtigste Bedenken betrifft besonders die Art, wie die Eva-Ma-
ria-Typologie verwendet worden ist. Die vom Symposium gebrauchte
Bildsprache stellt uns heute vor eine doppelte Herausforderung. Erstens
stimmen diejenigen, welche die Viiter studiert haben, nicht unbedingt
der Art und Weise zu, wie die alte Eva-Maria-Typologie in Hinblick auf
die Ordinationsfrage verwendet wird. Es gibt einen starken Widerstand

' The Place of Women in the Orthodox Church (wie Fn. 1), 21-34.

229



gegen eine derartige Argumentation, insofern sie neueren Ursprungs ist
und sich bei den Vitern nicht findet. Einige wiirden sogar sagen, dass
diese Gedankenfiihrung auf raffinierte Weise «den Geist der Viiter» in
eine Richtung irreleitet, die von ihnen nicht beabsichtigt war. Zweitens,
und vielleicht von grundsitzlicherer Bedeutung fiir orthodoxe Frauen,
wird diese nunmehr verinderte Typologie im Blick auf Frauen definie-
rend statt beschreibend verwendet. Durch diese besondere Ausdrucks-
weise wird die von Gott gegebene Gabe der Personalitét von Frauen be-
trachtlich reduziert, und Frauen werden somit (ohne Absicht) zu Objek-
ten gemacht. Wenn Glieder der Kirche zu Objekten gemacht werden,
«leiden alle Glieder mit» (1Kor 12,26), sowohl Minner als auch Frauen,
mit ihren unechten Beziehungen untereinander und vor dem lebendigen
Gott.

Von besonderem Belang in diesem Zusammenhang ist, wie eine verin-
derte Eva-Maria-Typologie verwendet wird, um die Partizipation der
Frauen in der Kirche zu definieren. Die «Schlussfolgerungen» stellen
fest: «Die besondere Aufgabe der Frauen kommt mittels der typologi-
schen Analogie Eva-Maria und mittels der speziellen Beziehung der
Frauen zum besonderen Werk des Heiligen Geistes im ganzen in Chri-
stus sich vollziechenden Heilsplan zum Ausdruck... Die Typologie be-
stimmt den besonderen Inhalt des Amtes (ministry) der Frauen im Prozess
der Verwirklichung der Rekapitulation des Neuen Adams (d. h. Christi)
und der Erlosung des ganzen Menschengeschlechts» (111/9)*. Bevor wir
weiter dariiber nachdenken, ist es sehr wichtig, festzustellen, dass die De-
legierten in Rhodos vermutlich diese Betrachtungsweise deshalb akzep-
tierten, weil dieses Vorgehen der beste Weg schien, um unsere Uberzeu-
gung auszudriicken, dass die Kirche die Ordination von weiblichen Prie-
stern und Bischofen nicht befiirwortet. Als eine, die das Privileg hatte, an
dieser Zusammenkunft teilzunehmen, kann ich mich offen gesagt nicht
daran erinnern, dass im Plenum Alternativen zur Diskussion standen, die
eine angemessenere Antwort auf unsere Folgerungen geboten hitten.

Typologische Sprache, und theologische Sprache iiberhaupt, liefern
genaugenommen keine eigentlichen Definitionen. Das ist deshalb so,
weil Definitionen sich auf das beziehen, was vollstindig analysiert, ge-
wusst und vielleicht sogar kontrolliert (und manipuliert) werden kann,
Daher kann man im wesentlichen nicht «definieren», was in bezug auf
Gott den Vater, die Heilige Dreifaltigkeit, die Inkarnation des Logos, die
Person Christi, das Geheimnis der Kirche, das Leben nach dem Tod oder

‘Hervorhebung K.K.F.

230



selbst das «Geheimnis» auch nur einer Person, die «nach dem Bild und
Gleichnis Gottes» geschaffen ist, durch Offenbarung geoffenbart wor-
den ist. Mit anderen Worten masst sich jeder Versuch, Gott oder seine
Beziehung zur Schopfung auf eine solche Art wesensmaissig zu definie-
ren, Gleichheit mit Gott an.

Diese Weise des Definierens hat einen Bezug zur «Siinde der Vertrau-
lichkeit», wie sie die spirituelle Tradition der Orthodoxie kennt. Sie
kommt vor, wo immer jemand glaubt, er oder sie kenne einen anderen
wesenhaft oder ontologisch ohne Einschrinkung, d.h. bis ins Innerste
des Geheimnisses dessen, was dieser andere 1st. In diesem Fall beurtelilt,
wer aus solcher Vertraulichkeit leichtfertig handelt, vorschnell einen an-
dern und untergribt so seine Freiheit und das Geheimnis seiner einzigar-
tigen menschlichen Personalitiit, die «nach dem Bild und Gleichnis Got-
tes» (Gen 1,26) geschaffen ist. Wir miissen besonders auf der Hut sein,
um die Siinde der Vertraulichkeit zu meiden, wenn wir die Partizipation
von Minnern und Frauen am Leben der Kirche mit kritischen Augen
wahrnehmen wollen.

In ithrer Geschichte und in unterschiedlichen Situationen gebraucht
die Kirche mit grosster Vorsicht und Demut verschiedene Wege, um in
einer doxologischen und deskriptiven Weise zu vermitteln, was geoffen-
bart worden ist. Die Orthodoxen konnen sich keine Nachlassigkeit lei-
sten hinsichtlich der Art und Weise, wie sie Theologie betreiben, da diese
als etwas verstanden wird, das mit Leben und Tod zu tun hat. Das kommt
daher, weil Formulierungen in theologischen Texten, in liturgischen Ge-
beten und Hymnen, in geistlichen Schriften, in der Ikonographie, sowie
das Verhalten im Gottesdienst und im alltiglichen Leben alle durch das-
selbe Kriterium beurteilt werden. Wenn diese Ausdrucksformen «real»
sind, dann werden sie letztlich zu Medien fiir die Gegenwart des lebendi-
gen Gottes in seiner Selbstkundgabe.

Die Orthodoxen glauben traditionellerweise, dass das eigentliche We-
sen der Theologie dem «Urheber des Lebens» dient. Wenn das, was
wir theologisch beschreiben, echt ist, dann ist es letztlich heilend (the-
rapeutic) und erschliesst Leben oder dient ihm zumindest. Wenn das, was
wir beschreiben, nicht real ist, so erschliesst es letztlich kein Leben
und wird infolgedessen nichtauthentische Bezichungen zwischen Men-
schen und Gott, zwischen Menschen untereinander und zwischen Men-
schen und der Schépfung begiinstigen. Von der Grundlage dieser spiritu-
ellen Wirklichkeit her konnen unsere theologischen Formulierungen
und die damit verbundenen menschlichen Bemiithungen einen hochst
privilegierten Dienst leisten. «... so dass wir empfangen den Konig des

231



Alls ...»° Gerade weil die Orthodoxen traditionellerweise mit grosser
Sorgfalt ihre theologischen Positionen beschreiben, gibt die Verbindung
der verdanderten Eva-Maria-Typologie und der definitiven Einstellung
gegeniiber Frauen Anlass zu grosser Besorgnis, wenn nicht gar zu Alar-
mierung.

Sozusagen «per definitionem» muss hier festgestellt werden, dass man
nicht in das Geheimnis einer lebendigen Beziechung mit dem, was Objekt
einer Analyse sein kann, eintreten kann, sei das Objekt nun Gott der Va-
ter, unser Schopfer, oder eine geschaffene menschliche Person. Gleicher-
massen kann man nicht in die Tiefe einer Koinonia (Gemeinschaft) mit
dem, was auf eine Definition reduziert werden kann, wachsen. Gerade
der Vorgang der Objektivierung neutralisiert unmittelbar die Méglich-
keiten einer dynamischen und gegenseitigen Beziehung. Innerhalb des
Akts der Objektivierung gibt es ecinen wechselseitigen Mangel der
Selbstpreisgabe an den andern. Dieser menschliche Widerstand unter-
gribt ferner sogar das orthodoxe Verstindnis der Perichorese der Heili-
gen Dreifaltigkeit, wo durch dieses Geheimnis jede eine Person der
Gottheit sich ewig der andern in einem gottlichen Tanz der Liebe iiber-
gibt, der sich wesentlich ausserhalb der Schopfung ereignet. Im Gegen-
satz dazu st die negative Dynamik der Objektivierung faktisch lebenzer-
storend und depersonalisierend, da man gerade im Vollzug der «Ana-
lyse» jeglichen Anschein echter Demut verloren hat und statt dessen
«Gott spielt»®.

Eine unverkiirzte Theologie, angemessen weitergegeben, kann von
menschlichen Personen nur als Doxologie und Danksagung zur Sprache
gebracht werden, ist sie doch das Leben in Gott, der Tanz mit Gott, die
Reise zu Gott und das Lied von Gott. Wie immer unsere theologischen
Antworten ausfallen, sie miissen, auch wenn wir die Beteiligung der
Frauen am Leben der Kirche beschreiben, wahre Medien dieses selben
«Lebens in Fiille» (Joh 10,10) werden. Letztlich kann die Theologie in ei-
ner orthodoxen Perspektive nie auf eine Reihe von Definitionen redu-
ziert werden.

> Aus dem Cherubim-Hymnus der Gottlichen Liturgie des hl. Johannes Chry-
sostomus, der wihrend des Grossen Einzugs gesungen wird.

* Die orthodoxe Tradition wiirde dies vielleicht als einen Ausdruck von «Her-
zensverhidrtung» identifizieren. Es ist unméglich, in der Gemeinschaft mit dem le-
bendigen Gott und anderen zu wachsen, wenn unsere «Herzen» in dieser Weise
«verhdrtet» sind. «Herzensverhirtung» ist eine Begleiterscheinung des Stolzes.
Stolz wird in der orthodoxen geistlichen Tradition wesentlich als jene Verblen-
dung verstanden, in der ein Mensch glaubt, Gott oder gottgleich zu sein, indem er
Gott kennt.

232



3. Die 6kumenische Agonie und der 6kumenische «Agon»

Die Orthodoxe Kirche ist dem Dialog verpflichtet. Einer der fruchtbar-
sten bilateralen Dialoge war jener mit den Altkatholiken. Weitgehende
Ubereinstimmungen im Glauben der Vergangenheit sind dabei von un-
seren Kirchen formuliert worden. Eine Anzahl von Personen glaubte
gar, dass wir kurz vor der Erklirung der Einheit stiinden...

Dennoch - ein dkumenischer Dialog ist kein statisches Geschehen,
vielmehr betrifft er brennende und gewéhnlich herausfordernde Fragen.
Eine Reihe weiterer brennender Fragen sind in den letzten Jahrzehnten
zusitzlich zu den klassischen Themen, die mit dem Dogma in Zusam-
menhang stehen, aufgetaucht, zum Teil auch als ihr Ergebnis. Sie haben
in der Regel bedeutsame theologische, ethische und pastorale Konse-
quenzen. Die Frauenordination gehort zu diesen Fragen.

Wir haben gesehen, dass einige Kirchen sich verpflichtet fiihlten, auf
diese Fragen sofort zu reagieren, z. B. die Anglikaner und, erst kiirzlich,
die Altkatholiken. Das ist vielleicht durch eine pastorale und/oder theo-
logische Notwendigkeit veranlasst. Das ist verstindlich, da jede kirchli-
che Gemeinschaft auf ihre eigene Situation, was ihre pastoralen Bediir!-
nisse einschliesst, reagieren muss. Dies aber hat gewaltige 6kumenische
Auswirkungen, da jede Gemeinschaft isoliert von der Universalkirche
entscheidet.

Diese Entscheidungen waren in der Tat fiir die Orthodoxen schr
schmerzlich, besonders im Hinblick auf die Altkatholiken und Anglika-
ner. Dies wurde mir kiirzlich bei einem Besuch meines Patriarchats in der
Tiirkei sehr bewusst. In einem mit einer kleinen Zahl von wohlunterrich-
teten Bischofen geflihrten Gespriich iiber unsere Konsultation wurde ich
tiberrascht vom tiefen Schmerz, den diese dlteren Theologen dusserten -
Miinner, die im 6kumenischen Dialog Jahrzehnte linger engagiert waren
als ich. Thre echte Trauer, ja sogar ein Gefiihl, verraten worden zu sein,
sind das Ergebnis dieser ncuen Herausforderung, die nun zwischen uns
licgt. Ich iibertreibe nicht, wenn ich sage, dass einige jetzt noch tief be-
kiimmert sind.

Wir diirfen nicht vergessen, dass wir alle geistlich unvollkommen in
dkumenische Dialoge eintreten. Wir fangen unseren Austausch schon in
Isolation voneinander an, eine Folge unserer geschichtlichen Spaltun-
gen. Schon unsere fortgesetzte Trennung verwundet uns, sie verletzt uns
auf ciner geistlichen Ebene. Das beeinflusst alles, was wir tun, cin-
schliesslich die Art und Weise, wie wir entscheiden, mit der Frauenordi-

233



nation weiterzufahren oder nicht weiterzufahren. Irgendwie ist sogar
dieser Vorgang beeinflusst von unserem Mangel an Einheit ...

Dieser Schmerz muss immer vor uns sein, soll unser Dialog redlich
sein. Die «Agonie» unseres Schmerzes mag tatsidchlich ein wichtiger
Faktor sein im «Agon», im Streit oder Wettkampf fiir den grossen Lohn
unseres Zusammenkommens in dem einen Geist und Herz und in der ei-
nen Koinonia in Christus.

4. Weitere kritische Unterscheidungen zu Rhodos sind notig

Es ist dringend notwendig, die Implikationen von Rhodos hinsichtlich
der Frauenordination eingehender zu betrachten. Ich will hier nur eine
hochst bedeutsame Frage erortern.

Sie mag zu einer wichtigen allgemeinen Beobachtung Anlass geben.
Rhodos kennzeichnet, was spiter einmal als Ubergangsperiode fiir die
Orthodoxen betrachtet werden mag. Durch den ganzen Text hindurch
scheinen zwei unterschiedliche theologische Sprachen vorzukommen.
Die erste reflektiert, was bezeichnenderweise jetzt von den Orthodoxen
«Handbuch-Theologie» genannt wird. Sie verwendet oft Vorstellungen
und Terminologien, die der Orthodoxie urspriinglich fremd sind. Diese
Betrachtungsweise neigt tibrigens oft zu «Definitionen» statt zu «De-
skriptionen» der Offenbarung. Ihre Wurzeln lassen sich im westlichen
Mittelalter finden.

Die «Handbuch-Theologie» spiegelt die Wirkungen dessen wider, was
oft das Zeitalter der «Gefangenschaft» der orthodoxen Theologie ge-
nannt worden ist. Wihrend die Kirche und die Orthodoxie dank der
Gnade Gottes iiberlebt haben, wurde die Theologie bei ihrer Aufgabe,
sich zu dussern, sehr von der Reformation und der Gegenreformation
beeinflusst. Wir miissen uns ja vor Augen halten, dass unter solchen
schwierigen Umstinden die Orthodoxen kaum in der Lage waren, voll
auf die vom Westen aufgeworfenen Fragen zu reagieren. Es ist, wie Bi-
schof Kallistos Ware sagt: «Die Kontroversen der Reformation brachten
Probleme auf, denen weder die Okumenischen Konzilien noch die Kir-
che des spiteren byzantinischen Reiches sich zu stellen hatten.»” Der be-
sagte Einfluss ist gewiss offenkundig in den Schriften von Kyrillos Luka-

" Timothy Ware (Bischof Kallistos von Diokleia), The Orthodox Church, Pen-
guin Books, Harmondsworth UK 1993, 91-125.

234



ris, Petr Mogila, Dositheos von Jerusalem und anderen. lhre Sichtweisen
beeinflussten spitere Generationen,

Ein Aspekt davon hat mit dem Umstand zu tun, dass die mittelalterli-
chen Theologen sehr die Idee einer «Ordnung der Natur», die sich auch
in den «Schlussfolgerungen» von Rhodos findet, forderten. Wie die Or-
thodoxen Ordnung und somit Hierarchie verstehen, beruht traditionel-
lerweise auf unserem Verstindnis der Heiligen Dreifaltigkeit. Das Ver-
stindnis von Ordnung und Hierarchie in der Trinitdt ist nicht statisch.
Die Bezichung der einen gottlichen Person zur anderen wird nicht objek-
tiviert. Die innertrinitarischen Beziehungen werden auch nicht im Bild
einer Pyramide beschrieben; vielmehr mag das innertrinitarische Leben
als dynamisch und relational beschrieben werden, unter Wahrung des
einzigartigen Geheimnisses einer jeden gottlichen Person. Mit diesem
Modell vor Augen betonen die Orthodoxen, dass «die Kirche hierar-
chisch wird in dem Sinn, wie die gottliche Dreifaltigkeit selbst hierar-
chisch ist, namlich durch die Besonderheit der Beziehung»®.

Mittelalterliche westliche Theologen sahen hingegen die «Ordnung
der Natur» spezifischer in bezug auf die Schopfung (da viele in ihrer Auf-
fassung der Trinitdt und noch mehr des kirchlichen Amtes Tendenzen
vertraten, welche die Orthodoxen als modalistisch bezeichnen wiirden).
Die Frau wurde als ein dem Mann gegeniiber unterlegenes Geschopf ge-
halten. Daher war es fiir eine Frau unmoglich, geweiht zu werden, da es
fiir sie «unnatiirlich» gewesen wiire, Autoritit iiber Minner auszuiiben.
Der mittelalterliche Theologe Duns Scotus driickt die allgemeine Mei-
nung der Scholastiker aus, wenn er sagt: «Aber die Frau untersteht von
Natur aus dem Mann und kann deshalb keinen Vorrang iiber irgendeinen
Mann innehaben, denn in Beziehung auf Natur, Status und Adel sind
Frauen geringer als Minner; daher hat der Herr sie nach dem Fall der
Herrschaft und Macht des Mannes unterworfen.»’

Die «Schlussfolgerungen» des Symposiums von Rhodos reden von der
«Ordnung der Natur», um die Definition der Rolle der Frau gemiss der
verinderten Eva-Maria-Typologie zu rechtfertigen. Das mag ein weite-
res Beispiel der im Text zum Ausdruck kommenden «Handbuch-Theo-
logie» sein. Es ist Ironie, dass die verinderte Eva-Maria-Typologie vom
Symposium wohl nicht verwendet worden wire, wenn das oben er-

8 John Zizloulas, Ministry and Communion, in: Being as Communion. Studies
in Personhood and the Church, New York (SVP) 1985, 209-246, hier 223.
Y Duns Scotus, Sent. 4, 25, 2.



wihnte, auf Beziehungen beruhende orthodoxe Modell der Trinitét
ernsthafter bedacht worden wire.

Wir miissen uns wieder in Erinnerung rufen, dass es besondere ge-
schichtliche Umstéinde waren, welche die Orthodoxen oft zwangen, ihre
Sichtweisen unter Heranziehung von theologischen Konzeptionen, Ter-
minologien und Sensibilitidten des mittelalterlichen Westens zu verteidi-
gen. Wir fallen immer wieder, vor allem in Krisenzeiten, darauf zuriick,
da sie uns ja immer noch sehr vertraut sind. (Das hat mit einem funda-
mentalen psychologischen Prinzip menschlichen Verhaltens zu tun.)
Trotzdem liegt es an uns, die Art und Weise, wie wir unsere Theologie be-
treiben, konsequenter zuriickzufordern. Es ist entscheidend, dass wir
ernsthaft den Einfluss der «neueren» Geschichte der letzten 500 oder
mehr Jahre auf den Vollzug unserer Theologie ins Auge fassen.

Der Prozess der kritischen Unterscheidung dessen, was fir unsere ei-
gene Tradition echt ist, braucht keine negative Erfahrung zu sein. Vater
Georges Florovsky bemerkt zur Krise der theologischen Gefangen-
schaft: «Der Weg der orthodoxen Theologie zur Uberwindung des west-
lichen «<skandalon> liegt nicht darin, die westlichen Ergebnisse zu verwer-
fen oder gar umzustossen. Der Weg liegt vielmehr darin, sie in einer
neuen Kreativitit zu iiberwinden und zu iibersteigen. Nur eine kreative
Riickkehr zu den einzigartigen und alten Tiefen wird dem orthodoxen
Denken als authentisches Heilmittel (<antidote») gegen die offenen und
verdeckten — oder noch gar nicht bekannten — Aspekte der <westlichen
Vergiftung> dienen. Die orthodoxe Theologie ist aufgefordert, die westli-
chen Fragen aus der Tiefe der ungebrochenen orthodoxen Erfahrung zu
beantworten und die Bewegungen des westlichen Denkens mit der un-
verdnderten Wahrheit der patristischen Orthodoxie zu konfrontieren.» '

Der zweite Sprachtyp, der sich im Text von Rhodos zeigt, zeigt viel-
leicht eine Tendenz zu einer zunehmenden neo-patristischen Orthodoxie
an, wie sic von Vater Florovsky beschrieben wird. Diese andere, mehr
«lebenspendende» Tendenz kann besonders bei folgenden Anliegen ge-
sehen werden:

a) dass die geschlechtliche Diskrimination als Siinde identifiziert und
ferner festgestellt wird, dass es «daher die Aufgabe der Kirche ist, vor

" Georges Florovsky, Western Influences in Russian Theology, in: Aspects of
Church History, Collected Works 4, Belmont MA (Nordland) 1977, 157182, hier
I81f. (deutsch als «Westliche Einfliisse in der Russischen Theologie», Kyrios 2
[1937] 1-22, hier 22).

236



der Welt die Wiirde der menschlichen Person, die nach dem Bild und
Gleichnis Gottes (Gen 1,26) erschaffen ist, zu bejahen» (VI1/22):

b) dass die verschiedenen Ausserungen «besonderer Gaben (charis-
mata) des Heiligen Geistes», die «mit Dankbarkeit zu empfangen
sind», angenommen werden und nicht Gewicht auf das gelegt wird,
was als administrativer, «durch die hierarchische Struktur durchge-
setzter ... Rang» interpretiert werden kann (VII/28);

¢) dass die Ordination von Diakoninnen bejaht wird (VIII/32-35);

d) dass anschliessend Frauen fiir ihr Amtin der Kirche zu den sogenann-
ten «niederen Weihen» («minor orders») ermutigt werden und dass
die Moglichkeit von «ncuen Amtern, welche die Kirche als notwen-
dig erachten kann», in Erwiigung gezogen wird (VII/36);
dass die Konsultation deutlich den Ruf aller Christen zur Heiligkeit
betont (X/40-43 und allgemeiner in einer Rethe von Stellen in Kapi-
tel VII).

Trotzdem scheinen auch gewisse Abschnitte im Zusammenhang der

oben aufgefithrten Anliegen eine dazu in Widerspruch stehende Sprache

der «Handbuch-Theologic» zu enthalten. Wir sehen als Indiz ciner

«Handbuch-Theologie»-Auffassung des Priestertums, wie z. B. die drei

Amter des [dreifachen] ordinierten Amtes identifiziert werden. Der Text

redet vom «spezifischen priesterlichen Dienst des Klerus», zu dem nur

Minner geweiht wurden (VI1/29). Daran anschliessend befiirwortet die

Konsultation formell auch die Wiederherstellung des Amtes der Diako-

ninnen. In diesem Teil der «Schlussfolgerungen» anerkennen die Teil-

nchmer, dass Frauen in der Vergangenheit nicht zum Presbyterat oder

Episkopat geweiht wurden, doch sie bestitigen auch, dass Frauen zum

Diakonat geweiht worden sind. Die offiziclle Verlautbarung sagt: «Das

apostolische Amt der Diakonin sollte wiederbelebt werden. Es wurde in

der orthodoxen Kirche nie vollig aufgegeben, obwohl es dazu neigte, aus-
ser Gebrauch zu kommen. Es gibt reichliche Indizien aus der apostoli-
schen Zeit, der patristischen, kanonischen und liturgischen Tradition bis
in die byzantinische Zeit (und sogar bis in unsere Tage), dass dieses Amt
hoch gechrt wurde. Dic Diakonin wurde withrend der Gottlichen Litur-
gic innerhalb des Altarraums mit zwei Gebeten geweiht, sie erhielt das

Orarion (die diakonale Stola) und empfing die heilige Kommunion am

Altar... Die Wiederbelebung dieses alten Amtes sollte auf der Grund-

lage der alten Vorbilder, wie sie in vielen Quellen bezeugt sind (vgl. dic in

den diesbeziiglichen Arbeiten moderner orthodoxer Gelehrter zitierten

Stellen), und mit den Gebeten aus den <Apostolischen Konstitutionen»

(¢]
N

237



und den alten byzantinischen liturgischen Biicher ins Auge gefasst wer-
den.»

In dieser ekklesiologischen Perspektive ist der Diakonat nicht einfach
ein liturgisches Amt oder ein blosser Schritt auf dem Weg zu hoheren
«Réngen» des Klerus (wie es von vielen, auch Orthodoxen, gewéhnlich
verstanden worden ist). Der Diakonat ist ein vollwertiges Amt innerhalb
des [dreifachen| ordinierten Amtes, zu dem Minner und Frauen von
Gott berufen werden. Der Diakonat hat seine eigene besondere Identi-
tit, die in Ehren gehalten und im Leben der Kirche wiederhergestellt
werden muss. Diese einzigartige Einrichtung, die der orthodoxen Posi-
tion eigen ist, wird zweifellos zu Prizisierungen der orthodoxen Sicht des
Wesens des Diakonats, wie auch des Amtes und der Ekklesiologie im all-
gemeinen, fithren.

Wegen dieses neuen von Rhodos gezeigten Engagements, das die Wie-
derbelebung des weiblichen Diakonats und des Diakonats im allgemei-
nen einschliesst, bedeuten die Entscheidungen der Konsultation, trotz
den oben erwihnten Mingeln, eine Hinwendung zu einer Sicht des ordi-
nierten Amtes, das die Partizipation im Leben des dreieinigen Gottes re-
flektiert. Sie griindet in einer Ekklesiologie der authentischen Beziehun-
gen, wo keine Person oder kein Dienst «iiber» oder «abgesondert» von
dem Rest der eucharistischen Gemeinschaft steht. Statt dessen gibt es
eine Anerkennung und tiefe Wertschitzung des besonderen Amtes (d. h.
Bischof, Presbyter, Diakon und Laie), das der Person vom Heiligen Geist
Gottes verliehen wird und im Leben der christlichen Gemeinschaft zur
Geltung kommen muss. Diese ekklesiologische Sicht betont, dass der
Diakonat - darin vergleichbar mit den innertrinitarischen Bezichungen -
ein vollstéindiges und analoges Amt innerhalb des [dreifachen] ordinier-
ten Amtes des Klerus ist, das darin seine eigene, unverwechselbare
Ganzheit hat. Diese Sicht reflektiert eine Ekklesiologie, die alle drei
Amter innerhalb des [dreifachen] ordinierten Amtes als wesenhaft
gleich (und nicht in pyramidenformiger Stufung) sieht, wobei sie die Ge-
genwart des einen und selben Christus gemiss ihrem eigenen besonde-
ren Charisma unverkiirzt offenbar machen und der Bischof in der einen-
den Mitte dieses dreifachen Amtes steht ',

Um den Standpunkt der Ordination von Frauen zum Diakonat zu un-
terstiitzen, ist es besonders wichtig zu bedenken, dass Diakoninnen im
Verlauf der eucharistischen Liturgie geweiht wurden. Das Studium der
vielfiltigen Bedeutung des eucharistischen Kontexts der Ordination

"“John Zizioulas (wie Fn.8).

238



durch orthodoxe Theologen steht gerade erst am Anfang. Der Umstand,
dass auch Diakoninnen in diesem Kontext geweiht wurden, stellt sie hin-
sichtlich der Rechenschaftspflicht fiir ihre Amtsfiihrung mit den anderen
Amtern innerhalb des ordinierten Klerus gleich, sowohl «hier und jetzt»
am eucharistischen Altar als auch am Ende der Zeiten'-.

Es gibt noch mehr, was im Blick auf die impliziten Folgen von Rhodos
gesagt werden muss. Vier Punkte will ich kurz erwidhnen. Sie konnen uns
helfen, einige unserer jetzigen und kiinftigen Diskussionen auf die we-
sentlichen Fragen zu konzentrieren.

Einen ersten Punkt konnten die Byzantiner am besten selbst beant-
worten. Sie hielten, wie wir wissen, die Praxis aufrecht, Diakoninnen
wihrend der eucharistischen Liturgie zu weihen. Diese Praxis impliziert
schr viel - warum weihten sie dann nicht Frauen zu Priestern und Bischo-
fen?

Es ist zunidchst von Vorteil, wenn wir uns vor Augen halten, dass in der
alten Kirche, zumal im Osten, auch von médnnlichen Diakonen nicht er-
wartet wurde, dass sie zum Amt des Presbyters oder Bischofs wechseln,
obschon das durchaus vorkam. Was nun die Frage betrifft, warum die By-
zantiner nicht daran dachten, Frauen zu diesen beiden anderen Amtern
zu weihen, kann hier nur eine Hypothese vorgetragen werden. Vielleicht
strebten sie danach, zwei Perspektiven miteinander zur Deckung zu brin-
gen. Die erste betrifft das Wissen, dass heilige Frauen, die damals lebten,
verehrt wurden und ohne weiteres eine geistliche Autoritit (da sie Gott
kannten) in der ortlichen Gemeinschaft ausstrahlten. Die Orthodoxen
versichern traditionellerweise, dass Heiligkeit die tiefste Begriindung fiir
Autoritit und Amtin der alten Kirche ist. Zweifellos waren einige dieser
wahrhaft heiligen Frauen zu Diakoninnen geweiht'. Die zweite, damit in
Widerspruch stechende Perspektive hat wohl mit den «paulinischen Ver-
boten» zu tun, die es Frauen untersagen, irgendeine Autoritit wahrzu-
nehmen, die wir heute als priesterlich betrachten wiirden. Die Praxis, ei-
nige dieser heiligen Frauen zu Diakoninnen zu weihen, kann ein Versuch
sein, diesen beiden Postulaten «auf natiirliche Weise» zu entsprechen.

2 John Zizioulas (wie Fn.8), 234.

1 Die Orthodoxen halten immer noch fest an der alten Tradition, die lehrt, dass
eine Ordination nicht erforderlich ist, um in der christlichen Gemeinschaft mit
Autoritiit ausgestattet zu sein. Das beruht auf dem Verstindnis der Autoritit als
einer Nebenerscheinung der persinlichen Heiligkeit und Integritit. Leider gibt es
heute aus verschiedenen Griinden viele Orte, wo diese Tradition nur noch in der
Theorie aufrechterhalten wird.

239



Ein zweiter Punkt betrifft die Auffassung des Priesters als «Ikone
Christi», was den Ausschluss der Frauen vom Amt des Presbyters und
Bischofs begriinde; dies wirft viele schwierige Fragen beziiglich des Ver-
stindnisses des Priestertums auf. Wihrend ich selber in der Vergangen-
heit dieses Argument gebrauchte, um hinsichtlich der Ordination von
Frauen zu diesen beiden Amtern cine ablehnende Stellung verteidigen
zu konnen, kann eine solche Beschreibung des Priestertums als «lkone
Christi» das Priestertum auf ein «Ding» oder eine «kultische Kaste» re-
duzieren, was im Gegensatz steht zu einem besonderen Amt, das in au-
thentischen Beziehungen vor der dreieinigen Gottheit begriindet ist. Ein
vielleicht reiferes Verstiandnis der orthodoxen eucharistischen Ekklesio-
logie erinnert uns daran, dass es Christus ist, der in der Kraft des Heiligen
Geistes bei jeder Eucharistie zu uns durchbricht. Das hat paradoxer-
weise «nichts» mit uns und «alles» mit der Liebe Gottes zu tun. Deswe-
gen ist die Haltung der Kirche epikletisch, ihre «Hédnde» sind leer und
zum Gebet erhoben, offen und in Erwartung der Gnade Gottes'. «Nie-
mand ist wiirdig» der Erlosung, die uns durch den einen wahren Priester
gegeben wird.

Ein dritter Punkt 1st, dass wir feststellen miissen, dass die Art und
Weise, wie in den «Schlussfolgerungen» mit der Gottesmutter (Theoto-
kos) argumentiert wird, wohl einer Uberpriifung bedarf. Sie halten fest,
dass sie, die doch «den inkarnierten Sohn Gottes geboren hatte, nicht das
sakramentale Priestertum ausiibte». Die «Schlussfolgerungen» werten
anschliessend diese Voraussetzung mittels eines «Analogiekriteriums»
aus, das besagt, dass wenn Frauen zu weihen wiiren, «dieses Amt zuerst
hiitte durch die Gottesmutter ausgeiibt werden miissen» (IV/14).

Die Orthodoxen lehren, dass das Amt der Gottesmutter in der
menschlichen Geschichte einzigartig ist. Sie ist «die erste unter den Heili-
gen». Nur sie reden wir regelmissig im Gebet an als «ehrwiirdiger als die
Cherubim und unvergleichlich herrlicher als die Seraphim». Nie wurde
in der Geschichte der Kirche ein Heiliger oder eine Heilige, ein Apostel
oder der ganze Kreis der Apostel auf solche Weise mit den Cherubim
und Seraphim verglichen! Diese Sitte der Verchrung ist auch ein demiiti-
ges Zeugnis fiir die Person und ausserordentliche Sendung der Jungfrau
Maria im Leben der Kirche und gegeniiber der Welt heute.

" Vel. John Zizioulas, Christ, the Spirit and the Church, in: Being as Commu-
nion. Studies in Personhood and the Church, New York (SVP) 1985, 123142, hier
138.

240



Es wiire eine unannehmbare Verminderung der Person und der Sen-
dung der Gottesmutter, sie summarisch mit irgendeiner anderen Person
oder sonst einem Amt, einschliesslich des ordinierten Amtes, zu verglei-
chen. Sogar zu sagen, dass sie, die doch «den inkarnierten Sohn Gottes
geboren hatte, nicht das sakramentale Priestertum ausiibte», ist eine
unangemessene Wiirdigung ihres einzigartigen Amtes. Uberdies ist es
interessant, zu schen, wie diese Logik weitergetrieben wird, wenn die
«Schlussfolgerungen» hinzufiigen, dass, wenn Frauen zum Priestertum
zu weihen wiiren, «dieses Amt zuerst hitte durch die Gottesmutter aus-
geiibt werden miissen» . Im Riickblick verringert diese hochst scholasti-
sche Verwendung des «Analogiekriteriums» die Bedeutung der einzigar-
tigen Sendung der heiligen Gottesmutter im Leben der Kirche. Einige
Leute wiren in der Tat neugierig darauf, zu wissen, was solche Annah-
men im Verstindnis der Jungfrau Maria und tiberhaupt der Heiligen im-
plizieren. Es wird auch solche geben, die sich fragen, was fiir Vorausset-
zungen betreffend Frauen hier generell im Spiel sind.

Orthodoxe konnen gewiss die Schlussfolgerungen von Rhodos hin-
sichtlich der Unmdoglichkeit, Frauen zum Priestertum und Episkopat zu
weihen, voll wiirdigen. Nun da wir eingehender die Implikationen von
Rhodos priifen, ist es dringend notwendig, tiefer in die eigene Tradition
vorzudringen fiir Antworten, die unsere Haltung in zusammenhédngen-
der Weise beschreiben und kliren (selbst wenn das nicht alle zufrieden-
stellt).

Dies richtig zu tun braucht Zeit, eine Zeit, die nicht nur durch Minuten
gekennzeichnet ist, sondern durch die Qualitét unserer Priasenz und un-
seres Lebens selbst. Das ist deshalb der Fall, weil der vierte und vielleicht
gewichtigste Punkt unserer Diskussion noch nicht hinreichend 6kume-
nisch angesprochen worden ist: die Dimension der Heiligkeit. Wir kon-
nen nicht Gottes Werk oder seinen Willen auszufiihren suchen, wenn wir
ihn nicht kennen. Wir Orthodoxe glauben traditionellerweise, dass trotz
all unserer akademischen Ausbildung Theologie mehr mit der Kenntnis
Gottes zu tun hat. Dieser Anspruch mag fiir einige anmassend klingen,
aber diese Wirklichkeit liegt eigentlich im Zentrum der Guten Nachricht.
Wegen der Guten Nachricht von Christi Menschwerdung, Leiden, Tod,
Auferstehung und Sendung des Heiligen Geistes an Plingsten kénnen
auch wir Freunde Gottes aus der Tiefe unseres Seins, von innen heraus,
werden.

" Hervorhebung K. K. F.

241



Das sollen nicht nur fromme Worte sein. Heiligkeit ist ein Kennzei-
chen der Kirche, die dort ist, wo der Heilige Geist weilt. Heiligkeit hat es
in menschlicher Perspektive mit dem Kennen Gottes zu tun. Eine wach-
sende Beziehung mit Gott hat zur Folge, dass man auch in einer radika-
len Ehrlichkeit sich selbst, anderen und der Schopfung gegeniiber veran-
kert ist. Heiligkeit und psychologische Gesundheit gehoren notwendi-
gerweise zusammen. Im Leben einer Person, die in der Kenntnis Gottes
wichst, geschieht etwas Paradoxes: Er oder sie wird immer unverwech-
selbarer zu dem, als was zu sein sie von Gott geschaffen worden sind, und
sie werden zu Christustrigern durch den Heiligen Geist. Sie werden
«transparent» und authentisch, sie widerspiegeln jenen, die sehen wol-
len, das Licht Gottes.

Sollten wir (die wir die Fiithrung unserer Kirchen reprisentieren) mehr
zu einem heiligen Volk werden ... oder zumindest mehr zu einem Volk
auf dem Weg zur Heiligkeit ... oder doch auf dem Weg zur Heilung von je-
nen inneren Schwiichen, die unsere Beziehung mit Christus behindern,
dann wiirden viele unserer theologischen Antworten uns um so klarer
sein. Wir konnten dann die «Tatsachen» Gottes leichter «lesen». Wir
selbst wiirden sehr anders sein. Die Leiter der Kirche wiirden sehr anders
sein. Die Beziehungen in jeder Pfarrgemeinde wiirden sehr anders sein,
sogar die Welt wiirde anders sein. Das mag nach menschlichen Masssti-
ben nicht logisch scheinen, aber diese Haltung ist ein Echo auf die gern
herangezogenen Worte des hl. Seraphim von Sarov, der sagte: «Erlange
inneren Frieden, und Tausende um dich herum werden gerettet.»

Je mehr wir uns personlich auf unser eigenes Wachstum in der Heilig-
keit einlassen, desto mehr werden wir fihig sein, durch unser Studium,
Nachdenken und Gebet wahrzunehmen, wie das Amt in der Kirche
durch die Heiligkeit geschaffen wird. Wir wiirden uns wahrscheinlich
selbst mit einigen der Antworten gliicklich iiberraschen. Das Symposium
von Rhodos schliesst mit dem «Ruf zur Heiligkeit» (X/4042). Dieses
Ende ist ein Anfang, zu dem wir eingeladen sind.

5. Schlussfolgerung: Das «Eine, das not tut» (Lk 10,42)

So fragen wir uns, wie wir es anfangen sollen, uns durch diese scheinbar
unmogliche Herausforderung zu bewegen. Zuniichst haben wir ehrlich
zu uns selbst und zueinander zu sein. Das Gebet unseres Herrn fiir seine
Kirche, «dass sie eins seien» (Joh 17,11), ist heute so wahr wie in der
Nacht, als es zum ersten Mal gebetet wurde. Er selbst notigt uns, die Be-

242



mithungen im Dialog fortzusetzen. Da wir immer noch danach trachten,
dieses Werk der Einheit fortzufithren, miissen wir beten und auf den ge-
segneten Tag warten, da wir nicht nur tiber dieser Frage eins sind, son-
dern auch als der eine Leib Christi.

Menschlich gesprochen kann uns die herausfordernde Frage der
Frauenordination leicht polarisieren. Und das verletzt uns geistlich.
Menschlich gesprochen ist es verstindlich, warum so viele Theologen
und Theologinnen es immer noch, zumal in 6kumenischen Dialogen,
vermeiden, diesen Differenzen wirklich ins Auge zu blicken. Wiihrend es
offensichtlich Zeiten gibt, wo wir eindeutigen Alternativen zwischen Le-
ben und Tod, Gut und Bose gegeniiberstehen, diirfen wir nicht verges-
sen, dass es bei dieser Frage auf beiden Seiten «Heilige und Stinder» gibt.
In der ganzen Geschichte der Kirche war das schon immer so bei Streitig-
keiten und Schwierigkeiten. Vielleicht miissen wir uns jetzt einer Form
radikaler Demut vor dem Herrn ergeben und uns der Fiille seiner Wahr-
heit, wie immer sie zum Ausdruck kommt, tiberlassen ...

Geistlich gesprochen miissen Theologen, wenn sie die Ordination von
Frauen zum Priester- und Bischofsamt erortern, statt einer Ja- oder
Nein-Position eine Haltung der bedingungslosen Unterwerfung unter
den Willen Gottes einnehmen. Diese «andere» Haltung enthilt sowohl
das «Ja» als auch das «Nein», aber sie umfasst noch viel mehr. Denn sie
muss ihre Wurzeln in Christus selbst haben. Nur diese Haltung bewirkt,
was fiir den Herrn selbst notig ist, dass er die Veridnderungen, die er von
uns verlangt, bewirke. Vielleicht ist es diese «andere» Haltung, die in
Christus uns den Grund finden ldsst und durch den Heiligen Geist uns
tragt, da wir miteinander die Einheit des Geistes, des Herzens und der ei-
nen Koinonia in der Fiille der Wahrheit suchen, denn sein ist das Reich,
und die Kraft und die Herrlichkeit, Vater, Sohn und Heiliger Geist, jetzt
und immerdar, und in alle Ewigkeit. Amen.

Dicse Arbeit ist in Licbe dem Gedichtnis von Konstantin Exarchoulakos
(9. April 1960-7. Dezember 1996) gewidmet. Ewiges Gedenken!

Sagamore MA/Genf Kyriaki Karidoyanes FitzGerald

(Ubersetzung aus dem Englischen von M. Wevermann und U.von Arx)

243



	Die Eva-Maria-Typologie und die Frauen in der orthodoxen Kirche : Erwägungen zu Rhodos

