
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Typologien von Adam-Christus und Eva-Maria und ihr Verhältnis
zueinander

Autor: Weyermann, Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Typologien von Adam-Christus und Eva-Maria
und ihr Verhältnis zueinander

1. Einleitung

Die beiden Typologien «Adam-Christus» sowie «Eva-Maria» werden

im Rahmen von systematischen Überlegungen für die Diskussion der

Stellung von Mann und Frau in der Kirche herangezogen. In der

altkatholischen Diskussion stellen sie jedoch, soweit ich sehe, keinen
zentralen Argumentationsstrang für dieses Thema dar. In verschiedenen

Studienunterlagen wird lediglich im Rahmen von soteriologisch-chri-

stologischen Überlegungen auf die Bilder hingewiesen. So heisst es in

der Dokumentation zur Sondersession der Internationalen Altkatholischen

Bischofskonferenz von 1991:

«Adam repräsentiert also alle Menschen, Männer und Frauen, die der Erlösung

bedürfen; genau so wie Eva alle Menschen, Männer und Frauen repräsentiert,

die in der gefallenen Schöpfung stehen. Christus ist der neue Mensch und

der Beginn der neuen Menschheit. Maria der Typus dieser neuen Menschheit

und damit der Kirche. Beide stehen gleichermassen für Männer und Frauen.»'

Ich denke, dass diese Aussagen keinen Anlass zu kontroverser
Diskussion geben. Der Grund, weshalb wir hier auf diese besonderen

Typologien eingehen, liegt vielmehr in einer immer wieder in die
Diskussion eingebrachten Anwendung der Bilder, mit deren Flilfe man

Argumente für eine bestimmte Ansicht der Stellung von Mann und

Frau zueinander meint stützen zu können. Lassen sich die Typologien
also zur Begründung einer besonderen Stellung oder besonderer Rollen

des einen oder anderen Geschlechtes in der Kirche heranziehen,
oder übersteigen die durch diese Bilder gemachten Aussagen den
Geschlechtsunterschied, so dass sich keine Folgerungen der erwähnten
Art aus ihnen ziehen lassen?

Das ist die Grundfrage, mit der wir uns hier beschäftigen. Es ist eine

Frage der Textinterpretation und eine Frage der Anthropologie, von
der wir bei dieser Interpretation ausgehen.

1 Urs von Arx, Die Ordination von Frauen zum Priesteramt (Episkopat und

Presbyterat) - Fakten, Perspektiven, Überlegungen (mit einem Beitrag von H-

Aldenhoven, P. Gritler, D. Konrad, C. Peppa und M. Weyermann), in: ders. (Hg-).
Die Ordination von Frauen zum Priesteramt. Dokumentation für die Sondersession

der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz vom 1.-6. Juli
1991 in Wislikofen AG/Schweiz, o.O. 1991, 19-55, hier M.

204



Um das Verhältnis der beiden Typologien zueinander in den Blick zu

hckommen, scheint es mir sinnvoll, nach ihrem Ursprung zu fragen. An
einer begrenzten Auswahl von Texten, die sich auf die frühpatristische
Literatur beschränkt, möchte ich zu zeigen versuchen, dass in der breiten

Strömung der altkirchlichen Tradition die Typologien zur Verdeutlichung

und zur Verteidigung christologischer, soteriologischer und später

auch ekklesiologischer Aussagen, die den Geschlechtsunterschied

übersteigen, herangezogen wurden, dass aber eine Beschäftigung mit
der Bedeutung der Gcschlechtlichkeit von Mann und Frau in diesem

Zusammenhang gar nicht in den Blick der Autoren kam.
Die Beschränkung auf die frühpatristische Literatur lässt sich m.E.

vertreten, weil die grossen Linien, denen spätere Autoren in der einen

°der anderen Variation folgen, in ihr bereits deutlich hervortreten und

e'nc weiterführende Darstellung für unseren Zweck zu umfangreich

geworden wäre.

2. Adam-Christus

2.1 Paulus
Die Gegenüberstellung von Adam und Christus ist uns zuerst aus der

biblischen, speziell der paulinischen Überlieferung bekannt. Das Ju-

dentum kennt zwar ein ausgeprägtes Interesse an Adam und den

Konsequenzen seines Handelns, eine Antithese von erstem Menschen und

Messias ist in der jüdischen Tradition in dieser Form aber unbekannt.
Die Deutung des endzeitlichen Erlösers vom ersten Menschen her ist

genuin christlich. Besonders die Betrachtung von Adams Erschaffung
Und Fall jm Licht von Kreuz und Auferstehung ist ein speziell paulini-
**er Gedanke. Ausdrücklich begegnet er an zwei Stellen, nämlich in

IKor 15,21.4.5-49 und vor allem in Röm 5,12-21. wo die Thematik von

^"•us näher ausgeführt wird. In IKor 15 geht es Paulus um die

fundamentale
Bedeutung der Auferstehimg Jesu. Dazu entwickelt er die

aPokalyp,ische Entsprechung von Urzeit und Endzeit und benutzt da-

2U die Typologie von Christus als letztem Adam. Vorbereitet wird die

^ntsprechung in v 21 mit der Feststei|Ung, dass. so wie durch einen

eschen der Tod initiiert wurde, durch einen Menschen auch die Aut-

erstehung kommt.
In Vcrs 45 interpretiert Paulus von Gen 2,7 her:

«Der erste Mensch, Adam, wurde zu einem lebendigen Wesen, und der letz-

d;"« zum Geist, der lebendig macht.»

205



In der Näherbestimmung «erster Mensch» sieht Paulus Adam in

Antithese zu Christus, dem endzeitlichen Menschen. Damit betont er die

eschatologische Funktion des Erhöhten, um eine Fchlinterpretation
protologischer Momente im Bild des Erlösers zu verhindern. Eine solche

entsteht, wenn protologische Elemente im Sinn einer mythisch-
dualistischen Anthropologie verstanden werden, derzufolge es zwei

wesenhaft verschiedene Menschenklassen gibt: die eine dem himmlischen
Urmenschen entsprechend, die andere dagegen dem irdischen Adam.

Christus soll aber nicht mit dem himmlischen Urmenschen identifiziert
werden, damit die Auferstehung nicht durch die Verbindung mit dem

Erhöhten als der elxcbv toü ©eoü des Anfangs begründet werden

kann, denn der Tod ist für Paulus nicht aufgrund der körperlich-irdischen

Konstitution des Menschen existent, sondern als Wirklichkeit
unseres Bestimmtseins durch Adam, den ersten Sünder. Wesen und Weg

Adams sind für den Apostel von schicksalshafter Bedeutung für die

ganze Menschheit. In analoger, inhaltlich aber entgegengesetzter Weise

kommt der Geschichte Christi universale Geltung zu. Die Auferstehung

ist dementsprechend Erlösung von der Sünde durch Christus und

von daher Aufhebung des Todes.

In Röm 5,12-21 erweitert und durchdenkt Paulus die in IKor 15

entwickelte Gegenüberstellung. Sein Interesse richtet sich dabei auf
die Tat sowohl Adams als auch Christi in ihrer Wirkung auf die Vielen.

Durch den Fehltritt eines einzigen Menschen wurde der Sünde
das Tor zur Welt der Menschen geöffnet, und das heisst gleichzeitig
dem Tod, der als Strafe Gottes (V16) und als Schicksal für alle
Lebenden verhängt worden ist (V14.17.21). Die Sünde wird dabei als

umfassender Tat-Zusammenhang begriffen, als Menschheits- oder
Weltsünde. Potentiell wurde jeder Mensch durch den Fehltritt Adams
zum Sünder; weil alle gesündigt haben, ist der Tod zu allen gelangt.
Adam erhält also seine Typus-Funktion als Repräsentant aller Sünder,
durch den sich die Universalität der Sünde in jedem Sündigen der
einzelnen Menschen zeigt. Die Zugehörigkeit aller Menschen zu Adam
ist von daher in der Einheit des Menschengeschlechts begründet und
in dem sich aus ihr ergebenden kosmischen Zusammenhang allen
Sündigens. Adam wird als Ursprung der Geschichte der Sünde zu
ihrem personalen Symbol.

In umgekehrter Richtung wirkt die Gnade Gottes in Christus, in
dessen gehorsamer Hingabe des Lebens am Kreuz. Der Hauptakzent
liegt also auf der Bedeutung der Tat Christi, und die Ausführungen
über Adam dienen der Verdeutlichung dieser Bedeutung.

206



2.2 Irenäus von Lyon
en Schritt zur patristischen Literatur möchte ich nun mit Irenäus tun.
leser arbeitet in seinen Schriften nicht nur mit der Parallele Adam-

Lhristus, sondern auch mit dem Vergleich Eva-Maria, der ihm zur
Absicherung seiner Christologie gegen Ebioniten und Valentinianer

'ent. Ich werde dies weiter unten ausführlicher behandeln. Der
rgumentation des Irenäus liegt der Gedanke der Rekapitulation

favaxe<pakauMoiç) zugrunde: Der Mensch ist ursprünglich nach der
etxcov G°ttes geschaffen und zur ouxhcdüic mit Gott, und so zur
«tyOfXQoicx (Unvergänglichkeit) bestimmt. Infolge des Falles Adams
verfallt aber die Menschheit dem Tod. Christus erneuert (rekapituliert)

en ursprünglichen Zustand, indem er, zuerst in sich selbst, Gott und
ensch vereinigt. Gott wurde Mensch, damit wir göttlich würden. In

leser Vergottung der Menschennatur und der durch sie geschenkten
abe der cxcpOcxooicx, sieht Irenäus die reale, durch Christus gebrachte

krlösung.
us diesen Gedanken heraus sind Adam und Christus mit der

enschheit identisch - nicht im Sinn einer einzigen Person (vgl. das
1' sondern im Sinn eines einzigen Menschen trotz der Vielzahl der

ersonen. Dies finden wir z. B. in haer. 5,16,3:
a er jedoch durch das Holz, durch welches wir Gott nicht gehorcht und

em Worte nicht geglaubt hatten, auch den Gehorsam und die Erfüllung sei-
ortes einfühlte, so hat er doch offenbar hierdurch darauf hingewiesen.

' w'r mit demselben Gott, den wir im ersten Adam beleidigt hatten, indem
ein Gebot nicht hielten, in dem /weiten Adam versöhnt worden sind, in-
wir gehorsam bis zum Tod wurden. Denn allein dessen Schuldner waren

geworden, dessen Gebot wir am Anfang übertreten hatten.»2

2 7

219_22k'"'V' hilcr- 5>16-3: A- Rousseau/L. Doutreleau/Ch. Mercier. SC 153,

ered Y
^Uon'am autem (per haec) per quae non obaudivimus Deo et non

esset
miUS e^US Ve,bo- pcr haec eadem obaudientiam introduxit et earn quae

um
erga verbum ejus assensionem, (per haec) manifeste ipsum ostendit Dein

Se^
m ln P'imo quidem Adam offendimus. non facientes ejus praeceptum.

ti. N
autem Adam reconciliati sumus. obaudientes usque ad mortem fac-

transot|UeCnini illtcri euidam eramus debitores. sed illi cujus et praeceptum
nitFi(),rCSSI fueramus ab initio. - 'Ejutòij òè ôi' m juxoiixoùoa(itv Geoû xai

jiqôç ^?auey aÙToù tû Xoycu, òià tcòv aùxtïiv tùv üjuxxoijv eìohyi)««™ xai xiiv

V(<ex(ïi°V ^°YOV <U'T0f' ^riofiovijv, i| avromxaxa aÙTÒv OEtxvùç 0EÓV èv uèv

tcp 5g7 "6WTtp Aôàu jtooofxó\|icx(ifv uf| jtoujoavTFO aÙToù xijv èvxoXijv. èv òè

Ycxq aiTe(|) A<ynt a^oxa-rnXXaYrmev ùjtijxooi uèxt'i Ocxvcxtov yivÓ(ifvoi- oùòè

cxox,-K
!> Tlvi rjuev òcpeiXÉTau àXX' èxeivcu où xai xfyv èvToXtjv JiaQEßnuev an

~ Versetzung: F. Klebba, BKV- II. 1951.

207



Es gibt also nur einen Menschen in zwei Stufen: Adam ist die

zunächst unvollkommene Stufe: der der Sünde erlegene Mensch; Christus

die vollkommene Stufe: der Mensch, der die Sünde überwunden
hat. Damit wird die universal-menschliche Bedeutung der beiden (Typos

und Antitypos) im Hinblick auf die Wiederherstellung der durch

die Sünde entweihten Schöpfung klar. Das irenäische wir meint dabei

nach dem ganzen Kontext der Aussagen eindeutig nicht nur den männlichen

Menschen, sondern die in der Sünde verhaftete und dann in

Christus befreite und erneuerte Menschheit als solche.

2.3 Hippolyt von Rom

Ein Blick auf die Adam-Christus-Typologie bei Flippolyt zeigt, dass wir
auch bei ihm die Idee der Rekapitulation finden. Er legt dabei gleich
wie Irenäus die Betonung auf die Verbindung von Gottheit und

Menschheit in Christus und deren Bedeutung für die in Adam
erlösungsbedürftige Menschheit:

«So wie er angekündigt worden war. so war er auch gegenwärtig: er erschien,

aus der Jungfrau und dem Heiligen Geist, der neue Mensch geworden. Das

Himmlische vom Vater hatte er als Logos, das Irdische als Mensch aus dem
alten Adam durch die Jungfrau. So kam er hervor in die Welt, erschien als Gott
im Leibe, trat auf als der vollendete Mensch.»1

An anderer Stelle sagt er im Hinblick auf die Gläubigen:

«Keinen seiner Knechte lässt er fallen.... alle will er zu Söhnen Gottes
gestalten und beruft alle Heiligen zu dem einen, vollendeten Menschen. Denn
der Knecht Gottes ist einer, und durch ihn gewinnen auch wir die Wiedergeburt

durch den Heiligen Geist und streben danach, es alle zusammen zu dem
einen, vollendeten und himmlischen Menschen zu bringen»4.

1 Hippolyt, Noët. 17.4-5; ed. R. Butlerworth, Hippolytus of Rome, Contra Noe-
tum. London 1977, 87:... xcx(F öv oùv xoójtov èxr\QvyBr\ xaxc'x xoûxov xcxi jtupcóv,
ècpavèpcuoEV èauxòv èx icapOévcni xai àYiou JtVFÙ(iaxoç, xuivoç âvOocojtoç y^vó-
uëvoç- xò uèv oùoàviov f/cdv xò TtaxQcììov ciiç Aóyoc, xò òè ètûyeiov wç èx

xraXuioù Aôàu olà rtapÔévou aapxoùiiFvoç- oùxoç jtooeXOcbv sic xôouov 0foç
èvacouaxoç êcpav£Qu)0T|, àvOgumoç te'Xfioc jiqoeXOcûv. - Übersetzung: A. Midler,
Ecclesia - Maria. Die Einheit Marias und der Kirche. Par. 5. Fribourg -1955. 72.

4 Hippolyt, antichr. 3; éd. H. Achelis, GCS Hippolytus 1/2, 6, 10-20: oùôévcx
Yàp üjioßaXXETtxi tcòv èauToù ôoùXtov, jiàvTaç eîoiiç OfoO xaTaQTiocu
OëXcuv, xai toùç jtàvTaç aYiouç eîç èva xéXeiov âvOpamov xaXcov. ëIç yàg ò xoù
Oeo-ù itaîç, ôi' où xal|fjUEÎç xuxovxëç xtjv olà xoù àyion itveùuaxoç àvcxYèvviioiv,
eîç tòv èva xéXeiov xcxi ènouçàviov àvOpcujtov oi ttc'cvtfç xaTavrfjcjai
èiu0u(xoù(iEV. - Übersetzung: A. Müller [wie Fn. 3], 77.

208



Christus als der Menschgewordene ist also die bessere Neuschöpfung

Adams und die Gläubigen daher in Christus der neue und vollendete

Mensch. In diesem Sinn stimmt die Verwendung der Typologie Adam-

Christus bei Hippolyt mit derjenigen bei Irenäus überein.

3. Eva-Maria

.?./ Eva-Kirche
Die Typologie Eva-Maria entwickelte sich erst allmählich in der
altkirchlichen Überlieferung. Zwischen den beiden Frauen wurde nicht
von Anfang an eine direkte typologische Beziehung hergestellt. Die

Gegenüberstellung begegnet erst als ein späterer Gedankenschritt. Im

Gegensatz zu Eva, die sich durch ihre Verwendung in der alttesta-

mentlich-jüdischen Tradition einem Vergleich anbot, findet sich der ty-
P°'«gische Bezug auf Maria, die Mutter Jesu, im ganz frühen
Christentum - wenigstens explizit - noch nicht. Als Gegensatz zu Eva legte

sich zuerst die Gemeinschaft der Geretteten, der von der Sünde
Beriten, also der Ekklèsia nahe. Diese ist eine Art Mittelglied, über das

^eh die Gegenüberstellung von Eva und Maria entwickelt hat. Aus
diesem Grund möchte ich zuerst auf die Antithese Eva-Kirche eingehen.

Als Ausgangspunkt wichtig und für unseren Zusammenhang weiter-
ührend ist dabei auch die in der alttestamentlich-jüdischen Tradition

gelaufige Personifizierung von Israel als «Braut Gottes». Vor allem die

droPheten stellen die Beziehung Gottes mit seinem Volk in den Bil-

JHW
der BnUlt" Und Hhesymbolik dar. Jesaja spricht vom Kampf

WHs um die «Gattin seiner Jugend». Ausgeprägt finden wir das
' d ebenfalls bei Jeremia, bei Hosea und bei Ezechiel. Auch das

de
led gehört zu den Schriften, die in der Tradition zur Darstellung

boijifUndes Gott-Mensch in den Bildern einer Braut- und Liebessym-
' herangezogen worden sind.

T
lcser Symbolik begegnen wir auch in den Evangelien des Neuen

rektdmenteS '" mchr odci wcniScr direkten Varianten. Zu den indi-

fest
en *ahle ich jene Gleichnisse, in denen Bezug auf ein Hochzeits-

Glej°der -mahl als Bild des Gottesreiches genommen wird, so etwa das

John's von den zehn Jungfrauen (Mt 25,1-13).
JesusUUlCher Wird das Bild dann bei Mt 9'15 und Parallelen' wo sich

Oder
SelbSt gegcnubc' den Johannesjüngern als Bräutigam bezeichnet.
In J»h 3.28. wo Johannes der Täufer von Jesus sagt: «Der Bräu-

209



tigam ist es, der die Braut hat.» Es scheint, als ob hier durch Johannes,

dem Angelpunkt zwischen dem Alten und dem Neuen Bund, das Bild
der Brautschaft mit Gott weitergegeben wird. Auch Paulus verwendet
das bräutliche Bild im Hinblick auf das Verhältnis von Christus und

dem Volk Gottes - der Kirche. In 2 Kor 11,2 beschreibt er das Ziel seiner

Bemühungen mit folgenden Worten:

«...denn ich habe euch einem einzigen Mann verlobt, um euch als reine

Jungfrau zu Christus zu führen.»

Noch ausführlicher wird dieses Bild in Eph 5,22-32 benutzt, wo der
Verfasser seine Paränese für Eheleute mit dem Verhältnis zwischen

Christus und der Kirche begründet und gleichzeitig die Gemeinschaft
zwischen Mann und Frau als Geheimnis auf Christus und die Kirche
bezieht. Implizit stellt er mit seinem Bezug auf Gen 1,27, also auf die

Erschaffung des Menschen als Mann und Frau, die Kirche als Eva an

die Seite des neuen Adam.
Um die Mitte des 2. Jahrhunderts finden wir dann in den Visionen

des Hermas die Beschreibung der Kirche als Greisin, als erstes
Geschöpf, um dessentwillen die Welt erschaffen wurde5. Sie erscheint als

Mutter, die ihre Kinder durch die Gnade des Herrn aufgezogen hat''.

Im weiteren Verlauf seiner Visionen schaut Hermas dann die Verjüngung

dieser Greisin zur Jungfrau, die ihm als Verjüngung der Kirche -
also der Christen - aus der Altersschwäche des gottlosen Lebens zur
Neubegründung durch die Busse gedeutet wird (vis. 3,11-13). Bei Hermas

lassen sich so die Ansätze zu einem Kirchenbild beobachten, das

aus drei Komponenten besteht: der Kirche als Jungfrau, der Kirche als

Mutter und der Kirche in ihrer Präexistenz als Ziel der Weltschöpfung-
Im 2. Clemensbrief finden wir eine Ekklesiologie mit ausgeprägtem

Präexistenzcharakter. Die Kirche war von Anfang an. Sie existierte in

einer geistigen Weise und ist erst sichtbar geworden durch die Kinder,

5 Hier besteht eine Parallele zur jüdischen Überlieferung, nach der um Israels

willen die erste Welt erschaffen worden ist (vgl. 4Esra. 6.55-56 und ApcBar
[syr] 15.7:21.24).

6 Hermas. vis. 3,9,1; ed. M. Whittaker, in: A. Lindemann/H. Paulsen (Hg.), Die
Apostolischen Väter, Tübingen 1992, 358: Axoùocxtf uou, xèxvcv èyò ùuâÇ
ëléepEiixa èv jxoXXfj ànXóruTi xaì ùxaxia xcxi oeuvótt)ti òià tò eXfoç too
xupiou toù ècp' ùiiâç OTàt;avToç tùv òixaioaùvrrv - Übersetzung: M. Dibelius,

in: aaO. 359: «Höret mich meine Kinder! Ich erzog euch in lauter Einfalt-
Unschuld und Heiligkeit im Blick auf die Barmherzigkeit des Herrn, der seine

Gerechtigkeit hat auf euch herabtauen lassen...»

210



also die Gläubigen, die sie geboren hat. Ausgehend von der Schöp-
tungsaussage «Gott schuf den Menschen als Mann und Frau» wird, wie
schon bei Paulus, der Mann als Christus, die Frau aber als die Kirche
identifiziert. Dabei wird die Kirche als Fleisch Christi gezeichnet. Sie
•st die Menschennatur, die mit dem göttlichen Geist Christi vereint ist.
Darum ist das Fleisch, die Menschheit Christi, im eigentlichen Sinn die
Kirche, und die Menschen sind die Kirche dank des Anteils ihres
Fleisches am göttlichen Geist. Voraussetzung des Gedankens der Präexistenz

der Kirche ist hier, dass im Schöpfungs- und Heilsplan Gottes
as Fleisch Christi auch schon vor seiner realen Fleischwerdung da
nd wirksam war. Von der Schöpfungsaussage her dürfen wir wohl
ich hier eine implizite Parallelisierung von Eva und der Kirche

annehmen. Denn die Kirche wird Christus zur Seite gestellt, wie Eva als
rau dem Mann Adam. Und gleich wie von Mann und Frau wird von
nnstus und der Kirche gesagt, dass sie eins seien.
Als Jungfrau begegnet uns die Kirche in den Hegesipp-Fragmenten

er Kirchengeschichte des Euseb von Cästsaraa:

* a die Kirche noch nicht durch eitle Lehren befleckt war. wurde sie als
JUagfrau bezeichnet.»7

s

as Bild der Jungfrau steht hier also für die Kirche in der Unver-

g
""theit 'hres Glaubens. Darin ist unschwer die inhaltliche Nähe zum

1

wiederzuerkennen, das Paulus im 2. Brief an die Korinther für die
aub|ge Gemeide verwendet: die fehlerlose Jungfrau, die Christus als
m Bräutigam übergeben wird und die so wiederum die Parallele zu

c^ darstellen kann.

ne
°Weit zum Vergleich Eva-Kirche. Maria aber kommt zunächst in eitel

anderen Zusammenhang als dem gerade beschriebenen ins Blick-

So
' N;,mhch dort, wo es um den Erweis des Menschseins Christi, al-

Urn ein cnristologisches Anliegen geht.

3.2 Justin

Mia)'™110 Ausarbeitung der Parallele Eva-Maria linden wir um die

Trypn
des 2- Jahrhunderts bei Justin. Im Dialog mit dem Juden

P 0n legt er den Psalm 21 auf Christus aus. Dabei führt er aus, was

TotjTo èL\h"e- 4-22'4- ed. /•;. Schwanz. Kleine Ausgabe, Leipzig M952, 257: olà

- Ober* T,|v èxxXqaiav jrapOrvov, oüjiu) yàg ÊcpOaoTO àxoalç iiaTuiaiç.
Setzung; />/,. /,„,,„,, BKy, „ |92

211



Christus über seine Gottessohnschaft und seine Menschensohnschaft

offenbart hat: Christus ist Sohn Gottes vor aller Schöpfung und er
wurde

«... durch die Jungfrau Maria Mensch..., damit auf dem gleichen Wege, auf
welchem die von der Schlange verursachte Sünde ihren Anfang nahm, die Sünde

auch aufgehoben werde. Denn Eva, welche eine unverdorbene Jungfrau

war, gebar, nachdem sie das Wort der Schlange empfangen hatte, Sünde und

Tod. Die Jungfrau Maria dagegen war voll Glaube und Freude, als der Engel
Gabriel ihr die frohe Botschaft brachte, der Geist des Herrn werde über sie

kommen und die Kraft des Höchsten werde sie überschatten, weshalb auch das

Heilige, das aus ihr geboren werde, Sohn Gottes sei. Und sie antwortete: «Mir
geschehe nach Deinem Worte!» Durch die Jungfrau Maria ist Jesus geboren
worden, auf welchen, wie wir gezeigt haben, so viele Schriftstellen gesprochen
sind, und durch welchen Gott die Schlange und die ihr ähnlich gewordenen
Engel und Menschen vernichtet, diejenigen dagegen, welche ihre Sünden

bereuen und an ihn glauben, vom Tode befreit.»8

In dieser von der inhaltlichen Hauptlinie seines Textes abweichenden

Stelle führt Justin den «Rezirkulations»gedanken aus, der sich

auch in Röm 5,19 findet: auf demselben Weg, wie der erste Ungehorsam

in die Welt kam, wird er auch wieder getilgt. Im Römerbrief
finden wir dasselbe mit den Worten:

«Denn wie durch den Ungehorsam des einen Menschen die Vielen zu
Sündern geworden sind, so werden auch durch den Gehorsam des Einen die Vielen

zu Gerechten.»

Allerdings verwendet Paulus für die weitere Darlegung dieses
Gedankens, wie wir oben gesehen haben, die Parallele Adam-Christus, Ju-

8 Justin, dial. 100,4-6; ed. E.J. Goodspeed, Die ältesten Apologeten, Göttingen

21984, 215: xaì olà rijc JiaoOévou âvOocojtoç YFYOvèvcxi, iva xai òf fjç
òòoù fj ànò toù ocpEcoç jraouxof] tùv àexÙv èXabV, òià xaùxi|ç xfjç òòoù xcxi

xaxàXuaiv Xaßn. naoOévoç yàg oùoa Eùa xai àcpOoooç. xòv Xcù/ov xòv ànò
xov ocpEcuç ouXXaßoüaa, iraoaxonv xai Oàvaxov fxexf- Jticmv òè xai xaeaV
Xaßoüaa Magia rj jxaoOévoç, £ÙaYYeXit,ouévoi) aÙTfj FaßoirjX cxYYéXou on
TtvEüurx xuqìou èri aùxùv êjtEXEÙOExai xai oùvauiç mpioxov èmaxiàaEi aÙTfjv,
òiò xaì tò YEWCÓUEVOV et; aÙTfjç óyióv ècmv uioç Oeoù, cxjiexoîvuto- TévoiTÓ

(xoi xaTà tò Qfjiià oov. xai olà tcxùttiç YFYevvnrai oÙtoç, (iëq'i où ràç Toaaùraç
ygacpàç àjTEÓEÌ§aiiFv EÌpfjoOui, òi' où ó Oeòc tóv te öcpiv xaì toùç óiioiiiiOévTac
òyyéXouc xai àvOpcujtoxiç xcxtoXuei, àjxaXXaYÙ,v òè toù Oavchou toïç
(iFTaYivióoxoeoiv ànò tcòv cpaùXcov xai jiiotfùovoiv eîç cxùtòv eoyasftcx1- '
Übersetzung: Ph. Haeuser, BKV2, I63f.

212



stin hingegen entwickelt ihn durch eine Gegenüberstellung von Eva
und Maria. Er bildet dabei die folgenden Parallelen:
- Eva ist Jungfrau - Maria ist Jungfrau
~ Eva empfing das Wort von der Schlange - Maria empfing Glauben

und Freude von der Botschaft des Engels
~ Eva gebar Ungehorsam und Tod - Maria antwortete «mir geschehe

nach deinem Wort.»
Trotz der verschiedenen, z.T. etwas holprigen Parallelismen erkennen
w'r unschwer, dass der Vergleichspunkt für Justin im Ungehorsam bzw.
¦m Gehorsam gegenüber Gott liegt. Er interpretiert Gen 3,15 christo-
'°gisch und will mit der Gegenüberstellung von Eva und Maria
beweisen, dass in Maria und Christus der Ausspruch von Gen 3,15 erfüllt
worden ist, dass also Christus als Sohn der Maria der verheissene Same

der «Frau» ist, der die Welt von der Schlange, also dem Bösen und
dessen Samen, befreit. Wir können annehmen, dass die Parallelen
A-dam-Christus bei Paulus und Eva-Maria bei Justin eine gemeinsame

lb'ische Grundlage in Gen 3,15 haben.

3.3 Irenäus von Lyon
n naher Entsprechung zur Antithese Adam-Christus (siehe oben) ent-

s
tet Irenäus als einer der ersten auch die Parallele Eva-Maria. Seine

E
iften zeigen uns ausführlich die Entwicklungslinie der Typologie.

r 'st der erste Kirchenvater, der Maria und die Kirche miteinander

^ntifizicrt. Den Vergleichspunkt findet cr durch die heilsgeschichtli-

we Auffassung von Marias gehorsamer Mutterschaft, durch die sie als

^'ederherstellcrin Evas erscheint. Den Ansatz dazu liefert ihm in Ver-

vön Ung mÌt der Idce der Rekapitulation die christologische Auslegung
n Gen 3,15, wie er sie in haer. 3,21,10 ausführt:

den tjd W hi" die alte Schöpfung in sich zusammengefasst. Denn wie durch

die s..ngehorsam eines einzigen Menschen die Sünde Eingang fand und durch

Geho"ndc der Tod sich behauptete (vgl. Röm 5.12.19). so ist auch durch den

5,i9)°r^am cines einzigen Menschen die Gerechtigkeit eingekehrt (vgl. Reim

Wie d
le den Menschen. die einst toi waren, als Frucht das Leben bringt. Und

jungf" ersterschaffene Mensch, eben Adam, aus der unkultivierten und noch

der i^'cUl'Chcn Efde - «Gott hatte es nämlich noch nicht regnen lassen, und

te UndCnSCh hat,c die Erde noch nicht bearbeitet» (Gen 2.5) - sein Wesen hat-

gos q
VOn der Hand Gottes (vgl. Ps 119[118],73; Ijob 10,8), das heisst vom Lo-

1,3) U^',CS' gebildet wurde - denn «alles ist durch ihn gemacht worden» (Joh
der Herr nahm Lehm von der Erde und bildete den Menschen (vgl.

213



Gen 2.7) -, so rekapitulierte das Wort selbst den Adam in sich und wurde aus

Maria, die noch Jungfrau war, richtigerweise in einer Art geboren, in der Adam

rekapituliert wurde. Wenn also der erste Adam (vgl. IKor 15,45) einen

Menschen zum Vater gehabt hätte und aus dem Samen eines Mannes geboren

wäre, dann würden sie aus gutem Grund sagen, auch der zweite Adam (vgl.

IKor 15.47) sei aus Josef gezeugt. Wenn der erste aber von der Erde genommen

und vom Logos Gottes gebildet wurde, dann müsste eben der Logos
selbst genauso wie Adam geboren sein, wenn er dessen Rekapitulation in sich

bewirken wollte. Warum hat Gott nun nicht wieder Lehm genommen, sondern

hat das Geschöpf aus Maria entstehen lassen? Damit nicht ein anderes

Geschöpf entstünde und es kein anderes Geschöpf wäre, das gerettet würde,
sondern damit ein und dasselbe Geschöpf unter Fortbestand der Gleichheit
rekapituliert würde.»1'

Hier ist nun zunächst nicht Eva die Entsprechung zu Maria, sondern

vielmehr die unberührte Erde, was im Hinblick auf die Parallelisierung
Adams mit Christus der logischere Vergleich ist; in beiden Fällen ist

ein Element der Jungfräulichkeit bzw. irdischer Vaterlosigkeit im Spiel.
Maria muss also mit der Erde, der «Mutter» Adams verglichen werden,
soll sie in diesem Zusammenhang dem zweiten Adam an die Seite
gestellt werden.
Bei direkten Vergleichen zwischen Maria und Eva, z.B. in haer. 5,19,1

(vgl. auch Epideixis 1,3,33), steht ein anderer Bezug im Mittelpunkt.
Irenäus behandelt darin das Motiv: per feminam mors - per feminam
vita. Er schreibt:

'' Irenäus, haer. 3,21,10; ed. A. Rousseau/L. Doutreleau, SC 211. 426-431: Et

antiquam plasmationem in se recapitulatus est, quia quemadmodum per inob-
audientiam unius hominis introitum peccatum habuit et per peccatum mors
obtinuit, sie per obaudientiam unius hominis iustitia introdueta vitam fruetifi-
cat his qui ohm mortui erant hominibus. Et quemadmodum protoplastus ille
Adam de rudi terra et de adhuc virgine - «nondum enim pluerat Deus et
homo non erat operatus terram» - habuit substantiam et plasmatus est manu Dei,
id est verbo Dei - «omnia» enim «per ipsum facta sunt», et sumpsit Dominus
limum a terra et plasmavi! hominem -. ita recapitulans in se Adam ipse
verbum existens, ex Maria quae adhuc erat virgo, recte accipiebat generationem
Adae recapitulationis. Si igitur primus Adam habuit patrem hominem et ex
semine viri natus est, merito dicerent et secundum Adam ex Ioseph esse gene-
ratum. Si autem ille de terra quidem sumptus est et verbo Dei plasmatus est,

oportebat idipsum verbum, recapitulationem Adae in semetipsum laciens, eiusdem

generationis habere similitudinem. Quare igitur non iterum sumpsit limum
Deus, sed ex Maria operatus est plasmationem fieri? Ut non alia plasmatio de-
ret neque alia esset plasmatio quae salvaretur, sed eadem ipsa recapitularetur,
servata similitudinem. - Übersetzung: N Brox, FC 8/3. 270-273.

214



«Wie nämlich jene [Eva] durch die Rede eines Engels verführt wurde, sich

Gott zu entziehen und seinem Wort sich zu verschliessen, so empfing jene [Maria]

durch das Wort des Engels die Kunde, dass sie Gott tragen sollte, weil sie

seinem Wort gehorsam war. War jene Gott ungehorsam, so folgt diese Gott wil-
hg, damit die Jungfrau Maria der Anwalt der Jungfrau Eva wurde. Und wie das

Menschengeschlecht durch eine Jungfrau mit dem Tode behaltet wurde, so

wird es auch gerettet durch eine Jungfrau. Gleichmässig aufgewogen wurde der
ungehorsam der Jungfrau durch den Gehorsam der Jungfrau.»1"

Tn diesem Gedankengang macht nun die Antithese Eva-Maria Sinn.
Der Vergleich bezieht sich auf das menschliche Verderben und das

menschliche Heil. Getreu seiner Rekapitulationsichre wird durch die
Handlungsweise Marias die Verkettung mit dem Tod, welche durch

va in Gang gesetzt wurde, gelöst.
Dass dabei Eva und Maria - wie Adam und Christus - in ähnlicher,
wenn auch nicht völlig identischer Weise für die gesamte Menschheit von
Bedeutung sind, zeigt Irenäus entscheidend in haer. 3,22,3f. Er führt dort
aus, dass Eva für die gesamte Menschheit (universo generi hominis) zur
Ursache des Todes wurde, und dass Maria ebenso für die gesamte

nschheit (universo generi hominis) zur Ursache des Heils wurde:

«Deshalb hat Lukas das Geschlechtsregister von der Geburt unseres Herrn
/u Adam mit zweiundsiebzig Generationen vorgelegt (vgl. Lk 3.23-38). Er

verbindet dabei das Ende mit dem Anfang und zeigt an, dass er (sc. Jesus) es

seh
dCr a"e SCÌt Adam verbreiteten Völker, sämtliche Sprachen und Men-

isC en8er,erationen. inbegriffen Adam selbst, in sich rekapituliert hat. Deshalb

/A,Adam einerseits von Paulus auch ein «Vorausbild des zukünftigen
am)» genannt worden (vgl. Röm 5.14), weil das Wort als Schöpfer aller

sichT lm VOraus die zukünftige Heilsordnung für das Menschengeschlecht hin-
C

t''.Cn des Sohnes Gottes auf sich hin dargestellt hat. wobei Gott zuerst den
ve 'sehen Menschen vorgesehen hat. und zwar natürlich dazu, dass er vom

tlerUmatÌSCht;n (Menschen) erlöst würde (vgl. IKor 15.45f). Da nämlich zuvor

erlöUnigC SChon existierte, der erlösen sollte, müsste es auch etwas geben, das

Werden sollte, damit der Erlöser nicht überflüssig wäre.

248-.25Q.
haCr' 5191: cd- A Rousseau/L. Doutreteau/Ch. Mercier, SC 153,

fugeret p.C1Ueniildmo<Jum enim illa per angelicum sermonem sedueta est ut

elevar,,^,
m Prevaricata verbum ejus, ita et haec per angelicum sermonem

est ut ,,2ata CSt ut Portarci Deum obaudiens ejus verbo; et sicut illa sedueta

V'rgo M°n 0baudirct Dt'o. sie et haec suasa est obaudire Deo, uti virginis Evae

manum ^ 'ierct adv°cata; et quemadmodum adstrictum est morti genus hu-

li inoh
Pcr virginem. solutum est per virginem, aequa lance disposila virgina-

¦1. 202f pcr finalem obaudientiam. - Übersetzung: E. Klebba, BKV?

215



Entsprechend trifft man aber auch die Jungfrau Maria gehorsam an, wenn sie

sagt: «Siehe, ich bin die Magd des Herrn; mir geschehe nach deinem Wort» (Lk
1,38). Eva war dagegen ungehorsam, und zwar fiel ihr Ungehorsam in die Zeit,
da sie noch Jungfrau war. Wie sie zwar Adam zum Mann hatte, aber trotzdem

noch Jungfrau war - «beide waren» im Paradies «nämlich nackt, aber sie schämten

sich (noch) nicht voreinander» (Gen 2,25), weil sie erst kurz zuvor geschaffen

waren und vom Kinderzeugen (noch) nichts verstanden, denn sie mussten

zuerst «wachsen» und erst dann sich «vermehren» (vgl. Gen 1,28) -, den

Ungehorsam beging und für sich und für die gesamte Menschheit zur Ursache des

Todes wurde, so hatte auch Maria den Mann, der für sie vorbestimmt war, war
aber trotzdem Jungfrau und wurde durch ihren Gehorsam für sich und für die

gesamte Menschheit zur Ursache des Heils (vgl. Hebr 5,9). Und deshalb nennt

das Gesetz sie, die mit einem Mann erst verlobt war und obwohl sie noch Jungfrau

war, die Ehefrau ihres Verlobten (vgl. Dtn 22,23f). Damit zeigt es die

Kreisbewegung von Maria zu Eva an, denn was gebunden ist, kann nicht anders

gelöst werden, als dass die Knoten im Band zurückgeschlungen werden, so dass

die ersten Bindungen durch die zweiten gelöst werden und die zweiten wieder
die ersten befreien. Und es ist so, dass der erste Knoten von der zweiten Schlinge

gelöst wird, die zweite Schlinge aber den Platz der ersten Auflösung
einnimmt. Deshalb sagte der Herr auch, dass die Ersten die Letzten und die Letzten

die Ersten sein würden (vgl. Mk 10,31 par). Und der Prophet zeigt genau
dasselbe an, wenn er sagt: «An die Stelle der Väter sind dir Söhne geboren» (Ps

45,17: LXX Ps 44,17). Denn geboren als «Erstgeborener von den Toten» (Kol
1,18), nahm der Herr die alten Väter in seinen Schoss auf und hat sie in das

Leben Gottes wiedergeboren und wurde selbst der Anfang der Lebenden (vgl.
Kol 1,18), da ja Adam der Anfang der Sterbenden geworden ist. Das ist auch

der Grund, warum Lukas das Geschlechtsregister beim Herrn begann und bis

auf Adam zurückführte (vgl. Lk 3,23-38). Damit hat er gezeigt, dass nicht sie

ihn geboren, sondern er sie zum Evangelium des Lebens wiedergeboren hat. So

fand aber auch der Knoten des Ungehorsams Evas seine Auflösung durch den

Gehorsam Marias. Denn was die Jungfrau Eva durch ihren Unglauben gebunden

hat, das hat die Jungfrau Maria durch ihren Glauben gelöst.»11

"Irenäus. haer. 3,2,3f; ed. A. Rousseau/L. Doutreleau, SC 211, 438-444: Propter

hoc Lucas genealogiam quae est a generatione domini nostri usque ad

Adam LXXII generationes habere ostendit, finem coniungens initio et signifi-
cans quoniam ipse est qui omnes gentes exinde ab Adam dispersas et universas
linguas et generationes hominum cum ipso Adam in semetipso recapitulatus est.

Unde et a Paulo typus futuri dictus est ipse Adam, quoniam futuram circa fili'
um Dei humani generis dispositionem in semetipsum fabricator omnium
verbum praeformaverat, praedestinante Deo primum animalem hominem videlicet
uti ab spiritali salvaretur. Cum enim praeexsisteret salvans, oportebat et quod
salvaretur fieri, uti aon vacuum sit salvans. Consequenter autem et Maria virgo
obaudiens invenitur dicens: «Ecce ancilla tua, domine, fiat mihi secundum
verbum tuum.» Eva vero inobaudiens: non obaudivit enim adhuc cum esset virgo

216



Zusammengefasst können wir folgende, von Irenäus hergestellte Re-

kapitulationsparallelen wiedergeben:
- Eva hat der Schlange und damit dem Bösen den Weg zur Menschheit

geöffnet. Maria hat Christus geboren, der der Schlange den

Kopf zertrat (vgl. z. B. haer. 4,40,3) und dadurch der Menschheit das

Leben brachte.
~ Evas innere Tat war Unglaube gegenüber Gott und daraus

Ungehorsam. Marias innere Tat war Glaube gegenüber Gott und daraus

Gehorsam.
~ Evas Tat gründete im Hören eines bösen Wortes von Seiten eines

bösen Engels. Marias lat fing an mit dem Hören eines guten Wortes

durch einen guten Engel.
Eva war Jungfrau - Maria war Jungfrau.

Soweit die Gegenüberstellung von Eva und Maria im Kontext von
Unheil und Heil des Menschen. Bei Irenäus finden wir aber Maria
n°ch in einem erweiterten Umfeld, nämlich dort, wo er von der Ge-
burt aus der Jungfrau und von der Wiedergeburt des Menschen aus
dem Glauben schreibt. Alois Müller fasst Inhalt und Bedeutung dieser

emadmodum illa virum quidem habens Adam, virgo tarnen adhuc exsistens

_
«erant enim utrique nudi» in paradiso «et non confundebantur». quoniam

Paulo ante facti non intellectum habebant filiorum generationis; oportebat enim

JJ .m° lllos «adolescere». dehinc sie «multiplicari» -, inobaudiens facta, et sibi et

Riverso generi fiumano causa facta est mortis, sie et Maria habens praedesti-

sa
Um virum. et tarnen virgo, obaudiens. et sibi et universo generi humano cau-
acta est salutis. Et propter hoc lex earn quae desponsata erat virgo, licet vir-

recSlt adhuc' uxorem eius qui desponsaverat vocat, earn quae est Maria in Evam

ips'r.CUliUÌOnem signif'cans: quia non aliter quod colligatum est solveretur, nisi

Solve COmpa8ines adligationis refleetantur retrorsus, Uti primae coniunetiones

d
an,ur Per seeundas, seeundae rursus libèrent primas, et evenit primam quinze

C°mpaginem a secunda colligatione solvi, seeundam vero colligationem pri-

novii
SOlutiunis habere locum. Et propter hoc dominus dicebat primos quidem

dicen-m0S futuros et novissimos primos. Et propheta autem hoc idem significat
dornT "Pro Pa'rihus nati sunt tibi filii. Primogenitus» enim «mortuorum» natus

Dei
lnUS et .'" Sinum suum reeipiens pristinos patres, regeneravit eos in vitam

est p'PSC lnitium viventium factus, quoniam Adam initium morientium factus

Signif
°Pter noc Lucas initium generationis a domino inchoans in Adam retulit,

Sic au,a,nS C|Uoni;,m non illi hunc, sed hie illos in evangelium vitae regeneravit.

Maria n
^ Evae inobaudientiae nodus solutionem aeeepit per obaudientiam

vit n- f
U0d enim adligavit virgo Eva per incredulitatem. hoc virgo Maria sol-

r t'dem. - Übersetzung: N. Brox. FC 8/3. 276-281.

217



Stellen in seiner Dissertation «Ecclesia - Maria»12 zusammen, und ich

folge hier im Wesentlichen seiner Interpretation.
In strenger Durchführung seiner Rekapitulationslehre bezeichnet

Irenäus die Geburt Adams, d.h. durch die natürliche Zeugung, für alle

Menschen als Geburt zum Tod. Die Geburt Christi, die zeichenhafte

Geburt aus der Jungfrau also, ist gleichzeitig auch für jeden und jede

eine Geburt zum Leben. Die Bedingung dafür ist der Glaube an die

Menschwerdung Gottes, die in ebendieser Geburt Wirklichkeit wird.

Diese Voraussetzung zielt gegen die Ebioniten, die die übernatürliche

Geburt Christi in Abrede stellten".
Für Irenäus handelt es sich um eine mystisch-reale Wiedergeburt,

die sich an den Menschen durch den Glauben vollzieht. In der Geburt
Christi aus der Jungfrau Maria werden die Menschen durch den Glauben

Kinder Gottes im Fleisch. Damit hat Irenäus den Gebärakt Marias

und den Gebärakt der Kirche (durch den Glauben) bis hart an die

Identifizierung herangeführt. Zwischen Maria und der Kirche besteht

eine Identitätsbeziehung, die Irenäus unmittelbar in der Identität Christi

als Haupt mit seinen Gliedern gründet. Die Geburt des Hauptes
bedeutet auch die Wiedergeburt der Glieder. Und da in Haupt und Gliedern

Christus und die Gläubigen derselbe sind, darum ist auch die

Mutter Christi, Maria, die ihn rein geboren hat, und die Mutter der

Gläubigen, die Kirche, die diese durch den Glauben in der Taufe
gebiert, dieselbe.

3.4 Hippolyt von Rom

Wir haben oben bei der Adam-Christus-Typologie des Hippolyt gesehen,

dass er in der Menschwerdung Christi die Wiedergeburt zum neuen,

vollendeten Menschen für die Vielen sieht. Daraus hat er auch

Konsequenzen für das Verhältnis von Maria und Kirche gezogen. In
einer Interpretation der Begegnung von Elisabeth und Maria (Lk
1,39-45) lässt Hippolyt den Johannes im Schoss Elisabeths den Logos
im Schoss Marias, d.h. die Menschen im Schoss der Kirche, erkennen:

«Denn wie eine zweimalige Ankunft unseres Herrn und Heilandes durch die

Schrift angezeigt wurde.... so wurden auch zwei Vorläufer angezeigt. Der
erste. Johannes, verkündete allen das himmlische Licht, das in der Welt erschien;

[2A. Midier [wie Fn. 3), 53-76.
"Nach Ansicht der Ebioniten ist Jesus der Sohn Marias und Josefs. Der Heilige

Geist kommt bei der Taufe auf ihn herab und weiht ihn so zum Messias.

218



denn er ging voraus im Mutterschoss. als erster empfangen von Elisabeth, um
den auch noch im Mutterschoss weilenden Kleinen die neue Geburt anzuzeigen,

die ihnen zuteil wird durch den Heiligen Geist und die Jungfrau. Als dieser

«den Gruss Marias hörte, hüpfte er voll Freude auf im Mutterschoss» (Lc
1,41.44), d;, cr den im Schoss der Jungfrau empfangenen Logos Gottes
erschaute.»14

Damit sind auch hier wieder Maria und die Kirche in eins gesetzt.
Die Kirche beschreibt er als sich dauernd erneuernde, durch alle Zeiten

vorhandene Gemeinschaft der in Gerechtigkeit Lebenden. Indem
nun also die Kirche so wie Maria Christus gebiert, vollzieht sich das
Mariasein und somit das Kirchesein in jedem und jeder Einzelnen als
Glied dieser Gemeinschaft. Christus, der Logos, wird demnach durch

le Kirche in jedem Glaubenden geboren.
Das Bild der Mutter Maria wird hier verwendet, um Aussagen über

die Kirche und den Glauben zu machen. Da dabei die das Heil, und
s°mit die Wiederherstellung der gefallenen Menschheit, betreffende
Dimension nicht im Vordergrund steht, kommt der Vergleich mit Eva
nicht explizit zum Zuge. In diese Richtung zielt dann vielmehr der
Kommentar zum Hohenlied", in dem Synagoge und Kirche als «alte»
nnd «neue Eva» gegenübergestellt werden. Hld 3,1-4 interpretiert Hip-
P°ryt im Hinblick auf die Osterberichte der Evangelien nach Matthäus
und Johannes. Constantino Peppa bearbeitete die Textstellen in ihrer

H'ppolyt, antichr. 44f.: ed. //. Achelis, GCS Hippolytus 1/2. 28: coojteo yàg

ou" ^01'"'"1 Tol~' xvoiav fjucôv xai acotfjooc òià tcîiv ycafp&v êôeix&noav...

ef)a° T*' Òl'° ^'ó'X'oi'oi èôeixOnoav ô uèv jidcîîtoç Yfvo)irvoç 'hoc'tvvnç...

Yc<H^t °tUVl)Ç JT"t" ™ èJttruoàviov c|cT)ç tò èv xoauco epaviv • jtQoéôoauE

èv
!V Xo,W<? U'lTQOc. jtocÒToc; miUiicpOriç vnò xf\ç 'E^ioàfltT. iva xai toîç 6Ti

nvJh*1 ll,lTociç vi]jtioiç üjicioxoiHiiv èJtiôeiin tijv èoouévTyv hxjtoïç òià

àojr^aX-°S "Y"ni xaî "«eOévou xatvijv Yéwnoiv. Outck àxoûoaç tòv

tòv T[im Tf,Ç Mat'i«Ç tcixipTiiotv tv xodicj uutoòc àvaUimuevoc. ivoocùv

lu,: ^ X01^« JiaoGévou iivvi'diiuiitvov 9eoû ^oyov. - Übersetzung: A. Mittler
IWie Fn. 31. 79f.

ten

ist-,
a der Kommentar zum Hohenlied nicht im griechischen Original erhal-

die /v
bcSchr;inke ich mich auf die Wiedergabe der deutschen Übersetzung

Gr,, "r,l""iwl Bonwetsch (Ha.. Hippolyts Kommentar zum Hohenlied auf

anRef
V°n N' Marrs Al'sgahe des grusinischen Textes. TU 2

che Ch •
hat Und auf die sich auch Constantino Peppa (Die Töchter der Kir-

aktiv p
' Und die frohc Botschaft des Sohnes Gottes. Eine Studie über die

und i 7,ascnz der Frauen und ihre besonderen Dienste im Frühchristentum
ln Gemeinden der ungeteilten Alten Kirche, o.O. und o.J. [Bern 1995],

69^76 .JCmeinden der ungeteilten Alten K
Uetzt auch: Athen (Epektasi) 19981) sti(Epektasi) 1998]) stützt.

219



1994 von der Christkatholisch-theologischen Fakultät angenommenen
Dissertation. Ich beziehe mich hier auf ihre Arbeit.

Im 25. Kapitel stellt Hippolyt beide Typen einander gegenüber und

entwickelt ihren inneren Zusammenhang: Die den toten Jesus suchenden

Frauen (vgl. Hld 3,1) sind Typus der Synagoge16, die dem

auferstandenen Christus begegnenden Frauen (vgl. Hld 3,4) Typus der neuen

Eva. Sie stellen als Auferstehungszeuginnen die Kirche dar. In der

Begegnung mit dem Auferstandenen und im Festklammern am «Baum

des Lebens», den dieser darstellt, sieht Hippolyt den Zeitpunkt, in dem

die neue Eva, die Kirche, an die Stelle der alten Eva, der Synagoge,
tritt17.

Die Sendung zu den Jüngern macht die Frauen zu «Aposteln Christi».

Durch den Gehorsam gegenüber dem göttlichen Gebot zur
Verkündigung stehen sie im Gegensatz zur alten Eva. Von diesem Gehorsam

erfüllt, werden sie nicht mehr von der Schlange verführt. Die neue

Eva wird Gehilfin des neuen Adam. In der frohen Botschaft verkündigt

sie nicht wie die alte Eva einen Irrtum, sondern die Wahrheit der

,6/V. Bonwetsch, a.a.O., 60: «Siehe, wie dies sich erfüllt hat an Martha und

Maria. Mit ihnen hat die Synagoge eifrig gesucht den gestorbenen Christus,
den sie nicht für lebend hielt...»

"N Bonwetsch, a.a.O., 63-65: «Und als ich mich ein wenig von ihnen
entfernt hatte»,und als sie umwandten und weggingen, da begegnete ihnen der
Erlöser. Da erfüllte sich das Gesagte: «Siehe als ich mich ein wenig entfernt hatte,

fand ich den, den meine Seele lieb gewonnen.» Der Erlöser aber antwortete
und sagte: Martha, «Maria!» Jene sagten: «Rabbuni, was in Übersetzung

bedeutet: Mein Herr». «Ich fand den, (den) ich lieb gewonnen, und ich werde ihn
nicht lassen.» Denn dann hält sie fest, nachdem sie seine Füsse umfasst, und er

spricht rufend: «Rühre mich nicht an, denn ich bin noch nicht aufgefahren zu

meinem Vater.» Sie aber klammerte sich an und sprach: «Ich lasse dich nicht,
bis ich dich hineinführe und hineinschicke ins Herz.» «Ich lasse ihn nicht, bis

ich ihn hineinführe in das Haus meiner Mutter und in die Schatzkammer
jener, die mich empfangen.» Da die Liebe Christi gesammelt ist bei ihr im Leibe,

will sie nicht ablassen. Deshalb spricht sie mit Geschrei: «Ich habe ihn
gefunden und lasse ihn nicht.» O seliges Weib, die sich anklammerte an seinen
Füssen, um instande zu sein emporzufliegen in die Luft! Dieses sprachen Martha

und Maria. Das gerechte Geheimnis zeigten sie zuvor an durch Salorn0
sprechend: Wir lassen dich nicht emporfliegen. Fahre auf zum Vater und bringe

das neue Opfer! Bringe zum Opfer Eva, die schon nicht abirrte, sondern
sich anklammerte mit der Hand leidenschaftlich an den Baum des Lebens! Siehe

ich klammerte mich an die Kniee, nicht so wie an eine Schnur, um zu zer-

reissen, sondern ich klammerte mich an die Füsse Christi. Lass mich nicht
zurück auf der Erde, damit ich nicht abirre, entführe mich hinauf in den Himmel!

O seliges Weib, die nicht wollte ablassen von Christus!»

220



Auferstehung. Hippolyt stellt hier der negativen Rolle der Frau beim
Sündenfall als Entsprechung die positive Rolle der Frau bei der
Verkündigung des Lebens gegenüber18.

Hippolyt eröffnet mit dieser Gegenüberstellung eine interessante
Perspektive. Eine Aufteilung in hörende Frauen und verkündigende
Manner lässt sich in dieser Variante der Typologie nicht aufrechterhalten.

Vielmehr mussten die Männer zuerst den vom Herrn zu ihnen
gesandten Frauen, also der neuen Eva in Gestalt der Kirche zuhören, um
Kenntnis vom Evangelium zu erhalten.

Hippolyt beschäftigt sich also nicht nur mit der hörenden und
annehmenden Gestalt der Kirche, die bis heute gern mit Maria als Typus
der Kirche dargestellt wird, sondern auch mit dem Bild der aktiven,
verkündigenden Kirche - und er entwickelt es mit Hilfe der Typologie
<<a'te Eva - neue Eva».

s
N; Bonwetsch, a.a.O., 67-70: «Nach diesem bekennt die Synagoge mit Ge-

Scr>rei durch diese Frauen. Ein gutes Zeugnis offenbaren uns jene, die Apostel
jvurden für die Apostel, gesandt durch Christus. Zu denen zuerst die Engel sagen.

«Gehet und saget den Jüngern: Er geht vor euch hin nach Galiläa. Dort
erdet ihr ihn sehen.» Und damit jene Apostel nicht zweifelten an den Engeln,

e'begegnete den Aposteln Christus selbst, damit diese Frauen seien Apostel
nsti und durch Gehorsam das erfüllten, was mangelte der alten Eva. Von

QUn an werden sie, gehorsam gehorchend, als vollkommene erscheinen.

VerneUC Tr°slung! Eva wird Apostel genannt! Siehe, von dieser Zeit an wird
^rstanden die Arglist der Schlange, und sie (Eva) wird nicht mehr verführt.
Peen" Jenen, auf den sie geblickt, hasste sie nach diesem und rechnete zum

'"d Jenen, der sie verführte durch Begierde. Nach diesem wird sie nicht mehr

sem >n dCr BaUm dcr Erfahrung. Siehe, durch das Leben ist sie nach die-

dur r,CrfrCUt dank dem Bekenntnis des Baumes! Von dem Baum kostete sie

Nach phnstus' ward sie gewürdigt des Guten und gedachte zu essen.

»j
d'esem wird sie nicht hungern und nicht vorlegen den Männern ver-

einj8
1Ch machende Speise. Sie hat empfangen Unvergänglichkeit. Sie ist in Ver-

Eva8o8 (Veroür|dete) nach diesem und Gehilfin, denn Adam ist Führer für

Schaft
gUtC Gcnilfin- dadurch dass sie dem Manne darbrachte die selige Bot-

jené ,Wclchc die Frauen den Jüngern heilsverkündigten! Und deshalb hielten

War
•le Vcrkcnrt geworden in dem, woran jene zweifelten. Die Ursache aber

die \y"h" daSS Eva ha,te die Gewohnheit zu erzählen Verführung aber nicht

stehu
*

9
eÌt" WaS ist das lür cine neue Erzählung, o Frauen, von der Aufer-

rer z
"8' U"d deshalb hielten jene sie für verkehrt, um sich nicht als Verkehren

u
e,rWeiSen ~ Abcr sie sind die Wahrheit redend. Da erschien Christus ih-

schie
8CSa8' ha°end: «Friede mit euch» zeigte er damit: Ich nämlich bin er-

Jetvt i" dcn Frauen und wollte sie zu euch senden, zu den Aposteln
„ tzt> da dies« „„..„u ..u • „ ,: _ ,.:..u.. .1 ;-..SvnV,,

a dlescs geschehen ist, o Geliebte, nach diesem siehe da wird stille die
80ge u"d die Kirche rühmt sich.»

221



Es soll hier noch darauf hingewiesen werden, dass die Kirche nicht

nur durch die Verkündigung, sondern auch durch die Sakramente, ja
durch ihr ganzes Leben Christus gebiert. Insofern ist in den Aussagen

über die nach dem Typus Marias gebärende Kirche implizit immer

schon die aktiv verkündigende und im weitesten Sinn sakramental

handelnde Kirche enthalten. In der Hippolytschen Typologie der alten

und neuen Eva wird dies nun zumindest in bezug auf die Verkündigung

ganz explizit ausgesprochen.

4. Schlussbetrachtung

Die Gedankenführung zu den Typologien Adam-Christus und Eva-Ma-

ria(/Kirche) lässt sich - mit einigen Variationen und Nebenlinien -
durch die Schriften der Kirchenväter aus Ost und West (hier bis hin zu

Augustin) verfolgen. Aus dem hier Dargestellten geht m.E. die grosse
Linie klar hervor: Adam und Eva als Typen der erlösungsbedürftigen
Menschheit werden jeweils Christus und Maria als Typen der neuen
Menschheit im erlösten Zustand gegenübergestellt. In diesem Sinn ist

ihr Verhältnis zueinander klar umschrieben. Maria als Typus der Kirche,

der neuen Eva an der Seite des neuen Adam, wird als diese zu

Christus in Beziehung gesetzt. Sie ist Jungfrau, Braut, Gattin und
dadurch Leib des Herrn. Als Mutter Christi ist sie auch Typus der
Kirche, die Christus in den Gläubigen gebiert. Je nach Absicht und Ziel
der Aussage, die ja nicht in jedem Zusammenhang dieselben sind, werden

entsprechende Bilder zur Verdeutlichung herangezogen. Gerade
dies macht m.E. den Umstand deutlich, dass Bilder immer nur eine
beschränkte Aussagekraft haben können, und dass dies auch von den
altkirchlichen Autoren so empfunden worden ist. Deshalb ist äusserste

Vorsicht am Platz, wenn sie, aus ihrem ursprünglichen Hintergrund
herausgelöst, zur Begründung von Fragestellungen der heutigen Zeit
herangezogen werden. Dabei ist besonders zu beachten, dass die
beiden Typologien, wie wir gesehen haben, sich auch jeweils auf die
gesamte Menschheit beziehen, also in ihrer Aussage Frauen und Männer
unterschiedslos einschliessen.

Bedenkliche Beispiele einer unsachgemässen Anwendung finden wit
in den Texten zur Typologie Adam-Christus und Eva-Maria im Bericht
über die Interorthodoxe Theologische Konsultation auf Rhodos (1988)

zur Stellung der Frau in der Orthodoxen Kirche und der Frage der Of

222



dination der Frauen1". In den «Schlussfolgerungen» wird zwar
selbstverständlich die gleiche Würde (honour) von Mann und Frau vor Gott
betont2"; ebenfalls wird auf die Repräsentation der ganzen Menschheit
(Männer und Frauen) durch Eva (gefallene Menschheit) und durch die

Theotokos/Maria (in der Geburt Christi erneuerte Menschheit)
hingewiesen-1, gleichzeitig werden aber aus der Typologie geschlechtsspezifische

Schlüsse gezogen und entsprechende Rollenzuteilungen für Männer

und Frauen in der Kirche und vor Gott festgeschrieben.
Im Gegensatz zu diesen im Rhodos-Bericht vertretenen Schlussfolgerungen

finden sich m.E. in den patristischen Textstellen, die mit den
heiden Typologien arbeiten, keine Hinweise darauf, dass aus ihnen ge-
schlechtsspezifische Konsequenzen gezogen werden können - immer
unter der Voraussetzung, dass sie im Hinblick auf die ursprüngliche
Absicht ihrer Autoren, die damit christologische und soteriologische,
sPäter auch ekklesiologische Glaubensaussagen veranschaulichen wollten,

gelesen und zitiert werden.
Es ist auch weiter zu beachten, dass zwischen der Typusfunktion und

der (heils-)geschichtlichen Wirklichkeit unterschieden werden muss.
Sowohl Adam und Christus wie auch Eva und Maria haben ihre
bestimmte Rolle in der (heils-)geschichtlichen Wirklichkeit natürlich als
«reale» Männer bzw. als «reale»" Frauen gespielt, als Typen aber

aben sie eindeutig «geschlechtsübergreifende» Bedeutung. Wie oben

^zeigt wurde, beziehen sich die Textinhalte bei einer intendierten

jPusfunktion auf die Kirche als Gemeinschaft der Gläubigen, die aus
Mannern und Frauen besteht. Somit gilt auch die Typusfunktion Ma-
rias für alle Gläubigen, Männer und Frauen, gleich wie auch die Ty-
Pusfunktion Christi als des neuen Adam für alle Menschen, Frauen
"nd Männer, gültig ist. Aus diesem Grund kann das Mannsein Christi
zw. das Frausein Marias keinen Einfluss darauf haben, was ihr Typus
Ur die theologische Aussage bedeutet. Die sog. «weiblichen» Muster
es Typus Maria, wie das Empfangen des Wortes Gottes oder die Ge-
Urt tristi können sich daher nicht nur auf Frauen beziehen, da alle

19p'eniuulios Limouris (Hg.) The Place of the Woman in the Orthodox

Sj
Urchand the Question of the Ordination of Women. Interorthodox Sympo-
">, Rhodos. Greece. 30 October-7 November 1988. Katerini 1992. 157-196.
A-a.O. 23.

^A.a.O. 24.

«Re- i°bei selr,stverständlich in bezug auf Adam und Eva hier geschichtliche
a 'tat» nicht dasselbe meinen kann wie in bezug auf Christus und Maria.

223



Gläubigen diese Schritte auf dem Weg zum Glauben und damit auf
dem Weg zur Gemeinschaft der Erlösten gehen müssen, gleichgültig
welchen Geschlechts sie sind.

Obwohl beide Typologien den Geschlechtsunterschied übersteigen,
ist auf die Bedeutung der Tatsache hinzuweisen, dass es sowohl eine

Typologie mit männlichen (Adam-Christus) als auch eine mit weiblichen

(Eva-Maria) Exponenten gibt. Die Aussagekraft dieser Tatsache

liegt allerdings nicht darin, dass damit eine klare Zuteilung bestimmter

Rollen vorgenommen werden kann, sondern darin, dass darin
explizit offenbar wird, dass Männer und Frauen gleichermassen in die

Heilsgeschichte integriert sind. Die Existenz einer männlichen und
einer weiblichen Typologie schliesst denn auch den Gedanken an eine

Repräsentation der Menschheit ausschliesslich durch Männer aus. Beide

Typologien sind geeignet, diese Repräsentation für sich zu erfüllen.

Bern Maja Weyermann

224


	Die Typologien von Adam-Christus und Eva-Maria und ihr Verhältnis zueinander

