
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 1

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Stricker, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die orthodoxen Kirchen

CXI

Die Problematik des Nationalismus in der Russischen Kirche

Das Moskauer Patriarchat, der von der Weltorthodoxie als kanonisch
anerkannte und grösste Teil der Russischen Orthodoxen Kirche (ROK),
die auf dem Gebiet der früheren Sowjetunion ihr «kanonisches Territorium»

beansprucht und auch im Ausland zahlreiche Gemeinden betreut,
befindet sich zum Jahreswechsel 1997/98 in einer merkwürdig
widersprüchlichen Lage. Einerseits hat sie im öffentlichen Leben des Landes
fast wieder jene geachtete Position erreicht, die sie vor der Oktoberrevolution

von 1917 eingenommen hat, andererseits tragen ihre Vertreter in
und ausserhalb Russlands vielfältige Klagen vor, die zeigen, dass die

Lage der Kirche problematischer ist, als der äussere Glanz vermuten
lässt. In ganz Russland strahlen wieder die goldenen Kirchenkuppeln;
die politischen Kräfte bemühen sich um die Gunst der Kirche; und die

Sympathiewelle, von der die Kirche getragen wird, rollt trotz mancher
Skandale weiter. Andererseits ist von dem wirtschaftlichen Kollaps, von
dem sich Russland nicht recht erholt, in besonderem Masse die Kirche
betroffen, die von den Spenden auf den Kollektentellern heute nicht
mehr leben kann. Die Suche nach Geldquellen führt die Kirche mitunter
auf zweifelhafte Wege. Aber ohne Geld sind die vielen tausend Kirchen
und Klöster, die die Russische Orthodoxe Kirche nach 50 bis 70 Jahren

Nutzung durch den Staat in meist baufälligem Zustand zurückerhält,
kaum zu renovieren; ohne Geld sind die 50 geistlichen Lehranstalten, die
seit 1988 eröffnet werden konnten, nicht zu finanzieren - und auch die

nun erheblich verdichteten episkopalen Strukturen und vermehrten
kirchlichen Institutionen sind ohne Geld nicht lebensfähig.

Die Kirchen des Westens, insbesondere Deutschlands, leisteten in
erheblichem Ausmasse finanzielle und humanitäre Hilfe, mussten aber
erleben, wie sich die Haltung der orthodoxen Kirche in den vergangenen
drei Jahren ihnen gegenüber deutlich versteifte. Zu den ökumenischen
Äusserungen russischer Bischöfe im Westen stehen solche, in Russland

ausgesprochen, im totalen Kontrast: Diese sind bestimmt von oftmals
extrem nationalistisch-antiwestlichen Positionen. Katholiken und
Protestanten wird «Proselytenmacherei» (Abwerbung) an potentiellen Orthodoxen

vorgeworfen; das Moskauer Patriarchat setzt der angeblichen



Missionierung Russlands durch den Westen die Theorie vom «Kanonischen

Territorium der ROK» entgegen, das die ganze Sowjetunion
umfasst. Den Höhepunkt der antiwestlichen Ausfälle bildete der Fast-Aus-
stieg der ROK aus der Ökumene im Februar 1997.

Die nationale Welle bestimmt weitgehend die innerrussische Kirchenpolitik

und auch das Gemeindeleben. Daraus ergeben sich Spannungen
auf verschiedenen Ebenen, etwa auf der ökumenischen, der missionarischen

und auf der Bildungsebene. Geistliche, die dem kleinen demokratischen

Flügel in der Kirche angehören, der sich durch eine ökumenische

Grundhaltung auszeichnet, befürchten eine Spaltung der Kirche in einen

grossen nationalistisch-antiökumenischen Flügel und in ihre kleineren
ökumenisch orientierten Gruppierungen, die auch eine Demokratisierung

der kirchlichen Strukturen anstreben.

Innerkirchliche Entwicklungen

In seinem kritischen Rechenschaftsbericht zum Jahre 1996 brachte Patriarch

Aleksij erfreuliche, aber auch manche unerfreuliche Erscheinungen
zur Sprache, die davon zeugen, dass die russische Kirche noch mancherlei

Schwierigkeiten zu überwinden hat: Zum Teil haben diese ihre Ursache

darin, dass der Sowjetstaat der Kirche oft nicht erlaubte, bestimmte
Fehlentwicklungen abzustellen (z.B. Alkoholismus bei Priestern), um
der Öffentlichkeit ein möglichst negatives Bild der Kirche zu präsentieren.

Der Patriarch konnte mit Stolz auf zahlreiche Versuche von Gemeinden

verweisen, die sich sozialen Aufgaben widmen: Einrichtung von
Suppenküchen für Hungernde, Besuch und Verpflegung von Alten und
Kranken, Organisierung von Betreuungsstätten für Kinder, damit diese

nicht auf der Strasse in die Kriminalität abgleiten, Aufbau von Kinderkrippen

usw. In fast allen Gemeinden findet Kinder- und Erwachsenenkatechese

(meist in Form der Sonntagsschule) statt, wobei allerdings
kritisch anzumerken ist, dass diese Katechese vielfach ein sehr niedriges
Niveau hat und - für westliche Begriffe - oft extrem nationalistische, ja
antisemitische Züge trägt.

Seit der Perestroika erhält die orthodoxe Kirche zahlreiche Gotteshäuser

zurück, aber meistens in desolatem, oft baufälligem Zustand. Die
Gemeinden müssen sich die heruntergewirtschafteten Kirchen erst wieder

für den gottesdienstlichen Gebrauch herrichten. Es ist ihnen nur unter

grössten Mühen möglich, die notwendigen Materialien zu erwerben.



Aber zur Anstellung von Handwerkern und Reparaturtrupps fehlt das

Geld völlig. Monatelang, oft jahrelang arbeitet ein Teil der Gemeindeglieder

an der Wiederherstellung ihrer Kirche, Kirchenfremde wachsen
in die Gemeindearbeit hinein - es entsteht so eine kirchliche Basis, die

engagiert und zupackend die Geschicke ihrer Gemeinde in die Hand
nimmt. In Tausenden Gemeinden vollziehen sich solche Prozesse. Die
Frage bleibt aber, welchen Geistes diese Gemeinden sind - ökumenisch
offen oder aber eng nationalistisch. Offenkundig überwiegen mehr oder
weniger extrem nationalistische Tendenzen.

Der Patriarch hob die Bemühungen von Gemeinden und einzelnen
Persönlichkeiten hervor, in den Gefängnissen und in den berüchtigten
Straflagern, wo bis heute der grösste Teil des Strafvollzugs stattfindet,
Kirchen und kirchliche Strukturen aufzubauen. Dazu bedarf es nicht nur
der Mithilfe der Lagerinsassen, sondern vor allem einer Vielzahl von
Priestern, die regelmässig in die Lager gehen und sich um die Gefangenen

seelsorgerlich kümmern. Es gibt einige solcher Priester; Kapellen
entstehen in immer mehr Lagern. In solchen Straflagern wird eine deutliche

Verbesserung der Disziplin und des Allgemeinverhaltens der Sträflinge

festgestellt.

Andererseits kritisierte der Patriarch die Geldgier mancher Priester,
die zuweilen unglaubliche Summen für kirchliche Amtshandlungen
verlangen. Andere vollzögen Taufen und weitere Kasualien in Privatwohnungen,

um ihre daraus resultierenden Einnahmen verheimlichen zu
können. «Eitelkeit, Stolz, Selbstüberschätzung und andere Sünden sind
charakteristisch für solche Priester.» «Einige Priester, die den Gottesdienst

im alkoholisierten Zustand zu zelebrieren pflegten, haben wir
amtsenthoben.»

Als problematisch charakterisierte der Patriarch das politische
Engagement vieler Priester. Damit entzögen sie ihren Gemeinden einen wichtigen

Teil ihrer Arbeitskraft; manche Priester hätten wegen ihrer politischen

Aktivitäten sogar schon Gottesdienste ausfallen lassen. Verhängnisvoll

sei die politische Betätigung der Priester, die sich für die
gegensätzlichsten Parteien engagierten. Dadurch trügen sie den politischen
Kampf des russischen Alltags in die Kirche, die ja ein Raum des Friedens
sein soll.

Die Gemeinden kümmerten sich nicht genügend um diejenigen, träten
ablehnend, sogar feindselig gegenüber Menschen auf, die nach dem
Zusammenbruch der kommunistischen Ideologie, der sie gehuldigt hatten,
in der Kirche eine neue Heimat suchen. In vielen Gemeinden herrsche



noch Ghetto-Mentalität. Es sei kein Zufall, so der Patriarch, dass sich
viele solcher Sucher von der orthodoxen Kirche zu Baptisten oder anderen

religiösen Gemeinschaften wenden, wo sie eine warme und brüderliche

Aufnahme fänden. Weiter beklagte der Patriarch die Respektlosigkeit

der Kinder in der Kirche, aber auch das grosse Unwissen der Laien
in religiösen Fragen. Diese Unbildung sei ein erhebliches Hindernis bei
der überlebensnotwendigen Missionsarbeit der Kirche: Der Bildungsstand

vieler Gemeindeglieder - nicht nur - in religiösen Fragen wirke
sicher abschreckend auf Menschen, die der Kirche nähertreten wollten.1

50-60 Prozent der Russen orthodox?

Die Frage nach der Zahl der Orthodoxen in Russland wird von den
einzelnen Interessengruppen unterschiedlich beantwortet. Die Lockerung
der sowjetischen Religionspolitik im Zusammenhang mit Gorbatschows
Perestroika hatte einen sog. «religiösen Boom» (russ.: «religioznyj
bum») zur Folge, wozu auch die Rückgabe Tausender von Kirchen und
Klöstern an das Moskauer Patriarchat gehörte. Der Nachholbedarf auf
religiösem Gebiet äusserte sich in einem damals nicht für möglich gehaltenen

Sturm von Sowjetmenschen namentlich auf die russisch-orthodoxe,

die frühere Volks- und Staatskirche. Endlose Schlangen bildeten
sich vor den Taufbecken; Priester rühmten sich, an manchen Tagen
Hunderte von Menschen getauft zu haben. Eine katechetische Vorbereitung
auf das Sakrament der Taufe gab es nur in Ausnahmefällen.

Mit der Zeit wurde aber deutlich, dass es denen, die die Taufe begehrten,

seltener darum ging, ein echtes Glied der Kirche zu werden (davon
konnten sie ja gar keine Vorstellung haben). Vielmehr degenerierte die
Taufe vielfach zu einem Initiationsritus für «echt» russisches Volkstum,
zu einem Akt also, der den bisherigen Homo sovieticus mit den wieder in
Mode gekommenen national-russischen Traditionen verknüpfen sollte.
Für einen Grossteil der Bevölkerung sind heute «russisch» und «orthodox»

wieder identisch, wie zu Zeiten des Staatskirchentums vor 1917. Es

behaupten heute sogar viele Russen, orthodox zu sein, die nicht einmal
getauft sind.

Hatten sich 1988 noch etwa 90% der Bevölkerung als Atheisten
bezeichnet, so gaben sieben Jahre später 50-60% aller ethnischen Russen

'

Russkaja mysl', Prilozenie: Cerkovnyj Obäöestvennyj Vestnik (künftig: COV)
26.12.1996, S. 5-8 - Rechenschaftsbericht des Patriarchen vor der Eparchialver-
sammlung Moskau, Dezember 1996.



an, orthodox zu sein. Jedoch erfüllen von diesen lediglich 3,3 % die
minimalsten religiösen Pflichten orthodoxer Christen: sonntäglicher
Gottesdienstbesuch mit Teilnahme an der Eucharistie; alle sechs bis acht
Wochen Beichte. Legt man einen weniger strengen Massstab an und geht
innerhalb eines Jahres von «mehrmaligem Gottesdienstbesuch, mehrmaliger

Teilnahme an der Eucharistie sowie gelegentlicher Beichte» aus,
dann sind das 21,4 Prozent all jener, die sich als orthodox bezeichnen.2
Das bedeutet - auf die Gesamtbevölkerung Russlands bezogen und
andere Konfessionsangehörige mit eingerechnet -, dass heute etwa
15-20% aller Menschen in Russland als praktizierende Christen
bezeichnet werden können. Das entspricht ungefähr dem Prozentsatz in

Sowjetzeiten; eine statistische Steigerung ist kaum festzustellen. In
Verlautbarungen werden in der Regel aber die triumphalen Zahlen genannt:
50-70 Millionen Orthodoxe in Russland.

Das liberale Religionsgesetz 1990 und seine Folgen

Das liberale Religionsgesetz von 1990, auch ein Resultat von Gorbatschows

Perestroika, verlieh den Kirchen in der Sowjetunion nach 72 Jahren

Verfolgung die lang erhoffte Religionsfreiheit, und dies keineswegs
nur auf dem Papier. Sowohl neue Gemeinden, die sich dem Moskauer
Patriarchat oder anderen anerkannten Religionsgemeinschaften
unterstellen wollten, als auch Gruppen bisher in der Sowjetunion gänzlich
unbekannter religiöser Gemeinschaften wurden nun anstandslos staatlich

registriert: Die staatliche Anerkennung war zu einem formalen Rechtsakt

geworden. Binnen kurzem wurde die religiöse Landschaft der

Sowjetunion ungeheuer vielfältig, aber auch völlig unüberschaubar. Das

neue Religionsgesetz, das keinen Unterschied macht zwischen Gemeinden

der seit einem Jahrtausend Geschichte und Kultur des russischen

Volkes prägenden orthodoxen Kirche und irgendwelchen pseudoreligiösen

amerikanischen Sekten, die sich nur aus taktischen Gründen das

Mäntelchen «religiös» umhängen, wurde den Vertretern vor allem der
russischen Orthodoxie zunehmend zum Ärgernis.

Das Moskauer Patriarchat nahm die Segnungen der neuen Religionsfreiheit

gern für sich in Anspruch, ist jedoch nicht willens, die damit
verbundenen Rechte und Freiheiten in voller Gänze mit religiösen Gemein-

2 Andrej Danilow, Die Zeit des Enthusiasmus ist vorbei. Fragen zum heutigen
Verständnis von «orthodox», in: G2W5 (1997) 14-19.

8



Schäften zu teilen, die erst im Laufe der letzten Jahrhunderte nach Russland

gelangt sind. Das Selbstverständnis der ROK mochte sich nicht
damit abfinden, dass auch anderen Kirchen und Religionsgemeinschaften
die Segnungen der Religionsfreiheit zugute kamen. Insbesondere die

Wiederzulassung der 1946 unter Stalin faktisch verbotenen und dem
Moskauer Patriarchat zwangsweise inkorporierten Griechisch-katholischen

(unierten) Kirche in der Westukraine (am 1. Dezember 1989) rief
in der ROK schärfste Proteste hervor, weil diese Massnahme zu einer
erheblichen Schwächung des Moskauer Patriarchats führen müsste. In der
Tat wurde seit 1990 die Orthodoxie aus Galizien, d.h. aus dem Räume

Lemberg/Lwiw, Ternopil und Iwano-Frankiwsk (Stanislau) verdrängt,
wo 1946 bis 1990 etwa ein Viertel aller Patriarchatsgemeinden in der ganzen

Sowjetunion gelegen hatten und woher dem Patriarchat ein erheblicher

Teil seines Finanzbedarfs zugeflossen war.
Seit 1990 unterwandern unter dem Schutz des Religionsgesetzes von

1990 auch in Russland Psycho- und Wirtschaftssekten Politik und Gesellschaft;

esoterische Sekten versprechen billigen Trost in allen wirtschaftlichen

und ideologischen Schwierigkeiten. Scientology, Moon, Kinder
Gottes, AUM sind in Russland genauso im Vormarsch wie in den Ländern

des Westens, dazu kommen noch neue Sekten mit orthodoxem
Hintergrund wie «Gottesmutterzentrum», ' «Weisse Bruderschaft»,4 die Kirche

des «Neuen Christus Vissarion».5 Mit dem Phänomen des kollektiven

Selbstmords wurde das Land bereits 1993 konfrontiert, als die
Weisse Bruderschaft für den 24. November 1993 den Weltuntergang
ankündigte und Hunderte der Aufforderung, sich umzubringen, Folge
leisten wollten.

Zum Verhältnis von Staat und Kirche

Patriarch Aleksij und die ständige Kirchenleitung, der Hl. Synod, erklären,

dass sich das Moskauer Patriarchat die Rolle der Staatskirche, die
der Kirche von 1721 bis 1917 aufgezwungen war, keineswegs wieder wün-

3 Golos rodiny 7 1990) und 4 1992); Ogenëk Juli 1990; Natalja Babasjan: Gottes

falsche Mutter, in: G2W 10 (1993) 16.
4

Komsomol'skaja pravda 6.9.1995; Izvestija 26.12.1995; Natalja Babasjan:
Weisse Bruderschaft mit schwarzer Seele, in: G2W 10 (1993) 18-20.

Komsomol'skaja pravda 9.12.1995, Nezavisimaja gazeta 21.11.1995. Zum
gesamten Komplex neuer autochthon russischer Sekten siehe A. L. Dvorkin: Totalitäre

Sekten in Russland und ihre Methoden, in G2W 10 (1993) 16-18.



sehe. Der Patriarch vergleicht die Situation der Staatskirche mit einem

goldenen Käfig: Neben breitgefächerten Privilegien hätten staatliche
Einflussnahme und Bevormundung in der Personalpolitik sowie die
Eingliederung der Kirche in den Staatsapparat das kirchliche Leben in
bedenklicher Weise eingeengt. Die heutige Praxis zeigt aber, dass die Kirche

sehr wohl das Gold der Privilegien, die sie einst als Staatskirche
genossen hat, wiederzuerlangen sucht und lediglich das Gitter des Käfigs,
die staatliche Einflussnahme, ablehnt. An staatlichen Avancen der Kirche

gegenüber fehlt es keineswegs. Diese steht vor der Gratwanderung,
sich einerseits den einengenden staatlichen Umarmungsversuchen
entziehen zu wollen, aber gleichzeitig die Repräsentanten des Staates der
Kirche gegenüber bei wohlwollender Stimmung zu halten. Die Kirche,
das beweisen zahlreiche demoskopische Untersuchungen, ist - trotz
mancher Skandale (Finanzen, fragwürdige wirtschaftliche Engagements
und Transaktionen,6 frühere KGB-Verbindungen) - diejenige Institution

in Russland, der die Bevölkerung das meiste Vertrauen entgegenbringt.

Damit hat die Kirche die Russische Armee abgelöst, deren Ansehen

durch die Pressekampagnen der «Soldatenmütter», die Aufklärung
über das Schicksal ihrer in der Armee ermordeten Söhne verlangen,
schwer gelitten hat, und sie in der Volksgunst auf den zweiten Platz
verdrängt.7

Als mitgliederstärkste Organisation in Russland wird die Russische

Kirche von den säkularen Kräften im Staat heftig umworben. Vor wenigen

Jahren gab es für Karikaturisten in Russland ein Motiv, das bald

überstrapaziert war: Jelzin bei einem Gottesdienst des Patriarchen in
einer Kremlkirche - mit Kerze in der Hand und in ungeschickt-ehrfurchtsvoller

Haltung. Genauso buhlen bei Wahlen Rechtsradikale wie Viktor
Zirinovskij oder wie der Kommunist Gennadij Zjuganov um die Gunst
der orthodoxen Kirche. Photos, die diese Protagonisten mit orthodoxen
Priestern zeigen, sollen Vertrauen wecken - und ihnen Stimmen einbringen.

Die Kirche hat Schwierigkeiten, diesen Kurs der Enthaltsamkeit
gegenüber staatlichen und gesellschaftlichen Umarmungsversuchen
durchzuhalten. Denn immer wieder handeln Priester dem Gebot absoluter
politischer Abstinenz, das der Hl. Synod erlassen hat, zuwider und arbeiten
mit (auch extremen) politischen Gruppierungen zusammen. Dabei geht

6 Tabakskandal: Russkaja mysl': Prilozenie COV 31.10.1996; Komersant
21.1.1994; Itogi 17.12.1996.

7 A. Danilow - siehe Fn. 2, in: G2W 5 (1997) 14-19.

10



allerdings die Kirche selbst mit schlechtem Beispiel voran, wenn Geistliche

- unter Publicity-trächtiger Repräsentanz politischer Kräfte und
hoher militärischer Ränge - Staatsgebäude, staatliche Institutionen, Büros,
Schiffe, sogar Staatslimousinen, darüber hinaus militärische Banner,
Kampfflugzeuge, Kriegsschiffe, Atomwaffen und anderes mehr weihen.
Patriarch Aleksij hat Präsident Jelzin nach dessen Wiederwahl zum
Präsidenten im Rahmen des entsprechenden Staatsaktes den kirchlichen
Segen erteilt; bei staatlichen Anlässen und diplomatischen Empfängen
sitzen die Vertreter der ROK stets bei den Repräsentanten des Staates,
während die Vertreter anderer Kirchen an irgendwelchen Nebentischen
plaziert werden.

Das Religionsgesetz von 1990 verbot Religionsunterricht an öffentlichen

Schulen, erlaubte aber überkonfessionellen «Lebenskundlichen
Unterricht» oder «Gesellschaftskunde». Vor diesem Hintergrund luden
viele Schuldirektoren Priester ein, an ihrer Schule «Lebenskundlichen
Unterricht» zu gestalten, wobei natürlich jeder weiss, dass die Priester
orthodoxen Religionsunterricht erteilen. Andere Konfessionen gemessen

solche Privilegien nicht.

Armee und Kirche

Ein besonderes Kapitel bildet die Präsenz der ROK in der Armee.8
Militärpriester wurden seit 1994 in die bewaffneten Kräfte integriert, und seit
Ende 1995 gibt es einen Militärbischof in der Russischen Armee. Bei den

Verhandlungen zwischen Armeeführung und Kirche ging es allerdings
kaum, wie man annehmen sollte, um Seelsorge und Lebenshilfe für
Soldaten und Rekruten. Die unglaublich hohe Selbstmord- und Mordrate in
der Russischen Armee offenbart, dass geistlicher Beistand im gnadenlosen

Alltag der russischen Rekruten von höchster Dringlichkeit ist. Die
Vereinbarungen zwischen Kirche und Staat hoben die «Zusammenarbeit
im Interesse des Vaterlandes und der Völker Russlands» hervor; sogleich
wurde für die Armee ein «Programm zur patriotischen Erziehung der
Jugend» entwickelt. Der Staatsführung geht es bei der Einbeziehung der
Kirche in die Streitkräfte offenkundig darum, das ideologische Defizit,
das nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion eingetreten ist, durch
einen orthodox fundierten Patriotismus zu kompensieren. Der frühere

8 Nezavisimaja gazeta 4.10.1996; Susanne Spahn, Armee und Kirche in Russland,

in: G2W 10 (1996) 25-27.

11



«Polit-Ruk» (politiceskij rukovoditel' - Polit-Offizier) wird durch den

orthodoxen Priester ersetzt. Dessen Aufgabe ist vor allem das Zelebrieren

der Gottesdienste, das Segnen von Truppen, militärischem Gerät
und Waffen sowie die Repräsentation - von Seelsorge jedoch ist (soweit
bisher erkennbar) nicht die Rede. In zahlreichen Garnisonen sind bereits
orthodoxe Kapellen gebaut oder eingerichtet. Zwar wird immer wieder
einmal davon gesprochen, dass auch andere Konfessionen und Religionen

Militärkapläne in die Russische Armee entsenden dürften, aber
noch scheint das Zukunftsmusik zu sein. - Allerdings gehört es auch zum
Bild, dass es Kommandeure «von altem Schrot und Korn» gibt, die das

Wirken der Militärpriester behindern, wo sie nur können.

Nationalismus

Der Zusammenbruch der Sowjetmacht war neben der ideologischen vor
allem eine wirtschaftliche Katastrophe. Das alte System ist in der Folge

gern nostalgisch verklärt worden: Im Gegensatz zu der sich seit der
«Wende» ausbreitenden Verarmung der Bevölkerung hatte der Sowjetstaat

im engeren Rahmen materielle Sicherheit geboten. Dagegen ist die

neue Zeit vom gnadenlosen Aufbau kapitalistischer Strukturen
(«Marktwirtschaft») gekennzeichnet, die wachsende Arbeitslosigkeit,
Hyperinflation, Konkurrenzkampf, Korruption und vor allem die fast

ungehinderte Tätigkeit von Wirtschafts-Mafias nach sich ziehen.

Die neue Armut und der politische Niedergang des postkommunistischen

Russlands empfinden viele ehemalige Homines sovietici als

Demütigung: Diese lässt sich mit der (Pseudo-)Würde eines Sowjetbürgers
nicht vereinbaren. Nach dem Zusammenbruch der Sowjetmacht am
26. Dezember 1991 verselbständigte sich ein grosser Teil der seit
Jahrhunderten zum russischen Staatsgebiet gehörigen Territorien: Plötzlich
galten sie als («Nahes») Ausland. Die kollektive Demütigung führte
Erzkommunisten und Erzreaktionäre zusammen - in ihrem gemeinsamen
Wunsch nach Wiederherstellung des grossrussischen Reiches in den

Grenzen der Sowjetunion. Es kam in Russland zu einem kaum für möglich

gehaltenen «rot-braunen» Bündnis von frustrierten Altkommunisten

und Erzkonservativen und Hypernationalisten, das das öffentliche
Klima in Russland mehr und mehr bestimmt.'' Die Not vieler Menschen

9 Gerd Stricker, Druck von rechts auf die Russ.-Orth. Kirche, in: G2W 3 (1994)
23-25.

12



ist so gross, dass sie - wie in solchen Situationen häufig - den Verführungen

gewissenloser nationalistischer Demagogen erliegen. Patriotisches
Pathos muss über die deprimierende wirtschaftliche Lage in Familie und
Staat hinwegtrösten. Nationale Illusionen weisen völlig unrealistische
Wege zu Grösse und Ruhm des russischen Volkes - selbst die verrücktesten

Verführer, wie etwa Ztrinovskij, finden bedenklich viele Anhänger.
Einer solchen Atmosphäre kann sich eine Volkskirche wie die

russisch-orthodoxe nicht entziehen. Dabei findet der Chauvinismus eine
Vielzahl von Einfallstoren in die Kirche. So gibt es gezielte Aktionen
politischer Gruppierungen, die Kirchgemeinden für ihre Ziele zu
instrumentalisieren: Einige von ihnen werden in bestimmten Gemeinden aktiv
und bemühen sich oft mit Erfolg, in die wichtigsten Funktionen der
Gemeinde, in den Kirchenvorstand (bestehend aus dem «Ältesten», seinem
Stellvertreter und dem Kassierer) gewählt zu werden. Priester haben selten

eine Chance, solchen Usurpationen entgegenzuwirken. Ein Priester
äusserte gegenüber dem Verfasser vor einiger Zeit: «Unsere Gemeinden
sind jetzt in solchem Masse politisiert, wie sie es zu Sowjetzeiten nie
waren!»

Eine andere Stelle, über die nationalistische Stosstrupps in die Kirche
gelangten, waren die sog. «Bruderschaften». Eigentlich ist eine «Bruderschaft»

ein Kern im Rahmen der gesamten Kirchgemeinde. Sie besteht
aus Männern und Frauen, die sich - unter der geistlichen Führung eines

Priesters - katechetischen, karitativ-diakonischen und sozialen Aufgaben

widmen; einige Bruderschaften haben sich auch die Edierung geistlicher

Literatur zum Ziel gesetzt. Diese Bruderschaften waren im 17.

Jahrhundert in der polnischen Ukraine zum Schutz gegen den überwältigenden

Einfluss der griechisch-katholischen Union gegründet worden und
hatten im 19. Jahrhundert im Rahmen der Kirche einerseits auf dem
sozialen Feld, andererseits auf dem spirituellen Feld (Volksfrömmigkeit)
gewirkt.

Erst in der Ära Gorbatschow traten Bruderschaften, die es im Sowjetstaat

natürlich nicht geben durfte, wieder ins Leben, bis Anfang der

neunziger Jahre waren 20 entstanden. Ab 1991/92 stieg ihre Zahl beinahe

plötzlich auf etwa 125 an. Seitdem kam es zu lautstarken Auseinandersetzungen

mit dem Patriarchen, dem vorgeworfen wurde, die nationalen
Interessen zu vernachlässigen."' Bald wurde deutlich, dass die neuen
Bruderschaften nichts anderes darstellten als kirchliche Stosstrupps
nationalistischer Kreise, die die Gemeinden für ihre Zwecke instrumentali-

10 Informacionnyj hjulleten" Moskovskogo Patriarchata 25.8.1992; 12 (1993).

13



sieren wollten. Als diese Zusammenhänge deutlich wurden, löste Patriarch

Aleksij den «Verband der Bruderschaften» Ende 1993 auf und schuf

strenge Kriterien für die Neuaufnahme von Bruderschaften in den
Verband. Seitdem ist dieser nationalistische Typus der Bruderschaften nicht
mehr in Erscheinung getreten.

Bildungsdefizit der Geistlichkeit

Eine weitere Voraussetzung für das Eindringen des extremen Nationalismus

stellt zweifelsohne der niedrige Bildungsstand der Priester dar.
Natürlich ist akademische Bildung nicht die alleinige Voraussetzung dafür,
ein guter Priester zu sein. Normalerweise ist der «menschliche Faktor»
wichtiger als formale Bildung. Aber es gibt auch schwierige Zeiten, in
denen die Gemeinden Priester mit gewissen intellektuellen Fähigkeiten
brauchen, die in der Lage sind, den Gläubigen die Zeichen der Zeit zu
erläutern und ihnen den Weg zu weisen. In einer Umbruchsituation, in der
der orientierungslos gewordene Homo sovieticus nach neuen Leitbildern

sucht und auch die Kirche befragt, braucht die Kirche geistliche
Führer, die die falschen Propheten (wie z.B. kirchliche Chauvinisten)
von den echten Propheten (wie dem 1990 ermordeten Erzpriester Aleksandr

Men') unterscheiden können.
So fehlen den meisten russischen Priestern die geistlichen und

theologischen Fundamente, die es ihnen erlaubten, den Gläubigen zu erläutern,

wie weit ein durchaus gesunder Nationalismus gehen darf und wo
der Chauvinismus beginnt, der Hass predigt gegen alle nicht-russischen,
nicht-orthodoxen Menschen - eine Haltung, die mit dem zentralen Gebot

der Kirche «Liebe deinen Nächsten wie dich selbst» unvereinbar ist.

Wenige Geistliche gibt es im Moskauer Patriarchat, die gegen die innere

Bedrohung der Kirche durch den Chauvinismus Stellung nehmen - und
diese wenigen werden von der Masse ihrer Priesterkollegen diskreditiert.

Seit Chruschtschow war die Zahl der geistlichen Schulen auf drei
Seminare (Moskau, Leningrad und Odessa) und zwei Akademien (Moskau
und Leningrad) reduziert; zum Vergleich 1914: 4 Akademien und
57 Priesterseminare.11 Nach ständigen Kirchenschliessungen hatte sich

der Bestand der Gemeinden von 54000 im Jahre 1914 auf 6800 im Jahre

1 ' Gerd Stricker, Statistik der Russischen Kirchengeschichte, in: 1000 Jahre Kirche

in Russland. Katalog zur Ausstellung, Tutzing 1987,135.

14



1988 verringert. Die Zahl der Priester und Diakone lag zusammengenommen

nicht viel höher: etwa 7000. Trotz dieser geringen Zahl reichten
die drei Priesterseminare nicht annähernd aus, um Priester in genügender

Zahl heranzubilden. Sobald sie nur einigermassen die kirchlichen
Riten zelebrieren konnten, mussten die meisten Seminaristen eine Pfarrei
übernehmen. Trotz dieser Kurzausbildung konnten nie alle vakanten
Pfarreien besetzt werden. Deshalb waren einzelne Bischöfe, denen die
geistliche Sorge für ihr Bistum am Herzen lag (das waren beileibe nicht
alle)12, dazu übergegangen, pensionierte Männer, die keine berufliche
Repression mehr befürchten mussten, zum Priester zu weihen: Diese
hatten natürlich gar keine theologische Ausbildung.

Seit der Perestroika ist die Zahl kirchlicher Institutionen sprunghaft
angestiegen. Orthodoxe Klöster gibt es heute in Russland etwa 450
(1988: 18; 1914: ca. 1000); die Kirchenleitung spricht heute von 16000-
18000 Gemeinden, denen aber nur 15000 Priester und Diakone
gegenüberstünden. Der Anstieg um 8000 Priester (1988: 7000, 1998: 15000)
wurde möglich durch eine enorme Erhöhung der Zahl geistlicher
Bildungsanstalten. Heute verfügt die Kirche über Akademien in Moskau,
St. Petersburg, Kiew und über zwei noch im Aufbau befindliche. Dazu
kommen etwa 25 Priesterseminare und 25 sog. Geistliche Bildungsstätten.

An den letzteren sollen in zweijährigen Kursen Diakone, Psalmsänger,

Lektoren, Chorleiter und Ikonenmaler ausgebildet werden. Aber
auch diese «Geistlichen Bildungsstätten» dienen heute überwiegend der
Priesterausbildung. Die Studierenden an allen geistlichen Schultypen
werden - wie in Sowjetzeiten - oft schon vor Beendigung des Kurses zu
Priestern geweiht. Dazu kommt, dass die Kirche gar nicht den plötzlich
notwendigen Stab von Dozenten zur Verfügung hat. Vielfach wird der
Unterricht von älteren Studierenden oder von Absolventen der jeweiligen

Institution erteilt. Dementsprechend niedrig ist auch heute noch das

Niveau vieler geistlicher Lehranstalten.
Die sprunghafte Verdoppelung der Zahl der Bischöfe von 75 auf etwa

150 hat die gleichen Konsequenzen wie bei den Priestern: Viele der
neuen Bischöfe sind wenig älter als 30 Jahre. Zur wirklichen Erfüllung
der mit ihrem Amt verbundenen verantwortungsvollen Aufgaben sind

12 Vestnik russkogo christianskogo dvizenija (Paris), Ut. 130 (1979) 275-344;
TH (1980) 367-372; deutsch bei Peter Hauptmann - Gerd Stricker, Die Orthodoxe
Kirche in Russland. Dokumente ihrer Geschichte (860-1980), Göttingen 1988,
884-891: Rechenschaftsbericht des Stellvertr. Vorsitzenden des Rates für
religiöse Angelegenheiten beim Ministerrat der UdSSR, V. Furov, über die Mechanismen

staatlicher Repression gegenüber der Kirche.

15



sie eigentlich bildungsmässig - und leider oft auch menschlich - nicht in
der Lage. Aus der kleinen Zahl von wenigen hundert Mönchen am Ende
des Sowjetregimes mussten in den vergangenen acht Jahren gleichsam
die letzten Reserven für bischöfliche Ämter rekrutiert werden, denn nur
Mönche, und nur solche mit Akademieausbildung, dürfen zum Bischof
geweiht werden. Die vorgeschriebene akademische Bildung kann bei
vielen der im letzten Jahrzehnt geweihten Bischöfe nur eine formale
sein. Schon früher hatten wissenschaftliche «Hilfsarbeiter» an geistlichen

Akademien Dutzende Dissertationen für künftige Bischöfe
geschrieben. 13 Dieser Usus wird unter den heutigen Umständen sicher weiter

gepflegt.
Die jungen Bischöfe bewegen sich daher theologisch und

gesellschaftspolitisch auf unsicherem Boden. In den heute drängenden Fragen,
etwa denen von Nationalismus und Chauvinismus, fehlen ihnen die
theologischen und geistigen Entscheidungskriterien. So blicken sie auf die
älteren Bischöfe und folgen ihrem Vorbild. Diese tendieren aber dazu,
Nationalismus mit Antikommunismus gleichzusetzen. Das führte dazu, dass

offenbar eine ganze Anzahl von Bischöfen und Priestern ihre in Sowjetzeiten

nicht dezidiert antikommunistische Haltung heute durch
hypernationalistische Positionen zu überdecken suchen. Das nationalistische
Pathos, das Wiederaufleben des Monarchismus und martialische antiwestliche

Tiraden machen offenbar den jungen Bischöfen besonderen
Eindruck.

Russisch-orthodoxer Messianismus

Das Phänomen des Nationalismus ist in den orthodoxen Kirchen angelegt,

weil jede orthodoxe regionale Organisation von vornherein mit
einem «Nationalitätenmerkmal» versehen ist, das einer Betonung alles

Nationalen Vorschub leistet: die russisch-orthodoxe, die rumänisch-orthodoxe,

die serbisch-orthodoxe, die griechisch-orthodoxe Kirche usw.

In diesem Zusammenhang kommt es auch zur Wiederbelebung des

russisch-orthodoxen Messianismus eines Fjodor Dostojewski, der zwar den

traurigen Zustand der westlichen Kirchen sehr zutreffend analysiert hat,
der jedoch im trügerischen Umkehrschluss triumphierte, die Rettung der
Welt werde zwangsläufig von der Russischen Orthodoxen Kirche ausge-

13 Anatolij E. Levitin-Krasnov, Auf der Suche nach der neuen Stadt. Memoiren
eines russischen Christen. Luzern, - Stuttgart 1983, 338 ff.

16



hen. Solche Positionen vertrat letzthin Tatjana Goritschewa,14 eine
bekannte russische Publizistin, die seit über 15 Jahren im Westen lebt und
sich hier ökumenisch offen, in Russland jedoch als glühende Nationalistin

gebärdet, in einem Interview mit den St. Petersburger Eparchial-
nachrichten. Zum Zeitpunkt des Interviews (Ende 1995) war diese
Zeitschrift noch vom Geist des im November 1995 verstorbenen Metropoliten

von St. Petersburg und Ladoga, Ioann (Snycev, 1927-1995), geprägt,
der bis zu seinem Tode das Sprachrohr der nationalistisch-antisemitischen

Kreise im Patriarchat war:1"1

Tatjana Goritschewa erklärt: «... Im Westen erblicke ich zur Zeit nicht
nur einen Prozess der Säkularisierung, sondern der Hypersäkularisie-
rung... Und selbst die katholische Kirche erweckt zuweilen den Eindruck
einer Sekte, vom Protestantismus ganz zu schweigen. Von Russland
hängt heute nicht nur Russlands eigenes Schicksal ab, sondern das

Schicksal der Welt. Ich habe die ganze Welt bereist - aber nirgends fand
ich so heisse Gebete wie bei uns. In jeder x-beliebigen russischen Kirche
wird mächtiger gebetet als in einem Kloster strenger Observanz im
Westen. Das russische Volk, das... die nationale Tragödie (nach dem
Zusammenbruch der Sowjetunion - G.S.) zu überleben trachtet, wendet sich
wieder der Kirche zu. Russland ist das einzige Land in Europa, wo das

tatsächlich geschieht. Weder in Jugoslawien noch in Polen noch in der
Tschechoslowakei strömt das Volk so in die Kirche, denn diese Länder
sind von der Amerikanisierung erfasst. Auch deshalb hängt das Schicksal
der christlichen Welt von uns Russland - G.S.) ab.

Orthodoxie ohne nationale Grundlage gibt es nicht. Man kann sich
einfach keinen orthodoxen Allmenschen [pravoslavnogo vseceloveka]

14 Tatjana Goritschewa, geb. 1947, in der Sowjetunion zunächst Philosophiedozentin

und Komsomol-Funktionärin, fand über fernöstliche Religionen zur
Orthodoxie; sie gründete 1973 ein orthodoxes Untergrundseminar und Ende 1979
eine Frauengruppe («Maria»). Als 1980 die illegalen orthodoxen Jugendseminare
von den Organen des KGB zerschlagen wurden, wurde T Goritschewa aus der
Sowjetunion ausgewiesen. In Westeuropa betätigt sie sich als Publizistin («Von
Gott zu schweigen ist gefährlich», 1983; «Die Kraft christlicher Torheit», 1985,
u-a.) und sammelt eine Anhängergemeinde, die sich aus Menschen zusammensetzt,

die ihre angestammten westlichen Kirchen als rationalistisch und spirituell
entleert empfinden und die sich von Tatjana Goritschewa für die russische Orthodoxie

begeistern lassen. Sie selbst ist aber trotz aller Hilfeleistungen für Russland
und trotz ihrer These, nur Russland berge das Heil der Welt, im Westen geblieben.

15

Sovetskaja Rossija 18.5.1996.

17



vorstellen. Averincev16 will ein solcher sein, offenbar wird er aus diesem

Grunde jetzt von niemandem gelesen. Im Westen hat mich am
schmerzlichsten berührt, dass es da kein Ostern mehr gibt. Selbst in
Griechenland und Serbien erlebte ich nicht diese unvergleichliche Freude,
die ich Ostern in Russland empfand. Wirklich: Russland ist ein österliches

Land, das Land der Auferstehung.... Und diese unglaubliche Oster-
freude können und müssen wir allen vermitteln (genauer: mit allen teilen

- G.S.), weil Russland eine Überfülle der Freude am Heiligen Geist
besitzt.» 17

Antiökumenismus

Der extreme Nationalismus hat auf kirchlichem Gebiet auch eine sich

verhärtende anti-ökumenische Haltung zur Folge. Zuerst einmal wird
die Schuld an der ganzen Misere Russlands dem Westen und den Juden

in die Schuhe geschoben. Der Kapitalismus sei die Waffe, mit deren Hilfe
sich der Westen nach jahrhundertelangen erfolglosen Versuchen Russland

nun endlich unterjochen könne. Im fairen Waffengang sei Europa
dies nie gelungen, aber in dem von den Juden18 gelenkten Wirtschaftskrieg

habe Russland unterliegen müssen. Die wirtschaftliche Unterjochung

Russlands durch den Westen habe auch eine geistliche Dimension
und werde begleitet von der Zerstörung der spirituellen Grundlagen
Russlands - und zwar durch westliche Mission und pseudoreligiöse Sekten.

Der Westen wolle Russland von den orthodoxen Wurzeln seiner

geistigen Kultur abschneiden und die Russen auch geistig zu Sklaven des

Westens machen.

Als Anfang der neunziger Jahre religiöse (und pseudoreligiöse)
Gruppierungen überwiegend amerikanischer Provenienz mit Dollarmillionen

16 Prof. Sergej Sergeevic Averincev, Byzantinist, Slawist, orthodoxer Kulturhistoriker,

der sich auch in sowjetischer Zeit als Christ bekannt hatte, versuchte,
dem sich ausbreitenden extremen Nationalismus in der Russischen Kirche
entgegenzutreten, hat aber mittlerweile resigniert und ist aus Enttäuschung über Russland

und über seine Kirche faktisch emigriert (so bezeichnet er selbst seinen

Situation): Er hat 1994 einen Ruf nach Wien angenommen, wo er als Ordinarius am
Slawischen Seminar wirkt.

17 Ot Rossü pridet spasenie mira. Beseda s pravoslavnoj pisatel'nicej Tat'janoj
M. Goricevoj [Von Russland wird die Rettung der Welt kommen. Gespräch mit
der orthodoxen Autorin Tatjana Goritschewa]. In: St. Peterburgskie epar-
chial'nyie vedomosti 15 (1996), 71-74.

'"Sovetskaja Rossija 18.5.1996; zur gesamten Thematik «Antisemitismus in
Russland» vgl. G2W-Sonderheft 7-8 (1993).

18



die grössten Stadien, Plätze und Hallen für ihre Massenmission anmieteten,

die besten Zeiten in Rundfunk und Fernsehen für ihre Missionssendungen

aufkauften, wurde jener Eindruck scheinbar bestätigt. Die Russen

reagierten mit dem Schlachtruf: «Protestanten raus!» («Protestanty
von>!); denn alle religiösen Gemeinschaften neben der katholischen Kirche

und den Lutheranern und Reformierten werden in Russland als

«protestantische Sekten» bezeichnet, von Baptisten über Adventisten
bis hin zu Moon, zu den Neuapostolischen, zu Scientology und allen
anderen neuen Grüppchen. Seit 1994 geht diese «protestantische» Massenmission

aber deutlich zurück. Dass die eigentliche Gefahr von anderer
Seite droht - von den meist leise wirkenden Psycho- und Wirtschaftssekten

-, realisierte man erst später.
Die orthodoxen Vorwürfe an die Katholiken sind anderer Natur. Die

Katholiken betreiben in Russland keine Massenmission, sondern errichteten

Strukturen. Das ist, so fürchten die Russen, viel effizienter und für
die Orthodoxie gefährlicher. Das Territorium der ehemaligen Sowjetunion

ausserhalb von Litauen und Lettland, wo es auch in Sowjetzeiten
bischöfliche Hierarchien gab, ist heute mit einem Netz sog. Apostolischer

Administraturen überzogen: Weissrussland, die Ukraine, Russland
(in Moskau hat Erzbischof Kondrusiewicz, ein Pole, und in Nowosibirsk
Bischof Josef Werth, ein Russlanddeutscher, seinen Sitz), in Karaganda/
Kasachstan ein Pole; kürzlich wurden solche Administraturen auch in
Tadschikistan, Usbekistan und Kirgisien eingerichtet. An den Aufbau
eines katholischen Verwaltungsnetzes über die ehemalige Sowjetunion
knüpft sich die russische Behauptung, die katholische Kirche betreibe
aggressive Proselytenmacherei Abwerbung). " So weit man das aber
beobachten kann, dienen die katholischen Geistlichen - von einigen
unerfreulichen Ausnahmen (polnische und slowakische Priester) abgesehen
~ nicht der Missionierung von Russen, sondern zur Betreuung der
kathohschen Diaspora, die sich in Sibirien, in Kasachstan und in Mittelasien
vor allem aus Russlanddeutschen und Polen zusammensetzt, die in den
letzten 160 Jahren entweder als Kolonisten über den Ural gezogen oder
aber hinter den Ural deportiert worden waren. Diesen Katholiken wurden

fast fünf Jahrzehnte lang die Sakramente - selten und unregelmässig
- in der Regel durch Untergrund-Priester gespendet. Die Sowjetmacht
verhinderte systematisch die Zulassung katholischer Gemeinden (1985
standen 300 registrierten lutherischen Gemeinden lediglich 20 regi-

" Sovetskaja Rossija, pril. Pravoslavnaja Rus' 5.12.1996; vgl. G2W 7-8 (1995)
20-24.

19



strierte katholische Gemeinden gegenüber). Orthodoxe Geistliche, die
dem kleinen demokratischen Flügel in der Russischen Kirche angehören,

erklären im privaten Gespräch, die lauten Vorwürfe des Moskauer
Patriarchats, Rom betreibe in der ehemaligen Sowjetunion katholische

Proselytenmacherei, seien in höchstem Masse übertrieben.
Man fragt sich, warum die Aussenpolitik des Moskauer Patriarchats

seit einiger Zeit von Vorwürfen an die westlichen Kirchen, sie betrieben

Proselytenmacherei, bestimmt wird, obwohl mindestens die Hälfte der

Bevölkerung Russlands nach wie vor nicht gläubig ist und über Missionsversuche

an Orthodoxen im grossen Stil bisher nichts bekannt geworden
ist. Die Theorie vom «Kanonischen Territorium der Russischen Orthodoxen

Kirche», das die ganze frühere Sowjetunion umfasst, schafft Klarheit:

Die ROK wünscht keine andere Kirche auf jenem Teil der Erde,
den sie für sich beansprucht. Auf diesem Kanonischen Territorium dürfen

andere Kirchen nicht missionieren, weil dort überall Russen leben,
deren Vorfahren orthodox waren. Diese hatten nach 1917, von den Bol-
schewiki gezwungen, ihren Glauben aufgeben müssen. Deshalb dürften
die heutigen russischen Atheisten orthodoxer Herkunft, ob sie nun in

Russland, in Kasachstan, in Tadschikistan oder wo auch immer leben,

nur von orthodoxen Priestern und allein in die Russische Kirche zurückgeführt

werden. Wenn andere Kirchen auf diesem «Kanonischen
Territorium» Atheisten missionierten, dann sei das Abwerbung von potentiellen

Orthodoxen: ein Akt, den - von angeblichen Schwesterkirchen

vollzogen - das Moskauer Patriarchat nur als zutiefst unmoralisch und
unchristlich verurteilen könne.

Abgesehen von täglichen Beschimpfungen in der orthodoxen Presse

äussert sich das antiwestliche Klima überall im ökumenischen Alltag.
Orthodoxe Geistliche weigern sich, katholische Kollegen zu treffen;
orthodoxe Priester, die sich konstruktiv mit der katholischen Lehre
auseinandersetzen, werden in der Kirchenpresse als «Fünfte Kolonne des

Vatikans» beschimpft. Nicht nur schlichten evangelischen Gemeindeabordnungen,

sondern auch hochrangigen Delegationen einer Kirche, die
vielleicht gerade ein grosszügiges Hilfsprojekt für das Moskauer Patriarchat
auf den Weg gebracht hat, ist es geschehen, dass sie vor dem Höhepunkt
der orthodoxen Liturgie, dem Grossen Einzug und der Eucharistie, aus
der russischen Kirche gewiesen wurden: «Ihr seid nicht richtig getauft!»
Im Sommer 1997, beim hochoffiziellen Besuch einer höchstrangigen
Delegation der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) in Russland

unter Leitung des damaligen Ratsvorsitzenden der EKD, Landesbischof
Prof. Dr. Klaus Engelhardt, wurde der dringendste Wunsch der Deut-

20



sehen, gemeinsam mit den russischen Gastgebern eine orthodoxe Liturgie

zu feiern, nicht erfüllt. Patriarch Aleksij beschränkte seine Kontakte
mit den Evangelischen aus Deutschland, die der Russischen Kirche die
bedeutendste Hilfe liefern, auf ein Minimum.

Austritt aus dem Weltkirchenrat?

Solch eine Haltung schlägt sich auch in der offiziellen Kirchenpolitik nieder.

Obwohl Patriarch Aleksij und sein «Aussenminister», Metropolit
Kirill von Smolensk, nicht aufhören, der Welt gegenüber von einer
ökumenischen Haltung der ROK zu sprechen, und alle anderslautenden
Meinungen in Russland als Ausnahmen abtun, ist es unübersehbar, dass

sich die Meinung der meisten Bischöfe antiökumenischen Positionen
nähert. In den innerkirchlichen Reden des 1990 gewählten Patriarchen
werden patriotische Töne immer häufiger. Vorsichtiges Lavieren ersetzt
heute kühne Aussagen, die viele Reden des Patriarchen vor wenigen
Jahren noch gekennzeichnet hatten, z.B. seine Reueerklärung wegen
der in Sowjetzeiten begangenen Fehler (1992);20 seine bedeutsame
Erklärung, Orthodoxie und Judentum befänden sich in grosser geistlicher
Nähe (1991).21 Speziell diese Rede hat die noch immer nicht abgeebbte
antisemitische Welle in der Russischen Kirche ausgelöst.

Die beiden letzten Sitzungen der Bischofssynode, im Dezember 199422

und im Februar 1997, standen in starkem Masse unter der ökumenischen
Thematik. Es ging um die Frage, ob die ROK aus der Ökumene aussteigen

solle oder nicht. 1994 konnten Patriarch Aleksij und Metropolit Kirill

mit der materiellen Hilfe argumentieren, die von den Kirchen der
Ökumene zum Aufbau der Kirche Russlands geleistet wird und ohne die
einzelne Zweige des kirchlichen Lebens absterben mussten. Unter dem
Druck solcher Argumente stimmte die russische Bischofssynode Ende
1994 der Fortführung des ökumenischen Engagements zu. - Im Februar
1997 2i schien der Ausstieg aus der Ökumene beschlossene Sache. Doch
auch hier konnte der Patriarch im letzten Augenblick noch eine Wende

20
Russkaja mysl' 5.3.1993; Gerd Stricker: «Die Schuld liegt auch auf uns.» Zur

Rede des Patriarchen anlässlich des 600. Todestages von Sergi von Radonesh, in
G2W//(1992) 25-28.

21 Moskovskie novosti 26.1.1992; G2W 7-8 (1993) 41 ff.
22 Natalija Babasjan, Vom «kirchlichen Nutzen» der Ökumene für die ROK, in:

G2W5(1995) 19-21.
23

Russkaja mysl', pril. COV vom 27.2.1997, S.2-4.

21



herbeiführen: Er argumentierte, eine Entscheidung mit so weitreichender

Bedeutung für die gesamte Orthodoxie könne die Russische Kirche
nicht im Alleingang treffen. Sie müsste sich mit den orthodoxen
Schwesterkirchen beraten und eine gemeinsame Linie mit ihnen in dieser Frage
verfolgen. Damit war die Diskussion von der ideologisch-inhaltlichen
Ebene auf die formale abgelenkt. Es wurde beschlossen, zunächst weiter
in der Ökumene mitzuarbeiten, jedoch eine Meinungsbildung und einen

gemeinsamen Beschluss aller orthodoxen Kirchen in dieser Frage in die

Wege zu leiten.

Monarchismus

Auf der Bischofssynode im Februar 1997 kam ein weiteres «heisses

Eisen» zur Sprache. Eine monarchische Welle im Kirchenvolk und der

mächtige patriotische Flügel unter den Bischöfen hatten der Synode die
brisante Debatte um die 1918 erschossene Familie von Kaiser Nikolaus

IL aufgezwungen. Das Thema ist nicht nur von der Sache her
umstritten, sondern auch ideologisch belastet, weil die Russische Orthodoxe
Kirche im Ausland, die vom Moskauer Patriarchat stets als reaktionär,
monarchistisch, antikommunistisch und antisowjetisch beschimpft worden

war, die Heiligsprechung der «Neu-Märtyrer», und darunter der
ermordeten Familie des letzten Kaisers, bereits 1971 vollzogen hatte.24

Diese Frage konnte in Sowjetzeiten überhaupt kein Thema sein - sie

war ein Politikum. Der Hl. Synod, der sich in seinem zentralen Bestand
seit dem Ende der Sowjetunion fast nicht verändert hat, lehnte auch nach
der «Wende» die Kanonisierung der Zarenfamilie entschieden ab. Doch
sah man sich wegen der an Boden gewinnenden Bewegung 1992 -
vielleicht zur Beruhigung der Gemüter - gezwungen, eine Synodalkommission

zur Frage der Kanonisierung der Familie von Nikolaus IL einzusetzen.

An die Spitze wurde Metropolit Juvenalij (Pojarkov) von Kruticy
und Kolomna der Bischof von Moskau) gestellt, ein besonders scharfer

Gegner dieser Heiligsprechung. 1996 hatte diese Frage unter dem

Episkopat, der Priesterschaft und den Laien solche Brisanz gewonnen,
dass das Thema auf die Tagesordnung der Bischofssynode von 1997
gebracht werden müsste. Dort legte die Kommission der Synode eine
Stellungnahme vor, die als sensationell empfunden wurde: Zwar rechtfertige
die Lebensführung des Zaren und seiner Familie keine Heiligsprechung.

24 Gerd Stricker, Die Kanonisierung der Neomärtyrer in der Russisch-Orthodoxen

Auslandskirche, in: Kirche im Osten 26 (1983) 95-136.

22



Jedoch ihre mit grosser Würde getragene Gefangenschaft in den Händen
der Bolschewiki und ihr gewaltsamer Tod nötigten die Kommission,
letztlich doch die Kanonisierung der kaiserlichen Familie zu empfehlen.2''

- Wie in der Frage der Ökumene wich die Synode einer Entscheidung

aus, indem sie dieselbe an das höchste Gremium der ROK, das
Grosse Landeskonzil, verwies, das vermutlich nicht mehr vor dem Jahre
2000 tagen wird.

Man hat sich gefragt, warum der Vorsitzende der Synodalkommission,
der Hauptgegner der Heiligsprechung, sich derselben plötzlich nicht
mehr verschloss. In Moskauer Kirchenkreisen wird darauf hingewiesen,
dass bedeutsame Sponsoren des Patriarchats aus dem Wirtschafts- und
Energie-Komplex signalisiert hätten, sie würden ihre finanziellen
Zuwendungen an die Kirche anderen Adressaten zuleiten, wenn sich die Ju-

venalij-Kommission und die Bischofssynode gegen eine Heiligsprechung
der Zarenfamilie aussprächen. Die Perspektive, wichtige Sponsoren zu
verlieren, habe die Kommission veranlasst, in der Frage der Heiligsprechung

der Zarenfamilie eine offene Haltung einzunehmen.
Auch die bereits zitierte Tatjana Goritschewa gibt sich als neue

Monarchistin zu erkennen: «Russland hinterlässt den Eindruck eines Landes,
das ernsthaft auf dem Weg zur Monarchie schreitet, wenngleich die
Wiedererrichtung der Monarchie nur unter der Bedingung möglich ist, dass

jede russische Seele Vergebung erbittet für das grandiose Verbrechen
dieses Jahrhunderts: für den Mord am Herrscher, am Zaren-Märtyrer.
Ich bin kürzlich Monarchistin geworden, weil die Luft in Russland
durchdrungen ist von der Erwartung des kommenden Zaren. Man muss ihn
herbeiflehen.»26

Orthodoxe Demokraten

Neben dem dominierenden national(istisch)en Flügel gibt es in der ROK
auch eine (wie kleine?) Gruppe von Geistlichen und Laien, die sich
gegen die antiökumenische Grundstimmung in der Kirche wendet. St.

Petersburg, das in den drei Jahrhunderten seiner Geschichte stets auch
kirchlich westlicher eingestellt war als Moskau, ist das Zentrum der
Ökumeniker. Der Ranghöchste unter diesen ist der emeritierte Erzbischof
Michail (Mudjugin, geb. 1912), der jetzt als Professor an der Petersburger

Geistlichen Akademie wirkt. Hierher gehört auch ein anderer Pro-

23
Russkaja mysl\ pril. COV, 13.2.1997.

'' Ot Rossi pridet spasenie miru - vgl. Fn. 17, 74.

23



fessor in Petersburg, Erzpriester Vladimir Fédorov, die Seele auch der
ökumenisch orientierten «Christlichen Humanistischen Hochschule».
Kürzlich wurde einem in diesen Kreis gehörigen Dogmatik-Professor,
Igümen Veniamin (Novik), wegen seiner Ablehnung des neuen
Religionsgesetzes in Verbindung mit ökumenischen Äusserungen die
Lehrbefugnis entzogen.

Doch auch in Moskau gibt es kirchliche Institutionen, die mit Vehemenz

den demokratischen und ökumenischen Gedanken vertreten.
Aber sie sind eher an der Peripherie der Kirche angesiedelt. Das sind vor
allem Einrichtungen, die in der Nachfolge jener Hochschule stehen, die
der 1990 ermordete Priester jüdischer Abstammung, Aleksandr Men',
begründet hatte. Eine Einrichtung auf ähnlicher geistiger Grundlage ist

die orthodoxe Laienuniversität «Johannes der Theologe», die vor allem
kirchliche Mitarbeiter wie Katecheten und solche für karitative kirchliche

Dienste heranbildet.
In Moskau wirken zwei Priester, die in der kirchlich-nationalistischen

Presse und den Radiosendungen des kirchlichen Zentrums «Radonez»
als «Neo-Erneuerer» beschimpft werden - Erzpriester Aleksandr Bori-
sov und Priester Georgij Koöetkov. Der letztere hatte, um die
gottesdienstliche Liturgie missionarisch einsetzbar und sie allen Teilnehmern
verständlich zu machen, dieselbe aus dem unverständlichen Altkirchenslawisch

ins Russische übersetzt.27 Nachdem aber vom Patriarchat das

Feiern der Liturgie in russischer Sprache untersagt worden war, haben
die beiden Priester die Liturgie an einzelnen Stellen reformiert und
feiern diese in etwas anderer Weise als sonst die Russische Kirche. Priester

Georgij Koöetkov mit seiner Gemeinde steht bei der rechten Kirchenpresse

unter Dauerbeschuss. Im Juni 1997 wurde in seiner Kirche von
seinen erzkonservativen Gegnern ein Vorfall provoziert, der zu seiner

Suspendierung führte, die bis heute wirksam ist. Der Patriarch selbst hat
die Suspendierungsurkunde unterzeichnet.21* Es ist erschreckend, wie die
Kirche mit engagierten Priestern umgeht, die nichts anderes wollen als

die Liturgie in optimaler Weise für katechetisch-missionarische Zwecke
zum Segen der russischen orthodoxen Kirche zu nutzen.

Repräsentanten des kleinen demokratischen Flügels in der ROK sprechen

die Befürchtung aus, dass dem Moskauer Patriarchat eine Spaltung

27 Dimitry Pospielovsky zur ersten Suspendierung von Priester Georgij Koöetkov

in: Segodnja 12.2.1994, deutsch: G2W 3 (1994) 27-29.
2* Gerd Stricker, Reformpriester wieder unter Druck, in: G2W11 (1997) 14-19.

S. 19 ein Protestbrief von Prof. Sergij S. Averincev, Wien.

24



drohe. Patriarch Aleksij versucht dem vorzubeugen und gibt dabei dem
teilweise extrem nationalistischen Flügel nach. Wie konkret die Gefahr
ist, liess der Patriarch erkennen, als er seine Dankbarkeit ausdrückte,
dass 1996 die offenbar auch von ihm befürchtete Kirchenspaltung nicht
eingetreten war: «Dank der Gnade und Barmherzigkeit des Herrn
blieb die Einheit der Kirche erhalten. Auch die Einheit der kirchlichen
Struktur und der Hierarchie sowie die eucharistische und die
Gebetsgemeinschaft blieben gewahrt.»29

Zollikon/Zürich Gerd Stricker

2" Russkaja mysl', pril. COV, 26.12.1996, S. 5-8: Bericht des Patriarchen vor der
Eparchialversammlung Moskau.

25


	Die orthodoxen Kirchen

