
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen in schöpfungs-theologischer
und christologisch-soteriologischer Perspektive : ein exegetischer
Beitrag

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen in
schöpfungstheologischer und christologisch-soteriologischer Perspektive

- ein exegetischer Beitrag

1. Mein Beitrag konzentriert sich auf eine Diskussion der biblischen
Texte, auf welche die altkirchliche Tradition in ihren Aussagen über
den Menschen in seiner Differenzierung als Mann und Frau immer
wieder zurückgreift. Die Stossrichtung der Arbeit ist primär exegetisch
und auslegungsgeschichtlich. Dabei geht es mir im Blick auf die Aus-

legungs- und Wirkungsgeschichte nicht um Vollständigkeit, sondern um
die Wahrnehmung und Herausarbeitung bestimmter sich wiederholender

Interpretationslinien.
Ich gehe so vor, dass ich zunächst darstelle, wie die Zweigeschlechtlichkeit

des Menschen in schöpfungstheologischem Kontext allenfalls

zur Sprache kommt. In der christlichen Tradition spielt dabei Gen 1-3
eine zentrale Rolle. Ich gebe eine kurze und selektive Auslegung des

Textes unter Berücksichtigung heutiger Exegese und konfrontiere dies

dann mit frühchristlichen Auslegungstraditionen. Ich befrage dabei die

herangezogenen Texte, ob und wie der in der (späteren) christlichen
Tradition zentrale Begriff der Gottebenbildlichkeit (GE) mit dem
distinktiven Mann-Sein und Frau-Sein des Menschen - also im Unterschied

zum Mann und Frau gemeinsamen Mensch-Sein - in Beziehung
gebracht wird. Damit ist auch die Frage nach der explizit genannten
Bedeutung Jesu Christi im eschatologischen oder protologischen Kontext

einer Vermittlung der GE des Menschen gestellt.
Dann gehe ich in einer gedrängten Skizze auf die Frage ein, inwiefern

das distinktive Mann-Sein und Frau-Sein bei der Bestimmung der GE
des Menschen durch die frühe Tradition der Kirche eine Rolle spielt.
Diese Tradition setzt als Grundannahme voraus, dass die GE durch
Partizipation an Jesus Christus, dem authentischen Bild Gottes im protologischen

Schöpfungsgeschehen, konstituiert und in einem eschatologischen

Schöptüngs-/Erlösungsgeschehen wiederhergestellt wird. Damit ist
die christologisch-soteriologische Dimension des Themas gegeben.
Ich bin durchgehend an,der Frage interessiert, ob der Umstand, dass

der Vermittler der GE an die Menschen in seiner Inkarnation die
menschliche Natur in der Gestalt eines Mannes annahm bzw. häufig in
männlicher Metaphorik zur Sprache gebracht wird, die Konsequenz
hat, dass eine Frau hinsichtlich ihrer GE in einer anderen Relation zu
ihm steht als ein Mann. Die Antwort dürfte für unser Generalthema
von Belang sein.

94



2. Die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen kommt in der biblischen
Tradition, wie sie der Kirche in der kanonisierten Gestalt der Hl.
Schrift vorliegt, grundlegend in den Schöpfungsüberlieferungen Gen
1-3 zur Sprache1.

Ich folge einem breiten Konsens neuzeitlicher Exegese (seit HB.
Witter, 1711), wenn ich in Gen 1 und Gen 2f. zwei verschieden
akzentuierte, nur partiell sachlich parallele Schöpfungsberichte mit je eigener

Entstehungsgeschichte unterscheide, die erst in einem
überlieferungsgeschichtlichen Prozess miteinander verbunden worden und in eine

lineare erzählerische Sequenz gebracht worden sind. Wo diese
Annahme der Doppelung nicht gemacht wird, hat dies, wie die ältere

Auslegungsgeschichte zeigt, beträchtliche Konsequenzen für die
Interpretation.

2.1 Gen 1 wird dem «priesterschriftlichen Werk» zugeordnet, das in
der Regel in die exilische und nachexilische Zeit datiert wird, wobei
umstritten ist, ob es sich dabei um eine ursprünglich unabhängige
Quellenschrift mit teilweise analogem Inhalt zu den anderen Quellenschriften

(«Jahwist» und «Elohist») handelt oder um eine redaktionelle

Bearbeitung eines älteren Pentateuchs bzw. Hexateuchs.
Gen 2f. wird dem in sich mehrschichtigen jahwistischen Werk

zugeordnet und heute eher in die späte als frühe Königszeit datiert2.

Gen l,l-2,4a ordnet sechs Tagen acht Schöpfüngswerke Gottes zu.
Uns interessiert innerhalb von Gen 1,24-31 die Erschaffung des

Menschen, die durch Endposition und sprachliche Akzentuierungen' als

1 Die übrigen, literarisch zum Teil älteren Menschenschöpfüngsaussagen im
Alten oder Ersten Testament schweigen sich über die Zweigeschlechtlichkeit
des Menschen ('ädäm) aus: vgl. Ex 4,11: Dtn 4,32; Jes 17.7; 45,12; Jer 27.5; Sach
12.1 (vgl. Gen 2,7); Ps 8.5-9: vgl. Ps 139.13. Aus der reichen Sekundärliteratur
zu den hier interessierenden Fragen von Gen 1-3 seien erwähnt: Claus Westermann,

Genesis (1-11), BK.AT 1/1, Ncukirchcn-Vluyn (Ncukirchcncr) 31983,

104-380; ders., Art «Yidäm». in: THAI' I. München/Zürich (Kaiser/TVZ) 1971.

41-57; Phyllis Trible. God and the Rhetoric of Sexuality, Philadelphia (Fortress)
1978, 12-30, 72-143; Marguerite Hart u.a. (Hg.), La Bible d'Alexandrie I: La

Genèse, Paris (Cerf) 1986, 95-112; Monique Alexandre, Le commencement du

livre. Genèse I-V: La version grecque de la Septante et sa réception,
Christianisme antique 3, Paris (Bcauchcsne) 1988, und weitere, im folgenden
genannte Titel.

2 Vgl. z. B. Otto Kaiser, Einleitung in das Alte Testament. Eine Einführung in

ihre Ergebnisse und Probleme, Gütersloh (Mohn) 5I984, 78-122.

'Gottes Absichtserklärung 1,26a (na'as'aeh 'ädäm / noifjowuev àvdowjiov)
richtet sich an eine ungenannte Zuhörerschaft, die in historisch-kritischer Per-

95



Höhepunkt des göttlichen Schöpfungswerkes gekennzeichnet wird, und

zwar insbesondere die Verse Gen 1,26-28. Der Mensch4 wird als

Geschöpf Gottes5 vor den übrigen u.a. ausgezeichnet durch die GE, was

durch die mit Präpositionen verbundenen und auf Gott (und
Hofstaat?) referierenden Ausdrücke saelaem und demüt ausgedrückt
wird6. Wie diese genau zu verstehen sind, bleibt umstritten. Das

entspricht der Beobachtung, dass es im Verlauf der Auslegungsgeschichte
dann auch zu verschiedenen Interpretationen kommt, wie wir noch
sehen werden. Immerhin wird man sagen können, dass aller
Wahrscheinlichkeit nach saelaem den Sachverhalt der - konkreten oder
abstrakten - Repräsentation, demüt den der Ähnlichkeit und Vergleichbarkeit

zum Ausdruck bringt. Im Kontext werden die beiden
Ausdrücke weitgehend synonym sein7, auch die Präpositionalpräfixe

spektive als himmlischer Hofstaat interpretiert werden kann; vgl. auch Gen
3,5.22 (J). Sapientiale oder trinitarische Interpretation lesen 1,26a in einem
weiteren theologischen Horizont. Die letzte Schöpfungstat erhält 1,31b das

Prädikat «sehr gut».
4 Der hebräische Ausdruck häadäm ist hier ein Kollektivum, bezeichnet also

die Gattung Mensch bzw. die Menschheit, die Menschen; die griechischen
Übersetzungen der Septuaginta sowie Aquila, Symmachus, Theodotion geben
dies mit (ó) övoqümioc, die Vulgata mit homo wieder.

5 P verwendet das Verbum bärä', das in MT dem Schöpferwirken Gottes
vorbehalten bleibt; die LXX verwendet das Verbum jioieîv.

6 Gen 1,26 (mit Pronominalsuffix im Plural): na'as'aeh 'ädäm besalmenü kid-
mütenü // jioiijocufiEV äv&gcojtov xat' eìxóva fpETEoav xaì xaf)' óu.oUi)Oiv

(LXX) - èv eìxóvi f|Uü>v xal xat)' óuoiwoiv qucòv (Aquila) - wç eìxóva ijuôv
xatF ó(.toiwaiv rpwv (Symmachus) - èv elxóvi r\\iwv wç èv óu.oieóaei fpcov
(Theodotion).
Gen 1,27 (mit Pronominalsuffix im Singular): wajjibra' 'aelöhim 'aet-hä'ädäm
besalmö, besaelaem 'aelöhim bara 'öto // xaì ènoinaEv ó tìeòc tòv ävdQOuJtov,
xat' sixóva f>Eoû èiroìnaEv aihóv (LXX) - xaì È'xxiaev ó i'Ieòc tòv dvflQwjiov
èv eìxóvi aùxoù, èv eìxóvi -Deoù è'xtioev aÙToùç (Aquila, Theodotion) - xaì
ÈXTioEV ó Oeòc tòv avtlQWJtov èv eìxóvi òiacpóoiu, ootHov Ó t>EÒC EXTIOEV
aÙTÓv (Symmachus).

7 Vgl. H. Wildberger, Art. «saelaem», in: THAT II, München/Zürich, (Kai-
ser/TVZ) 1976, 556-563; Ferdinand Stendebach, Art. «saelaem», in: ThWAT VI,
Stuttgart (Kohlhammer) 1989, 1046-1055; W. Gross, ThQ 161 (1981) 244-264.
Einen Überblick über die verschiedenen Interpretationen der neueren Exegese

geben C. Westermann (vgl. Fn. 1), 197-221; Gunnlaugur A. J0nsson, The Image

of God. Gen 1:26-28 in a Century of Old Testament Research, CB.OT 26,
Stockholm (Almqvist and Wiksell) 1988. Zur mit Irenäus von Lyon anhebenden

Unterscheidung von unverlierbarer EÎxœv und durch Gnade und Tugend
zu gewinnender óuoùdoic siehe unten.

96



werden kaum klare Differenzierungen implizieren". Eine kontextuelle
Hilfe zur Näherbestimmung der GE liegt in der dem Menschen von
Gott zugedachten und zugewiesenen Herrschaft'1 über die übrigen
Lebewesen. Von Bedeutung wird sein, dass P hier eine im Alten Orient
dem König als Stellvertreter und Repräsentanten der Gottheit
vorbehaltene Aufgabe sozusagen «demokratisiert» und der Menschheit als

Ganzes zuweist. Dabei fungiert der König eben oft als Abbild, als

Manifestation eines bestimmten Gottes10. Für P ist also der Mensch in diese

Funktion eingesetzt, und gegenüber der übrigen Schöpfung manifestiert

sich in ihm Gott der Schöpfer. Im Schöpfungskontext impliziert
«herrschen» wohl einen die Lebewesen als Geschöpfe Gottes achtenden,

nicht zerstörenden Umgang. Mit der GE gegeben ist auf jeden
Fall auch eine bleibende Relation zu Gott, die aber im Text nicht weiter

bedacht wird.
Gen 1,27 rekapituliert teilweise 1,26 mit der GE-Aussage als der

grundlegenden Bestimmung der Kreatürlichkeit des Menschen. Präzisiert

wird sodann, dass der Mensch, die Menschheit, grundsätzlich

s Vgl. die Wiederaufnahme der beiden Terme von Gen 1,26b in Gen 5,3b, wo
aber die Präpositionalpräfixe vertauscht sind. Freilich kann besaelaem so
verstanden werden, dass die Gattung Mensch «als Abbild» Gottes «zum Abbild»
Gottes geschaffen wurde (mit sog. beth essentiae). nicht «nach dem Abbild».
Die Übersetzung der LXX xat eìxóva (\1eov3) provoziert ein Verständnis,
wonach zwischen Gott und Mensch ein tertium liegt, das selbst schon Abbild
Gottes ist, gemäss dem der Mensch (als Bild des Abbildes) geschaffen wurde.
Jedenfalls begegnet diese Auffassung dort, wo die GE von Gen l,26f. unter
Berücksichtigung sapientialer Traditionen in platonischem (und stoischem)
Horizont ausgelegt wird, also bei Philo, bei Origenes und von ihm beeinflusstcn
Kirchenvätern.

" rdh (und kbs) (MT) bzw. aQXEiv/aoxEodai (und xaTaxuoiEÜEiv) (LXX).
Die anderen griechischen Übersetzungen verwenden andere Verben. Eine
Bestätigung, dass die GE des Menschen sich primär in seiner besonderen Stellung
unter und gegenüber den übrigen Geschöpfen erweist, eben im «Herrschen»,
bieten Ps 8,5-8; JesSir 17,2^1; Weish 9,2t; 10,11., auch wenn der GE-Begriff an
diesen Stellen fehlt. Er wäre dann als priesterschriftliches Interpretament des

Sachverhalts zu bestimmen.
'"Vgl. dazu Helen Schüngel-Straumann, Mann und Frau in den Schöpfungstexten

von Gen 1-3 unter Berücksichtigung der innerbiblischen Wirkungsgeschichte,

in: Theodor Schneider (Hg.). Mann und Frau - Grundprobleme
theologischer Anthropologie, QD 121. Freiburg (Herder) 1989, 142-166; Edward M.
Curtis, Art. «Image of God (OT)». in: The Anchor Bible Dictionary III, New
York (Doubleday) 1992, 389-391; F. Maass. Art. «'ädäm», in: ThWAT I. Stuttgart

(Kohlhammer) 1973, 81-94, hier 91 f.

97



zweigeschlechtlich ist". Dies leitet über zur folgenden Segnung des

Menschen als Mann und Frau, welche die Procreatio («seid fruchtbar
und mehret euch») und (als Wiederholung) den Herrschaftsauftrag
betrifft.

Die Formulierung von Gen 1,26-28 stellt die Interpretation, welche
die spätere Auslegungs- und Wirkungsgeschichte mit bedenkt, vor eine
Reihe von Fragen, die der literarische Kontext aber nicht explizit
beantwortet. Für unser Thema wichtig ist die Frage: Gehört die sexuelle

Differenzierung zur GE des Menschen oder nicht? Oder anders
gefragt: Ist 1,27c mit 1,28 oder mit l,26-27b zu verbinden?

Man kann argumentieren, dass die mit dem Verbum «herrschen»

(Gen 1,26c und l,28d) hergestellte kleine Inklusion es nahe lege, dass

für P die GE dem Menschen in seiner geschlechtlichen Differenzierung,

also dem Mann als Mann und der Frau als Frau zukommt. Es

wäre dann immer noch offen, ob sie Mann und Frau in ihrer Verbundenheit

und - egalitär oder traditionell hierarchisch strukturierten -
Komplementarität, zumal in der Ehe, zukommt oder aber Mann und
Frau je für sich. Man kann weiter überlegen, ob die GE, die Gottver-
wiesenheit des Menschen als Mann und Frau, sich in einer Relation
reflektiert, die zwischen Mann und Frau herrscht, und ob diese Relation

gar das Grundmodell jeder zwischenmenschlichen Beziehung ist (so
etwa Karl Barth u.a.).

Andererseits lässt sich aber auch vertreten, dass die geschlechtliche
Differenzierung mit den biologischen Termini nur im Hinblick auf die

Reproduktionsaufgabe der Menschen von P eingeführt werde; deshalb
sei im patriarchalischen Kontext von P der herrschende und damit
gottebenbildliche Mensch der Mann; jedenfalls intendiere P keinen
Rückschluss auf eine Art von entsprechender Differenzierung in
Gott12. Dann wäre eine allenfalls in zwischenmenschlichen Relationen
reflektierte GE nicht primär in der Beziehung Mann-Frau zu suchen.
Der Text enthält also ein Potential von Implikaten, das er selbst bzw.

"zäkär üneqebäh bära 'ötäm // ägoEV xaì fhjX.u ejioinoEV aÙToùç (LXX).
Hier steht die Akkusativpartikel im Plural. Die in der Verbkonstruktion pluralische

Rede vom Menschen, die freilich schon 1,26 mit wejirdü // àoxÉTcoaav
begegnet, wird im folgenden durchgehalten.

l2So die wichtige Arbeit von Phyllis A. Bird, «Male and Female He created
Them»: Gen 1:27b in the Context of the Priestly Account of Creation, HThR
74 (1981) 129-159; dies., Sexual differentiation and Divine Image in the Genesis

Creation Texts, in: IGGM, 11-34. Zur Kritik an Barth vgl. James Barr, Biblical

Faith and Natural Theology, Oxford (Clarendon) 1993, 156-173.

98



der Kontext nicht ausschöpft. Immerhin gibt es - im weiteren Rahmen

von P - vielleicht doch ein Indiz dafür, dass der Mensch in seiner
geschlechtlichen Differenzierung als GE gelten darf, wenn es Gen 5,1 b-2
heisst: «An dem Tag, als Gott den Menschen schuf, machte er ihn Gott
ähnlich. Als Mann und Frau schuf er sie, und er segnete sie und gab
ihnen den Namen Mensch an dem Tag, da sie geschaffen wurden»".
Die GE eignet von allen Geschöpfen nur dem Menschen, wie noch aus

Gen 9,6 hervorgeht; sie bleibt also nach Auffassung von P den
Menschen, die im Horizont des nach der Sintflut konstituierten universalen

Bundes Gottes mit Noah ihren Lebensgrund haben, erhalten,

wenngleich die damit gegebene ursprüngliche Funktion nunmehr
verändert erscheint14.

Die Rede von der G E des Menschen als Ausdruck seines wesens-

mässigen Bezugs zu Gott dem Schöpfer bleibt innerhalb des Alten
oder Ersten Testaments auf Gen l,26f.; 5,3; 9,6 (alles P) beschränkt.
In der frühjüdischen und lirchristlichen Literatur erscheint die
Konzeption wieder, nun im Horizont der intensiven Begegnung des Judentums

mit hellenistischer Kultur und ihrer Tendenz einer dualistischen
und nicht-egalitären Anthropologie15.

2.2 Der ältere jahwistische Schöpfungsbericht in Gen 2,4b-3,24 ist

Teil einer sog. Ätiologie der grundlegenden menschlichen Gegebenheiten,

wie sie einerseits in der Mann-Frau-Beziehung der Ehe (2,23f.),
andererseits in bestimmten Erfahrungen von Schmerz und Unterordnung,

Mühsal der Lebensfristung und Vergänglichkeit (3,14-19.22) zur
Geltung kommen; diese Gegebenheiten werden als Folge von etwas
früher Geschehenem (Erschaffung und Sündenfall des Menschen)
dargestellt.

Ich beschränke mich auf einige Hinweise, die für unser Thema wichtig

sind. Die Erschaffung des Menschen in der Differenzierung von
Mann und Frau wird erzählerisch so gestaltet, dass die Erschaffung der

"bejöm berö' aelöhim 'ädäm bidmüt 'aelöhim 'âiâh 'ötö. zäkär üneqebäh
berä'äm wajebäraek 'ötäm wajjikrä 'aet-Semäm 'ädäm bejöm hibbäre'äm (MT)
II f) rjuiou èjioinaEV ó iïeàç xòv 'Aòàn, xax' EÌxóva f>£oü ènoinoEv aùxóv,
àçoEv xaì ftfjXv èjioinoEV aÙToùç xaì euXoynoev aùxotiç, xaì èiturvonaoEv xò
övou,a aùxùrv 'Aòàu,.

l4Vgl. Gen 1,26-30 mit 9,1-7. Der universale Noahbund (Gen 9,1-17) und
der auf Israel zielende Abrahambund (Gen 17) sind von P zu eigenen Erzählungen

ausgestaltet worden.
"Vgl. Jacob Jervell (Fn. 29).

99



Frau den Abschluss eines Spannungsbogens und somit den Höhepunkt
bildet. Zunächst wird erzählt, wie Gott den Menschen aus dem Staub

vom Erdboden formt und ihm den Lebensodem einhaucht (2,7). Nach
der Beauftragung des Menschen, den von Gott für ihn gepflanzten
Garten Eden zu bebauen und zu bewahren, setzt eben der erzählerische

Spannungsbogen ein, der mit der Feststellung Gottes, dass es für
den Menschen nicht gut sei, allein zu sein, beginnt und mit der
Erschaffung der Frau aus der Rippe des Menschen endet. Keines der Tiere,

sondern sie allein ist die Hilfe, die ihm entspricht, ihm wesensgleich
ist, so dass sie beide «ein einziges Fleisch» werden können. In diesem

Drang der Geschlechter zueinander, der in der Ehe eine institutionalisierte

Form findet, kommt die in der Erzählung vorausgesetzte We-

sensgleicheit und -einheit von Mann und Frau sinnenfällig zur Geltung
(2,18-24). Erst mit der Erschaffung der Frau als Gegenüber des Mannes

kommt die in 2,7 anhebende Menschenschöpfung zum Abschluss.
Was also in Gen 1,27c in Kürze zusammenfassend ausgesagt wird,
begegnet in J in narrativer Entfaltung16.

Dazu einige Anmerkungen: Es bedarf einer kritischen Reflexion
darüber, inwieweit aus dieser Erzählung auf eine irgendwie geartete
Minderwertigkeit oder Zweitrangigkeit der Frau gegenüber dem

Mann, auf ihre Unterordnung ihm gegenüber zu schliessen ist. Das
letztere ist für J Folge menschlicher Sünde (3,16d) und steht daher
offensichtlich im Gegensatz zu einem als Kontrast entworfenen
«ursprünglichen» Schöpfungszustand. «Natur» und «Kultur» decken sich
nicht. Menschliche Existenz insgesamt ist nach J gekennzeichnet durch
Defizite und Begrenzungen, die in Gen 3-11 narrativ wiederholt auf
menschliche Schuld und göttliche Strafe zurückgeführt werden,
erstmals eben in der sog. Sündenfallgeschichte. Die gestörte Beziehung
zwischen Mann und Frau wird schon durch den Übergang von 2,25

(«sie schämten sich nicht voreinander») zu 3,7 («sie erkannten, dass sie

nackt waren») signalisiert'7.

16In J eignet dem Mensch-Sein konstitutiv die Dimension des In-Beziehung-
Seins, und zwar zum gegengeschlechtlichen Partner. In Gen 1,27c (P) ist dies
nicht explizit der Fall. Wenn aber Gen l,27c-28ab redaktionell als ein prolep-
tischer Verweis auf Gen 2,24 formuliert sein sollte, dürfte man kontextuell diese

Form zwischenmenschlicher Relationalität auch für Gen 1,26-28
veranschlagen. Ob diese Relationalität wiederum als eine menschliche Manifestation
einer als GE begriffenen Relationaliät zwischen Gott und Menschen gelten
darf, ist eine andere Frage.

l7Vgl. Norbert Lohfink, Art. «'aehäd», in: ThWAT I, Stuttgart (Kohlhammer)
1973. 210-218, hier 215. Hier liegt wohl ein textueller Ansatzpunkt für die im

100



Wenn eine Unter- oder Nachordnung der Frau gegenüber dem
Mann in 2,7-25 entdeckt wird18, so vor allem deshalb, weil der Text im
Licht einer derartigen Vorannahme gelesen wird. Diese hat die

Auslegungsgeschichte, die erst von der nachbiblisch-frühjüdischen Zeit an

greifbar wird, stark geprägt. Freilich gibt die Erzählung in der jetzigen
Form wohl insofern dazu Anlass, als sie auch das Phänomen des

latenten Androzentrismus aufweist: Der Mensch schlechthin, der Mensch
ohne weitere Näherbestimmung, ist stillschweigend der männliche
Mensch. In Gen 2f. kommt dies im hebräischen Text dadurch zum
Ausdruck, dass häadäm, die kollektiv-generische Bezeichnung für die

Menschheit (so 2,5), die durch ihre 'adämäh/Erdboden-Dimension
gekennzeichnet ist und Auftrag und Gebot Gottes empfangt (2,15-17),
im erzählerischen Gefälle ab 2,18 auch als Mann ('TS) im Unterschied
zur Frau ('räääh) verstanden werden muss. Die LXX differenziert und

gibt in Gen 2f. das hebräische hä'ädäm in 2,4b-15 mit ó avfJoomoc, ab

2,16 (mit Ausnahme von 2,18.24: generisches ôvoquotoç) mit dem no-
men proprium «Adam» wieder, mit welchem Wort der erste (und
männliche) Mensch bezeichnet wird'1', von dem die weitere Erzählung,
die der LXX in der kanonischen Form vorlag, in patrilinearer Sicht die

nachfolgenden Menschen, die Menschheit als Ganzes, abstammen lässt

(Gen 5,Iff P, diff. 4,1.25 J). Der latente Androzentrismus ist wohl auch
daran zu erkennen, dass Gen 3,22-24 bei der Vertreibung aus dem
Garten nurmehr, wie in 2,4b—17, von «Adam» als dem kontextuell
männlichen Menschen spricht.

2.3 Die literarische Verbindung der unterschiedlich akzentuierten

Erzählungen von der Erschaffung des Menschen - in seiner Differenzierung

als Mann und Frau - in Gen 1-3 und die Anfangsposition der

1. Jh. p greifbare, aber schon früher vorauszusetzende sexuelle Deutung der
Sünde, wonach die als Frau leicht verführbare Eva sich mit der den Teufel
repräsentierenden Schlange (vgl. Weish 2,24) eingelassen hat; dazu M.Küchler
(Fn. 25), 36-50.

'"Vgl. die Liste solcher möglicher Interpretationen bei Ph. Trible (Fn. I). 73.

'''Dabei hat avdowjioc in Gen 2.15 noch einen generischen Aspekt, in 2,24

dagegen ist spezifisch der Mann gemeint (MT hat hier 'iä. die Vulgata aber
auch homo). Die Vulgata setzt ab 2.19, d.h. noch deutlicher im Hinblick auf die

Erschaffung der Frau und damit der Entstehung des ersten Menschenpaars.
Adam statt homo für das hebräische hä'ädäm. MT redet von der Frau als

'ïssàh des 'ädäm. LXX als yuvtj. die Vulgata als mulier und uxor. Nur 3.20

begegnet der Personenname Eva: hawwäh/ton'i/Hava (vgl. noch Gen 4,1 f. MT;
Gen 4,lf.25;Tob 8,6 LXX [Eua]).

101



hier verarbeiteten Überlieferungen in einer chronologisch-geschichtlich
orientierten, auf die Konstituierung Israels hinlaufenden Erzählung hat
wiederum Rückwirkungen auf das Verstehen von Gen 1-3. Wenn nun
Gen 1 im Licht von Gen 2f. interpretiert wird, führt das dazu, dass

haädäm bzw. ó avfJotujcoc in 1,26-28 tendenziell androzentrisch (der
Mensch als Mann bzw. der Mensch nicht als Mann und Frau in ihrer
geschlechtlichen Differenzierung) verstanden wird. Ferner kommt es

zu einem individualisierend-historischen Verständnis (der erstgeschaffene

Mensch als Stammvater der übrigen Menschen). Das zeigt sich in
der Regel überall dort, wo ausserhalb der hebräischen Sprache von
«Adam» geredet wird.

Damit bewegen wir uns aber schon in der Auslegungsgeschichte, die
ausserhalb des hebräischen Alten Testaments greifbar wird, die ich hier
mit selektiver Fragestellung nachzeichnen will.

3. Es geht mir im folgenden um die Frage, ob und wie in der -
zumal urchristlichen - Rezeption der grundlegenden Aussagen über den

Menschen in Gen 1-3 die geschlechtliche Differenzierung des
Menschen in Mann und Frau beachtet wird und wie sie sich in der
theologischen Reflexion auswirkt. Dazu gehört auch die Frage, ob und wie
die Frau als vom Mann unterschiedenes Wesen - also nicht nur als

gewissermassen «entfraulichtes» menschliches Substrat - in die GE des

Menschen einbezogen ist. Das hat wiederum mit der Frage zu tun, was
in solcher Reflexion die Frau als Frau in ihrer Unterschiedenheit vom
Mann konstituiert («und vice versa» könnte man sagen, falls der
latente Androzentrismus diese Frage aufkommen liesse).

3.1 Gen 1-3 ist für unser Thema deswegen von Interesse, weil hier
Aussagen über den Menschen bzw. Mann und Frau in einem
Schöpfungskontext gemacht werden, so dass sie leicht als Wesensaussagen
interpretiert werden können. Natürlich wäre es reizvoll, diese mit den
konkreten soziokulturellen Gestaltungen der Geschlechterdifferenz in
Israel bzw. im frühen Judentum, wie sie aus literarischen, ikonogra-
phischen und epigraphischen Quellen rekonstruiert werden kann20, in
Beziehung zu setzen. Das muss hier unterbleiben.

2"Vgl. etwa Frank Crüsemann, «... er aber soll dein Herr sein» (Gen 3,16),
in: ders. I Hartwig Thyen, Als Mann und Frau geschaffen. Exegetische Studien
zur Rolle der Frau, Kennzeichen 3, Gelnhausen/Stein (Burckhardthaus/Laeta-
re) 1978, 13-106; Erhard S. Gerstenberger/Wolfgang Schräge, Frau und Mann,
Stuttgart (Kohlhammer) 1980, 9-91; Carol Meyers, Discovering Eve. Ancient Is-

102



Es ist bekannt, dass in den verschiedenen Schriftenkorpora des

hebräischen Alten Testaments kaum explizit auf Gen 1-3 zurückgegriffen
wird, wenn es zu Aussagen über den Menschen bzw. über Mann und
Frau kommt. Das wird erst anders in der l'rühjüdischen Literatur (ca.

300a-100p)21, die teilweise in der Sammlung der griechischen
Übersetzung der Septuaginta Aufnahme gefunden und so in der kirchlichen
Überlieferung eine Rolle gespielt hat. Aber auch die nicht kanonisierte

frühjüdische Literatur enthält Aussagen, die traditionsgeschichtlich
im Christentum rezipiert worden sind, besonders dann, wenn diese

frühjüdische Literatur als solche (nur) im Christentum weiter tradiert
worden ist22. Auch diese Rezeption kann ich hier nicht nachzeichnen.
Ich beschränke mich auf bestimmte neutestamentliche Aussagen über
den Menschen in seiner geschlechtlichen Differenziertheit, die später
immer wieder im Sinn von anthropologischen Grundbestimmungen
aufgefasst wurden.

3.1.1 Ich beginne mit lTim 2,8-15. In 2,1-3,16 gibt der Autor der
heute weithin für deutero- oder tritopaulinisch gehaltenen Pastoralbriefe

eine umfassende Weisung für die Lebensäusserungen der Kirche,

die als Gottes Hauswesen verstanden wird (vgl. 3,15). Mit dieser

raelite Women in Context. New York (OUP) 1988: Karen Engelken, Frauen im
Alten Israel. Eine begriffsgeschichtliche und sozialgeschichtliche Studie zur
Stellung der Frau im Alten Testament, BWANT 130, Stuttgart (Kohlhammer)
1990; Günter Mayer, Die jüdische Frau in der hellenistisch-römischen Antike.
Stuttgart (Kohlhammer) 1987; Léonie J. Archer, Her price is beyond rubies. The
Jewish Woman in Graeco-Roman Palestine, JSOTS 60. Sheffield (JSOT Press)
1990: Laure Aynard. La bible au féminin. De l'ancienne tradition à un
christianisme hellénisé, LeDiv 138. Paris (Cerf) 1990; Tal Ilan. Jewish Women in

Greco-Roman Palestine. An Inquiry into Image and Status, TSAJ 44. Tübingen
(Mohr) 1995.

21 Vgl. George W. Nickelsburg. Jewish Literature Between the Bible and the
Mishnah. A Historical and Literary Introduction. Minneapolis (Fortress) 1981;

Johann Maier, Zwischen den Testamenten. Geschichte und Religion in der Zeit
des zweiten Tempels, EB Ergänzungsband 3 zum AT, Würzburg (Echter) 1990.

"Gemeint sind die (in der katholischen Terminologie) deuterokanonischen
und apokryphen Schriften des Alten Testaments, aber auch Philo, Josephus

u.a., die im Zug der unter pharisäisch-rabbinischer Führung erfolgenden
Neudefinition jüdischer Identität aus der kollektiven Erinnerung ausgeschieden
und zum Teil nur in christlichen Randgebieten weiter tradiert wurden (so z.B.
die umfangreiche Henoch-Literatur). Andere Schriftenkorpora gingen
überhaupt unter (z.B. Qumran). Ein besonderes Problem bieten gnostische Schriften,

die sich in einer jüdischen Symbolwelt artikulieren.

103



ekklesiologischen Metaphorik werden Wertvorstellungen der antiken
Ökonomik implizit übernommen: Der öffentliche Raum der Kirche
gehorcht in bestimmter Hinsicht denselben vorausgesetzten Grundregeln
wie der oikos. Das kommt u.a. eben auch in der fundamentalen Vor-
ördnung des Mannes vor der Frau zur Geltung2'. Im Abschnitt 2,8-15
fällt auf, dass die die Frauen betreffenden Vorschriften umfangreicher
sind als die, welche die Männer angehen. Die Mahnung zum Verzicht
auf modisches Auftreten (2,9f.) entspricht einem Topos der konservativen

hellenistischen Ethik. Das Lehrverbot erscheint als präzisierende
Rezeption der Regelung von 1 Kor 14,33-3624, wonach die (verheirate-

2,Zur antiken Ökonomik vgl. Irminlraut Richarz, Oikos, Haus und Haushalt.
Ursprung und Geschichte der Haushaltökonomic, Göttingen (Vandenhoeck)
1991; Ernst Dassmann/Georg Schöllgen, Art. «Haus II (Hausgemeinschaft)»,
in: RAC 13. Stuttgart (Hiersemann) 1986, 801-905. Im neutestamentlichen
Kontext sind vor allem die Haustafeln (Kol 3,18-4,1; Eph 5,21-6,9; bedingt
IPetr 2,18-3,7), in denen die Beziehungen zwischen Gatte und Gattin, Vater /
Eltern und Kinder, Herr und Sklave/Sklavinnen aus der patriarchalcn
Perspektive des Primats des freien Mannes strukturiert werden, Belege für die
Rezeption der Ordnungs- und Wertvorstellungen der antiken Ökonomik und
ihrer «politischen» Erweiterung im Raum der Öffentlichkeit mit ihrer durchgehenden

Vorordnung des Mannes vor der Frau (Autoren der mittleren und
späteren Stoa unterscheiden sich etwa darin von Plato und Aristoteles, dass sie die
Partnerschaft und die gegenseitige Liebe betonen). Vgl. Klaus Thraede, Zum
historischen Hintergrund der «Haustafeln» des NT, in: Pietas, FS B. Kötting,
JAC.E 8, Münster (Aschendorff) 1980, 359-368; Dieter Lührmann,
Neutestamentliche Haustafeln und antike Ökonomie, NTS 27 (1980) 83-97; Karlheinz
Müller, Die Haustafel des Kolosserbriefes und das antike Frauenthema. Eine
kritische Rückschau auf alte Ergebnisse, in: Gerhard Dautzenberg u.a. (Hg),
Die Frau im Urchristentum, QD 95, Freiburg (Herder) 1983, 263-319; Peter
Fiedler, Art. «Haustafel», in: RAC 13, Stuttgart (Hiersemann) 1986, 1063-1073;
und jetzt vor allem Mortis Gielen, Tradition und Theologie neutestamentlicher
Haustafelethik. Ein Beitrag zur Frage einer christlichen Auseinandersetzung
mit gesellschaftlichen Normen, BBB 75, Frankfurt (Hain) 1990. Wieweit derartige

Texte, die das Verhalten von Frauen, Kindern und Sklaven im Sinne von
ùjTOTÓoaEatlai regeln, deskriptiv (eine tatsächliche soziale Realität wiedergebend)

oder präskriptiv (also eine andere Realität korrigierend) sind, muss im
Einzelfall erörtert werden. Generell ist zu bedenken, dass solche Texte in der
Regel von Männern geschrieben sein werden. Vgl. zum Ganzen auch die in Fn.
47 angegebene Literatur.

2iJürgen Roloff, Der erste Brief an Timotheus, EKK XV, Zürich/Neukirchen
(Benziger/Neukirchener) 1988, 128-130. IKor 14,33b-36 gilt oft als sekundäre
Interpolation; dafür gibt es keine textkritischen, sondern nur inhaltliche Gründe,

falls das die Frauen betreffende Schweigegebot als im Widerspruch zu dem
von Paulus vorausgesetzten prophetischen Reden von Frauen im Gottesdienst

104



ten?) Frauen in der Gemeindeversammlung zu schweigen haben. Es

wird, da in Gemeindeversammlungen ja auch Männer als Adressaten
solcher lehrhaften Äusserungen fungieren, als Ausdruck eines Herr-
schens der Frau über den Mann gesehen; die richtige Verhältnisbestimmung

der Geschlechter aber verlangt von der Frau das Schweigen.
Auch das lässt sich im Rahmen einer konservativen antiken Sozialethik

verstehen. Die in 2,13 gegebene zweite Begründung (die erste

folgt einer in der Antike verbreiteten Maxime, wonach das Frühere
das Überlegene ist) rekurriert auf Gen 2f. (2,7.22f. und 3,Iff.). Dabei
ist die Sicht von Eva als Verführte ein neues Element einer frühjüdischen

Tradition, die nunmehr Gen 3 so interpretiert, dass nur Eva am

sog. Sündenfall schuld ist (vgl. schon Jes Sir 25,24; ApkMos 14,2;31,6;

VitAd 44,2; 2 Kor 11,3; anders Röm 5,12-21). Dahinter scheint, wie
Max Küchler gezeigt hat, eine Sündenfallexegese zu stehen, die von
einer sexuellen Verführung der Frau durch die Schlange spricht25. In
einer derartigen Interpretation von Gen 2f. ist die sexuell verführbare
und sich von Gottes Weisung abwendende Frau - darin kommt
sozusagen ihr bleibendes Wesen zum Ausdruck - nicht geeignet für das

Lehren; gerettet wird sie qua Christin und Mutter gleichwohl, wie 3,15
in Anspielung auf den Fluch von Gen 3.16c sagt2'1.

(IKor 11.2-16) stehend beurteilt und/oder als peinlich für Paulus als massgebende

Autorität im neutestamentlichen Kanon gehalten wird. Wird der
Abschnitt für authentisch gehalten, ist die Spannung zu erklären: etwa so. dass

angenommen wird, in 14.33b—36 sei (anders als in 11.2-16) nur von verheirateten
Frauen die Rede (Elisabeth Schüssler Fiorenza. In Memory of Her. A Feminist
Theological Reconstruction of Christian Origins. New York [Crossroad] 1983.

226-233), oder es sei hier nicht an gottesdienstliche Begehungen, sondern an
Beratungen und Lehrgespräche der Ekklèsia gedacht (Ekkehard W. und Wolfgang

Siegemann. Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anlange im Judentum und
die Christusgemeinden in der mediterranen Welt. Stuttgart [Kohlhammer]
1995, 340t); zum Ganzen vgl. noch Antoinette C. Wire. The Corinthian Women
Prophets. A Reconstruction through Paul's Rhetoric, Minneapolis (Fortress)
1990.

aMax Küchler. Schweigen. Schmuck und Schleier. Drei neutestamentliche
Vorschriften zur Verdrängung der Frauen auf dem Hintergrund einer
frauenfeindlichen Exegese, NTOA /, Freiburg/Göttingen (Universitätsverlag/Vanden-
hoeck) 1986. 32-53. Zeitgenössische Belege sind nach Jes Sir 25.24 LXX etwa
Philo. Op Mundi 15111; Ouaest in Gen I 33.37.43 (mit den bekannten Allego-
risierungen von männlich und weiblich): vgl. noch Josephus. Ap II 201; Barn
12,5.

2"Auch in IKor 14.33b-36 dürfte Gen 3,16 als schriitgemässe Begründung
einer als gültig vorausgesetzten gesellschaftlichen Norm im Spiel sein (vgl. V. 34:

XctfJcbç xaì ó uó^oc XeyEi).

105



Von der GE des Menschen ist hier nicht die Rede, aber die
Perspektive von lTim 2,8-15 lässt nicht ohne weiteres erwarten, dass der
Frau als Frau die GE zukommt. Jedenfalls ist der Abschnitt im
Verbund mit Stellen wie IKor 11,2-16 und IKor 14,33b-36 (und Gen

3,16d) in der christlichen Tradition oft dann in Anspruch genommen
worden, um eine Hintansetzung der Frau im Schöpfungs- und

Erlösungskontext - und daher im Bereich der Kirche - aufrechtzuerhalten;
im Extremfall wurde ihr die GE eben auch abgesprochen27.

3.1.2 Im schon erwähnten Abschnitt IKor 11,2-16 kommt Paulus
indirekt auf einen mit der GE zusammenhängenden Sachverhalt zu
sprechen. Es handelt sich dabei um eine letztlich nicht eindeutig zu
bestimmende Auseinandersetzung mit der Praxis korinthischer Christinnen,

im Gottesdienst unverschleiert oder mit aufgelöstem Haar - der

Kontroverspunkt ist nicht eindeutig zu erkennen - zu beten und zu

prophezeien28. Dabei ist nicht recht klar, was für Paulus bei dieser von

27Vgl. zur Wirkungsgeschichte J. Roloff (Fn. 24) 142-146, aber auch etwa
Werke wie Haye van der Meer, Priestertum der Frau? Eine theologiegeschichtliche

Untersuchung, QD 42, Freiburg (Herder) 1969; Ida Raming, Der
Ausschluss der Frau vom priesterlichen Amt - Gottgewollte Tradition oder
Diskriminierung? Eine rechtshistorisch-dogmatische Untersuchung der Grundlagen

von Kanon 968§ 1 des Codex Iuris Canonici, Köln/Wien (Böhlau) 1973;

Roger Gryson, Le ministère des femmes dans l'Eglise ancienne, Gembloux
(Duculot) 1972 [amerik. Collegeville 1976];

28Etwa folgende Fragen stehen bei der Exegese zur Entscheidung an: Ist ó

Xoiotóc 11,3 (im Blick auf 11,7) als Schöpfungsmittler oder als auferstandener
Herr der Gemeinde (vgl. 11,11) gesehen? Welche Bedeutung kommt jeweils -
auch in metaphorischer Verwendung - xecpaXtj (11,3.4-10) zu («Ursprung»
oder im Anschluss an die LXX-Wiedergabe von rö§ «Oberhaupt»)? Verlangt
Paulus von den Korintherinnen eine textile Kopfverhüllung - so die traditionelle

Auffassung - oder nach einem neuen Vorschlag eine geordnete
Haartracht (vgl. 11,4.15b)? Sind mit der Kontroverse (für beide Seiten gleicherweise?)

theologisch relevante Fragen impliziert, oder geht es um Fragen von Sitte,

von Ästhetik und Mode? Formuliert Paulus die Relation Mann-Frau generiseli

oder im Blick auf Verheiratete? Was heissen òóija in 11,7 (partiell
synonym mit eîxcûv oder Ehre?) und è^ouoia in 11,10? Sind die in 11,10
erwähnten Engel gute Schöpfungsengel, in deren Gemeinschaft der irdische
Gottesdienst sich vollzieht, oder böse, begehrliche Engel, die sich an Frauen
sexuell vergehen könnten (vgl. die in Gen 6,1—4 aufscheinende, in der Henochli-
teratur dann breit bezeugte Tradition)? Wie ist xwoiç 11,11 zu übersetzen («ohne»

impliziert irgendein Aufeinanderangewiesensein oder eine Komplementarität
von Frau und Mann - wohl im Schöpfungsgeschehen; «nicht anders als»

impliziert Unterschiedslosigkeit von Mann und Frau in bestimmter Hinsicht
i

106



ihm bekämpften Praxis eigentlich theologisch allenfalls auf dem Spiel
steht und was umgekehrt das Anliegen der Korintherinnen und sie

eventuell unterstützender Korinther ist.

Der Abschnitt lässt sich formal etwa so gliedern: 11,3 stellt einen

programmatischen Grundsatz dar, der für die in 11,4-10.11-12 zur
Debatte stehende Frage vorausgesetzt, andererseits aber in 11,7-9 auch

begründet wird; dabei folgt 11,7-9 als auf die Schrift gestützte (zweite)
Begründung auf eine vorhergehende (erste) Begründung 11,4-6, die
mit einem Argument im Rahmen antiker Ehre-Scham-Konventionen
arbeitet (auch 11,13-15). 11,10 bietet eine Schlussfolgerung, 11,11-12

bringt eine christologisch-ekklesiologische Modifikation (n\r\v: indes).
11,13-16 bringen weitere, nicht mehr schöpfungstheologische bzw.

christologische Argumentationsgänge für die von Paulus gewünschte
Praxis des Betens und Prophezeiens mit verhülltem Kopf bzw. geordneten

Haaren: Hinweise auf die allgemeine soziale Konvention, die

«Natur» und die von der apostolischen Autorität bezeugte universale
kirchliche Praxis beenden die etwas gewundenen Ausführungen des

Paulus.

Deutlich ist, dass es Paulus um die Aufrechterhaltung einer
Unterscheidung zwischen Männern und Frauen geht, und zwar im Hinblick
auf Frauen. Das zeigt die erste Begründung für die Verschleierung bzw.

die aufgebundenen Haare ll,5b-6 und die Schlussfolgerung des

schöpfungstheologischen Argumentationsgangs 11,3-10 in Vers 10: Frauen

werden kritisiert, und was sie tun, scheint eine Art Angleichung an

Männer zu implizieren, was Paulus zurückweist. Vielleicht war das

Anliegen der unverhüllt oder mit aufgelösten Haaren betenden Korintherinnen,

zur Geltung zu bringen, dass im Herrn die geschlechtliche
Differenzierung, die sozial immer auch eine Unterordnung unter den

Mann impliziert, im Sinn eines «Werdens wie ein Mann» (siehe dazu

unten) überwunden ist.

etwa im Sinn von Gal 3,28c oder hinsichtlich einer sozialen Rangordnung oder
einer Verantwortlichkeit gegenüber den Anforderungen der ekklesialen
Christuswirklichkeit)? Verweist èv xdoüü 11,11 auf Gott als den Schöpfer oder auf
den Herrn Jesus Christus, der die eschatologische Wirklichkeit des Gottesdienstes

der Kirche bestimmt? 1st 11.12b im Sinn einer creatio continua zu verstehen

oder anders? Bezieht sich die o\)vtj§Eia 11,16 auf das monierte Auftreten
der Korintherinnen oder auf die Streitlust? Generell ist zu fragen, welche
Termini Paulus allenfalls von der Argumentation der Korintherinnen bzw. sie

unterstützender Gemeindeglieder übernimmt. Vgl. zum ganzen Abschnitt zuletzt

Wolfgang Schräge. Der erste Brief an die Korinther, EKK VI 1/2. Solothurn/Neu-
kirchen (Benziger/Neukirchener) 1995.487-541.

107



In 11,3 und 11,7-9 kommt über die Unterscheidung von Mann und
Frau hinaus auch eine Rangordnung zum Ausdruck, insofern die Frau

- anders als der Mann - nicht mit Christus als ihrem unmittelbar
vorgeordneten Haupt verbunden ist bzw. nicht Bild und Doxa Gottes ist.

Gemäss der in 11,7-9 vorausgesetzten Exegese von Gen 2 kommt die
GE von Gen 1,27 (nur) dem Mann zu2'', ist er doch Ursprung der Frau

und Grund für ihre Erschaffung.
Ist also der Mann, der näher zu Christus bzw. zu Gott steht, für die

Frau die zum göttlichen Ursprung vermittelnde Grösse? Kommt dies

sozial und religiös als generelle Vor- und Überordnung des Mannes
über die Frau zur Geltung? Anders gefragt: Impliziert für Paulus die

GE eine Herrschaft (also des Mannes gegenüber der Frau, aber nicht
der Frau gegenüber dem Mann)? Das ist eine durchaus mögliche
Konsequenz der paulinischen Argumentation, aber darauf zielt der Apostel
im vorliegenden Kontext nicht: Explizit geht es ihm um die

Unterscheidung der Geschlechter in der konkreten Frage des weiblichen
Auftretens im Gottesdienst; das in 11,4 kritisierte männliche Verhalten
wird ein hypothetischer argumentativer Kontrast sein (immerhin
kommt darin, wie in 11,111141, das Bedürfnis nach einer paritätischen
Behandlung von Mann und Frau zum Zug).

Die Schlussfolgerung 11,10, die das Beten und Prophezeien der
korinthischen Christinnen mit Kopfbedeckung bzw. geordneten Haaren

unabdingbar erscheinen lässt, führt noch ein angelologisches Element
im schöpfungstheologischen Kontext ein - es ist am ehesten so zu
verstehen, dass die im Gottesdienst mit der Gemeinde verbundenen Engel

über die Einhaltung der schöpfungsmässigen Ordnungen wachen.
In 11,111 scheint nun Paulus daran gelegen, Missverständnisse seiner

bisherigen Argumentation abzuwehren und eine Art von Gleichwertigkeit

von Mann und Frau «im Herrn» sicherzustellen, die selber wieder
schöpfungstheologisch begründet sein dürfte (die Frau stammt zwar
aus dem Mann [Gen 2], aber Männer werden von Frauen geboren
[Gen 3,20 bzw. creatio continua/Erfahrung]).

Das alles erweckt den Eindruck, dass Paulus die Ablehnung der
Uniformität der Geschlechter bzw. die Aufrechterhaltung ihrer
Unterscheidung (vgl. auch Röm 1,261), aus welchen Gründen sie in Korinth

2''Zu vergleichbaren frühjüdischen und rabbinischen Aussagen vgl. Jacob Jer-
vell, Imago Dei. Gen l,26f im Spätjudentum, in der Gnosis und in den
paulinischen Briefen, FRLANT 76, Göttingen (Vandenhoeck) 1960, 107-112; M.
Küchler (Fn. 25) 83-88. Vgl. etwa auch die Wiedergabe von kenaegdö Gen 2,18
MT durch xot' oùtóv in der LXX.

108



auch allenfalls in Frage gestellt wurde, nur schöpfungstheologisch, und
das heisst im Anschluss an eine Exegese von Gen lf. begründen kann
oder will; dabei bleibt unklar, ob Jesus Christus Schöpfungsmittler (vgl.
11,3d und 11,7) und damit auch für die Vermittlung und Näherbestimmung

der GE von Bedeutung ist. Das sonst für Paulus zentrale Theo-

logoumenon von der in Jesus Christus eschatologisch erneuerten
Schöpfung vermag ihm anscheinend keine Argumentationshilfe zu
leisten30. Nun impliziert diese Begründung wegen der vorgegebenen
androzentrischen Exegese von Gen lf. zusätzlich eine hierarchische
Überordnung des Mannes gegenüber der Frau. Diese will Paulus aber

gerade ausschliessen, weshalb er in 11,11 f. die «im Herrn», d.h. in der

- auch die Kirche bestimmenden - eschatologischen Wirklichkeit
geltende gegenseitige Zuordnung von Mann und Frau betont, um ein
Missverständnis seiner ihm nicht anders möglichen Argumentation
abzuwehren. Die gegenseitige Zuordnung, die einerseits vor Gott, dem

Ursprung allen Lebens, doch eine Art von Gleichrangigkeit impliziert,
die aber andererseits (wie gesagt) schöpfungstheologisch formuliert
und daher im Sinn eines «hierarchischen» Verständnisses der

Geschlechterbeziehungen (um)interpretiert werden kann - das alles ist
für paulinisches Denken ungewohnt. Vielleicht zeigt gerade die

Anhäufung weiterer Argumente und die etwas unwirsche Beendigung der

"'Dieses Urteil trifft zu unter der Annahme, dass Paulus in IKor 11,3-16

- mit Ausnahme von ll.llf - insgesamt nicht so deutlich wie anderswo im
Horizont der in Jesus Christus erneuerten Schöpfung argumentiert (ó XqiotOç, in
11,3 also vielleicht den Schöpfungsmittler meint, nicht den eschatologischen
Kyrios) und die Rede von der in der protologischen Schöpfung vermittelten
männlichen òóCa üeoü in 11,7 in Spannung steht zu Röm 3,29 einerseits und
zu eschatologischen Aussagen wie IKor 15.49; 2Kor 3,18: 4,4 Phil 3.21: Röm
8,29 andererseits. Diese verbreitete Annahme bestreitet Jerome Murphy-
O'Connor, Sex and Logic in 1 Corinthians 11:2-16. CBQ 42 (1980) 482-500.
Dabei ist bö%a ihov (in Verbindung mit e'ixwv ueoü, vgl. W. Schräge [Fn. 28]
Anm. 134) IKor 11,7 wohl als ein reflektierendes Zur-Geltung-Bringen der
Doxa Gottes im Mann /u verstehen; die oóCa àvooóc - eine Formulierung, die
sich einer Exegese des in Gen 1,26 genannten Sachverhalts im Licht einer mit
Vor- und Überordnungen arbeitenden Exegese von Gen 2 verdankt (spielt
auch Gen 5,1.3 eine Rolle? Vgl. J. Jervell [Fn. 29] 300) - ist die Entsprechung
auf einer niedrigeren Ebene, dergemäss die Frau qua Frau nicht in gleicher
Unmittelbarkeit die Doxa Gottes zur Geltung bringt. Sachlich liegt eine Parallele

zu llim 2.13 vor. wenn auch Paulus gerade nicht dieselben Konsequenzen
wie der Verfasser der Pastoralbriefe - und eine in der Kirchengeschichte
verbreitete Strömung - ziehen will.

109



Argumentation in 11,13-16, dass Paulus mit seinem Diskurs nicht ganz
zufrieden ist.

Man wird also sagen dürfen, dass bei der paulinischen Argumentation
für die Einhaltung einer bestimmten Konvention der Korintherinnen
bei ihrer Wahrnehmung gottesdienstlicher Charismen die «Andersheit

von Mann und Frau im Vordergrund steht, nicht die Subordination der
Frau oder die Autorität des Mannes»31. Dennoch ist in der Auslegungsund

Wirkungsgeschichte IKor 11,7 - auch in Verbindung mit 11,3a -
als Bestätigung gerade einer solchen Sicht in Anspruch genommen
worden, und die GE der Frau als Frau konnte bestritten oder müsste

aber unter Allegorisierung von 11,7 aufrechterhalten werden32. Diese

Frage ist später noch einmal aufzugreifen. Offen bleibt in unserem
Text, welche Konsequenzen das in IKor 11,3 allenfalls anklingende,
wenn auch 11,7 nicht explizit ausgewertete Theologoumenon von der

protologischen Schöpfungsmittlerschaft Jesu Christi (vgl. noch IKor
8,6) auf die GE der Frau haben könnte - spielt das männliche
Geschlecht des Schöpfungsmittlers bei seiner Inkarnation bzw. die männliche

Metaphorik eine Rolle?

3.2 Wir haben in IKor 11,2-16 im Horizont einer Exegese von Gen 2

(vgl. auch IKor 14,33c; lTim 2,13) den Ansatz einer Anthropologie
kennengelernt, wo die GE explizit dem Mann zukommt, nicht aber,
wie es scheint, der Frau. Der Skopus der paulinischen Argumentation
zielt dabei auf die Unterscheidung der Geschlechter (als dem Basisargument

für die Regelung der Schleier-/Haartrachtfrage), nicht auf die

Unterordnung der Frau unter den Mann; eine solche Inanspruchnahme
des Textes beruht auf der Auswertung einzelner Argumentationselemente

in Rahmen eines bestimmten patriarchal-androzentrischen
Vorverständnisses, von dem Paulus freilich auch nicht einfach frei zu
sein scheint. Im folgenden soll nun der Frage nachgegangen werden,
ob und wie bei der Rede von der endzeitlichen, eschatologischen (und
allenfalls auch urzeitlichen, protologischen) Schöpfungsmittlerschaft Jesu

Christi, also der Partizipation der Glaubenden an Jesus Christus als

dem Bild Gottes und der Wirklichkeit der neuen Schöpfung, die ge-

31W Schräge (Fn. 28) 525.

'2Vgl. Kari Elisabeth B0rresen, God's Image, Man's Image? Patristic
Interpretation of Gen. 1,27 and 1 Cor. 11,7, in: IGGM 188-207; dies., God's Image,
is Woman excluded? Medieval Interpretation of Gen. 1,27 and I Cor. 11,7, in:
IGGM 208-227; W. Schräge (Fn. 28) 525-541. Ein schönes Beispiel der
Allegorisierung bietet Augustinus, Trin. XII 7,9-12.

110



schlechtliche Differenzierung des gottebenbildlichen Menschen in

Mann und Frau berücksichtigt wird".

3.2.1 Paulus kommt in einer Argumentation für die Legitimität seines

Apostolats (2 Kor 3,1-4,6) auf den auferstandenen und erhöhten Jesus

Christus als Abbild Gottes zu sprechen, der Gottes Doxa und rettendes

Wirken präsent macht, und zwar im Vollzug der Evangeliumsverkündigung

des Apostels. Jesus Christus ist als das Abbild Gottes (2 Kor
4,4) in einer geistgewirkten (mit der Taufe zusammenhängenden)
Dynamik zugleich das Urbild derer, die in sein Bild verwandelt werden
(2 Kor 3,18; vgl. 2Kor 4,6; 8,23). Diese Aussage, die im Rahmen der so-

teriologischen Metaphorik des Gestaltwandels formuliert ist'4, steht in
sachlicher Analogie zur Aussage der Rechtfertigung. Wenn der erhöhte

Kyrios sowohl Gottes Abbild als auch der Menschen Urbild (vgl.
Gen 1,261) ist, legt das den Gedanken nahe, dass das durch die
Sendung Jesu Christi und die apostolische Predigt ausgelöste Geschehen
als ein (zweiter, neuer) Schöpfungsakt zu verstehen ist (vgl. 2 Kor 5,17;

Gal 6,15). Ob sich dieser christologisch-pneumatologische Gestaltwandel

für Frauen anders als für Männer vollzieht, kommt nicht zur Sprache,

auch nicht eine irgendwie geartete geschlechtliche Bestimmung
des erhöhten Jesus Christus als Bild Gottes.

Vergleichbare Formulierungen eines Gestaltwandels der in der
Christuswirklichkeit lebenden Menschen als soteriologischer Ertrag der

Sendung Jesu finden sich Röm 8,29 und Phil 3,21. In beiden Fällen ist
der auferstandene Jesus Christus das Urbild und Modell für die
wesenhafte Angleichung der pneumatophoren Menschen, wobei Röm
8,29 noch deutlicher der Schöpfiingsmetaphorik verpflichtet ist - Jesus

Christus ist der Erstgeborene vieler Brüder - als Phil 3,21.

Besondere Konturen erhält das Theologoumenon von der eschatologischen

Angleichung der Glaubenden an den auferstandenen Jesus

Christus als ihr Urbild in IKor 15,45-49. Hier kontrastiert Paulus den

ersten «psychischen» Adam (Gen 2,7) mit dem letzten pneumatischen
und lebenspendenden Adam, den ersten irdischen Menschen mit dem

"Vgl. zum Folgenden einerseits J. Jervell (Fn. 29) 171-336; Harald Hegermann,

Die Vorstellungen vom Schöpfungsmittler im hellenistischen Judentum
und Urchristentum, TU 82, Berlin (de Gruyter) 1961. andererseits die
Kommentarliteratur. Vgl. auch unten Fn. 52.

'4Vgl. Gerd Theissen, Soteriologische Symbolik in den paulinischen Schriften.
Ein strukturalistischer Beitrag, KuD 20 (1974) 282-304.

Ill



zweiten himmlischen Menschen35. Waren die Menschen bisher vom
Bild des ersten Menschen bestimmt und teilten so sein Geschick und

Wesen, so wird es in der Verbindung mit dem auferstandenen Kyrios
zu einem Wechsel der Urbildrelation kommen, insofern die Glaubenden

das Bild Jesu Christi tragen werden, also ihm wesenhaft angeglichen

werden.

Die dem Apostel in der Götzenopferfleischdebatte durchaus zustatten

kommende protologische Schöpfungsmittlerschaft Christi (IKor
8,6) muss hier aus briefpragmatischen Gründen offensichtlich ausser
Betracht bleiben. Offen ist, wie im Rahmen einer traditionsgeschichtlich

androzentrischen Metaphorik («Adam» in Gen 2) allenfalls die -
nicht thematisierte - geschlechtliche Differenzierung des Menschen zu
denken ist.

3.2.2 Blicken wir kurz auf Kol 3,9-11 und Eph 4,22-24. In diesen deu-

teropaulinischen Schriften mit vor- und nebenpaulinischen Traditionen
begegnen uns Verschiebungen zu den paulinischen Ansätzen, die ich
hier nicht erörtern kann. Hier sei nur folgendes festgehalten: In parä-
netischem Kontext spricht Kol 3,9-11 vom Ausziehen des alten (durch
seine Taten als gottfern qualifizierten) Menschen und dem Anziehen
«des neuen, der nach dem Bild seines Schöpfers ständig erneuert wird
zur Erkenntnis» (tòv véov tòv àvaxaivoi)|.ievov eîç emyvcoaiv xca'
eìxóva xov xxiaavxoç aùróv). Die Interpretation dieser Formulierung
wird wohl dahingehend vorzunehmen sein, dass der «neue Mensch»

generisch der Mensch ist, insofern er das Abbild des erhöhten Jesus

Christus ist, der in ihm präsent und wirksam ist in einem in der Taufe

grundgelegten und ethisch qualifizierbaren, auf Erkenntnis beruhenden

Erneuerungsprozess. Dabei wird mit dem Ausdruck «Bild des Schöp-

35 Vgl. Egon Brandenburger, Adam und Christus. Exegetisch-religionsgeschichtliche

Untersuchungen zu Röm 5,12-21, WMANT 7. Neukirchen-Vluyn
(Neukirchener) 1962; ders., Alter und neuer Mensch, erster und letzter Adam-
Anthropos, in: Walter Strotz (Hg.), Vom alten zum neuen Adam. Urzeitmythos
und Heilsgeschichte. Weltgespräch der Religionen 13, Freiburg (Herder) 1986,
182-223. Karl Martin Fischer, Adam und Christus, in: Karl-Wolfgang Tröger
(Hg.), Altes Testament - Frühjudentum - Gnosis. Neue Studien zu «Gnosis und
Bibel». Gütersloh (Mohn) 1980,283-298. Die Argumentation in IKor 15.45-49
ist zu unterscheiden von derjenigen in IKor 15,21 f. bzw. Röm 5,12-21. wo der
eine Mensch Adam als «Urheber» der Todesverfallenheit aller Menschen dem
einen Menschen Jesus Christus als dem «Erstling der Entschlafenen» bzw. dem,
der die Gnade-Leben-Wirklichkeit erschliesst, typologisch gegenübergestellt
wird. i

112



fers», der wohl eher Jesus Christus als Gott meint, auf den Hymnus
Kol 1,15-20 zurückgegriffen, wo die in Jesu Christi Auferstehung
erfolgte Versöhnung als ein mit der Erschaffung der Welt durch Jesus

Christus, dem Abbild Gottes, analoges Geschehen interpretiert wird. In
beidem kommt Jesu Christi kosmische Herrschaft zur Geltung. Dieses

neue, vom erhöhten Herrn bestimmte Menschsein kennt nicht mehr
die überholten Trennungen von «Grieche und Jude, Beschneidung und

Unbeschnittenheit, Barbar, Skythe, Sklave, Freier», vielmehr ist Christus,

der alles und in allen ist, die verbindende und für die Menschen
die Gottesbeziehung erschliessende Bezugsgrösse"'. Bei dieser die
Tradition von Gal 3,28 teilweise rezipierenden Aussage fällt auf, dass die

geschlechtliche Differenzierung des Menschen (rxooev xaì f>fj/Vu) nicht
als eine in der Christuswirklichkeit irgendwie aufgehobene Kategorie
gesehen wird. Um so mehr bleibt, da undiskutiert, offen, ob die
geschlechtliche Differenzierung noch ein Element der erneuerten GE des

Menschen (vgl. Gen 1,27) ist bzw. ob Mann und Frau in genau gleicher
Weise nach Jesus Christus als dem Abbild Gottes erneuert werden.

Ähnliches lässt sich zu Eph 4,22-24 sagen: Hier ist der auferstandene

und erhöhte Jesus Christus der «neue nach Gott geschaffene
Mensch» (xòv xaivòv âvfJooujrov xòv xaxà ueòv xxiauévxa) (Gen
1,261), den die an der Christuswirklichkeit partizipierenden Männer
und Frauen anziehen; die Gewandmetaphorik (vgl. Gal 3,27; Röm
13,13f.; IKor 15,531) hat ihren Sitz im Leben in der Taufparakiese'7.

Etwas anders ist der «neue Mensch» in Eph 2,15 zu verstehen: Er ist

auch Jesus Christus, aber hier, insofern er sich in der neugeschaffenen
Einheit von Juden und Heiden, d.h. in der Kirche, die «in ihm» ist,
verwirklicht. Der «neue Mensch» als ekklesiale Grösse ist sachlich identisch

mit dem «Leib» 2,16, der von Jesus Christus her bestimmten und
mithin im göttlichen Bereich gegründeten Kirche.

Schwierig ist der Zusammenhang mit dem äusserst komplexen und

infolgedessen kontrovers interpretierten Abschnitt Eph 4,7-16. Dort
wird im Zusammenhang vom Wachstum der Kirche als Leib Christi
auf Christus als Haupt dieses Leibes hin in Vers 13 als Ziel der dietim

rabbinischen Judentum kann die Tora diese Bezugsgrösse sein, so dass

es die GE nur in Israel gibt und damit in der Menschheit die Unterscheidung
Israel - Völker; vgl. J. Jervell (Fn. 29) 78-84. Da die Tora aber nicht Eikon im
Sinn von Gen 1.26f. ist. kann der Mensch selbst «Abbild Gottes» (freilich auch
der Engel) genannt werden.

"Verglichen mit Kol fehlt in Eph die explizite Eikontheologie in der an der

Auferstehung und Erhöhung Jesu Christi orientierten Schöpfungstheologie.

113



der angegeben das «Gelangen zur Einheit des Glaubens und der
Erkenntnis des Sohnes Gottes, zum vollkommenen Mann (eiç ovòoa
xéXeiov), zum Ausmass der Grösse/des Lebensalters, die der Fülle
Christi entspricht». Ob dieser «vollkommene Mann» nun Jesus Christus

als Haupt des Leibes (H. Schlier, M. Barth, P. Pokorny, vgl. 4,15;

vielleicht im Vorgriff auf 5,21-33 formuliert), der ekklesiale Leib Christi

(R. Schnackenburg, vgl. 2,15) oder der einzelne Glaubende (F. Mus-

sner, M. Bouttier) ist, ist in der Exegese umstritten. Die androzentrische

christologische oder ekklesiologische Ausdrucksweise kann aber für
uns die Frage provozieren, was mit der Geschlechtsbestimmung der
weiblichen Glieder der Kirche in diesem Wachstums- und Reifungs-

prozess geschieht.

3.2.3 Im Rückblick auf die herangezogenen paulinischen und deu-

teropaulinischen Perspektiven einer eschatologischen Neuschaffung
der Menschen in der Heilswirklichkeit, die Gott in der Auferweckung
und Erhöhung Jesu Christi erschlossen hat, lässt sich sagen, dass das

Theologoumenon der GE von Gen l,26f. eine Rolle spielt. Dabei wird
mit der Rede von Jesus Christus als eixcuv (xov üeoü) ausgedrückt,
dass er Gottes heilbringende Doxa präsent macht (2 Kor 4,4; vgl. Hebr
1,3; protologisch: Kol 1,15; vgl. Phil 2,6) und den Menschen, die sich

dieser Wirklichkeit öffnen, vermittelt. Insofern ist er als Abbild Gottes
auch Ur- oder Vor-Bild für die Menschen, die als «christomorphe» an
seiner primären GE teilhaben (2Kor 3,18; Röm 8,29; Kol 3,10; Eph
4,24; vgl. Phil 3,21; IKor 15,49). Gemäss dieser Konzeption ist also nur
Jesus Christus eixurv xoü fteoü oder eixiuv schlechthin, nicht ein
Mensch, der vielmehr xax' eìxóva, aüufioocrjoc, etc. ist (Ausnahme eben

IKor 11,7). Ausserhalb der Christusrelation ist die GE für den
Menschen nicht gegeben (vgl. Röm 3,23), bzw. sie wird nicht explizit
thematisiert; umgekehrt sind die getauften Glaubenden, ist die Kirche,
die gottebenbildliche Menschheit. Ob es sich bei der endzeitlichen d.h.
in der Sendung Jesu Christi vermittelten GE um eine Restitution der
verlorenen urzeitlichen GE handelt (vgl. Röm 1,21.23.28; Kol 1,15), ist
kaum eindeutig zu beantworten.

Wichtiger für unsere Fragestellung ist aber die Beobachtung, dass
die Frage des Zusammenhangs von GE und geschlechtlicher Differenzierung

nie expressis verbis thematisiert wird. Der Befund lässt
verschiedene Erklärungen zu. Vielfach wird angenommen, die in Christus
inaugurierte Neuschöpfung Gottes kenne diese Differenzierung nicht
mehr (vgl. Gal 3,28c). Es lässt sich aber auch vertreten, die Frage ha-

114



be sich in der dominanten androzentrischen Perspektive gar nicht
gestellt (vgl. auch Gai 3,28d: tïç èoxe èv Xqioxü) 'Inaou) und diese sei

noch verstärkt worden durch den Umstand, dass der erhöhte Jesus

Christus als zwischen Gott und den Menschen vermittelnde Eikon, als

soteriologisches Partizipationssymbol, in seiner irdischen Existenz
männlichen Geschlechts gewesen sei.

Um so auffälliger ist die Argumentation des Paulus in IKor 11,2-16,

wo hinsichtlich des angestrebten exegetischen Beweises der schöp-

füngsgemässen Unterscheidung der Frau vom Mann (11,7-10) und der
ebenso deutlichen Behauptung der Gleichwertigkeit von Frau und

Mann (11,1 lf.) kein Bezug zu Jesus Christus als dem endzeitlichen
Vermittler der GE hergestellt wird (11,3 ist unklar). Vermutlich hat dies
damit zu tun, dass in dieser christologischen Konzeption gerade die dem

Apostel hier wichtige Unterscheidung von Mann und Frau nicht von
Belang ist, sei es, dass sie in zeitbedingt androzentrischer «Naivität»
übersehen worden ist, sei es, dass die geschlechtliche Differenzierung in

irgendeinem Sinn aufgehoben ist. So kommt es zur singulären
Argumentation der gegenseitigen Abhängigkeit bei der Fortpflanzung in
1 Kor 11,1 lf. Jacob Jervell wird wohl recht haben, wenn er 1 Kor 11,2-16
als ein Beispiel der rabbinischen Schriftauslegungsmethode betrachtet,
bei der eine Schriftstelle (hier Gen 1,261) differierenden Argumentationszielen

entsprechend unterschiedlich ausgelegt werden kann. Dann
wäre 1 Kor 11,7(-9) nicht, so wenig wie 1 Kor 11,111, zwingend als

theologischer Basissatz zu verstehen, im Unterschied etwa zur urchristlichen
Tradition von der in Jesus Christus den Glaubenden schlechthin
vermittelten endzeitlichen christomorphen GE, wo also Gen 1,261 in es-

chatologischer Perspektive christologisch und soteriologisch interpretiert

wirdw. Freilich stellt sich die Frage, ob und, wenn ja, wie und wann
diese GE in irdisch-sozialen Bedingungen zur Geltung kommt.

4. Es ist nun an der Zeit, auf Gal 3,2839 einzugehen und zu prüfen,
inwiefern hier die in Jesus Christus vermittelte GE oder überhaupt das

w/ Jervell (Fn. 29) 311 f.

"'Vgl. Wayne A. Meeks. The Image of the Androgyne: Some Uses of a Symbol

in Earliest Christianity, HR 123 (1974) 165-208; Hartwig Thyen, «...nicht
mehr männlich und weiblich...». Eine Studie zu Galater 3.28. in: Frank Crüse-

mann/Hartwig Thyen, Als Mann und Frau geschaffen. Exegetische Studien zur
Rolle der Frau. Kennzeichen 2, Gelnhausen/Stein (Burckhardthaus/Laetare)
1978, 107-201; Henning Paulsen. Einheit und Freiheit der Söhne Gottes - Gal
3,26-29, ZNW 71 (1980) 74-95; Gerhard Dautzenberg, «Da ist nicht männlich

115



Sein-in-Christus die geschlechtliche Differenzierung des Menschen
berührt.

4.1 Gal 3,26-28 leuchtet den Horizont der in der Taufe ratifizierten
neuen Situierung des Menschen aus. Speziell für die kontextuell gegebene

Argumentation des Paulus mit den galatischen Adressaten spielen

dabei drei Momente eine Rolle: a) Jesus Christus ist der eine Same

Abrahams, dem gemäss der Schrift die Verheissungen aufgrund des

Glaubens Abrahams gelten; alle, die kraft der Taufe zu Christus

gehören, näherhin «einer in Christus Jesus» sind, sind somit auch Same

Abrahams und haben also teil an den Verheissungen Gottes (d.h.
nach Gal 3,14: dem Geist Gottes); b) die Getauften sind nicht mehr
unter dem Zuchtmeister des Gesetzes (bzw. Unmündige, die unter die

Elemente versklavt sind: Gal 4,3), sondern Söhne Gottes in Christus
Jesus, da sie in der Taufe gewissermassen «Christus angezogen» haben;

c) die heilsgeschichtliche Differenzierung und Trennung zwischen
Juden und Griechen hat in der in Christus geschaffenen Einheit ihren
Sinn verloren, insofern der auf der Gabe der Tora beruhende Vorrang
der Juden bedeutungslos geworden ist (passim).

Die für die konkrete, mit dem Briefkontext gegebene Zielsetzung
überschiessenden Momente der Aufhebung der sozialen Differenzierung

zwischen Freien und Sklaven und der geschlechtlichen Differenzierung

zwischen Mann und Frau legen die Annahme nahe, dass Paulus

hier eine vorpaulinische, jedenfalls eine vorgeprägte Formulierung
reproduziert, deren Kern in Gal 3,27 (die Taufe ist ein Anziehen des

Christus), 3,28a (Jude-Grieche), 3,28b (Sklave-Freier), 3,28c (männlichweiblich)

und vielleicht noch 3,28d (alle einer in Christus Jesus)4" vor-

und weiblich». Zur Interpretation von Gal 3,28, Kairos 24 (1982) 181-206; E.
Schüssler Fiorenza (Fn. 24) 205-236; Dennis Ronald MacDonald, There is no
Male and Female. The Fate of a Dominical Saying in Paul and Gnosticism,
HDR 20, Philadelphia (Fortress) 1987; Hans Dieter Betz, Der Galaterbrief. Ein
Kommentar zum Brief des Apostels Paulus an die Gemeinden in Galatien,
München (Kaiser) 1988, 320-353 (amerik. 1979): Lone Fatum, Image of God
and Glory of Man: Women in the Pauline Congregations, in: IGGM, 56-137,
bes. 62-70; Thomas Hopko, Galatians 3:28: An Orthodox Interpretation, SVTQ
35 (1991) 169-185.

•"'Der griechische Ausdruck eiç («einer») kann im Kontext zwei, an sich zu
unterscheidende Konnotationen tragen: das numerische Eins-Sein aller
Getauften und die - unter einem bestimmten Gesichtspunkt relevante - Identität
der Getauften. Die erste Konnotation ist durch den spezifischen Gedankengang

des Gal (vgl. 3,16.29b) gegeben, die andere wird wohl Tradition sein.

116



liegt. Eine gewisse Bestätigung liefert die partielle Rezeption des

Topos - ohne 3,28c - in 1 Kor 12,13 und Kol 3,101

Wie kann nun Gal 3,28c verstanden werden? Vorweg ist zu beachten,

dass die Formulierung oüx evi dooev xaì i}f\kv - nicht, wie nach

3,28ab zu erwarten wäre, oùx evi àvr|Q otìòè yvvì] - anscheinend Gen
1,27c LXX zitiert und dabei negiert (àgoev xaì iìrfkv ÈJtoii|OEv

aùxoûç). Das impliziert eine Aufhebung der im Kontext von Gen
1,26-28 explizit für die Fortpflanzung gegebenen geschlechtlichen
Differenzierung des Menschen. Wann und wie lässt sich eine solche

Aufhebung verwirklichen?
Die naheliegende Annahme ist, dass sie sich in denselben Gegebenheiten

verwirklicht wie die beiden anderen Aufhebungen.
Die Aufhebung der soteriologischen Folge des heilsgeschichtlichen

Vorrangs des Juden gegenüber dem Heiden ist ein Geschehen, das

sich in der Sicht des Paulus «in Christus», d.h. im Raum der Exx^noia
jetzt schon vollzieht (vgl. Gal 5,6; 6,151; IKor 7,181; 9,19-23; Röm
1,161; 3,291; 10,11 f. u.ö.).

Schwieriger ist zu sagen, wie Paulus die Aufhebung des rechtlichsozialen

Unterschieds zwischen Freien und Sklaven/Sklavinnen sieht

(vgl. I Kor 7,17.21-24; Phlm 151). Sicher ist für ihn die Freilassung kein
Punkt eines Reformprogramms der Kirche für die Gesellschaft, ebenso

sicher soll der Unterschied im Raum der Kirche keine Rolle spielen,

was immer das konkret heisst. Umstritten ist, ob Paulus eine
Freilassung von Sklaven, wo sie konkret möglich ist, als das Bessere, aber
nicht Heilsnotwendige unterstützt - m.E. das Wahrscheinlichere - oder

grundsätzlich ablehnt41.

41Vgl. etwa S. Scott Bartchv. First-Century Slavery and 1 Corinthians 7:21,
SBL.S //, Atlanta GA (Scholars Press) 21985: Wolfgang Schräge, Ethik des

Neuen Testaments, GNT 4, Göttingen (Vandenhoeck) 21989, 240-244; John M.
G. Barclay, Paul. Philemon and the Dilemma of Christian Slave-Ownership.
NTS 37 (1991) 161-186; Michael Wolter, Der Brief an die Kolosser/Der Brief
an Philemon, ÖTK 12/GTB 519, Gütersloh/Würzburg (Gütersloher/Echter)
1993,268-277.
In der Haustafeltradition ist die Frage leicht zu beantworten: Sklaven und
Sklavinnen bleiben in ihrem sozialen Status, wobei freilich undeutlich ist,
inwieweit für die xüoioi, wo sie überhaupt genannt werden (Kol 4,1; Eph 6,9;
nicht IPetr 2,18-25), eine Zugehörigkeit zur Kirche als dem Ort der neuen
Schöpfung vorausgesetzt wird, wie das offensichtlich für die Sklavinnen und
Sklaven der Fall ist. Dieser Sachverhalt ist zu berücksichtigen bei der Annahme,

dass die Haustafeltradition «egalitäre» Impulse in der Anpassung an
soziale Realitäten der Umwelt untergehen lässt.

117



Was nun die Aufhebung der geschlechtlichen Differenzierung anbelangt,

stellt sich zunächst die Frage, ob Paulus irgendwo in seinen Briefen

auf den in Gal 3,28c angesprochenen Sachverhalt überhaupt
eingeht. Das ist m. E. in 1 Kor 7 der Fall42. Hier allein im NT kommen die

drei in Gal 3,28 genannten Gruppierungen und Relationen noch einmal

zur Sprache. Das Generalthema ist die Beziehung Mann-Frau bzw.

Ehe und Ehelosigkeit und zwar aller Wahrscheinlichkeit nach im
Anschluss an eine in Korinth vertretene und dabei androzentrisch formulierte

Option für die grundsätzliche Ehelosigkeit der Getauften (IKor
7,1). Die briefpragmatisch differenzierte und Mann und Frau
paritätisch behandelnde Argumentation des Paulus bewegt sich zwischen
zwei Polen: a) tatsächlicher Vorzug der Ehelosigkeit, aber nur, wo das

- von Unverheirateten oder Verwitweten - realistisch als eine von
Gott gegebene Möglichkeit erkannt wird (vgl. einmal 7,7.8.38.40, dann
auch 7,26.28.29-35); b) Bleiben in der Situation (der Ehe oder
Ehelosigkeit), in der einen der Ruf Gottes erreicht hat, weil sie als solche

nicht schlechthin heilsvermittelnd oder -verhindernd ist. Mit dieser
flexiblen Regel verbindet Paulus in 7,17-24 auch je das Thema von
Beschnittenheit und Unbeschnittenheit sowie von Frei-Sein und Sklave-
Sein.

Wenn nun IKor 7,1 bzw. IKor 7 eine korinthische bzw. eine
paulinische Auslegung der an sich unterschiedlich verstehbaren Aussage von
Gal 3,28c darstellen, so wäre die hier ausgesprochene Aufhebung der
geschlechtlichen Differenzierung von beiden Seiten im Sinn der
Ehelosigkeit und das heisst konsequenterweise auch der sexuellen
Enthaltsamkeit (EYXoàxeia) verstanden worden - von Paulus aber, im
Unterschied zu der in Korinth vertretenen Auffassung, nicht als eine
eigentlich alle verpflichtende Vorschrift (das gilt bei Paulus mutatis
mutandis auch für die Sklaven und Sklavinnen, was ihren sozial-rechtlichen

Status anbelangt). Ich setze also voraus, dass Paulus den in Gal
3,28abc erwähnten drei Aufhebungen verschiedene Verbindlichkeiten
zuweist: Hinsichtlich 3,28a ist er rigoros und hinsichtlich 3,28c nimmt
er eine mittlere Stellung ein zwischen der in Korinth vertretenen
Parole, keine Frau zu berühren (m.E. eine präskriptive Interpretation
von Gal 3,28c), und der Sicht derjenigen Schriften, die nicht mehr vom
Vorzug der Ehelosigkeit reden, sondern vielmehr nach Ausweis der
Haustafeltradition die Ehe als den Ort sehen, wo die geschlechtliche

42Vgl. W. Schräge (Fn. 28), 131 Anm. 452; anders z.B. G. Dautzenberg (Fn
39) 185. i

118



Differenzierung (und eben auch die institutionalisierte
Herren-Sklaven-Relation) mit ihren gemeinantiken Hierarchisierungen konkret zur
Geltung kommt und wo Auswüchsen der Hierarchisierung im Sinn des

«Liebespatriarchalismus» zu steuern versucht wird (Kol 3,18—4,1 ; Eph
5,21-6,9; IPetr 2,18-3,7).

Eine gewisse Bestätigung für die hier vorgetragene Sicht sehe ich
darin, dass Paulus in IKor 12,13 den Topos von Gal 3,271 ohne das

Element 3,28c aufgreift; an sich könnte er ja neben Juden und Griechen

sowie Sklaven und Freien gut noch Männer und Frauen
aufzählen. Aber das lässt eben das oben vorausgesetzte Verständnis von
Gal 3,28c nicht zu. Trifft das zu, so hat der Topos weder die Ehe im
Sinne der Vision einer egalitären Überwindung des Patriarchats43 im

Auge, noch gibt er etwas her für die Paulus in IKor 11,2-16 wichtige
Unterscheidung von Mann und Frau, die möglicherweise die Frau

primär als Gattin im Rahmen der gemeinantiken patriarchalen Ehe

wahrnimmt (vgl. auch 1 Thess 4,4).

4.2 Wenn diese Auffassung stimmt, dann ist Gal 3,28 als Ganzes nicht
direkt als sachliche Antithese zu hellenistischen und jüdischen
Reihungen zu verstehen, wo der griechische Mann dem Schicksal dankt,
dass er nicht als Tier, als Frau (ywr)) oder als Barbar geboren sei, wo
der jüdische Mann Gott dafür dankt, dass er ihn nicht als Heiden, als

Frau oder als Unwissenden bzw. als Sklaven geschaffen hat44. Diese

4,Zur Ansicht, dass Gal 3,28c nicht die urchristliche Magna Charta der
Frauenemanzipation im Sinn der Aufhebung der sozialen Geschlechterrollen
innerhalb der patriarchalen antiken Gesellschaftsordnung und damit innerhalb
des den Rahmen der Ehe bildenden Hauses ist, vgl. auch E. und W. Stegemann
(Fn. 24) 336. Ähnlich wie ich interpretiert Judith M. Gundry-Volf, Male and
Female in Creation and New Creation: Interpretations of Galatians 3.28 in 1

Corinthians 7, in: Thomas Schmidt/Maises Silva (Hg.), To Tell the Mystery. FS

Robert H. Gundry, JSNT.S 100, Sheffield (Sheffield Academic Press) 1994,

95-121. Die Aufhebung der Geschlechtsdifferenz im Sinn des Verzichts auf die
Ehe und die darin situierte proereatio sieht in Gal 3,28c auch Theodor von
Mopsuestia, Gal. 3.27f. (ed. Henry B. Swete I 57) bezeugt.

44Vgl. Diogenes Laertios 1,33 (Übersetzung Otto Apelt): «Hermippos in
seinen Lebensbeschreibungen überträgt einen von manchen dem Sokrates
zugeschriebenen Ausspruch auf den Thaies. Er legt ihm nämlich das Wort bei: Drei
Dinge sind es, die mich dem Schicksal zu Dank verpflichten: erstens, dass ich
als Mensch zur Welt kam und nicht als Tier; zweitens, dass ich ein Mann ward
und nicht ein Weib; drittens, dass ich ein Hellene bin und nicht ein Barbar.»

119



Reihungen reflektieren u.a. die dem freien Bürger der Polis zukommende

Selbsteinschätzung bzw. die dem Mann geltenden Anforderungen

der Torakenntnis und Toraerfüllung. Dabei begegnet in den
Reihungen nichts, was die Formulierung «nicht männlich und weiblich»
begründen könnte. Das aber heisst eben, dass Gal 3,28c nicht zwingend
oder auch nur in erster Linie als egalitäre Angleichung der Frau an
den sozialen Status des Mannes unter Beibehaltung der grundlegenden
Sozialstruktur des Hauses, wo die Frau Gattin und Mutter ist, begriffen

werden kann.

Andere Auslegungen von Gal 3,28c scheinen im neutestamentlichen
Schrifttum nicht zu begegnen, wohl aber sachliche, jeweils verschieden
situierte Analogien: etwa Lk 20,34-36; vgl. Mk 12,25; Mt 22,301 (die
Auferstandenen kennen die Ehe nicht und sind als engelgleiche Wesen

Söhne Gottes); Mt 19,10-12 Sondergut (das Herrenwort vom Eunuchen

um der Basileia willen); Offb 14,4. Zu beachten ist ferner, dass

Lk gegen die Seitenreferenten die Jesusüberlieferung von der Ehe als

einer von Gott zusammengefügten Verbindung (Mk 10,2-12; Mt
19,3-9) auslässt und im Kontext des Topos vom Verlassen der Familie
samt der wirtschaftlichen Basis (Mk 10,291; Mt 19,29; Lk 18,291) bzw.

des Vorrangs der Bindung an Jesus gegenüber der Bindung an
Familienglieder (Mt 10,34-38; Lk 14,25-27) explizit die Ehefrau erwähnt (Lk
14,26; 18,29). Das hier aufscheinende afamiliäre Ethos, das urchristlichen

palästinischen Wandercharismatikern zugeschrieben wird45,

kommt auch in der Neudefinition der Familie durch das allein konstitutive

Element des Tuns des Willens Gottes (Mk 3,31-35 und Parallelen)

zum Ausdruck.
In diesem Zusammenhang ist auch eines apokryphen Herrenwortes

zu gedenken, dessen älteste Belege in EvTh 22; 2Clem 12,2; ClemAlex,

Lactanz, Inst. 3,19 schreibt das Wort Piaton zu, der der Natur dankt. Vgl.
Plutarch, Mar. 46.

tBer 6(7),18: «Rabbi Jehuda [um 150p] sagte: Drei Lobsprüche muss man
jeden Tag sprechen: Gepriesen, dass er mich nicht als Heiden (gwj) erschaffen
hat. Gepriesen, dass er mich nicht als Frau ('§h) erschaffen hat. Gepriesen, dass
er mich nicht als Unwissenden (bwr) erschaffen hat.» bMen 43b bringt zum -
hier Rabbi Meir [um 150p] zugeschriebenen - Ausspruch eine Variante, wo der
«Unwissende» durch den «Sklaven» ersetzt wird (so auch im täglichen
Morgengebet vgl. Sidur sefat emet, Basel [Goldschmidt] 1972, 5). yBer 9, 13b hat
die Reihenfolge Heide, Unwissender, Frau.

45Vgl. Gerd Theissen, Soziologie der Jesusbewegung, TEH 194 München
(Kaiser) 1977, 14-21. i

120



Strom 3,92,2 vorliegen46. Da wird das Kommen der Basileia Gottes mit
der Aufhebung der geschlechtlichen Differenzierung und ihrer
Rückführung in eine Einheit verbunden, und es ist von der proleptischen
Wahrnehmung des Kommenden in der Enkrateia die Rede. Einige
weitere Texte zeigen eine Verbindung von Herrenwort und Gal 3,28c.

Freilich wird die anthropologische (und auch kosmische) Einheit in der
Regel nicht mit Jesus Christus als dem «Einen» oder dem «neuen

46EvThom 22: «Jesus sah kleine (Kinder), die Milch saugten. Er sagte zu
seinen Jüngern: Diese kleinen (Kinder), die Milch saugen, gleichen denen, die ins

Königreich eingehen. Sie sagten zu ihm: Werden wir, indem wir klein sind, ins

Königreich eingehen? Jesus sagte zu ihnen: Wenn ihr die zwei (zu) eins macht
und wenn ihr das Innere wie das Äussere macht und das Äussere wie das

Innere und das Obere wie das Untere und wenn ihr das Männliche und das

Weibliche zu einem einzigen machen werdet, damit das Männliche nicht männlich

(und) das Weibliche (nicht) weiblich ist, wenn ihr Augen anstelle eines Auges

macht und eine Hand anstelle einer Hand und einen Fuss anstelle eines
Fusses, ein Bild anstelle eines Bildes, dann werdet ihr (in das Königreich)
eingehen» (Übersetzung Michael Fieger). 2Clem 12: «2. Als nämlich der Herr
selbst von jemandem gefragt wurde, wann sein Reich kommen werde, sagte er:
«Wenn die zwei Eines sein werden, und das Äussere wie das Innere, und das

Männliche mit dem Weiblichen, weder männlich noch weiblich) (Sxav faxai xà
òùo ëv, xaì tò è'Çu) wç tò saw, xaì tò àooEV urxà TTjç th)Xeîaç, oûxe óogev oûte
frfjXu). 3. Die zwei aber sind Eines, wenn wir zueinander die Wahrheit sagen;
und in zwei Leibern möge ungeheuchelt eine Seele sein. 4. Und «das Äussere
wie das Innero meint dies: Die Seele nennt er «das Innere>; «das Äussere) aber
nennt er den Leib. Auf welche Weise nun dein Leib sichtbar ist. so soll auch
deine Seele offenbar sein in den guten Werken. 5. Und «das Männliche mit
dem Weiblichen, weder männlich noch weiblich) meint dies: Ein Bruder soll
beim Anblick einer Schwester an sie nicht als Frau denken, und nicht soll sie

an ihn als einen Mann denken. 6. Wenn ihr das tut, sagt er, wird das Reich meines

Vaters kommen» (Übersetzung Andreas Lindemann/Henning Paulsen).
Clemens von Alexandrien zitiert im 3. Buch der Stromateis, wo er sich gegen
enkratitische Auffassungen über die Geschlechtlichkeit und die Ehe auslässt.
mehrmals aus dem sog. Ägypterevangelium, das in einem Dialog zwischen
Salome und (dem auferstandenen?) Herrn wiederholt das Gebären der Frauen
und mithin Sexualität und Ehe mit dem Herrschen des Todes in Verbindung
hringt. Strom 3.92,3: «Als Salome fragte, wann man das, was sie erfragt hatte,
erkennen werde, sprach der Herr: «Wenn ihr das Gewand der Scham [vgl. Gen
3,21: Körperlichkeit; EvThom 37] mit Füssen treten werdet und wenn die zwei
eins sein werden und das Männliche mit dem Weiblichen und weder männlich
noch weiblich (sein wird).> (öxuv Tfjç, aloxûvnç È'vòuua jtaxrjcmTe x«i öxav
Yévrjxui xà òùo É'v xaì xò âççev (xexà xfjç ut]Xeìu; oìixe ôqqïv oüxe Ofjtaj).»
(Übersetzung Wilhelm Schneemelcher). Weiteres bei W. Schneemelcher,
Neutestamentliche Apokryphen I.Tübingen (Mohr) 51987, 174-179; G. Dautzenberg
(Fn. 39) 189-193; D.R. MacDonald (Fn. 39).

121



(gottebenbildlichen) Menschen» in Zusammenhang gebracht (vgl.
immerhin die naassenische Auslegung des Attishymnus bei Hippolyt,
Elench 5,7,11-15: «... das höhere Sein, wo weder weiblich noch männlich

ist, sondern eine neue Schöpfung, ein neuer Mensch, der
mannweiblich [àfjoevof>fjÀ.uç] ist»).

4.3 Die in Gal 3,28c formulierte Aufhebung der geschlechtlichen
Differenzierung kommt also, wenn überhaupt in diesem Äon, in der
Ehelosigkeit und Enkrateia zur Geltung, weil die Differenzierung von
vornherein nur unter dem leitenden Gesichtspunkt der für die procrea-
tio notwendigen Sexualität, die ihren Raum in der Ehe, im oikos hat,

wahrgenommen wird. Erst mittelbar kommt es dann auch zu sozialen

Konsequenzen, insofern die Frau nicht mehr im Rahmen des patriarchalen

oikos an die traditionellen konservativen Rollenverteilungen
und die gemeinantike - griechisch-römische wie jüdische - Rangordnung

(Unterordnung der Frau)47 gebunden ist. Dabei ist aber zu be-

47Die Literatur ist riesig. Vgl. etwa Klaus Thraede, Art. «Frau», in: RAC 8,

Stuttgart (Hiersemann) 1972, 197-269; ders., Ärger mit der Freiheit. Die
Bedeutung von Frauen in Theorie und Praxis der alten Kirche, in: Gerla Scharf-
fenroth/Klaus Thraede, «Freunde in Christus werden ...». Die Beziehung von
Mann und Frau als Frage an Theologie und Kirche, Kennzeichen 1, Gelnhausen/Stein

(Burckhardthaus/Laetare) 1977, 31-182; ders.; Gerhard Delling, Art.
«Geschlechter», in: RAC 10, Stuttgart (Hiersemann) 1978, 780-803; ders., Art.
«Geschlechtstrieb», in: ebd. 803-812; ders., «Geschlechtsverkehr», in: ebd.
812-829; Sarah B. Pomeroy, Frauenleben im klassischen Altertum, KTA 461,

Stuttgart (Kröner) 1985 [amerik. 1975]; Prudence Allen, The Concept of
Woman. The Aristotelian Revolution 750 BC - AD 1250, Grand Rapids (Eerd-
mans) 21997; Ross Shepard Kraemer, Her Share of the Blessings. Women's
Religions Among Pagans, Jews, and Christians in the Greco-Roman World, New
York (OUP) Ì992; Anne Jensen, Gottes selbstbewusste Töchter. Frauenemanzipation

im frühen Christentum, Freiburg (Herder) 1992; Gillian Clark, Women
in Late Antiquity, Pagan and Christian Lifestyles, Oxford (Clarendon) 1993;
ferner die Sammelbände Rosemary Radford Ruether (Hg.), Religion and
Sexism. Images of Woman in the Jewish and Christian Traditions, New York
(Simon & Schuster) 1974; Gerhard Dautzenberg u.a. (Hg.), Die Frau im
Urchristentum, QD 95, Freiburg (Herder) 1983; Averli Cameron/Amélie Kuhn (Hg.),
Images of Women in Antiquity, London 1983; Andreas Karsten Siems, Sexualität

und Erotik in der Antike, WdF 605, Darmstadt (WBG) 1988; P. Schmitt
Pantel (Hg.), Geschichte der Frauen in der Antike I, Frankfurt 1993; Dizionario

di Spiritualità Biblico-Patristica. I grandi temi della S. Scrittura per la «Lectio

Divina», hg. von Salvatore A. Panimolle, Bände 10 und II: Creazione-
Uomo-Donna. Parte prima: nella Bibbia e nel giudaismo antico; Parte seconda:

negli scritti dei Padri, Roma (Boria) 1995.

122



achten, dass Gal 3,28c (wie auch 3,28b, anders 3,28a) - zumindest für
Paulus - keinen schlechthin verpflichtenden Charakter hat, also
zwischen Deskription (Widerspiegelung einer Erfahrung in den Gemeinden4")

und Präskription (Gebundenheit an die Erkenntnis des Charismas

der Ehelosigkeit) schwebt. Insofern liegt für Paulus zwischen Gal
3,28c und IKor 11,2-16 kein Widerspruch vor. Wenn die Realisation
der in Gal 3,28c genannten Aufhebung der geschlechtlichen Differenzierung,

die als solche auch für das (postmortale) Eschaton reserviert
werden kann, im Sinn einer enkratitischen Lebensweise als jetzt schon
realisierbar angesehen wird, fällt m.E. der Vorwurf, Paulus habe in
IKor 11,2-16 die (wie immer auch verstehbaren) Einsichten von Gal
3,28 vergessen, in sich zusammen. Man kann sich fragen, ob die in
IKor 11,11 f. angezielte und in IKor 7 faktisch vorausgesetzte
Gleichwertigkeit bzw. Parität von Mann und Frau nicht für den Raum des
oikos partiell ein Anliegen dessen aufnimmt, was heute viele gern in Gal
3,28c grundgelegt sehen möchten. Sie ist aber gerade nicht explizit
christologisch, gar mit einem Rekurs auf die christomorphe GE
begründet.

5- Für unsere Frage nach dem Verhältnis von GE und geschlechtlicher

Differenzierung des Menschen lässt sich als Ertrag des bisherigen
Durchgangs durch die urchristliche kanonische Literatur das folgende
Fazit formulieren: Die Frage wird explizit in der Regel nicht thematisiert.

Wenn nun Aussagen über die eschatologisch-christomorphe GE
der Glaubenden bzw. das Sein-in-Christus keinen Unterschied
zwischen Männern und Frauen feststellen, kann dies die Folge eines
«naiven», soziokulturell bedingten Androzentrismus sein, wonach der
Mann das Modell des Menschen schlechthin ist, die Frau als Frau das

Abweichende. Welche Folgerungen dort, wo der «naive» Androzentrismus

nicht mehr möglich ist, daraus gezogen werden mussten, ist eine
Frage, die wir miteinander zu diskutieren haben.
Nun gibt es aber die singulare Aussage, dergemäss nur der Mann, nicht
aber die Frau der - vielleicht durch Christus vermittelten (vgl. 1 Kor
U,3d) - protologischen GE und Doxa Gottes teilhaftig ist (I Kor 11,7).
Ich habe ihren Stellenwert im Rahmen der paulinischen Argumentati-

4sDie meisten im NT erwähnten Frauen aus städtischen Gemeinden können
alleinstehend gewesen sein, da sie nicht über eine Beziehung zu einem Mann
- Vater. Gatte. Bruder - definiert werden, vgl. F.. und W. Stegemann (Fn. 24)
332t

123



onsstrategie zu zeigen versucht und meine, dass sie keinen Basissatz

seiner theologischen Grundeinsichten bildet. Aber Paulus hat eben,

wohl im Blick auf verheiratete Christinnen, doch so formulieren können.

Er befindet sich damit faktisch in der Nähe der nachpaulinischen
Belege für eine Sicht der Frau und ihres Status im Rahmen des Sozi-

algefüges des antiken Hauses, also etwa der Haustafeln samt ihren
ekklesialen Transformationen in Ständetafeln (lTim 2,8-15; 6,1-2; Tit
2,1-10; vgl. lClem 1,3; 21,6-9; Did 4,9-11; Barn 19,5-7; IgnPol 4-6; Po-

lyc, 2 Phil 4-6). In ihnen wird die Frage, ob und wie die Frau als Frau

an der (protologisch oder eschatologisch vermittelten christomorphen)
GE des Menschen teil hat, nicht erörtert. Aber es lässt sich nicht aus-

schliessen, dass als Konsequenz der patriarchal-androzentrischen
Perspektive bestritten würde, dass die GE der Frau in einer Weise

zukommt, die mit der des Mannes identisch ist. Derartige Auffassungen
gibt es unter den Kirchenvätern, die in derselben soziokulturellen
Matrix leben. Ob dies auch als Konsequenz einer Sicht verstanden
werden könnte, welche die konkrete Männlichkeit Jesu Christi als des

Urbildes des neuen Menschen explizit betont, ist eher unwahrscheinlich,

da diese Argumentation bekanntlich in der patristischen Diskussion

nicht begegnet41'. Freilich könnte etwa die Redeweise vom Anziehen

des Christus gewissermassen aus jedem Menschen, ob Mann oder

Frau, einen Mann machen, falls dieser angezogene Christus, der
auferstandene und erhöhte Kyrios mit (exklusiv) männlichem Geschlecht
konnotiert wird. Das ist aber später nur im Sinn einer metaphorischen
Verwendung der Bezeichnung «männlich» oder «Mann» der Fall

gewesen, wie noch zu zeigen ist.

Wie verhält es sich aber dort, wo im Anschluss an die alttestamentliche

Ehe- und Brautmetaphorik für das Verhältnis Gott-Israel50 und
unter Weiterführung der im Epheserbrief entwickelten ekklesialen
Haupt-Leib-Metaphorik der Ehemann mit Christus und die Ehefrau
mit der Kirche verglichen bzw. ihre Gen 2,26 realisierende Ehe im
Licht des Christus-Kirche-Mysteriums gesehen wird (Eph 5,21-33; vgl.
schon 2 Kor 11,21)? Die christologisch-ekklesiologische Sponsalmeta-
phorik lässt so auch den erhöhten Christus in seinem Gegenüber zur
weiblich konnotierten Grösse der Kirche als derart univok männlich
konnotiert erscheinen, dass eine christomorphe, in und durch Christus

4"'Vgl. Richard A. Norris, The Ordination of Women and the «Maleness» of
Christ, AThR.SS 6, 1976, 69-80.

5llVgl. etwa Hos 1-3; Éz 16; Jes 50,1; 54,1-6; ferner Offb 19,7; 21.2.9; 22,17.

124



erschlossene G E für die einzelne getaufte Frau als Frau auf den ersten
Blick schwer vorstellbar wird. Ich erwähne diese Nuptialmetaphorik
deswegen, weil sie in der modernen römisch-katholischen Diskussion

wegen ihrer Anwendbarkeit auf das fundamentale eucharistische
Geschehen gern als Argument gegen die Ordination von Frauen zum
Priester als dem Christus «repräsentierenden» Liturgen herangezogen
wird. Demgegenüber ist darauf hinzuweisen, dass in der altkirchlichen
Tradition gelegentlich Christus in der Gestalt einer Frau «repräsentiert»

gesehen wird, so etwa in der 177 in Lyon gekreuzigten Märtyrin
Blandina51; freilich steht hier nicht der ekklesiologisch fundamentale
Kontext der Eucharistie mit ihrem Gegenüber von Bischof / Priester
und Volk zur Debatte. Mit diesem Hinweis stehen wir allerdings schon
in der nachneutestamentlichen Zeit.

6. Im folgenden gebe ich einen gedrängten Überblick über die
wichtigsten Positionen, die in der Alten Kirche zur Frage des Zusammenhangs

zwischen GE52 und geschlechtlicher Differenzierung des
Menschen bzw. zur Frage der GE der Frau vertreten werden. Hinsichtlich
der Textnachweise verweise ich generell auf die Arbeit von Martien
Parmentier (siehe S. 132-174).

"Vgl. Euseb von Caesarea, h. e. V 1,3-2,8, hier 1.41 Dazu A. Jensen [Fn. 47].
245-252.

Vgl. zur patristischen Auslegung von Gen l,26f. und zur Frage der GE des
Menschen: J. Jervell (Fn. 29); Peter Schwanz, Imago Dei als christologisch-an-
thropologisches Problem in der Geschichte der Alten Kirche von Paulus bis
Clemens von Alexandrien. Göttingen 1970; Maryanne Cline Horowitz, The
Image of God in Man. Is Woman Included?. HThR 72 (1979) 175-206: Kan
Elisabeth B0rresen, Subordination and Equivalence. The Nature and Role of
Woman in Augustine and Thomas Aquinas, Kampen (Kos) 1995 (franz. 1968;
amerik. 1981); dies., Imago Dei, privilège masculin? Interprétation augustinien-
ne et pseudo-augustinienne de Gen. 1,27 et 1 Cor. 11,7, Aug. 25 (1985) 213-234;
dies., In Defence of Augustine: How Femina is Homo, in: B. Bruning u.a. (Hg).
Collectanea Augustiniana. FS T. J. van Bavel. BEThL 92A. Louvain (University

Press/ Peeters) 1990, 411-428; Jacob Jervell/Henri Crouzel/Johann Maier/Al-
brecht Peters, Art. «Bild Gottes», in: TRE 6, Berlin (de Gruyter) 1980, 491-515;
Adalbert-G.Hamman, L'homme image de Dieu. Essai d'une anthropologie
chrétienne dans l'Eglise des cinq premiers siècles, Paris (Desclée) 1987: zuletzt
Ernst Dassmann, «Als Mann und Frau erschuf er sie». Gen. 1,27c im
Verständnis der Kirchenväter, in: Panchaia. FS. K. Thraede, JAC.E 22, Münster
(Aschendorff) 1995, 45-60. Von den Spezialuntersuchungen sei genannt: Henri
Crouzel, Théologie de l'image de Dieu chez Origene, Theol(P), Paris (Aubier)
1956.

125



6.1 Sowohl in der radikalen wie in der gemässigt enkratitisch
orientierten Tradition53, wie sie von vielen Vätern bezeugt wird (Vorzug der

Jungfräulichkeit gegenüber dem Eheleben), gehört die somatisch-kon-
krete geschlechtliche Differenzierung des Menschen, wie sie in proto-
logischem Kontext in Gen 1,27c als Vorgabe der Schrift erscheint, nicht
zu einem Element der GE des Menschen. Die diese ausschliessende

Interpretation wird etwa auf folgendem Weg erreicht: Die für die
neuzeitliche Exegese parallelen und je in sich abgeschlossenen Texte von
der Erschaffung des Menschen Gen 1,26-30 und Gen 2,7-25 werden
als eine einzige und durchgehende Erzählsequenz mit unterschiedlichen

Schöpfungsakten unter je verschiedenen Perspektiven gelesen.

Voraussetzung für diese Perspektiven ist eine - grob gesagt, platonisch
eingefärbte - Anthropologie, die am Menschen verschiedene Teilelemente

in einem Kontinuum zwischen einem gottnahen «obersten»
Seelenteil und dem Leib unterscheidet. Die Gen l,26f. erwähnte Erschaffung

des Menschen wird gerne auf einen «geistigen», intellegiblen,
nicht körperlichen Prototyp des (infolgedessen noch nicht geschlechtlich

differenzierten) Menschen bezogen. Die Polarität «männlich-weiblich»

wird - nach dem Vorgang Philos54 - oft im Sinn eines anthropologischen

Dualismus oder Trichotomismus allegorisiert; das «Männliche»

bedeutet dabei das obere, vernünftige, geistigere, Affekte und Sinnen

in Freiheit dominierende psychische Element; das «Weibliche»

dagegen das untere, mit Affekten und Sinnen verbundene, das Geistige

in seiner Willensfreiheit gefährdende psychische Element oder das

sinnenhaft gottferne Körperliche schlechthin (im Horizont dieser Polarität

kann dann Gen 2 allegorisch interpretiert werden). Im Rahmen

"Vgl. Henry Chadwick, Art. «Enkrateia», in: RAC 5, Stuttgart (Hiersemann)
1962, 343-365; Ugo Bianchi (Hg.), La tradizione dell'enkrateia. Motivazioni
ontologiche e protologiche. Atti del Colloquio Internazionale, Milano, 20-23 aprile

1982, Roma (Ateneo) 1985; Giulia Sfameni Gasparro, Enkrateia e antropologia.

Le motivazioni protologiche della continenza e della verginità nel
cristianesimo dei primi secoli e nello gnosticismo, SEAug 20, Roma 1984; dies., Image
of God and Sexual Differentiation in the Tradition of Enkrateia, in: IGGM
138-171.

54Zur philonischen Interpretation von Gen 1,27c und der Metaphorik von
«männlich-weiblich» vgl. Richard A. Baer, Philo's use of the categories male
and female, ALGJ 3, Leiden (Brill) 1970; Thomas H. Tobin, The Creation of
Man. Philo and the History of Interpretation, CBQ.MS 14, Washington
(Catholic Biblical Association of America) 1983; Dorothy Sly, Philo's Perception of
Women, BJSt 209, Atlanta GA (Scholars) 1990.

126



des Konzepts einer doppelten Schöpfung55 ist dann bei vielen
Kirchenvätern in der Regel erst in der Auslegung von bzw. im Rückgriff
auf Gen 2 vom konkreten Menschen als Mann und Frau die Rede. Die

Fortsetzung der Erzählung von der Erschaffung des Menschen mit der
Geschichte vom sog. Fall, die u.a. zur Erkenntnis der Nacktheit führt,
und von der erst ausserhalb des Gartens erfolgenden ersten
geschlechtlichen Vereinigung und Fortpflanzung macht es verständlich,
dass in einem - radikal oder gemässigten - enkratitischen Horizont die

Differenzierung des Menschen in Mann und Frau nicht zum protolo-
gisch ursprünglichen (und eschatologisch wiederhergestellten) Wesen
des Menschen, der Gottes Abbild ist, gehören kann. Es zeigt sich die
Tendenz, die geschlechtliche Differenzierung als etwas letztlich
Überflüssiges, zumindest Vorübergehendes zu halten, da sie nur in der konkret

leiblich-sexuell vermittelten Procreatio unvermeidlicherweise
notwendig ist und zur Geltung kommt.s" Andere - psychologisch
beschreibbare - Aspekte der geschlechtlichen Differenzierung kommen
hier kaum in den Blick.

Endlich scheint Gott oder die schöpfüngsmittlerische Grösse des Logos

als asexuelle und folglich nicht geschlechtlich differenzierte
Wirklichkeit es auszuschliessen, dass die sein Wesen irgendwie reflektierende

GE des Menschen die geschlechtliche Differenzierung einschliesst.

"Vgl. Charles Kannengiesser, Philon et les Pères sur la double création de

l'homme, in: Philon d'Alexandrie. Lyon, 11-15 septembre 1966, Actes du
Colloque National du CNRS. Paris (CNRS) 1967, 277-296.

^Augustinus gewinnt in seinen späteren Schriften ein uns heute tiefer
scheinendes Verständnis einer bleibenden sexuellen Differenzierung des Menschen.
vgl- John Crawford Bauerschmidt. Sexual Difference and the Relation of the
Sexes in the Theology of Saint Augustine, Diss. D. Phil. Oxford 1994. 330 S. So
sieht er etwa Civ. 22, 17f., gegen andere Meinungen, im «vollkommenen Mann»
(Eph 4,13) die Frau in ihrer Unterschiedenheit vom Mann eingeschlossen.
Schon Hieronymus hat im Zug seiner anti-origenistischen Polemik die
geschlechtliche Differenz, in den Aulerstehungsleib eingeschrieben (z.B. C. loan.
25; 31) und sich damit von seiner früheren Überzeugung abgewandt, als er mit
anderen Autoren wegen Lk 20,34-36 der geschlechtlichen Differenz keine
Ewigkeitsdimension zubilligen konnte; vgl. Barbara Feichtinger. Apostolae
apostolorum. Frauenaskese als Befreiung und Zwang bei Hieronymus. Studien zur
klassischen Philologie 94, Frankfurt a. M. (Lang) 1995, 137-163. Zur Frage nach
der Form des Aulerstehungsleibes vgl. zuletzt Caroline Walker Bynum, The
Resurrection of the Body in Western Christianity, 200-1336, New York (Columbia
UP) 1995, bes. 19-114.

127



6.2 Was aber heisst das? Ist weder der Mann als Mann noch die Frau
als Frau - protologisch oder eschatologisch in Jesus Christus - gott-
ebenbildlich, sondern nur der Mensch als geistige Entität, als leibloses
Konstrukt? Diese Frage ist meines Wissens so in der Alten Kirche
nicht explizit gestellt worden. In der androzentrischen Perspektive der
antiken Kultur und mithin auch der neutestamentlichen Schriften und

der Kirchenväter ist der Mann mehr oder weniger explizit das Modell
des Menschen überhaupt. Abweichend ist die Frau. Sie - nicht
gleichermassen auch der Mann als Mann - ist allenfalls ein Problem für
die Frage nach der GE des Menschen. Auch dort, wo die GE der Frau
mit Nachdruck behauptet wird gegen eine Tradition, die in der Nachfolge

von IKor 11,7 (und der zugrundeliegenden Interpretation von
Gen 1-3) die Frau von der GE ausschliesst57, ist es in der Regel so,
dass die GE der Frau dort situiert wird, wo die Frau mit dem Mann
identisch ist: in ihrem geistigen Wesen als voûç, als anima rationalis,
oder wie immer das formuliert wird. Von diesem gemeinsamen gott-
ebenbildlichen Humanum - dessen Verhältnis zu der Mann und Frau

gemeinsamen Natur noch festzulegen wäre -, ist aber die Frau
faktisch nur dann wirklich bestimmt, wenn sie in sozialen Bezügen sich

nicht als Frau erweist, also nicht sexueller Partner eines Mannes im
Rahmen des Hausverbandes und ihm darin untergeordnet ist. Sie ist es

allenfalls proleptisch - als jungfräulich lebende, die so auch eine
gewisse Befreiung von den normativen Zwängen und Konventionen der

patriarchalen Gesellschaft erfährt58.

"Bekannt ist der Ambrosiaster, für den der andromorphe Gott im allein theo-
morphen Mann seine Entsprechung findet. Diese Sicht ist über das Decretum
Gratiani in der abendländischen kanonistischen Tradition rezipiert worden; vgl.
K. E. B0rresen, Imago Dei (Fn. 52) 215-218. Freilich hat der Ambrosiaster (zu
Kol 3,11) der bei der Frau fehlenden GE der creatio originalis die in Christus
auch der Frau geschenkte GE der salvatio, die im Glaubensgehorsam zur
Geltung kommt, gegenübergestellt, vgl. K. E. B0rresen, Image of God (Fn. 32) 194.

*Dass Virginität und Ehelosigkeit den Frauen der mediterranen Antike
einen Freiraum von den die Familie mehr oder weniger beherrschenden
patriarchalischen Ordnungsvorstellungen bot, wenn immer das wirtschaftliche Überleben

irgendwie geregelt war, ist heute eine verbreitete und mir plausible These

zur partiellen Erklärung des (übrigens nicht nur in der Kirche belegten)
Aufschwungs der Askese in der Spätantike; vgl. etwa Elizabeth A. Clark,
Ascetic Renunciation and Feminine Advancement. A Paradox of Late Ancient
Christianity, in: dies., Ascetic Piety and Women's Faith. Essays on Late Ancient
Christianity, SWR 20, Lewiston NY (Meilen) 1986, 175-208; Ruth Albrecht, Das
Leben der heiligen Makrina auf dem Hintergrund der Thekla-Traditionen.
Studien zu den Ursprüngen des weiblichen Mönchtums im 4. Jahrhundert in

128



Das gottebenbildliche geistige Humanum wird nun in der dominanten

anthropologischen Metaphorik mit «männlichen» Wesensmerkmalen

konnotiert. Es liegt also eine Angleichung der Frau an den Mann
vor, insofern die GE des Menschen im Mann als etwas vorausgesetzt
wird, das den Mann nicht in gleicher Weise «entmännlicht» wie die GE
des Menschen in der Frau diese «entfraulicht» und auf das allgemeine
Humanum reduziert.

Das ist auch konkret zur Geltung gekommen durch die in sozialen

Bezügen so weit als möglich verwirklichte Umsetzung des Zieles, dass

die (selbstverständlich unverheiratete) Frau ein «Mann wird», d.h. sich
als Mann schert und kleidet, als Mann fühlt, und so in der Öffentlichkeit

den Männern vorbehaltene Aufgaben verrichtet, oder aber wegen
bestimmter (mit «männlichen» Eigenschaften assozierten) Vorzügen
zumindest als «Mann» bezeichnet wird5''.

Das Umgekehrte, das sich von der ekklesiologischen Metaphorik
(die Kirche ist Braut Christi) und von dem Verständnis der Seele als

(«weibliche») Empfängerin6" der lebenspendenden (und im Horizont
der antiken Zeugungstheorien''1 somit «männlichen») Gnade Gottes

Kleinasien, FKDG 38. Göttingen (V&R) 1986; Peter Brown, Die Keuschheit
der Engel. Sexuelle Entsagung, Askese und Körperlichkeit im frühen
Christentum, München (Hanser) 1991 (amerik. 1988); Susanna Elm, Virgins of God.
The Making of Asceticism in Late Antiquity, Oxford (OUP) 1994; Vincent L.
Wimbush/Richard Valantasis (Hg.), Asceticism. Oxford (OUP) 1995: Margaret
•¦ MacDonald, Early Christian Women and Pagan Opinion. The Power of the
Hysterical Woman, Cambridge (CUP) 1996.

wZu diesem Phänomen vgl. Kerstin Aspergen. The Male Women. A Feminine

Ideal in the Early Church, AUU.UWS:A.Women in Religion 4, Uppsala
1990; Kari Vogt, «Männlichwerden» - Aspekte einer urchristlichen Anthropologie,

Conc(D) 21 (1985) 434-442; dies., «Becoming Male»: A Gnostic and
E'irly Christian Metaphor, in: IGGM 172-187: ferner auch Gillian Cloke, This
Female Man of God. Women and Spiritual Power in the Patristic Age, AD
350-450, London (Routledge) 1995. Speziell zu den Thekla-Akten vgl. Anne
Jensen, Thekla - die Apostolin. Ein apokrypher Text neu entdeckt,
Frauen-Kultur-Geschichte 3, Freiburg (Herder) 1995, bes. 113-116.

''"Zur singulären Diskussion über das Geschlecht der menschlichen Seele
(bei Tertullian, An. 36), die in der Regel als geschlechtsneutral gilt, vgl. ./. 11.

waszink. Quinti Septimi Florentis Tertulliani De Anima. Edited with
Introduction and Commentary, Amsterdam (Meulenhoff) 1947, 419f.

M Vgl. Erna l.esky, Die Zeugungs- und Vererbungslehren der Antike und ihr
N«ichwirken, AAWLM.G 1950/19, Wiesbaden (Steiner) 1951; F. Allen [Fn. 47]:
Sabine Föllinger, Differenz und Gleichheit. Das Geschlechterverhältnis in der
Sicht griechischer Philosophen des 4. bis 1. Jahrhunderts v.Chr.. Hermes.E 74,

Stuttgart (Steiner) 1996.

129



her hätte theoretisch nahelegen können, ist mir für das patristische
Zeitalter nicht bekannt geworden. Anders wird es sich teilweise in
mystischen Texten des Abendlands einer späteren Zeit verhalten62.

6.3 Die von mir konsultierten patristischen Texte und die Sekundärliteratur

legen das folgende Fazit nahe: Träger der (theomorphen oder

christomorphen) GE des Menschen ist schlechthin und ohne nähere

Präzisierung der stillschweigend als Mann gedachte Mensch (latenter
Androzentrismus) oder aber der Mann in expliziter Abgrenzung von
der Frau (manifester Androzentrismus) oder aber die dem Mann und
der Frau zukommende an sich asexuelle - wenn auch gelegentlich
metaphorisch «männlich» konnotierte - Seele (oder auch der «innere
Mensch» oder der «vollkommene Mann» von Eph 4,13) bzw. die

Fähigkeit zur Erkenntnis und zum Tun des Guten.
In der zuletzt genannten Konzeption kommt der Ausgleich zwischen

der protologischen oder zumindest faktischen (Gen 3,18) Unterordnung

der Frau unter den Mann und der in Jesus Christus gegebenen

Gleichwertigkeit hinsichtlich ihrer Erlösung zum Ausdruck; ja, es liegt,
in der Ausdrucksweise von Kari Elisabeth B0rresen, ein «patristic
feminism» vor, insofern es den Kirchenvätern (ab Clemens von Alexandrien)

auf diese Weise gelingt, auch für die Frau die GE der creatio ori-
ginalis zu sichern. Wenn dabei Gen l,26-27c im Licht von Gal 3,28c
und nicht mehr im Licht von Gen 2,7 oder gar IKor 11,7 interpretiert
wird (z.B. Gregor von Nyssa), dann ist die GE nicht mehr androzen-
trisch gesehen, aber in gewissem Sinn auch nicht mehr konkret
menschlich, sondern engelgleich.

In die Rede der durch Christusteilhabe vermittelten GE des
Menschen, die im Licht von Gal 3,28c als eine von der Geschlechtsdifferenz

«gereinigte» GE zu betrachten ist, dringen oft im Sinn eines
latenten Androzentrismus wieder männliche Metaphoriken und
Konnotationen ein («neuer Mensch», «vollkommener Mann»; ekklesiale
Sponsalmetaphorik).

Auch dort, wo die ethisch-religiöse Gleichwertigkeit der Frau qua
Mensch (âvuQcojtoç) durchaus anerkannt ist, hebt dies nicht die
öffentlich-soziale Geschlechtshierarchie mit ihrer Unterordnung als Frau
(yuvrj) auf.

62Vgl. etwa Caroline Walker Bynum, Jesus as Mother. Studies in the Spirituality

of the High Middle Age, Berkeley CA (University of California Press)
21984.

130



7. Die abschliessende Frage ist: Wie verhält sich die Schwierigkeit der
Kirchenväter, die GE der Frau als Frau im gleichen Sinn wie dem
Mann zuzuschreiben, zum patristischen Grundaxiom der Soteriologie:
quod non assumptum non sanatum63? In bestimmten soteriologischen
Kontexten hat die christologische «Engführung» - das Heil ist für
Männer und Frauen in gleicher Weise erschlossen durch Partizipation
am Kyrios Jesus Christus - offenbar keine Probleme geschaffen.
Von daher ergibt sich dann für unsere Diskussion die weitere Frage
nach der theologischen Relevanz und Stringenz der Gründe, die im
Rahmen einer Bildtheologie oder einer Theologie der Christusrepräsentation

gegen die Möglichkeit der Ordination von in die ekklesiale
Christuswirklichkeit initiierten Frauen zum priesterlichen Dienst angeführt

werden64.

Liebefeld BE Urs von Arx

Zusätzliche Abkürzung:
IGGM Kari Elisabeth B0rresen (Hg.). Image of God and Gender Models in
Judaeo-Christian Tradition, Oslo (Solum) 1991; Nachdruck als: The Image of
God. Gender Models in Judaeo-Christian Tradition, Minneapolis (Fortress)
1995.

"(Irenäus, haer. 5,14,lf. betreffend Fleisch und Blut des Menschen; Origenes,
dial. 6 betreffend die Trichotomie von Leib. Seele und Geist; Tertullian, Carn.
Chr. 10 und Marc. 2,27 betreffend Seele: Gregor von Nazianz, ep. 101,32;
Hieronymus, Tract, psal. 108; u.a. Vgl. Maurice F. Wiles, Soteriological Arguments
in the Fathers, Stud Patr 9, TU 94, Berlin (Akademie) 1966. 312-325; Alois Grill-
meier, Jesus Christus im Glauben der Kirche. Band 1: Von der apostolischen
Zeit bis zum Konzil von Chalcedon (451), Freiburg (Herder) 1979, 155.

MMit der christologisch-soteriologischen «Engführung» - der im männlichen
Menschen Jesus Christus inkarnierte Logos ist in der Kraft des Heiligen Geistes
das universale Realsymbol der Partizipation am Göttlichen, und diese Partizipation

wird bisweilen als Werden und Sein wie Christus (Gestaltwandelsymbo-
nk) gesehen - sind angesichts der Herausforderungen feministischer Theologien
jeder Couleur für die christliche Theologie in ihren kulturell bedingten
Akzentuierungen bedrängende Fragen gestellt, die sich mit Nonchalance und Ignoranz
auf die Dauer nicht verdrängen lassen. Freilich sind die Fragen, die Reflexionen
über die das Verhältnis zwischen Sprache und aussersprachlicher Wirklichkeit,
über die Metaphorik religiöser Rede und ihren dogmatisch vertretbaren Sinn
sowie über die nach «sex and gender» unterschiedene Geschlechtlichkeit des
Menschen verlangen, höchst komplex. Die gemeinsame Tradition der Alten Kirche

hält die Antworten, sollen sie einer heutigen Bewusstseinslage einleuchten,
mcht unmittelbar und ohne hermeneutische Besinnung bereit.

131


	Die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen in schöpfungs-theologischer und christologisch-soteriologischer Perspektive : ein exegetischer Beitrag

