Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen in schépfungs-theologischer
und christologisch-soteriologischer Perspektive : ein exegetischer
Beitrag

Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404878

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen in schopfungs-
theologischer und christologisch-soteriologischer Perspektive
— ein exegetischer Beitrag

1. Mein Beitrag konzentriert sich auf eine Diskussion der biblischen
Texte, auf welche die altkirchliche Tradition in ihren Aussagen iiber
den Menschen in seiner Differenzierung als Mann und Frau immer
wieder zuriickgreift. Die Stossrichtung der Arbeit ist primir exegetisch
und auslegungsgeschichtlich. Dabei geht es mir im Blick auf die Aus-
legungs- und Wirkungsgeschichte nicht um Vollstindigkeit, sondern um
die Wahrnehmung und Herausarbeitung bestimmter sich wiederholen-
der Interpretationslinien.

Ich gehe so vor, dass ich zunichst darstelle, wie die Zweigeschlecht-
lichkeit des Menschen in schopfungstheologischem Kontext allenfalls
zur Sprache kommt. In der christlichen Tradition spielt dabei Gen 1-3
eine zentrale Rolle. Ich gebe eine kurze und selektive Auslegung des
Textes unter Beriicksichtigung heutiger Exegese und konfrontiere dies
dann mit frithchristlichen Auslegungstraditionen. Ich befrage dabei die
herangezogenen Texte, ob und wie der in der (spdteren) christlichen
Tradition zentrale Begriff der Gottebenbildlichkeit (GE) mit dem di-
stinktiven Mann-Sein und Frau-Sein des Menschen - also im Unter-
schied zum Mann und Frau gemeinsamen Mensch-Sein — in Beziehung
gebracht wird. Damit ist auch die Frage nach der explizit genannten
Bedeutung Jesu Christi im eschatologischen oder protologischen Kon-
text einer Vermittlung der GE des Menschen gestellt.

Dann gehe ich in einer gedréingten Skizze auf die Frage ein, inwiefern

das distinktive Mann-Sein und Frau-Sein bei der Bestimmung der GE
des Menschen durch die frithe Tradition der Kirche eine Rolle spielt.
Diese Tradition setzt als Grundannahme voraus, dass die GE durch Par-
tizipation an Jesus Christus, dem authentischen Bild Gottes im protolo-
gischen Schopfungsgeschehen, konstituiert und in einem eschatologi-
schen Schopfungs-/Erlésungsgeschehen wiederhergestellt wird. Damit ist
die christologisch-soteriologische Dimension des Themas gegeben.
Ich bin durchgehend an der Frage interessiert, ob der Umstand, dass
der Vermittler der GE an die Menschen in seiner Inkarnation die
menschliche Natur in der Gestalt eines Mannes annahm bzw. hiufig in
ménnlicher Metaphorik zur Sprache gebracht wird, die Konsequenz
hat, dass eine Frau hinsichtlich ihrer GE in einer anderen Relation zu
ihm steht als ein Mann. Die Antwort diirfte fiir unser Generalthema
von Belang sein.

94



2. Die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen kommt in der biblischen
Tradition, wie sie der Kirche in der kanonisierten Gestalt der HI.
Schrift vorliegt, grundlegend in den Schopfungsiiberlieferungen Gen
[-3 zur Sprache'.

Ich folge einem breiten Konsens neuzeitlicher Exegese (seit H.B.
Witter, 1711), wenn ich in Gen 1 und Gen 2f. zwei verschieden akzen-
tuierte, nur partiell sachlich parallele Schopfungsberichte mit je eige-
ner Entstehungsgeschichte unterscheide, die erst in einem iiberliefe-
rungsgeschichtlichen Prozess miteinander verbunden worden und in ei-
ne lineare erzihlerische Sequenz gebracht worden sind. Wo diese An-
nahme der Doppelung nicht gemacht wird, hat dies, wie die iltere
Auslegungsgeschichte zeigt, betrichtliche Konsequenzen fir die Inter-
pretation.

2.1 Gen 1 wird dem «priesterschriftlichen Werk» zugeordnet, das in
der Regel in die exilische und nachexilische Zeit datiert wird, wobei
umstritten ist, ob es sich dabei um eine urspriinglich unabhingige
Quellenschrift mit teilweise analogem Inhalt zu den anderen Quellen-
schriften («Jahwist» und «Elohist») handelt oder um eine redaktionel-
le Bearbeitung eines ilteren Pentateuchs bzw. Hexateuchs.

Gen 2f. wird dem in sich mehrschichtigen jahwistischen Werk zuge-
ordnet und heute eher in die spite als frithe Konigszeit datiert.

Gen 1,1-2,4a ordnet sechs Tagen acht Schopfungswerke Gottes zu.
Uns interessiert innerhalb von Gen 1,24-31 die Erschaffung des Men-
schen, die durch Endposition und sprachliche Akzentuierungen® als

" Die iibrigen, literarisch zum Teil dlteren Menschenschopfungsaussagen im
Alten oder Ersten Testament schweigen sich iiber die Zweigeschlechtlichkeit
des Menschen (‘adam) aus: vgl. Ex 4,11; Dtn 4,32; Jes 17.7; 45,12; Jer 27.5; Sach
12,1 (vgl. Gen 2.7); Ps 8,5-9; vgl. Ps 139,13. Aus der reichen Sekundrliteratur
zu den hier interessicrenden Fragen von Gen 1-3 seien erwihnt: Claus Wester-
mann, Genesis (1-11), BK.AT I/1, Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 31983,
104-380: ders., Art «’adam», in: THAT 1, Miinchen/Ziirich (Kaiser/TVZ) 1971,
41-57; Phyllis Trible, God and the Rhetoric of Sexuality, Philadelphia (Fortress)
1978, 12-30, 72-143; Marguerite Har! u.a. (Hg.), La Bible d’Alexandrie I: La
Genese, Paris (Cerf) 1986, 95-112; Monique Alexandre, Le commencement du
livre, Genese I-V:  La version grecque de la Septante et sa réception, Chri-
stianisme antique 3, Paris (Beauchesne) 1988, und weitere, im folgenden ge-
nannte Titel.

> Vgl. z.B. Otto Kaiser, Einleitung in das Alte Testament. Eine Einfiihrung in
thre Ergebnisse und Probleme, Giitersloh (Mohn) 1984, 78-122.

¥ Gottes Absichtserklirung 1,26a (na'asach "adam / momjowpev davipowmov)
richtet sich an eine ungenannte Zuhorerschaft, die in historisch-kritischer Per-

95



Hohepunkt des gottlichen Schopfungswerkes gekennzeichnet wird, und
zwar insbesondere die Verse Gen 1,26-28. Der Mensch? wird als Ge-
schopf Gottes’ vor den iibrigen u.a. ausgezeichnet durch die GE, was
durch die mit Prédpositionen verbundenen und auf Gott (und Hof-
staat?) referierenden Ausdriicke saelaem und demut ausgedriickt
wird®. Wie diese genau zu verstehen sind, bleibt umstritten. Das ent-
spricht der Beobachtung, dass es im Verlauf der Auslegungsgeschichte
dann auch zu verschiedenen Interpretationen kommt, wie wir noch se-
hen werden. Immerhin wird man sagen koOnnen, dass aller Wahr-
scheinlichkeit nach saelaem den Sachverhalt der — konkreten oder ab-
strakten — Repriisentation, demiit den der Ahnlichkeit und Vergleich-
barkeit zum Ausdruck bringt. Im Kontext werden die beiden Aus-
driicke weitgehend synonym sein’, auch die Pripositionalprifixe

spektive als himmlischer Hofstaat interpretiert werden kann; vgl. auch Gen
3,5.22 (J). Sapientiale oder trinitarische Interpretation lesen 1,26a in einem
weiteren theologischen Horizont. Die letzte Schopfungstat erhilt 1,31b das
Priadikat «sehr gut».

* Der hebriiische Ausdruck haadam ist hier ein Kollektivum, bezeichnet also
die Gattung Mensch bzw. die Menschheit, dic Menschen; die griechischen
Ubersetzungen der Septuaginta sowie Aquila, Symmachus, Theodotion geben
dies mit (6) dvdpwmog, die Vulgata mit homo wieder.

5 P verwendet das Verbum bara’, das in MT dem Schopferwirken Gottes
vorbehalten bleibt; die LXX verwendet das Verbum moueiv.

6 Gen 1,26 (mit Pronominalsuffix im Plural): na‘agaeh *adam besalmént kid-

miténd // momowpev dviowmov rat elxova Npetéoav xal wad dpoiwmowy
(LXX) - év eixovi udv xai zatl opoiwow v (Aquila) — dg eindva fudv
xad Opoiwoy Hudv (Symmachus) — &v elwove MUV ©g &v dpowboelL Hudv
(Theodotion).
Gen 1,27 (mit Pronominalsuffix im Singular): wajjibra® "aelohim ’act-ha’adam
besalmo, besaelaem "aelohim bard oto // xai émoinoev 6 Veog tov dvitpwmov,
nav eixova Heod émoinoev avtov (LXX) — xai Extoevy 6 Hedc tov aviowmov
£V elwovL abToD, &v eixovt eod Exmoev avtovg (Aquila, Theodotion) — xai
gnvtioev 0 Yeog OV dviowmov €v elrovi dwapoow, Spthov & Veoc Extioev
avTov (Symmachus).

" Vgl. H. Wildberger, Art. «saelaem», in: THAT 11, Miinchen/Ziirich, (Kai-
ser/TVZ) 1976, 556-563; Ferdinand Stendebach, Art. «saelaem», in: ThWWAT VI,
Stuttga{t (Kohlhammer) 1989, 1046-1055; W. Gross, ThQ 161 (1981) 244-264.
Einen Uberblick tiber die verschiedenen Interpretationen der neueren Exege-
se geben C. Westermann (vgl. Fn. 1), 197-221; Gunnlaugur A. Jpnsson, The Ima-
ge of God. Gen 1:26-28 in a Century of Old Testament Research, CB.OT 26,
Stockholm (Almgqvist and Wiksell) 1988. Zur mit Ireniius von Lyon anheben-
den Unterscheidung von unverlierbarer eix@v und durch Gnade und Tugend
zu gewinnender opoiwolg siche unten.

96



werden kaum klare Differenzierungen implizieren®. Eine kontextuelle
Hilfe zur Néherbestimmung der GE liegt in der dem Menschen von
Gott zugedachten und zugewiesenen Herrschaft® iiber die iibrigen Le-
bewesen. Von Bedeutung wird sein, dass P hier eine im Alten Orient
dem Konig als Stellvertreter und Reprisentanten der Gottheit vorbe-
haltene Aufgabe sozusagen «demokratisiert» und der Menschheit als
Ganzes zuweist. Dabei fungiert der Kénig eben oft als Abbild, als Ma-
nifestation eines bestimmten Gottes'. Fiir P ist also der Mensch in die-
s¢ Funktion eingesetzt, und gegeniiber der iibrigen Schopfung manife-
stiert sich in ithm Gott der Schopfer. Im Schopfungskontext impliziert
«herrschen» wohl einen die Lebewesen als Geschopfe Gottes achten-
den, nicht zerstorenden Umgang. Mit der GE gegeben ist auf jeden
Fall auch eine bleibende Relation zu Gott, die aber im Text nicht wei-
ter bedacht wird.

Gen 1,27 rekapituliert teilweise 1,26 mit der GE-Aussage als der
grundlegenden Bestimmung der Kreatiirlichkeit des Menschen. Prizi-
siert wird sodann, dass der Mensch, die Menschheit, grundsitzlich

¥ Vegl. die Wiederaufnahme der beiden Terme von Gen 1,26b in Gen 5.3b, wo
aber die Pripositionalprifixe vertauscht sind. Freilich kann b€saelaem so ver-
standen werden, dass die Gattung Mensch «als Abbild» Gottes «zum Abbild»
Gottes geschaffen wurde (mit sog. beth essentiae), nicht «nach dem Abbild».
Die Ubersetzung der LXX »at eixdva (%eod) provoziert ein Verstindnis, wo-
nach zwischen Gott und Mensch ein tertium liegt, das selbst schon Abbild
Gottes ist, gemiiss dem der Mensch (als Bild des Abbildes) geschaffen wurde.
Jedenfalls begegnet diese Auffassung dort, wo die GE von Gen 1,26f. unter
Beriicksichtigung sapientialer Traditionen in platonischem (und stoischem) Ho-
rizont ausgelegt wird, also bei Philo, bei Origenes und von ihm beeinflussten
Kirchenviitern.

’rdh (und kb$) (MT) bzw. doyew/doyeoda (und xataxvoiever) (LXX).
Die anderen griechischen Ubersetzungen verwenden andere Verben. Eine Be-
stitigung, dass die GE des Menschen sich primir in seiner besonderen Stellung
unter und gegeniiber den iibrigen Geschopfen erweist, eben im «Herrschen»,
bieten Ps 8,5-8; JesSir 17.2-4; Weish 9.2f; 10,11, auch wenn der GE-Begriff an
diesen Stellen fehlt. Er wiire dann als priesterschriftliches Interpretament des
Sachverhalts zu bestimmen.

"Vel. dazu Helen Schiingel-Straumann, Mann und Frau in den Schopfungs-
texten von Gen 1-3 unter Beriicksichtigung der innerbiblischen Wirkungsge-
schichte, in: Theodor Schneider (Hg.), Mann und Frau — Grundprobleme theo-
logischer Anthropologie, QD /21, Freiburg (Herder) 1989, 142-166; Edward M.
Curtis, Art. «Image of God (OT)», in: The Anchor Bible Dictionary III, New
York (Doubleday) 1992, 389-391; F Maass, Art. <adam», in: ThRWAT 1, Stutt-
gart (Kohlhammer) 1973, 81-94, hier 91f.

97



zweigeschlechtlich ist!!. Dies leitet iiber zur folgenden Segnung des
Menschen als Mann und Frau, welche die Procreatio («seid fruchtbar
und mehret euch») und (als Wiederholung) den Herrschaftsauftrag be-
trifft.

Die Formulierung von Gen 1,26-28 stellt die Interpretation, welche
die spitere Auslegungs- und Wirkungsgeschichte mit bedenkt, vor eine
Reihe von Fragen, die der literarische Kontext aber nicht explizit be-
antwortet. Fiir unser Thema wichtig ist die Frage: Gehort die sexuelle
Differenzierung zur GE des Menschen oder nicht? Oder anders ge-
fragt: Ist 1,27¢ mit 1,28 oder mit 1,26-27b zu verbinden?

Man kann argumentieren, dass die mit dem Verbum <«herrschen»
(Gen 1,26c und 1,28d) hergestellte kleine Inklusion es nahe lege, dass
fiir P die GE dem Menschen in seiner geschlechtlichen Differenzie-
rung, also dem Mann als Mann und der Frau als Frau zukommt. Es
wire dann immer noch offen, ob sie Mann und Frau in ihrer Verbun-
denheit und - egalitidr oder traditionell hierarchisch strukturierten —
Komplementaritét, zumal in der Ehe, zukommt oder aber Mann und
Frau je fiir sich. Man kann weiter iiberlegen, ob die GE, die Gottver-
wiesenheit des Menschen als Mann und Frau, sich in einer Relation re-
flektiert, die zwischen Mann und Frau herrscht, und ob diese Relation
gar das Grundmodell jeder zwischenmenschlichen Beziehung ist (so et-
wa Karl Barth u.a.).

Andererseits ldsst sich aber auch vertreten, dass die geschlechtliche
Differenzierung mit den biologischen Termini nur im Hinblick auf die
Reproduktionsaufgabe der Menschen von P eingefiihrt werde; deshalb
sei im patriarchalischen Kontext von P der herrschende und damit
gottebenbildliche Mensch der Mann; jedenfalls intendiere P keinen
Riickschluss auf eine Art von entsprechender Differenzierung in
Gott'2, Dann wire eine allenfalls in zwischenmenschlichen Relationen
reflektierte GE nicht primér in der Beziehung Mann-Frau zu suchen.
Der Text enthilt also ein Potential von Implikaten, das er selbst bzw.

lizakar uneqébah bard 'atam // deoev xai HMilv émolnoev adrovg (LXX).
Hier steht die Akkusativpartikel im Plural. Die in der Verbkonstruktion plura-
lische Rede vom Menschen, die freilich schon 1,26 mit wejirda // doyétwoav
begegnet, wird im folgenden durchgehalten.

12So die wichtige Arbeit von Phyllis A. Bird, «Male and Female He created
Them»: Gen 1:27b in the Context of the Priestly Account of Creation, HThR
74 (1981) 129-159; dies., Sexual differentiation and Divine Image in the Gene-
sis Creation Texts, in: IGGM, 11-34. Zur Kritik an Barth vgl. James Barr, Bib-
lical Faith and Natural Theology, Oxford (Clarendon) 1993, 156-173.

98



der Kontext nicht ausschopft. Immerhin gibt es — im weiteren Rahmen
von P - vielleicht doch ein Indiz dafiir, dass der Mensch in seiner ge-
schlechtlichen Differenzierung als GE gelten darf, wenn es Gen 5,1b-2
heisst: «An dem Tag, als Gott den Menschen schuf, machte er ihn Gott
dhnlich. Als Mann und Frau schuf er sie, und er segnete sie und gab
thnen den Namen Mensch an dem Tag, da sie geschaffen wurden»".
Die GE eignet von allen Geschopfen nur dem Menschen, wie noch aus
Gen 9,6 hervorgeht; sie bleibt also nach Auffassung von P den Men-
schen, die im Horizont des nach der Sintflut konstituierten universa-
len Bundes Gottes mit Noah ihren Lebensgrund haben, erhalten,
wenngleich die damit gegebene urspriingliche Funktion nunmehr ver-
andert erscheint'4.

Die Rede von der GE des Menschen als Ausdruck seines wesens-
méssigen Bezugs zu Gott dem Schopfer bleibt innerhalb des Alten
oder Ersten Testaments auf Gen 1,26f.; 5,3; 9,6 (alles P) beschrinkt.
In der frihjidischen und urchristlichen Literatur erscheint die Kon-
zeption wieder, nun im Horizont der intensiven Begegnung des Juden-
tums mit hellenistischer Kultur und ihrer Tendenz einer dualistischen
und nicht-egalitiren Anthropologie'.

2.2 Der iltere jahwistische Schopfungsbericht in Gen 2,4b-324 ist
Teil einer sog. Atiologie der grundlegenden menschlichen Gegebenhei-
ten, wie sie einerseits in der Mann-Frau-Beziehung der Ehe (2,23f.),
andererseits in bestimmten Erfahrungen von Schmerz und Unterord-
nung, Miihsal der Lebensfristung und Verganglichkeit (3,14-19.22) zur
Geltung kommen; diese Gegebenheiten werden als Folge von etwas
frither Geschehenem (Erschaffung und Siindenfall des Menschen) dar-
gestellt.

Ich beschranke mich auf einige Hinweise, die fiir unser Thema wich-
tig sind. Die Erschaffung des Menschen in der Differenzierung von
Mann und Frau wird erziihlerisch so gestaltet, dass die Erschaffung der

Bbejom berd’ "aelohim ‘adam bidmit "aelohim ‘asah 'oto. zakar tineqébah
berdgam wajebaraek 'otam wajjikra ‘aet-$¢mam 'adam bejom hibbare’am (MT)
/I fuéoq Emoinoev 6 Deog TOV AdAp, xat eixova Heot Emoinoev altov,
Gooev wad Ml émoinoev adTolg ®al EVAOYNOEY abTOVG, Al EMOVOUQOEV TO
dvopa avtdmv Addy.

“Vgl. Gen 1,26-30 mit 9,1-7. Der universale Noahbund (Gen 9,1-17) und
der auf Israel zielende Abrahambund (Gen 17) sind von P zu eigenen Erziih-
lungen ausgestaltet worden.

“Vel. Jacob Jervell (Fn. 29).

99



Frau den Abschluss eines Spannungsbogens und somit den Hohepunkt
bildet. Zunichst wird erzihlt, wie Gott den Menschen aus dem Staub
vom Erdboden formt und ihm den Lebensodem einhaucht (2,7). Nach
der Beauftragung des Menschen, den von Gott fiir ihn gepflanzten
Garten Eden zu bebauen und zu bewahren, setzt eben der erzéhleri-
sche Spannungsbogen ein, der mit der Feststellung Gottes, dass es fiir
den Menschen nicht gut sei, allein zu sein, beginnt und mit der Er-
schaffung der Frau aus der Rippe des Menschen endet. Keines der Tie-
re, sondern sie allein ist die Hilfe, die ihm entspricht, ihm wesensgleich
ist, so dass sie beide «ein einziges Fleisch» werden konnen. In diesem
Drang der Geschlechter zueinander, der in der Ehe eine institutionali-
sierte Form findet, kommt die in der Erzéhlung vorausgesetzte We-
sensgleicheit und -einheit von Mann und Frau sinnenfillig zur Geltung
(2,18-24). Erst mit der Erschaffung der Frau als Gegeniiber des Man-
nes kommt die in 2,7 anhebende Menschenschopfung zum Abschluss.
Was also in Gen 1,27¢ in Kiirze zusammenfassend ausgesagt wird, be-
gegnet in J in narrativer Entfaltung'®.

Dazu einige Anmerkungen: Es bedarf einer kritischen Reflexion
dariiber, inwieweit aus dieser Erzdhlung auf eine irgendwie geartete
Minderwertigkeit oder Zweitrangigkeit der Frau gegeniiber dem
Mann, auf ihre Unterordnung ihm gegeniiber zu schliessen ist. Das
letztere ist fiir J Folge menschlicher Siinde (3,16d) und steht daher of-
fensichtlich im Gegensatz zu einem als Kontrast entworfenen «ur-
spriinglichen» Schopfungszustand. «Natur» und «Kultur» decken sich
nicht. Menschliche Existenz insgesamt ist nach J gekennzeichnet durch
Defizite und Begrenzungen, die in Gen 3-11 narrativ wiederholt auf
menschliche Schuld und gottliche Strafe zuriickgefiihrt werden, erst-
mals eben in der sog. Siindenfallgeschichte. Die gestorte Beziehung
zwischen Mann und Frau wird schon durch den Ubergang von 225
(«sie schamten sich nicht voreinander») zu 3,7 («sie erkannten, dass sie
nackt waren») signalisiert!’.

"“In J eignet dem Mensch-Sein konstitutiv die Dimension des In-Beziehung-
Seins, und zwar zum gegengeschlechtlichen Partner. In Gen 1,27¢ (P) ist dies
nicht explizit der Fall. Wenn aber Gen 1,27c-28ab redaktionell als ein prolep-
tischer Verweis auf Gen 2,24 formuliert sein sollte, diirfte man kontextuell die-
se Form zwischenmenschlicher Relationalitit auch fiir Gen 1.26-28 veran-
schlagen. Ob diese Relationalitidt wiederum als eine menschliche Manifestation
einer als GE begriffenen Relationalidt zwischen Gott und Menschen gelten
darf, ist eine andere Frage.

""Vel. Norbert Lohfink, Art. «aehad», in: ThWWAT 1, Stuttgart (Kohlhammer)
1973, 210-218, hier 215. Hier liegt wohl ein textueller Ansatzpunkt fiir die im

100



Wenn eine Unter- oder Nachordnung der Frau gegeniiber dem
Mann in 2,7-25 entdeckt wird", so vor allem deshalb, weil der Text im
Licht einer derartigen Vorannahme gelesen wird. Diese hat die Ausle-
gungsgeschichte, die erst von der nachbiblisch-frithjiidischen Zeit an
greifbar wird, stark geprigt. Freilich gibt die Erzidhlung in der jetzigen
Form wohl insofern dazu Anlass, als sie auch das Phidnomen des la-
tenten Androzentrismus aufweist: Der Mensch schlechthin, der Mensch
ohne weitere Niherbestimmung, ist stillschweigend der minnliche
Mensch. In Gen 2f. kommt dies im hebriischen Text dadurch zum Aus-
druck, dass haadam, die kollektiv-generische Bezeichnung fiir die
Menschheit (so 2.5), die durch ihre 'adamah/Erdboden-Dimension ge-
kennzeichnet ist und Auftrag und Gebot Gottes empfingt (2,15-17).
im erzihlerischen Gefille ab 2,18 auch als Mann (’i§) im Unterschied
zur Frau ("188ah) verstanden werden muss. Die LXX differenziert und
gibt in Gen 2f. das hebriische haadam in 2.4b-15 mit 0 davipwmog, ab
2,16 (mit Ausnahme von 2,18.24: generisches dviowmog) mit dem no-
men proprium «Adam» wieder, mit welchem Wort der erste (und
ménnliche) Mensch bezeichnet wird", von dem die weitere Erzihlung,
die der LXX in der kanonischen Form vorlag, in patrilinearer Sicht die
nachfolgenden Menschen, die Menschheit als Ganzes, abstammen ladsst
(Gen 5,1ff. P, diff. 4,1.25 J). Der latente Androzentrismus ist wohl auch
daran zu erkennen, dass Gen 3,22-24 bei der Vertreibung aus dem
Garten nurmehr, wie in 24b-17, von «Adam» als dem kontextuell
ménnlichen Menschen spricht.

2.3 Die literarische Verbindung der unterschiedlich akzentuierten Er-
zihlungen von der Erschaffung des Menschen — in seiner Differenzie-
rung als Mann und Frau — in Gen 1-3 und die Anfangsposition der

L. Jh. p greifbare, aber schon frither vorauszusetzende sexuelle Deutung der
Siinde, wonach die als Frau leicht verfithrbare Eva sich mit der den Teufel re-
prasentierenden Schlange (vgl. Weish 2,24) eingelassen hat; dazu M.Kiichler
(Fn. 25), 36-50.

¥Vgl. die Liste solcher moglicher Interpretationen bei Ph. Trible (Fn. 1), 73.

“Dabei hat dvdowmnoc in Gen 2,15 noch einen generischen Aspekt, in 2,24
dagegen ist spezifisch der Mann gemeint (MT hat hier '8, die Vulgata aber
auch homo). Die Vulgata setzt ab 2,19, d.h. noch deutlicher im Hinblick auf die
Erschaffung der Frau und damit der Entstehung des ersten Menschenpaars,
Adam statt homo fiir das hebriische haadam. MT redet von der Frau als
'i88ah des 'adam, LXX als yvvr), die Vulgata als mulier und uxor. Nur 3,20 be-
gegnet der Personenname Eva: hawwah/Com/Hava (vgl. noch Gen 4,1f. MT;
Gen 4,1£.25; Tob 8,6 LXX [Eual).

101



hier verarbeiteten Uberlieferungen in einer chronologisch-geschichtlich
orientierten, auf die Konstituierung Israels hinlaufenden Erzahlung hat
wiederum Riickwirkungen auf das Verstehen von Gen 1-3. Wenn nun
Gen 1 im Licht von Gen 2f. interpretiert wird, fithrt das dazu, dass
haadam bzw. 6 dviowmog in 1,26-28 tendenziell androzentrisch (der
Mensch als Mann bzw. der Mensch nicht als Mann und Frau in ihrer
geschlechtlichen Differenzierung) verstanden wird. Ferner kommt es
zu einem individualisierend-historischen Verstindnis (der erstgeschaf-
fene Mensch als Stammvater der iibrigen Menschen). Das zeigt sich in
der Regel tiberall dort, wo ausserhalb der hebriischen Sprache von
«Adam» geredet wird.

Damit bewegen wir uns aber schon in der Auslegungsgeschichte, die
ausserhalb des hebridischen Alten Testaments greifbar wird, die ich hier
mit selektiver Fragestellung nachzeichnen will.

3. Es geht mir im folgenden um die Frage, ob und wie in der - zu-
mal urchristlichen — Rezeption der grundlegenden Aussagen iiber den
Menschen in Gen 1-3 die geschlechtliche Differenzierung des Men-
schen in Mann und Frau beachtet wird und wie sie sich in der theolo-
gischen Reflexion auswirkt. Dazu gehort auch die Frage, ob und wie
die Frau als vom Mann unterschiedenes Wesen — also nicht nur als ge-
wissermassen «entfraulichtes» menschliches Substrat — in die GE des
Menschen einbezogen ist. Das hat wiederum mit der Frage zu tun, was
in solcher Reflexion die Frau als Frau in ihrer Unterschiedenheit vom
Mann konstituiert («und vice versa» konnte man sagen, falls der la-
tente Androzentrismus diese Frage aufkommen liesse).

3.1 Gen 1-3 ist fiir unser Thema deswegen von Interesse, weil hier
Aussagen iiber den Menschen bzw. Mann und Frau in einem Schop-
fungskontext gemacht werden, so dass sie leicht als Wesensaussagen in-
terpretiert werden konnen. Natiirlich wire es reizvoll, diese mit den
konkreten soziokulturellen Gestaltungen der Geschlechterdifferenz in
Israel bzw. im friihen Judentum, wie sie aus literarischen, ikonogra-
phischen und epigraphischen Quellen rekonstruiert werden kann?, in
Beziehung zu setzen. Das muss hier unterbleiben.

XVgl. etwa Frank Criisemann, «... er aber soll dein Herr sein» (Gen 3,16),
in: ders. | Hartwig Thyen, Als Mann und Frau geschaffen. Exegetische Studien
zur Rolle der Frau, Kennzeichen 3, Gelnhausen/Stein (Burckhardthaus/Laeta-
re) 1978, 13-106; Erhard S. Gerstenberger/Wolfgang Schrage, Frau und Mann,
Stuttgart (Kohlhammer) 1980, 9-91; Carol Meyers, Discovering Eve. Ancient Is-

102



Es ist bekannt, dass in den verschiedenen Schriftenkorpora des he-
bridischen Alten Testaments kaum explizit auf Gen 1-3 zuriickgegriffen
wird, wenn es zu Aussagen iiber den Menschen bzw. iber Mann und
Frau kommt. Das wird erst anders in der friihjiidischen Literatur (ca.
300a-100p)?', die teilweise in der Sammlung der griechischen Uber-
setzung der Septuaginta Aufnahme gefunden und so in der kirchlichen
Uberlieferung eine Rolle gespielt hat. Aber auch die nicht kanonisier-
te friihjidische Literatur enthilt Aussagen, die traditionsgeschichtlich
im Christentum rezipiert worden sind, besonders dann, wenn diese
frithjiidische Literatur als solche (nur) im Christentum weiter tradiert
worden ist2. Auch diese Rezeption kann ich hier nicht nachzeichnen.
Ich beschrinke mich auf bestimmte neutestamentliche Aussagen iiber
den Menschen in seiner geschlechtlichen Differenziertheit, die spiter
immer wieder im Sinn von anthropologischen Grundbestimmungen
aufgefasst wurden.

3.1.1 Ich beginne mit 1Tim 2,8-15. In 2,1-3,16 gibt der Autor der
heute weithin fiir deutero- oder tritopaulinisch gehaltenen Pastoral-
briefe eine umfassende Weisung fiir die Lebensiusserungen der Kir-
che, die als Gottes Hauswesen verstanden wird (vgl. 3,15). Mit dieser

raclite Women in Context, New York (OUP) 1988; Karen Engelken, Frauen im
Alten Israel. Eine begriffsgeschichtliche und sozialgeschichtliche Studie zur
Stellung der Frau im Alten Testament, BWANT /30, Stuttgart (Kohlhammer)
1990; Giinter Mayer, Die jidische Frau in der hellenistisch-romischen Antike,
Stuttgart (Kohlhammer) 1987, Léonie J. Archer, Her price is beyond rubies. The
Jewish Woman in Graeco-Roman Palestine, JSOT.S 60, Sheftfield (JSOT Press)
1990: Laure Aynard, La bible au féminin. De I'ancienne tradition a un chri-
stianisme hellénisé, LeDiv 138, Paris (Cerf) 1990; Tal llan, Jewish Women in
Greco-Roman Palestine. An Inquiry into Image and Status, TSAJ 44, Tiibingen
(Mohr) 1995.

2Vgl. George W. Nickelsburg, Jewish Literature Between the Bible and the
Mishnah. A Historical and Literary Introduction, Minneapolis (Fortress) 1981;
Johann Maier, Zwischen den Testamenten. Geschichte und Religion in der Zeit
des zweiten Tempels, EB Erginzungsband 3 zum AT, Wiirzburg (Echter) 1990.

2Gemeint sind die (in der katholischen Terminologie) deuterokanonischen
und apokryphen Schriften des Alten Testaments, aber auch Philo, Josephus
u.a., die im Zug der unter pharisdisch-rabbinischer Fithrung erfolgenden Neu-
definition jiidischer Identitiit aus der kollektiven Erinnerung ausgeschieden
und zum Teil nur in christlichen Randgebieten weiter tradiert wurden (so z. B.
die umfangreiche Henoch-Literatur). Andere Schriftenkorpora gingen iiber-
haupt unter (z.B. Qumran). Ein besonderes Problem bieten gnostische Schrif-
ten, die sich in einer jiidischen Symbolwelt artikulieren.

103



ekklesiologischen Metaphorik werden Wertvorstellungen der antiken
Okonomik implizit iibernommen: Der offentliche Raum der Kirche ge-
horcht in bestimmter Hinsicht denselben vorausgesetzten Grundregeln
wie der oikos. Das kommt u.a. eben auch in der fundamentalen Vor-
ordnung des Mannes vor der Frau zur Geltung®. Im Abschnitt 2,8-15
fallt auf, dass die die Frauen betreffenden Vorschriften umfangreicher
sind als die, welche die Méanner angehen. Die Mahnung zum Verzicht
auf modisches Auftreten (2,9f) entspricht einem Topos der konservati-
ven hellenistischen Ethik. Das Lehrverbot erscheint als prézisierende
Rezeption der Regelung von 1Kor 14,33-36%, wonach die (verheirate-

27ur antiken Okonomik vgl. Irmintraut Richarz, Oikos, Haus und Haushalt.
Ursprung und Geschichte der Haushaltokonomie, Gottingen (Vandenhoeck)
1991; Ernst Dassmann/Georg Schollgen, Art. «Haus II (Hausgemeinschaft)»,
in: RAC 13, Stuttgart (Hiersemann) 1986, 801-905. Im neutestamentlichen
Kontext sind vor allem die Haustafeln (Kol 3,18-4,1; Eph 5,21-6,9; bedingt
| Petr 2,18-3,7), in denen die Beziehungen zwischen Gatte und Gattin, Vater /
Eltern und Kinder, Herr und Sklave/Sklavinnen aus der patriarchalen Per-
spektive des Primats des freien Mannes strukturiert werden, Belege fiir die Re-
zeption der Ordnungs- und Wertvorstellungen der antiken Okonomik und ih-
rer «politischen» Erweiterung im Raum der Offentlichkeit mit ihrer durchge-
henden Vorordnung des Mannes vor der Frau (Autoren der mittleren und spi-
teren Stoa unterscheiden sich etwa darin von Plato und Aristoteles, dass sie die
Partnerschaft und die gegenseitige Liebe betonen). Vgl. Klaus Thraede, Zum
historischen Hintergrund der «Haustafeln» des NT, in: Pietas, FS B. Kétting,
JAC.E 8, Miinster (Aschendorff) 1980, 359-368; Dieter Liihrmann, Neutesta-
mentliche Haustafeln und antike Okonomie, NTS 27 (1980) 83-97; Kartheinz
Miiller, Die Haustafel des Kolosserbriefes und das antike Frauenthema. Eine
kritische Riickschau auf alte Ergebnisse, in: Gerhard Dautzenberg u.a. (Hg),
Die Frau im Urchristentum, QD 95, Freiburg (Herder) 1983, 263-319; Peter
Fiedler, Art. «<Haustafel», in: RAC 13, Stuttgart (Hiersemann) 1986, 1063-1073;
und jetzt vor allem Marlis Gielen, Tradition und Theologie neutestamentlicher
Haustafelethik. Ein Beitrag zur Frage einer christlichen Auseinandersetzung
mit gesellschaftlichen Normen, BBB 75, Frankfurt (Hain) 1990. Wieweit derar-
tige Texte, die das Verhalten von Frauen, Kindern und Sklaven im Sinne von
vrotdooeotan regeln, deskqiptiv (eine tatsichliche soziale Realitit wiederge-
bend) oder priskriptiv (also eine andere Realitit korrigierend) sind, muss im
Einzelfall erortert werden. Generell ist zu bedenken, dass solche Texte in der
Regel von Minnern geschrieben sein werden. Vgl. zum Ganzen auch die in Fn.
47 angegebene Literatur.

#Jiirgen Roloff, Der erste Brief an Timotheus, EKK XV, Ziirich/Neukirchen
(Benziger/Neukirchener) 1988, 128-130. 1Kor 14,33b-36 gilt oft als sekundire
Interpolation; dafiir gibt es keine textkritischen, sondern nur inhaltliche Griin-
de, falls das die Frauen betreffende Schweigegebot als im Widerspruch zu dem
von Paulus vorausgesetzten prophetischen Reden von Frauen im Gottesdienst

104



ten?) Frauen in der Gemeindeversammlung zu schweigen haben. Es
wird, da in Gemeindeversammlungen ja auch Minner als Adressaten
solcher lehrhaften Ausserungen fungieren, als Ausdruck eines Herr-
schens der Frau iiber den Mann gesehen; die richtige Verhiltnisbe-
stimmung der Geschlechter aber verlangt von der Frau das Schweigen.
Auch das ldsst sich im Rahmen einer konservativen antiken Sozial-
ethik verstehen. Die in 2,13 gegebene zweite Begriindung (die erste
folgt einer in der Antike verbreiteten Maxime, wonach das Friihere
das Uberlegene ist) rekurriert auf Gen 2f. (2,7.22f. und 3.1ff.). Dabei
ist die Sicht von Eva als Verfiihrte ein neues Element einer friihjidi-
schen Tradition, die nunmehr Gen 3 so interpretiert, dass nur Eva am
sog. Siindenfall schuld ist (vgl. schon Jes Sir 25,24; ApkMos 14,2;31,6;
VitAd 442; 2Kor 11,3; anders Rom 5,12-21). Dahinter scheint, wie
Max Kiichler gezeigt hat, eine Siindenfallexegese zu stehen, die von ei-
ner sexuellen Verfiihrung der Frau durch die Schlange spricht®. In ei-
ner derartigen Interpretation von Gen 2f. ist die sexuell verfiihrbare
und sich von Gottes Weisung abwendende Frau - darin kommt sozu-
sagen ihr bleibendes Wesen zum Ausdruck — nicht geeignet fir das
Lehren; gerettet wird sie qua Christin und Mutter gleichwohl, wie 3,15
in Anspielung auf den Fluch von Gen 3,16¢ sagt®.

(IKor 11,2-16) stehend beurteilt und/oder als peinlich fiir Paulus als massge-
bende Autoritiit im neutestamentlichen Kanon gehalten wird. Wird der Ab-
schnitt fiir authentisch gehalten, ist die Spannung zu erklidren: etwa so, dass an-
genommen wird, in 14,33b-36 sei (anders als in 11,2-16) nur von verheirateten
Frauen die Rede (Elisabeth Schiissler Fiorenza, In Memory of Her. A Feminist
Theological Reconstruction of Christian Origins, New York [Crossroad] 1983,
226-233), oder es sei hier nicht an gottesdienstliche Begehungen, sondern an
Beratungen und Lehrgespriiche der Ekklesia gedacht (Ekkehard W. und Wolf-
gang Stegemann, Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anfinge im Judentum und
die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart [Kohlhammer]
1995, 340f.); zum Ganzen vgl. noch Antoinette C. Wire, The Corinthian Women
Prophets. A Reconstruction through Paul’s Rhetoric, Minneapolis (Fortress)
1990).

“Max Kiichler, Schweigen, Schmuck und Schleier. Drei neutestamentliche
Vorschriften zur Verdringung der Frauen auf dem Hintergrund einer frauen-
feindlichen Exegese, NTOA [, Freiburg/Gottingen (Universititsverlag/Vanden-
hoeck) 1986, 32-53. Zeitgenossische Belege sind nach Jes Sir 25,24 LXX etwa
Philo, Op Mundi 151ff; Quaest in Gen I 33.37.43 (mit den bekannten Allego-
risierungen von minnlich und weiblich); vgl. noch Josephus, Ap 11 201; Barn
1.2.5,

2 Auch in 1Kor 14,33b-36 diirfte Gen 3,16 als schriftgemésse Begriindung ei-
ner als giiltig vorausgesetzten gesellschaftlichen Norm im Spiel sein (vgl. V. 34:
rattog xai O VOROG Aéyer).

105



Von der GE des Menschen ist hier nicht die Rede, aber die Per-
spektive von 1Tim 2,8-15 lédsst nicht ohne weiteres erwarten, dass der
Frau als Frau die GE zukommt. Jedenfalls ist der Abschnitt im Ver-
bund mit Stellen wie 1Kor 11,2-16 und 1Kor 14,33b-36 (und Gen
3,16d) in der christlichen Tradition oft dann in Anspruch genommen
worden, um eine Hintansetzung der Frau im Schopfungs- und Erlo-
sungskontext — und daher im Bereich der Kirche — aufrechtzuerhalten;
im Extremfall wurde ihr die GE eben auch abgesprochen?.

3.1.2 Im schon erwihnten Abschnitt 1Kor 11,2-16 kommt Paulus in-
direkt auf einen mit der GE zusammenhingenden Sachverhalt zu spre-
chen. Es handelt sich dabei um eine letztlich nicht eindeutig zu be-
stimmende Auseinandersetzung mit der Praxis korinthischer Christin-
nen, im Gottesdienst unverschleiert oder mit aufgelostem Haar — der
Kontroverspunkt ist nicht eindeutig zu erkennen - zu beten und zu
prophezeien®. Dabel ist nicht recht klar, was fiir Paulus bei dieser von

“"Vgl. zur Wirkungsgeschichte J. Roloff (Fn. 24) 142-146, aber auch etwa
Werke wie Haye van der Meer, Priestertum der Frau? Eine theologicge-
schichtliche Untersuchung, QD 42, Freiburg (Herder) 1969; Ida Raming, Der
Ausschluss der Frau vom priesterlichen Amt - Gottgewollte Tradition oder
Diskriminierung? Eine rechtshistorisch-dogmatische Untersuchung der Grund-
lagen von Kanon 968§ 1 des Codex luris Canonici, Kéln/Wien (Bohlau) 1973;
Roger Gryson, Le ministere des femmes dans I’Eglise ancienne, Gembloux
(Duculot) 1972 [amerik. Collegeville 1976];

%Etwa folgende Fragen stehen bei der Exegese zur Entscheidung an: Ist ¢
Xowotog 11,3 (im Blick auf 11,7) als Schopfungsmittler oder als auferstandener
Herr der Gemeinde (vgl. 11,11) gesehen? Welche Bedeutung kommt jeweils —
auch in metaphorischer Verwendung - xeqain (11,3.4-10) zu («Ursprung»
oder im Anschluss an die LXX-Wiedergabe von 168 «Oberhaupt»)? Verlangt
Paulus von den Korintherinnen eine textile Kopfverhiillung - so die traditio-
nelle Auffassung — oder nach einem neuen Vorschlag eine geordnete Haar-
tracht (vgl. 11,4.15b)? Sind mit der Kontroverse (fiir beide Seiten gleicherwei-
se?) theologisch relevante Fragen impliziert, oder geht es um Fragen von Sit-
te, von Asthetik und Mode? Formuliert Paulus die Relation Mann-Frau gene-
risch oder im Blick auf Verheiratete? Was heissen 060Ea in 11,7 (partiell
synonym mit eixwv oder Ehre?) und £Eovoia in 11,10? Sind die in 11,10 er-
wihnten Engel gute Schopfungsengel, in deren Gemeinschaft der irdische
Gottesdienst sich vollzieht, oder bose, begehrliche Engel, die sich an Frauen se-
xuell vergehen konnten (vgl. die in Gen 6,1-4 aufscheinende, in der Henochli-
teratur dann breit bezeugte Tradition)? Wie ist ywoig 11,11 zu iibersetzen («oh-
ne» impliziert irgendein Aufeinanderangewiesensein oder eine Komplementa-
ritdt von Frau und Mann — wohl im Schopfungsgeschehen: «nicht anders als»
impliziert Unterschiedslosigkeit von Mann und Frau in bestimmter Hinsicht,

106



ihm bekampften Praxis eigentlich theologisch allenfalls auf dem Spiel
steht und was umgekehrt das Anliegen der Korintherinnen und sie
eventuell unterstiitzender Korinther ist.

Der Abschnitt ldsst sich formal etwa so gliedern: 11,3 stellt einen
programmatischen Grundsatz dar, der fiir die in 11,4-10.11-12 zur De-
batte stehende Frage vorausgesetzt, andererseits aber in 11,7-9 auch
begriindet wird; dabei folgt 11,7-9 als auf die Schrift gestiitzte (zweite)
Begriindung auf eine vorhergehende (erste) Begrindung 11.4-6, die
mit einem Argument im Rahmen antiker Ehre-Scham-Konventionen
arbeitet (auch 11,13-15). 11,10 bietet eine Schlussfolgerung, 11,11-12
bringt eine christologisch-ekklesiologische Modifikation (stAnv: indes).
11,13-16 bringen weitere, nicht mehr schopfungstheologische bzw.
christologische Argumentationsginge fiir die von Paulus gewiinschte
Praxis des Betens und Prophezeiens mit verhiilltem Kopf bzw. geord-
neten Haaren: Hinweise auf die allgemeine soziale Konvention, die
«Natur» und die von der apostolischen Autoritit bezeugte universale
kirchliche Praxis beenden die etwas gewundenen Ausfiihrungen des
Paulus.

Deutlich ist, dass es Paulus um die Aufrechterhaltung einer Unter-
scheidung zwischen Médnnern und Frauen geht, und zwar im Hinblick
auf Frauen. Das zeigt die erste Begriindung fiir die Verschleierung bzw.
die aufgebundenen Haare 11,5b-6 und die Schlussfolgerung des schop-
fungstheologischen Argumentationsgangs 11,3-10 in Vers 10: Frauen
werden kritisiert, und was sie tun, scheint eine Art Angleichung an
Minner zu implizieren, was Paulus zuriickweist. Vielleicht war das An-
liegen der unverhiillt oder mit aufgelosten Haaren betenden Korinthe-
rinnen, zur Geltung zu bringen, dass im Herrn die geschlechtliche Dif-
ferenzierung, die sozial immer auch eine Unterordnung unter den
Mann impliziert, im Sinn eines «Werdens wie ein Mann» (sieche dazu
unten) tiberwunden ist.

etwa im Sinn von Gal 3.28¢ oder hinsichtlich einer sozialen Rangordnung oder
einer Verantwortlichkeit gegeniiber den Anforderungen der ckklesialen Chri-
stuswirklichkeit)? Verweist ¢v xvoiw 11,11 auf Gott als den Schopfer oder auf
den Herrn Jesus Christus, der die eschatologische Wirklichkeit des Gottesdien-
stes der Kirche bestimmt? Ist 11,12b im Sinn einer creatio continua zu verste-
hen oder anders? Bezicht sich die ovviydew 11,16 auf das monierte Auftreten
der Korintherinnen oder auf die Streitlust? Generell ist zu fragen, welche Ter-
mini Paulus allenfalls von der Argumentation der Korintherinnen bzw. sie un-
terstiitzender Gemeindeglieder iibernimmt. Vgl. zum ganzen Abschnitt zuletzt
Wolfgang Schrage, Der erste Brief an die Korinther, EKK VII/2, Solothurn/Neu-
kirchen (Benziger/Neukirchener) 1995, 487-541.

107



In 11,3 und 11,7-9 kommt iiber die Unterscheidung von Mann und
Frau hinaus auch eine Rangordnung zum Ausdruck, insofern die Frau
— anders als der Mann — nicht mit Christus als ihrem unmittelbar vor-
geordneten Haupt verbunden ist bzw. nicht Bild und Doxa Gottes ist.
Gemaiss der in 11,7-9 vorausgesetzten Exegese von Gen 2 kommt die
GE von Gen 1,27 (nur) dem Mann zu®, ist er doch Ursprung der Frau
und Grund fiir ihre Erschaffung.

Ist also der Mann, der niaher zu Christus bzw. zu Gott steht, fiir die
Frau die zum gottlichen Ursprung vermittelnde Grosse? Kommt dies
sozial und religits als generelle Vor- und Uberordnung des Mannes
iiber die Frau zur Geltung? Anders gefragt: Impliziert fiir Paulus die
GE eine Herrschaft (also des Mannes gegeniiber der Frau, aber nicht
der Frau gegeniiber dem Mann)? Das ist eine durchaus mogliche Kon-
sequenz der paulinischen Argumentation, aber darauf zielt der Apostel
im vorliegenden Kontext nicht: Explizit geht es ihm um die Unter-
scheidung der Geschlechter in der konkreten Frage des weiblichen
Auftretens im Gottesdienst; das in 11,4 kritisierte méannliche Verhalten
wird ein hypothetischer argumentativer Kontrast sein (immerhin
kommt darin, wie in 11,11f.14f., das Bediirfnis nach einer parititischen
Behandlung von Mann und Frau zum Zug).

Die Schlussfolgerung 11,10, die das Beten und Prophezeien der ko-
rinthischen Christinnen mit Kopfbedeckung bzw. geordneten Haaren
unabdingbar erscheinen lasst, fiihrt noch ein angelologisches Element
im schopfungstheologischen Kontext ein — es ist am ehesten so zu ver-
stehen, dass die im Gottesdienst mit der Gemeinde verbundenen En-
gel iiber die Einhaltung der schopfungsmissigen Ordnungen wachen.
In 11,11f. scheint nun Paulus daran gelegen, Missverstindnisse seiner
bisherigen Argumentation abzuwehren und eine Art von Gleichwertig-
keit von Mann und Frau «im Herrn» sicherzustellen, die selber wieder
schopfungstheologisch begriindet sein diirfte (die Frau stammt zwar
aus dem Mann [Gen 2], aber Minner werden von Frauen geboren
[Gen 3,20 bzw. creatio continua/Erfahrung]).

Das alles erweckt den Eindruck, dass Paulus die Ablehnung der
Uniformitit der Geschlechter bzw. die Aufrechterhaltung ihrer Unter-
scheidung (vgl. auch Rom 1,26f.), aus welchen Griinden sie in Korinth

*Zu vergleichbaren friihjiidischen und rabbinischen Aussagen vgl. Jacob Jer-
vell, Imago Dei. Gen 1,26f im Spitjudentum, in der Gnosis und in den pauli-
nischen Briefen, FRLANT 76, Géttingen (Vandenhoeck) 1960, 107-112: M.
Kiichler (Fn. 25) 83-88. Vgl. etwa auch die Wiedergabe von kenaegdod Gen 2,18
MT durch ®xat avtov in der LXX.

108



auch allenfalls in Frage gestellt wurde, nur schopfungstheologisch, und
das heisst im Anschluss an eine Exegese von Gen If. begriinden kann
oder will; dabei bleibt unklar, ob Jesus Christus Schopfungsmittler (vgl.
11,3d und 11,7) und damit auch fiir die Vermittlung und Niherbestim-
mung der GE von Bedeutung ist. Das sonst fiir Paulus zentrale Theo-
logoumenon von der in Jesus Christus eschatologisch erneuerten
Schopfung vermag ihm anscheinend keine Argumentationshilfe zu lei-
sten®, Nun impliziert diese Begriindung wegen der vorgegebenen
androzentrischen Exegese von Gen If. zusiitzlich eine hierarchische
Uberordnung des Mannes gegeniiber der Frau. Diese will Paulus aber
gerade ausschliessen, weshalb er in 11,11f. die «im Herrn», d.h. in der
— auch die Kirche bestimmenden — eschatologischen Wirklichkeit gel-
tende gegenseitige Zuordnung von Mann und Frau betont, um ein
Missverstiandnis seiner ihm nicht anders moglichen Argumentation ab-
zuwehren. Die gegenseitige Zuordnung, die einerseits vor Gott, dem
Ursprung allen Lebens, doch eine Art von Gleichrangigkeit impliziert,
die aber andererseits (wie gesagt) schopfungstheologisch formuliert
und daher im Sinn eines «hierarchischen» Verstindnisses der Ge-
schlechterbeziehungen (um)interpretiert werden kann — das alles ist
fiir paulinisches Denken ungewohnt. Vielleicht zeigt gerade die An-
haufung weiterer Argumente und die etwas unwirsche Beendigung der

“Dieses Urteil trifft zu unter der Annahme, dass Paulus in 1Kor 11.3-16
— mit Ausnahme von 11, 11f - insgesamt nicht so deutlich wie anderswo im Ho-
rizont der in Jesus Christus erneuerten Schopfung argumentiert (6 Xototog in
11,3 also vielleicht den Schopfungsmittler meint, nicht den eschatologischen
Kyrios) und die Rede von der in der protologischen Schopfung vermittelten
ménnlichen d0Ea Ue0v in 11,7 in Spannung steht zu Rom 3.29 einerseits und
zu eschatologischen Aussagen wie 1Kor 1549; 2Kor 3.18: 4,4 Phil 3.21; Rom
829 andererseits. Diese verbreitete Annahme bestreitet Jerome Murphy-
O’Connor, Sex and Logic in 1 Corinthians 11:2-16, CBQ 42 (1980) 482-500.
Dabei ist 00Ex eov (in Verbindung mit gixwv deov, vgl. W. Schrage [Fn. 28]
Anm. 134) 1Kor 11,7 wohl als ein reflektierendes Zur-Geltung-Bringen der
Doxa Gottes im Mann zu verstehen; die 00Ea vdpog - eine Formulierung, die
sich einer Exegese des in Gen 1,26 genannten Sachverhalts im Licht einer mit
Vor- und Uberordnungen arbeitenden Exegese von Gen 2 verdankt (spielt
auch Gen 5,1.3 eine Rolle? Vgl. J. Jervell [Fn. 29] 300) — ist die Entsprechung
auf einer niedrigeren Ebene, dergemiiss die Frau qua Frau nicht in gleicher
Unmittelbarkeit die Doxa Gottes zur Geltung bringt. Sachlich liegt eine Paral-
lele zu 1Tim 2,13 vor, wenn auch Paulus gerade nicht dieselben Konsequenzen
wie der Verfasser der Pastoralbriefe — und eine in der Kirchengeschichte ver-
breitete Stromung — ziehen will.

109



Argumentation in 11,13-16, dass Paulus mit seinem Diskurs nicht ganz
zufrieden ist.

Man wird also sagen diirfen, dass bei der paulinischen Argumentation
fiir die Einhaltung einer bestimmten Konvention der Korintherinnen
bei ihrer Wahrnehmung gottesdienstlicher Charismen die «Andersheit
von Mann und Frau im Vordergrund steht, nicht die Subordination der
Frau oder die Autoritdt des Mannes»*'. Dennoch ist in der Auslegungs-
und Wirkungsgeschichte 1Kor 11,7 — auch in Verbindung mit 11,3a -
als Bestitigung gerade einer solchen Sicht in Anspruch genommen
worden, und die GE der Frau als Frau konnte bestritten oder musste
aber unter Allegorisierung von 11,7 aufrechterhalten werden®. Diese
Frage ist spédter noch einmal aufzugreifen. Offen bleibt in unserem
Text, welche Konsequenzen das in 1Kor 11,3 allenfalls anklingende,
wenn auch 11,7 nicht explizit ausgewertete Theologoumenon von der
protologischen Schopfungsmittlerschaft Jesu Christi (vgl. noch 1Kor
8,6) auf die GE der Frau haben konnte — spielt das miénnliche Ge-
schlecht des Schopfungsmittlers bei seiner Inkarnation bzw. die ménn-
liche Metaphorik eine Rolle?

3.2 Wir haben in 1Kor 11,2-16 im Horizont eciner Exegese von Gen 2
(vgl. auch 1Kor 14,33c; 1 Tim 2,13) den Ansatz einer Anthropologie
kennengelernt, wo die GE explizit dem Mann zukommt, nicht aber,
wie es scheint, der Frau. Der Skopus der paulinischen Argumentation
zielt dabei auf die Unterscheidung der Geschlechter (als dem Basisar-
gument fiir die Regelung der Schleier-/Haartrachtfrage), nicht auf die
Unterordnung der Frau unter den Mann; eine solche Inanspruchnah-
me des Textes beruht auf der Auswertung einzelner Argumentations-
elemente in Rahmen eines bestimmten patriarchal-androzentrischen
Vorverstandnisses, von dem Paulus freilich auch nicht einfach frei zu
sein scheint. Im folgenden soll nun der Frage nachgegangen werden,
ob und wie bei der Rede von der endzeitlichen, eschatologischen (und
allenfalls auch urzeitlichen, protologischen) Schopfungsmittlerschaft Je-
su Christi, also der Partizipation der Glaubenden an Jesus Christus als
dem Bild Gottes und der Wirklichkeit der neuen Schopfung, die ge-

MW, Schrage (Fn. 28) 525.

*Vgl. Kari Elisabeth Bgrresen, God’s Image, Man’s Image? Patristic Inter-
pretation of Gen. 1,27 and I Cor. 11,7, in: IGGM 188-207: dies., God’s Image,
is Woman excluded? Medieval Interpretation of Gen. 1,27 and I Cor. 11,7, in:
IGGM 208-227; W. Schrage (Fn. 28) 525-541. Ein schiones Beispiel der Alle-
gorisierung bietet Augustinus, Trin. XII 7,9-12.

110



schlechtliche Differenzierung des gottebenbildlichen Menschen in
Mann und Frau beriicksichtigt wird*.

3.2.1 Paulus kommt in einer Argumentation fiir die Legitimitit seines
Apostolats (2Kor 3,1-4,6) auf den auferstandenen und erhohten Jesus
Christus als Abbild Gottes zu sprechen, der Gottes Doxa und retten-
des Wirken priasent macht, und zwar im Vollzug der Evangeliumsver-
kiindigung des Apostels. Jesus Christus ist als das Abbild Gottes (2Kor
4,4) in einer geistgewirkten (mit der Taufe zusammenhingenden) Dy-
namik zugleich das Urbild derer, die in sein Bild verwandelt werden
(2Kor 3,18; vgl. 2Kor 4,6; 8,23). Diese Aussage, die im Rahmen der so-
teriologischen Metaphorik des Gestaltwandels formuliert ist*, steht in
sachlicher Analogie zur Aussage der Rechtfertigung. Wenn der erhoh-
te Kyrios sowohl Gottes Abbild als auch der Menschen Urbild (vgl.
Gen 1,26t) ist, legt das den Gedanken nahe, dass das durch die Sen-
dung Jesu Christi und die apostolische Predigt ausgeloste Geschehen
als ein (zweiter, neuer) Schopfungsakt zu verstehen ist (vgl. 2Kor 5,17,
Gal 6,15). Ob sich dieser christologisch-pneumatologische Gestaltwan-
del fiir Frauen anders als fiir Minner vollzieht, kommt nicht zur Spra-
che, auch nicht eine irgendwie geartete geschlechtliche Bestimmung
des erhohten Jesus Christus als Bild Gottes.

Vergleichbare Formulierungen eines Gestaltwandels der in der Chri-
stuswirklichkeit lebenden Menschen als soteriologischer Ertrag der
Sendung Jesu finden sich Rom 8,29 und Phil 3.21. In beiden Fillen ist
der auferstandene Jesus Christus das Urbild und Modell fiir die we-
senhafte Angleichung der pneumatophoren Menschen, wobei Rém
8,29 noch deutlicher der Schépfungsmetaphorik verpflichtet ist — Jesus
Christus ist der Erstgeborene vieler Briider — als Phil 3.21.

Besondere Konturen erhilt das Theologoumenon von der eschatolo-
gischen Angleichung der Glaubenden an den auferstandenen Jesus
Christus als ihr Urbild in 1 Kor 15,45-49. Hier kontrastiert Paulus den
ersten «psychischen» Adam (Gen 2,7) mit dem letzten pneumatischen
und lebenspendenden Adam, den ersten irdischen Menschen mit dem

“Vegl. zum Folgenden einerseits /. Jervell (Fn. 29) 171-336; Harald Heger-
mann, Die Vorstellungen vom Schopfungsmittler im hellenistischen Judentum
und Urchristentum, TU 82, Berlin (de Gruyter) 1961, andererseits die Kom-
Mentarliteratur. Vgl. auch unten Fn. 52.

Vgl. Gerd Theissen, Soteriologische Symbolik in den paulinischen Schriften.
Ein strukturalistischer Beitrag, KuD 20 (1974) 282-304.

111



zweiten himmlischen Menschen®. Waren die Menschen bisher vom
Bild des ersten Menschen bestimmt und teilten so sein Geschick und
Wesen, so wird es in der Verbindung mit dem auferstandenen Kyrios
zu einem Wechsel der Urbildrelation kommen, insofern die Glauben-
den das Bild Jesu Christi tragen werden, also ihm wesenhaft angegli-
chen werden.

Die dem Apostel in der Gotzenopferfleischdebatte durchaus zustat-
ten kommende protologische Schopfungsmittlerschaft Christi (1 Kor
8,6) muss hier aus briefpragmatischen Griinden offensichtlich ausser
Betracht bleiben. Offen ist, wie im Rahmen einer traditionsgeschicht-
lich androzentrischen Metaphorik («Adam» in Gen 2) allenfalls die —
nicht thematisierte — geschlechtliche Differenzierung des Menschen zu
denken ist.

3.2.2 Blicken wir kurz auf Kol 3,9-11 und Eph 4,22-24. In diesen deu-
teropaulinischen Schriften mit vor- und nebenpaulinischen Traditionen
begegnen uns Verschiebungen zu den paulinischen Ansitzen, die ich
hier nicht erortern kann. Hier sei nur folgendes festgehalten: In pari-
netischem Kontext spricht Kol 3,9-11 vom Ausziechen des alten (durch
seine Taten als gottfern qualifizierten) Menschen und dem Anziehen
«des neuen, der nach dem Bild seines Schopfers stindig erneuert wird
zur Erkenntnis» (tOv V€OV TOV GVAXALVOUUEVOV €lG EMIyvwow xat
glxova tod xtioavrog avtov). Die Interpretation dieser Formulierung
wird wohl dahingehend vorzunehmen sein, dass der «neue Mensch»
generisch der Mensch ist, insofern er das Abbild des erhohten Jesus
Christus ist, der in ihm prédsent und wirksam ist in einem in der Taufe
grundgelegten und ethisch qualifizierbaren, auf Erkenntnis beruhenden
Erneuerungsprozess. Dabei wird mit dem Ausdruck «Bild des Schop-

Vgl Egon Brandenburger, Adam und Christus. Exegetisch-religionsge-
schichtliche Untersuchungen zu Roém 5,12-21, WMANT 7, Neukirchen-Vluyn
(Neukirchener) 1962; ders., Alter und neuer Mensch, erster und letzter Adam-
Anthropos, in: Walter Strolz (Hg.), Vom alten zum neuen Adam. Urzeitmythos
und Heilsgeschichte, Weltgespriich der Religionen 13, Freiburg (Herder) 1986,
182-223. Karl Martin Fischer, Adam und Christus, in: Karl-Wolfgang Triger
(Hg.), Altes Testament — Friihjudentum - Gnosis. Neue Studien zu «Gnosis und
Bibel», Giitersloh (Mohn) 1980, 283-298. Die Argumentation in 1Kor 15, 45-49
ist zu unterscheiden von derjenigen in 1Kor 15.21f. bzw. Rom 5,12-21, wo der
eine Mensch Adam als «Urheber» der Todesverfallenheit aller Menschen dem
einen Menschen Jesus Christus als dem «Erstling der Entschlafenen» bzw. dem,
der die Gnade-Leben-Wirklichkeit erschliesst, typologisch gegeniibergestellt
wird. 1

112



fers», der wohl eher Jesus Christus als Gott meint, auf den Hymnus
Kol 1,15-20 zuriickgegriffen, wo die in Jesu Christi Auferstehung er-
folgte Versohnung als ein mit der Erschaffung der Welt durch Jesus
Christus, dem Abbild Gottes, analoges Geschehen interpretiert wird. In
beidem kommt Jesu Christi kosmische Herrschaft zur Geltung. Dieses
neue, vom erhohten Herrn bestimmte Menschsein kennt nicht mehr
die iiberholten Trennungen von «Grieche und Jude, Beschneidung und
Unbeschnittenheit, Barbar, Skythe, Sklave, Freier», vielmehr ist Chri-
stus, der alles und in allen ist, die verbindende und fiir die Menschen
die Gottesbeziehung erschliessende Bezugsgrosse®. Bei dieser die Tra-
dition von Gal 3,28 teilweise rezipierenden Aussage fillt auf, dass die
geschlechtliche Differenzierung des Menschen (dpogv xai ¥ijiv) nicht
als eine in der Christuswirklichkeit irgendwie aufgehobene Kategorie
gesehen wird. Um so mehr bleibt, da undiskutiert, offen, ob die ge-
schlechtliche Differenzierung noch ein Element der erneuerten GE des
Menschen (vgl. Gen 1,27) ist bzw. ob Mann und Frau in genau gleicher
Weise nach Jesus Christus als dem Abbild Gottes erneuert werden.

Ahnliches lasst sich zu Eph 4,22-24 sagen: Hier ist der auferstande-
ne und erhohte Jesus Christus der «neue nach Gott geschaffene
Mensch» (10v xowvov dvitpwmov 1ov xata Yeov xtwodévia) (Gen
1,26f.), den die an der Christuswirklichkeit partizipierenden Minner
und Frauen anziehen; die Gewandmetaphorik (vgl. Gal 3,27, Rom
13,13f,; 1Kor 15,53f.) hat ihren Sitz im Leben in der Taufparaklese”.

Etwas anders ist der «<neue Mensch» in Eph 2,15 zu verstehen: Er ist
auch Jesus Christus, aber hier, insofern er sich in der neugeschaffenen
Einheit von Juden und Heiden, d.h. in der Kirche, die «in ihm» ist, ver-
wirklicht. Der «neue Mensch» als ekklesiale Grosse ist sachlich iden-
tisch mit dem «Leib» 2,16, der von Jesus Christus her bestimmten und
mithin im gottlichen Bereich gegriindeten Kirche.

Schwierig ist der Zusammenhang mit dem dusserst komplexen und
infolgedessen kontrovers interpretierten Abschnitt Eph 4,7-16. Dort
wird im Zusammenhang vom Wachstum der Kirche als Leib Christi
auf Christus als Haupt dieses Leibes hin in Vers 13 als Ziel der Glie-

%Im rabbinischen Judentum kann die Tora diese Bezugsgrosse sein, so dass
¢s die GE nur in Israel gibt und damit in der Menschheit die Unterscheidung
Isracl — Volker; vgl. J. Jervell (Fn. 29) 78-84. Da die Tora aber nicht Eikon im
Sinn von Gen 1,26f. ist, kann der Mensch selbst «Abbild Gottes» (freilich auch
der Engel) genannt werden.

7Verglichen mit Kol fehlt in Eph die explizite Eikontheologie in der an der
Auferstehung und Erhohung Jesu Christi orientierten Schopfungstheologie.

113



der angegeben das «Gelangen zur Einheit des Glaubens und der Er-
kenntnis des Sohnes Gottes, zum vollkommenen Mann (gig dvdpa
téheov), zum Ausmass der Grosse/des Lebensalters, die der Fiille
Christi entspricht». Ob dieser «vollkommene Mann» nun Jesus Chri-
stus als Haupt des Leibes (H. Schlier, M. Barth, P. Pokorny, vgl. 4,15;
vielleicht im Vorgriff auf 5,21-33 formuliert), der ekklesiale Leib Chri-
sti (R. Schnackenburg, vgl. 2,15) oder der einzelne Glaubende (£ Mus-
sner, M. Bouttier) ist, ist in der Exegese umstritten. Die androzentrische
christologische oder ekklesiologische Ausdrucksweise kann aber fiir
uns die Frage provozieren, was mit der Geschlechtsbestimmung der
weiblichen Glieder der Kirche in diesem Wachstums- und Reifungs-
prozess geschieht.

323 Im Riickblick auf die herangezogenen paulinischen und deu-
teropaulinischen Perspektiven einer eschatologischen Neuschaffung
der Menschen in der Heilswirklichkeit, die Gott in der Auferweckung
und Erhohung Jesu Christi erschlossen hat, ldsst sich sagen, dass das
Theologoumenon der GE von Gen 1,26f. eine Rolle spielt. Dabei wird
mit der Rede von Jesus Christus als eixav (tov Ueov) ausgedriickt,
dass er Gottes heilbringende Doxa priasent macht (2Kor 4.4; vgl. Hebr
1,3; protologisch: Kol 1,15; vgl. Phil 2,6) und den Menschen, die sich
dieser Wirklichkeit offnen, vermittelt. Insofern ist er als Abbild Gottes
auch Ur- oder Vor-Bild fiir die Menschen, die als «christomorphe» an
seiner primaren GE teilhaben (2Kor 3,18; Rom 8,29; Kol 3,10; Eph
4,24; vgl. Phil 3,21; 1 Kor 15,49). Gemiiss dieser Konzeption ist also nur
Jesus Christus gixwv tod VYeod oder eimwv schlechthin, nicht ein
Mensch, der vielmehr xat elxdva, ovupoepog ete. ist (Ausnahme eben
| Kor 11,7). Ausserhalb der Christusrelation ist die GE fiir den Men-
schen nicht gegeben (vgl. Rom 3,23), bzw. sie wird nicht explizit the-
matisiert; umgekehrt sind die getauften Glaubenden, ist die Kirche,
die gottebenbildliche Menschheit. Ob es sich bei der endzeitlichen d.h.
in der Sendung Jesu Christi vermittelten GE um eine Restitution der
verlorenen urzeitlichen GE handelt (vgl. Rom 1,21.23.28; Kol 1,15), ist
kaum eindeutig zu beantworten.

Wichtiger fiir unsere Fragestellung ist aber die Beobachtung, dass
die Frage des Zusammenhangs von GE und geschlechtlicher Differen-
zierung nie expressis verbis thematisiert wird. Der Befund lisst ver-
schiedene Erklirungen zu. Vielfach wird angenommen, die in Christus
inaugurierte Neuschopfung Gottes kenne diese Differenzierung nicht
mehr (vgl. Gal 3,28c). Es lisst sich aber auch vertreten, die Frage ha-

114



be sich in der dominanten androzentrischen Perspektive gar nicht ge-
stellt (vgl. auch Gal 3,28d: ¢ig ¢ote v Xowtd ‘Inoot) und diese sei
noch verstirkt worden durch den Umstand, dass der erhohte Jesus
Christus als zwischen Gott und den Menschen vermittelnde Eikon, als
soteriologisches Partizipationssymbol, in seiner irdischen Existenz
mannlichen Geschlechts gewesen sei.

Um so auffilliger ist die Argumentation des Paulus in 1Kor 11,2-16,
wo hinsichtlich des angestrebten exegetischen Beweises der schop-
fungsgemissen Unterscheidung der Frau vom Mann (11,7-10) und der
ebenso deutlichen Behauptung der Gleichwertigkeit von Frau und
Mann (11,11f.) kein Bezug zu Jesus Christus als dem endzeitlichen Ver-
mittler der GE hergestellt wird (11,3 ist unklar). Vermutlich hat dies da-
mit zu tun, dass in dieser christologischen Konzeption gerade die dem
Apostel hier wichtige Unterscheidung von Mann und Frau nicht von
Belang ist, sei es, dass sie in zeitbedingt androzentrischer «Naivitit»
libersehen worden ist, sei es, dass die geschlechtliche Differenzierung in
irgendeinem Sinn aufgehoben ist. So kommt es zur singuliren Argu-
mentation der gegenseitigen Abhingigkeit bei der Fortpflanzung in
IKor 11,11f. Jacob Jervell wird wohl recht haben, wenn er 1 Kor 11,2-16
als ein Beispiel der rabbinischen Schriftauslegungsmethode betrachtet,
bei der eine Schriftstelle (hier Gen 1,26f) differierenden Argumentati-
onszielen entsprechend unterschiedlich ausgelegt werden kann. Dann
wire | Kor 11,7(-9) nicht, so wenig wie 1 Kor 11,11f., zwingend als theo-
logischer Basissatz zu verstehen, im Unterschied etwa zur urchristlichen
Tradition von der in Jesus Christus den Glaubenden schlechthin ver-
mittelten endzeitlichen christomorphen GE, wo also Gen 1,26f. in es-
chatologischer Perspektive christologisch und soteriologisch interpre-
tiert wird®. Freilich stellt sich die Frage, ob und, wenn ja, wie und wann
diese GE in irdisch-sozialen Bedingungen zur Geltung kommt.

4. Es ist nun an der Zeit, auf Gal 3,28% einzugehen und zu priifen, in-
wiefern hier die in Jesus Christus vermittelte GE oder iiberhaupt das

*J Jervell (Fn. 29) 311f.

“Vel. Wayne A. Meeks, The Image of the Androgyne: Some Uses of a Sym-
bol in Earliest Christianity, HR 123 (1974) 165-208; Hartwig Thyen, «...nicht
mehr minnlich und weiblich...». Eine Studie zu Galater 3,28, in: Frank Criise-
mann/Hartwig Thyen, Als Mann und Frau geschaffen. Exegetische Studien zur
Rolle der Frau, Kennzeichen 2, Gelnhausen/Stein (Burckhardthaus/Laetare)
1978, 107-201; Henning Paulsen, Einheit und Freiheit der Sohne Gottes — Gal
3.26-29, ZNW 71 (1980) 74-95: Gerhard Dautzenberg, «Da ist nicht minnlich

115



Sein-in-Christus die geschlechtliche Differenzierung des Menschen
bertihrt.

4.1 Gal 3,26-28 leuchtet den Horizont der in der Taufe ratifizierten
neuen Situierung des Menschen aus. Speziell fiir die kontextuell gege-
bene Argumentation des Paulus mit den galatischen Adressaten spie-
len dabei drei Momente eine Rolle: a) Jesus Christus ist der eine Sa-
me Abrahams, dem gemaiss der Schrift die Verheissungen aufgrund des
Glaubens Abrahams gelten; alle, die kraft der Taufe zu Christus
gehoren, ndherhin «einer in Christus Jesus» sind, sind somit auch Sa-
me Abrahams und haben also teil an den Verheissungen Gottes (d.h.
nach Gal 3,14: dem Geist Gottes); b) die Getauften sind nicht mehr
unter dem Zuchtmeister des Gesetzes (bzw. Unmiindige, die unter die
Elemente versklavt sind: Gal 4,3), sondern Sohne Gottes in Christus
Jesus, da sie in der Taufe gewissermassen «Christus angezogen» haben;
c) die heilsgeschichtliche Differenzierung und Trennung zwischen Ju-
den und Griechen hat in der in Christus geschaffenen Einheit ihren
Sinn verloren, insofern der auf der Gabe der Tora beruhende Vorrang
der Juden bedeutungslos geworden ist (passim).

Die fiir die konkrete, mit dem Briefkontext gegebene Zielsetzung
iberschiessenden Momente der Aufhebung der sozialen Differenzie-
rung zwischen Freien und Sklaven und der geschlechtlichen Differen-
zierung zwischen Mann und Frau legen die Annahme nahe, dass Pau-
lus hier eine vorpaulinische, jedenfalls eine vorgeprigte Formulierung
reproduziert, deren Kern in Gal 3,27 (die Taufe ist ein Anziehen des
Christus), 3,28a (Jude-Grieche), 3,28b (Sklave-Freier), 3,28¢ (minnlich-
weiblich) und vielleicht noch 3,28d (alle einer in Christus Jesus)* vor-

und weiblich». Zur Interpretation von Gal 3,28, Kairos 24 (1982) 181-206; E.
Schiissler Fiorenza (Fn. 24) 205-236; Dennis Ronald MacDonald, There is no
Male and Female. The Fate of a Dominical Saying in Paul and Gnosticism,
HDR 20, Philadelphia (Fortress) 1987; Hans Dieter Betz, Der Galaterbrief. Ein
Kommentar zum Brief des Apostels Paulus an die Gemeinden in Galatien,
Miinchen (Kaiser) 1988, 320-353 (amerik. 1979); Lone Fatum, Image of God
and Glory of Man: Women in the Pauline Congregations, in: IGGM, 56-137,
bes. 62-70; Thomas Hopko, Galatians 3:28: An Orthodox Interpretation, SVTQ
35 (1991) 169-185.

“Der griechische Ausdruck eig («einer») kann im Kontext zwei, an sich zu
unterscheidende Konnotationen tragen: das numerische Eins-Sein aller Ge-
tauften und die — unter einem bestimmten Gesichtspunkt relevante — Identitit
der Getauften. Die erste Konnotation ist durch den spezifischen Gedanken-
gang des Gal (vgl. 3,16.29b) gegeben, die andere wird wohl Tradition sein.

116



liegt. Eine gewisse Bestitigung liefert die partielle Rezeption des To-
pos — ohne 3.28c — in 1 Kor 12,13 und Kol 3,10f.

Wie kann nun Gal 3,28c verstanden werden? Vorweg ist zu beach-
ten, dass die Formulierung ovx #vi dpoev xal Oijlv — nicht, wie nach
3,28ab zu erwarten wire, ovx £vi avno ovdE yOvn — anscheinend Gen
1,27¢ LXX zitiert und dabei negiert (dpoev xai Oijlv  €moinoev
avtovg). Das impliziert eine Aufhebung der im Kontext von Gen
1,26-28 explizit fiir die Fortpflanzung gegebenen geschlechtlichen Dif-
ferenzierung des Menschen. Wann und wie lésst sich eine solche Auf-
hebung verwirklichen?

Die naheliegende Annahme ist, dass sie sich in denselben Gegeben-
heiten verwirklicht wie die beiden anderen Aufhebungen.

Die Aufhebung der soteriologischen Folge des heilsgeschichtlichen
Vorrangs des Juden gegeniiber dem Heiden ist ein Geschehen, das
sich in der Sicht des Paulus «in Christus», d.h. im Raum der ¢xxAnoia
jetzt schon vollzieht (vgl. Gal 5,6; 6,15f; 1Kor 7,18f; 9,19-23; Rom
L16f; 3.29f.; 10,11f. u.0.).

Schwieriger ist zu sagen, wie Paulus die Authebung des rechtlich-
sozialen Unterschieds zwischen Freien und Sklaven/Sklavinnen sieht
(vgl. 1 Kor 7,17.21-24; Phlm 15f.). Sicher ist fiir ihn die Freilassung kein
Punkt eines Reformprogramms der Kirche fiir die Gesellschaft, eben-
so sicher soll der Unterschied im Raum der Kirche keine Rolle spie-
len, was immer das konkret heisst. Umstritten ist, ob Paulus eine Frei-
lassung von Sklaven, wo sie konkret moglich ist, als das Bessere, aber
nicht Heilsnotwendige unterstiitzt — m. E. das Wahrscheinlichere — oder
grundsitzlich ablehnt?!.

"Vl etwa S. Scott Bartchy, First-Century Slavery and 1 Corinthians 7:21,

SBL.S 17, Atlanta GA (Scholars Press) 21985: Wolfgang Schrage, Ethik des
Neuen Testaments, GNT 4, Gottingen (Vandenhoeck) 21989, 240-244: John M.
G. Barclay, Paul, Philemon and the Dilemma of Christian Slave-Ownership,
NTS 37 (1991) 161-186; Michael Wolter, Der Brief an die Kolosser/Der Brief
an Philemon, OTK 12/GTB 519, Giitersloh/Wiirzburg (Giitersloher/Echter)
1993, 268-277.
In der Haustafeltradition ist die Frage leicht zu beantworten: Sklaven und
Sklavinnen bleiben in ihrem sozialen Status, wobei freilich undeutlich ist, in-
Wieweit fiir die xvpotol, wo sie iiberhaupt genannt werden (Kol 4,1; Eph 6,9;
nicht 1Petr 2,18-25), eine Zugehorigkeit zur Kirche als dem Ort der neuen
Schopfung vorausgesetzt wird, wie das offensichtlich fiir die Sklavinnen und
Sklaven der Fall ist. Dieser Sachverhalt ist zu beriicksichtigen bei der Annah-
me, dass die Haustafeltradition «egalitire» Impulse in der Anpassung an so-
Ziale Realititen der Umwelt untergehen lisst.

117



Was nun die Authebung der geschlechtlichen Differenzierung anbe-
langt, stellt sich zunachst die Frage, ob Paulus irgendwo in seinen Brie-
fen auf den in Gal 3,28c angesprochenen Sachverhalt iiberhaupt ein-
geht. Das ist m.E. in 1Kor 7 der Fall*. Hier allein im NT kommen die
drei in Gal 3,28 genannten Gruppierungen und Relationen noch ein-
mal zur Sprache. Das Generalthema ist die Bezichung Mann-Frau bzw.
Ehe und Ehelosigkeit und zwar aller Wahrscheinlichkeit nach im An-
schluss an eine in Korinth vertretene und dabei androzentrisch formu-
lierte Option fiir die grundsatzliche Ehelosigkeit der Getauften (1 Kor
7,1). Die briefpragmatisch differenzierte und Mann und Frau pa-
ritatisch behandelnde Argumentation des Paulus bewegt sich zwischen
zwei Polen: a) tatsidchlicher Vorzug der Ehelosigkeit, aber nur, wo das
— von Unverheirateten oder Verwitweten - realistisch als eine von
Gott gegebene Moglichkeit erkannt wird (vgl. einmal 7,7.8.38.40, dann
auch 7,26.28.29-35); b) Bleiben in der Situation (der Ehe oder Ehelo-
sigkeit), in der einen der Ruf Gottes erreicht hat, weil sie als solche
nicht schlechthin heilsvermittelnd oder -verhindernd ist. Mit dieser fle-
xiblen Regel verbindet Paulus in 7,17-24 auch je das Thema von Be-
schnittenheit und Unbeschnittenheit sowie von Frei-Sein und Sklave-
Sein.

Wenn nun 1Kor 7,1 bzw. 1Kor 7 eine korinthische bzw. eine pauli-
nische Auslegung der an sich unterschiedlich verstehbaren Aussage von
Gal 3,28c darstellen, so wire die hier ausgesprochene Aufhebung der
geschlechtlichen Differenzierung von beiden Seiten im Sinn der Ehe-
losigkeit und das heisst konsequenterweise auch der sexuellen Ent-
haltsamkeit (&yxodtewa) verstanden worden — von Paulus aber, im Un-
terschied zu der in Korinth vertretenen Auffassung, nicht als eine ei-
gentlich alle verpflichtende Vorschrift (das gilt bei Paulus mutatis mu-
tandis auch fiir die Sklaven und Sklavinnen, was ihren sozial-rechtli-
chen Status anbelangt). Ich setze also voraus, dass Paulus den in Gal
3,28abc erwidhnten drei Aufhebungen verschiedene Verbindlichkeiten
zuweist: Hinsichtlich 3,28a ist er rigoros und hinsichtlich 3,28¢c nimmt
er eine mittlere Stellung ein zwischen der in Korinth vertretenen Pa-
role, keine Frau zu beriihren (m.E. eine praskriptive Interpretation
von Gal 3,28¢), und der Sicht derjenigen Schriften, die nicht mehr vom
Vorzug der Ehelosigkeit reden, sondern vielmehr nach Ausweis der
Haustafeltradition die Ehe als den Ort sehen, wo die geschlechtliche

2Vegl. W. Schrage (Fn. 28), 131 Anm. 452; anders z.B. G. Dautzenberg (Fn.
39) 185. ‘

118



Differenzierung (und eben auch die institutionalisierte Herren-Skla-
ven-Relation) mit ihren gemeinantiken Hierarchisierungen konkret zur
Geltung kommt und wo Auswiichsen der Hierarchisierung im Sinn des
«Liebespatriarchalismus» zu steuern versucht wird (Kol 3,18-4,1; Eph
5.21-6,9; 1 Petr 2,18-3.7).

Eine gewisse Bestdtigung fiir die hier vorgetragene Sicht sehe ich
darin, dass Paulus in 1Kor 12,13 den Topos von Gal 3,27f. ohne das
Element 3,28c aufgreift; an sich konnte er ja neben Juden und Grie-
chen sowie Sklaven und Freien gut noch Minner und Frauen auf-
zihlen. Aber das lasst eben das oben vorausgesetzte Verstindnis von
Gal 3,28¢ nicht zu. Trifft das zu, so hat der Topos weder die Ehe im
Sinne der Vision einer egalitiren Uberwindung des Patriarchats® im
Auge, noch gibt er etwas her fiir die Paulus in 1Kor 11,2-16 wichtige
Unterscheidung von Mann und Frau, die moglicherweise die Frau
primir als Gattin im Rahmen der gemeinantiken patriarchalen Ehe
wahrnimmt (vgl. auch 1 Thess 4.4).

4.2 Wenn diese Auffassung stimmt, dann ist Gal 3,28 als Ganzes nicht
direkt als sachliche Antithese zu hellenistischen und jiidischen Rei-
hungen zu verstehen, wo der griechische Mann dem Schicksal dankt,
dass er nicht als Tier, als Frau (yuvr)) oder als Barbar geboren sei, wo
der jiidische Mann Gott dafiir dankt, dass er ihn nicht als Heiden, als
Frau oder als Unwissenden bzw. als Sklaven geschaffen hat*. Diese

“Zur Ansicht, dass Gal 328c¢ nicht die urchristliche Magna Charta der
Frauenemanzipation im Sinn der Aufhebung der sozialen Geschlechterrollen
innerhalb der patriarchalen antiken Gesellschaftsordnung und damit innerhalb
des den Rahmen der Ehe bildenden Hauses ist, vgl. auch E. und W. Stegemann
(Fn. 24) 336. Ahnlich wie ich interpretiert Judith M. Gundry-Volf, Male and Fe-
male in Creation and New Creation: Interpretations of Galatians 3.28 in 1 Co-
rinthians 7, in: Thomas Schmidt/Moisés Silva (Hg.), To Tell the Mystery. FS
Robert H. Gundry, JSNT.S 700, Sheffield (Shefficld Academic Press) 1994,
95-121. Die Aufhebung der Geschlechtsdifferenz im Sinn des Verzichts auf die
Ehe und die darin situierte procreatio sieht in Gal 3.28¢ auch Theodor von
Mopsuestia, Gal. 3.27f. (ed. Henry B. Swete 1 57) bezeugt.

“Vegl. Diogenes Laertios 1,33 (Ubersetzung Otto Apelt): «Hermippos in sei-
nen Lebensbeschreibungen iibertrigt einen von manchen dem Sokrates zuge-
schriebenen Ausspruch auf den Thales. Er legt ihm niamlich das Wort bei: Drei
Dinge sind es. die mich dem Schicksal zu Dank verpflichten: erstens, dass ich
als Mensch zur Welt kam und nicht als Tier; zweitens, dass ich ein Mann ward
und nicht ein Weib; drittens, dass ich ein Hellene bin und nicht ein Barbar.»

[19



Reihungen reflektieren u.a. die dem freien Biirger der Polis zukom-
mende Selbsteinschitzung bzw. die dem Mann geltenden Anforderun-
gen der Torakenntnis und Toraerfiillung. Dabei begegnet in den Rei-
hungen nichts, was die Formulierung «nicht médnnlich und weiblich»
begriinden konnte. Das aber heisst eben, dass Gal 3,28¢ nicht zwingend
oder auch nur in erster Linie als egalitire Angleichung der Frau an
den sozialen Status des Mannes unter Beibehaltung der grundlegenden
Sozialstruktur des Hauses, wo die Frau Gattin und Mutter ist, begrif-
fen werden kann.

Andere Auslegungen von Gal 3,28c scheinen im neutestamentlichen
Schrifttum nicht zu begegnen, wohl aber sachliche, jeweils verschieden
situierte Analogien: etwa Lk 20,34-36; vgl. Mk 12,25; Mt 2230f. (die
Auferstandenen kennen die Ehe nicht und sind als engelgleiche Wesen
Sohne Gottes); Mt 19,10-12 Sondergut (das Herrenwort vom Eunu-
chen um der Basileia willen); Offb 14,4. Zu beachten ist ferner, dass
Lk gegen die Seitenreferenten die Jesusiiberlieferung von der Ehe als
einer von Gott zusammengefiigten Verbindung (Mk 10,2-12; Mt
19,3-9) ausldsst und im Kontext des Topos vom Verlassen der Familie
samt der wirtschaftlichen Basis (Mk 10,29f; Mt 19,29; Lk 18,29f.) bzw.
des Vorrangs der Bindung an Jesus gegeniiber der Bindung an Famili-
englieder (Mt 10,34-38; Lk 14,25-27) explizit die Ehefrau erwihnt (Lk
14,26; 18,29). Das hier aufscheinende afamilidire Ethos, das urchristli-
chen paléstinischen Wandercharismatikern zugeschrieben wird®,
kommt auch in der Neudefinition der Familie durch das allein konsti-
tutive Element des Tuns des Willens Gottes (Mk 3,31-35 und Paralle-
len) zum Ausdruck.

In diesem Zusammenhang ist auch eines apokryphen Herrenwortes
zu gedenken, dessen élteste Belege in EvTh 22; 2Clem 12,2; ClemAlex,

Lactanz, Inst. 3,19 schreibt das Wort Platon zu, der der Natur dankt. Vel.
Plutarch, Mar. 46.
tBer 6(7),18: «Rabbi Jehuda [um 150p] sagte: Drei Lobspriiche muss man je-
den Tag sprechen: Gepriesen, dass er mich nicht als Heiden (gwj) erschaffen
hat. Gepriesen, dass er mich nicht als Frau (’$h) erschaffen hat. Gepriesen, dass
er mich nicht als Unwissenden (bwr) erschaffen hat.» bMen 43b bringt zum -
hier Rabbi Meir [um 150p] zugeschriebenen — Ausspruch eine Variante, wo der
«Unwissende» durch den «Sklaven» ersetzt wird (so auch im tiglichen Mor-
gengebet vgl. Sidur sefat emet, Basel [Goldschmidt] 1972, 5). yBer 9, 13b hat
die Reihenfolge Heide, Unwissender, Frau.

“Vgl. Gerd Theissen, Soziologie der Jesusbewegung, TEH 94, Miinchen
(Kaiser) 1977, 14-21. |

120



Strom 3,922 vorliegen*. Da wird das Kommen der Basileia Gottes mit
der Aufhebung der geschlechtlichen Differenzierung und ihrer Riick-
fiihrung in eine Einheit verbunden, und es ist von der proleptischen
Wahrnehmung des Kommenden in der Enkrateia die Rede. Einige
weitere Texte zeigen eine Verbindung von Herrenwort und Gal 3,28c.
Freilich wird die anthropologische (und auch kosmische) Einheit in der
Regel nicht mit Jesus Christus als dem «Einen» oder dem «neuen

®EvThom 22: «Jesus sah kleine (Kinder), die Milch saugten. Er sagte zu sei-
nen Jiingern: Diese kleinen (Kinder), die Milch saugen, gleichen denen, die ins
Kénigreich eingehen. Sie sagten zu ihm: Werden wir, indem wir klein sind, ins
Konigreich eingehen? Jesus sagte zu ihnen: Wenn ihr die zwei (zu) eins macht
und wenn ihr das Innere wie das Aussere macht und das Aussere wie das In-
nere und das Obere wie das Untere und wenn ihr das Minnliche und das
Weibliche zu einem einzigen machen werdet, damit das Miinnliche nicht ménn-
lich (und) das Weibliche (nicht) weiblich ist, wenn ihr Augen anstelle eines Au-
ges macht und eine Hand anstelle einer Hand und einen Fuss anstelle eines
Fusses, ein Bild anstelle eines Bildes, dann werdet ihr (in das Konigreich) ein-
gehen» (Ubersetzung Michael Fieger). 2Clem 12: «2. Als nimlich der Herr
selbst von jemandem gefragt wurde, wann sein Reich kommen werde, sagte er:
«Wenn die zwei Eines sein werden, und das Aussere wie das Innere, und das
Minnliche mit dem Weiblichen, weder minnlich noch weiblich> (6tav #otal T
OVo #v, xal 10 FEm Gig 1O Fow, nai TO dpoev petd tic Inheiac, olte dpoev otte
Hjdv). 3. Die zwei aber sind Eines, wenn wir zueinander die Wahrheit sagen;
und in zwei Leibern moge ungeheuchelt eine Seele sein. 4. Und «das Aussere
wie das Innere> meint dies: Die Seele nennt er «das Inneres>; «das Ausseres aber
nennt er den Leib. Auf welche Weise nun dein Leib sichtbar ist, so soll auch
deine Seele offenbar sein in den guten Werken. 5. Und «das Minnliche mit
dem Weiblichen, weder minnlich noch weiblich> meint dies: Ein Bruder soll
beim Anblick einer Schwester an sie nicht als Frau denken, und nicht soll sie
an ihn als einen Mann denken. 6. Wenn ihr das tut, sagt er, wird das Reich mei-
nes Vaters kommen» (chrsctzung Andreas Lindemann/Henning Paulsen).
Clemens von Alexandrien zitiert im 3. Buch der Stromateis, wo er sich gegen
enkratitische Auffassungen iiber die Geschlechtlichkeit und die Ehe auslasst,
mehrmals aus dem sog. Agypterevangelium, das in einem Dialog zwischen Sa-
lome und (dem auferstandenen?) Herrn wiederholt das Gebiiren der Frauen
und mithin Sexualitit und Ehe mit dem Herrschen des Todes in Verbindung
bringt. Strom 3,92.3: «Als Salome fragte, wann man das, was sie erfragt hatte,
erkennen werde, sprach der Herr: <Wenn ihr das Gewand der Scham [vgl. Gen
3.21: Korperlichkeit; EvThom 37] mit Fissen treten werdet und wenn die zweli
eins sein werden und das Minnliche mit dem Weiblichen und weder miinnlich
noch weiblich (sein wird).» (dtav Tijg aloxdvng évdupa maryonte xai Otav
Yé_vnt(u T4 do #v xal to dppev neta g Inhelag ovte dppev ovte ONAv).»
(Ubersetzung Wilhelm Schneemelcher). Weiteres bei W. Schneemelcher, Neute-
Stamentliche Apokryphen [, Tiibingen (Mohr) 1987, 174-179; G. Dautzenberg
(Fn. 39) 189-193: D.R. MacDonald (Fn. 39).

121



(gottebenbildlichen) Menschen» in Zusammenhang gebracht (vgl. im-
merhin die naassenische Auslegung des Attishymnus bei Hippolyt,
Elench 5,7,11-15: «... das hohere Sein, wo weder weiblich noch minn-
lich ist, sondern eine neue Schopfung, ein neuer Mensch, der mann-
weiblich [Goevoidijlug] ist»).

4.3 Die in Gal 3,28¢c formulierte Aufhebung der geschlechtlichen Dif-
ferenzierung kommt also, wenn iiberhaupt in diesem Aon, in der Ehe-
losigkeit und Enkrateia zur Geltung, weil die Differenzierung von
vornherein nur unter dem leitenden Gesichtspunkt der fiir die procrea-
tio notwendigen Sexualitit, die ihren Raum in der Ehe, im oikos hat,
wahrgenommen wird. Erst mittelbar kommt es dann auch zu sozialen
Konsequenzen, insofern die Frau nicht mehr im Rahmen des patriar-
chalen oikos an die traditionellen konservativen Rollenverteilungen
und die gemeinantike — griechisch-romische wie jiidische — Rangord-
nung (Unterordnung der Frau)¥ gebunden ist. Dabei ist aber zu be-

“Die Literatur ist riesig. Vgl. etwa Klaus Thraede, Art. «Frau», in: RAC 8§,
Stuttgart (Hiersemann) 1972, 197-269; ders., Arger mit der Freiheit. Die Be-
deutung von Frauen in Theorie und Praxis der alten Kirche, in: Gerta Scharf-
fenroth/Klaus Thraede, «Freunde in Christus werden ...». Die Beziehung von
Mann und Frau als Frage an Theologie und Kirche, Kennzeichen 1, Gelnhau-
sen/Stein (Burckhardthaus/Laetare) 1977, 31-182; ders.; Gerhard Delling, Art.
«Geschlechter», in: RAC 10, Stuttgart (Hiersemann) 1978, 780-803; ders., Art.
«Geschlechtstrieb», in: ebd. 803-812; ders., «Geschlechtsverkehr», in: ebd.
812-829; Sarah B. Pomeroy, Frauenleben im klassischen Altertum, KTA 461,
Stuttgart (Kroner) 1985 [amerik. 1975]; Prudence Allen, The Concept of Wo-
man. The Aristotelian Revolution 750 BC — AD 1250, Grand Rapids (Eerd-
mans) 21997; Ross Shepard Kraemer, Her Share of the Blessings. Women’s Re-
ligions Among Pagans, Jews, and Christians in the Greco-Roman World, New
York (OUP) 1992; Anne Jensen, Gottes selbstbewusste Tochter. Frauenemanzi-
pation im frithen Christentum, Freiburg (Herder) 1992; Gillian Clark, Women
in Late Antiquity, Pagan and Christian Lifestyles, Oxford (Clarendon) 1993;
ferner die Sammelbinde Rosemary Radford Ruether (Hg.), Religion and Se-
xism. Images of Woman in the Jewish and Christian Traditions, New York (Si-
mon & Schuster) 1974; Gerhard Dautzenberg u.a. (Hg.), Die Frau im Urchri-
stentum, QD 95, Freiburg (Herder) 1983; Averil Cameron/Amélie Kuhrt (Hg.),
Images of Women in Antiquity, London 1983; Andreas Karsten Siems, Sexua-
litit und Erotik in der Antike, WdF 605, Darmstadt (WBG) 1988; P Schmitt
Pantel (Hg.), Geschichte der Frauen in der Antike I, Frankfurt 1993: Diziona-
rio di Spiritualita Biblico-Patristica. I grandi temi della S. Scrittura per la «Lec-
tio Divina», hg. von Salvatore A. Panimolle, Binde 10 und 11: Creazione-
Uomo-Donna. Parte prima: nella Bibbia e nel giudaismo antico: Parte secon-
da: negli scritti dei Padri, Roma (Borla) 1995.

122



achten, dass Gal 3,28¢ (wie auch 3,28b, anders 3,28a) — zumindest fiir
Paulus — keinen schlechthin verpflichtenden Charakter hat, also zwi-
schen Deskription (Widerspiegelung einer Erfahrung in den Gemein-
den*) und Priskription (Gebundenheit an die Erkenntnis des Charis-
mas der Ehelosigkeit) schwebt. Insofern liegt fiir Paulus zwischen Gal
3,28¢ und 1Kor 11,2-16 kein Widerspruch vor. Wenn die Realisation
der in Gal 3,28c genannten Aufhebung der geschlechtlichen Differen-
zierung, die als solche auch fiir das (postmortale) Eschaton reserviert
werden kann, im Sinn einer enkratitischen Lebensweise als jetzt schon
realisierbar angesehen wird, fillt m.E. der Vorwurf, Paulus habe in
IKor 11,2-16 die (wie immer auch verstehbaren) Einsichten von Gal
3,28 vergessen, in sich zusammen. Man kann sich fragen, ob dic in
I Kor 11,11f. angezielte und in 1Kor 7 faktisch vorausgesetzte Gleich-
wertigkeit bzw. Paritit von Mann und Frau nicht fiir den Raum des oi-
kos partiell ein Anliegen dessen aufnimmt, was heute viele gern in Gal
3.28¢ grundgelegt sehen mochten. Sie ist aber gerade nicht explizit
christologisch, gar mit einem Rekurs auf die christomorphe GE be-
griindet.

5. Fiir unsere Frage nach dem Verhiiltnis von GE und geschlechtli-
cher Differenzierung des Menschen liisst sich als Ertrag des bisherigen
Durchgangs durch die urchristliche kanonische Literatur das folgende
Fazit formulieren: Die Frage wird explizit in der Regel nicht themati-
siert. Wenn nun Aussagen iiber die eschatologisch-christomorphe GE
der Glaubenden bzw. das Sein-in-Christus keinen Unterschied zwi-
schen Miinnern und Frauen feststellen, kann dies die Folge eines «nai-
ven», soziokulturell bedingten Androzentrismus sein, wonach der
Mann das Modell des Menschen schlechthin ist, die Frau als Frau das
Abweichende. Welche Folgerungen dort, wo der «naive» Androzentris-
mus nicht mehr moglich ist, daraus gezogen werden miissten, ist eine
Frage, die wir miteinander zu diskutieren haben.

Nun gibt es aber die singulire Aussage, dergemiiss nur der Mann, nicht
aber die Frau der - vielleicht durch Christus vermittelten (vgl. 1Kor
11,3d) - protologischen GE und Doxa Gottes teilhaftig ist (1 Kor 11.,7).
Ich habe ihren Stellenwert im Rahmen der paulinischen Argumentati-

*Die meisten im NT erwiihnten Frauen aus stidtischen Gemeinden kénnen
alleinstehend gewesen sein, da sie nicht iiber eine Beziehung zu einem Mann
— Vater, Gatte, Bruder — definiert werden, vgl. E. und W. Stegemann (Fn. 24)
332f

123



onsstrategie zu zeigen versucht und meine, dass sie keinen Basissatz
seiner theologischen Grundeinsichten bildet. Aber Paulus hat eben,
wohl im Blick auf verheiratete Christinnen, doch so formulieren kon-
nen. Er befindet sich damit faktisch in der Ndhe der nachpaulinischen
Belege fiir eine Sicht der Frau und ihres Status im Rahmen des Sozi-
algefiiges des antiken Hauses, also etwa der Haustafeln samt ihren ek-
klesialen Transformationen in Stdndetafeln (1Tim 2,8-15; 6,1-2; Tit
2,1-10; vgl. 1Clem 1,3; 21,6-9; Did 4,9-11; Barn 19,5-7; IgnPol 4-6; Po-
lyc, 2Phil 4-6). In ihnen wird die Frage, ob und wie die Frau als Frau
an der (protologisch oder eschatologisch vermittelten christomorphen)
GE des Menschen teil hat, nicht erdrtert. Aber es lasst sich nicht aus-
schliessen, dass als Konsequenz der patriarchal-androzentrischen Per-
spektive bestritten wiirde, dass die GE der Frau in einer Weise zu-
kommt, die mit der des Mannes identisch ist. Derartige Auffassungen
gibt es unter den Kirchenvitern, die in derselben soziokulturellen
Matrix leben. Ob dies auch als Konsequenz einer Sicht verstanden
werden konnte, welche die konkrete Ménnlichkeit Jesu Christi als des
Urbildes des neuen Menschen explizit betont, ist eher unwahrschein-
lich, da diese Argumentation bekanntlich in der patristischen Diskus-
sion nicht begegnet®. Freilich konnte etwa die Redeweise vom Anzie-
hen des Christus gewissermassen aus jedem Menschen, ob Mann oder
Frau, einen Mann machen, falls dieser angezogene Christus, der aufer-
standene und erhohte Kyrios mit (exklusiv) minnlichem Geschlecht
konnotiert wird. Das ist aber spiter nur im Sinn einer metaphorischen
Verwendung der Bezeichnung «miinnlich» oder «Mann» der Fall ge-
wesen, wie noch zu zeigen ist.

Wie verhilt es sich aber dort, wo im Anschluss an die alttestament-
liche Ehe- und Brautmetaphorik fiir das Verhiltnis Gott-Israel® und
unter Weiterfiihrung der im Epheserbrief entwickelten ekklesialen
Haupt-Leib-Metaphorik der Ehemann mit Christus und die Ehefrau
mit der Kirche verglichen bzw. ihre Gen 2,26 realisierende Ehe im
Licht des Christus-Kirche-Mysteriums gesehen wird (Eph 5,21-33; vgl.
schon 2Kor 11,2f)? Die christologisch-ekklesiologische Sponsalmeta-
phorik ldsst so auch den erhohten Christus in seinem Gegeniiber zur
weiblich konnotierten Grosse der Kirche als derart univok mannlich
konnotiert erscheinen, dass eine christomorphe, in und durch Christus

YVgl. Richard A. Norris, The Ordination of Women and the «Maleness» of
Christ, AThR.SS 6, 1976, 69-80.
*Vegl. etwa Hos 1-3; Ez 16; Jes 50,1; 54,1-6: ferner Offb 19.7; 21,2.9; 22,17.

124



erschlossene GE fiir die einzelne getaufte Frau als Frau auf den ersten
Blick schwer vorstellbar wird. Ich erwihne diese Nuptialmetaphorik
deswegen, weil sie in der modernen romisch-katholischen Diskussion
wegen threr Anwendbarkeit auf das fundamentale eucharistische Ge-
schehen gern als Argument gegen die Ordination von Frauen zum
Priester als dem Christus «reprisentierenden» Liturgen herangezogen
wird. Demgegeniiber ist darauf hinzuweisen, dass in der altkirchlichen
Tradition gelegentlich Christus in der Gestalt einer Frau «repriisen-
tiert» gesehen wird, so etwa in der 177 in Lyon gekreuzigten Miirtyrin
Blandina®'; freilich steht hier nicht der ekklesiologisch fundamentale
Kontext der Eucharistiec mit ihrem Gegeniiber von Bischof / Priester
und Volk zur Debatte. Mit diesem Hinweis stehen wir allerdings schon
in der nachneutestamentlichen Zeit.

6. Im folgenden gebe ich einen gedringten Uberblick iiber die wich-
tigsten Positionen, die in der Alten Kirche zur Frage des Zusammen-
hangs zwischen GES? und geschlechtlicher Differenzierung des Men-
schen bzw. zur Frage der GE der Frau vertreten werden. Hinsichtlich
der Textnachweise verweise ich generell auf die Arbeit von Martien
Parmentier (siche S. 132-174).

Vel Euseb von Caesarea, h. e. V 13-2.8, hier 1,41 Dazu A. Jensen [Fn. 47],
245-252.

“Vgl. zur patristischen Auslegung von Gen 1,26f. und zur Frage der GE des
Menschen: J. Jervell (Fn. 29); Peter Schwanz, Imago Dei als christologisch-an-
lhropologischcs Problem in der Geschichte der Alten Kirche von Paulus bis
Clemens von Alexandrien, Gottingen 1970; Maryanne Cline Horowitz, The
Image of God in Man. Is Woman Included?, HThR 72 (1979) 175-206; Kari
Elisabeth Borresen, Subordination and Equivalence. The Nature and Role of
Woman in Augustine and Thomas Aquinas, Kampen (Kos) 1995 (franz. 1968;
amerik. 1981); dies., Imago Dei, privilege masculin? Interprétation augustinien-
e et pseudo-augustinienne de Gen. 1,27 et 1 Cor. 11,7, Aug. 25 (1985) 213-234;
dies., In Defence of Augustine: How Femina is Homo, in: B. Bruning u.a. (Hg.),
Collectanea Augustiniana. FS T. J. van Bavel, BEThL 92A, Louvain (Universi-
ty Press/Peeters) 1990, 411-428: Jacob Jervell/Henri Crouzel/fJohann Maier/Al-
brecht Peters, Art. «Bild Gottes», in: TRE 6, Berlin (de Gruyter) 1980, 491-515;
Adalbert-G. Hamman, Lhomme image de Dieu. Essai d’une anthropologie
chrétienne dans I'Eglise des cinq premiers siccles, Paris (Desclée) 1987, zuletzt
Ernst Dassmann, «Als Mann und Frau erschuf er sie». Gen. 127¢ im  Ver-
Stindnis der Kirchenviiter. in: Panchaia. FS. K. Thraede, JAC.E 22, Miinster
(ASChendorff) 1995, 45-60. Von den Spezialuntersuchungen sei genannt: Henri
I(;;‘Ouze!. Théologie de I'image de Dicu chez Origene, Theol(P), Paris (Aubier)

56.

125



6.1 Sowohl in der radikalen wie in der gemissigt enkratitisch orien-
tierten Tradition?, wie sie von vielen Vitern bezeugt wird (Vorzug der
Jungfriulichkeit gegeniiber dem Eheleben), gehort die somatisch-kon-
krete geschlechtliche Differenzierung des Menschen, wie sie in proto-
logischem Kontext in Gen 1,27c als Vorgabe der Schrift erscheint, nicht
zu einem Element der GE des Menschen. Die diese ausschliessende
Interpretation wird etwa auf folgendem Weg erreicht: Die fiir die neu-
zeitliche Exegese parallelen und je in sich abgeschlossenen Texte von
der Erschaffung des Menschen Gen 1,26-30 und Gen 2,7-25 werden
als eine einzige und durchgehende Erzihlsequenz mit unterschiedli-
chen Schopfungsakten unter je verschiedenen Perspektiven gelesen.
Voraussetzung fiir diese Perspektiven ist eine — grob gesagt, platonisch
eingefirbte — Anthropologie, die am Menschen verschiedene Teilele-
mente in einem Kontinuum zwischen einem gottnahen «obersten» See-
lenteil und dem Leib unterscheidet. Die Gen 1,26f. erwidhnte Erschaf-
fung des Menschen wird gerne auf einen «geistigen», intellegiblen,
nicht korperlichen Prototyp des (infolgedessen noch nicht geschlecht-
lich differenzierten) Menschen bezogen. Die Polaritit «médnnlich-weib-
lich» wird — nach dem Vorgang Philos* - oft im Sinn eines anthropo-
logischen Dualismus oder Trichotomismus allegorisiert; das «Ménnli-
che» bedeutet dabei das obere, verniinftige, geistigere, Affekte und Sin-
nen in Freiheit dominierende psychische Element; das «Weibliche»
dagegen das untere, mit Affekten und Sinnen verbundene, das Geisti-
ge in seiner Willensfreiheit gefihrdende psychische Element oder das
sinnenhaft gottferne Korperliche schlechthin (im Horizont dieser Pola-
ritdit kann dann Gen 2 allegorisch interpretiert werden). Im Rahmen

3Vgl. Henry Chadwick, Art. «Enkrateia», in: RAC 5, Stuttgart (Hiersemann)
1962, 343-365; Ugo Bianchi (Hg.), La tradizione dell’enkrateia. Motivazioni on-
tologiche e protologiche. Atti del Colloquio Internazionale, Milano, 20-23 apri-
le 1982, Roma (Ateneo) 1985; Giulia Sfameni Gasparro, Enkrateia e antropo-
logia. Le motivazioni protologiche della continenza e della verginita nel cristia-
nesimo dei primi secoli e nello gnosticismo, SEAug 20, Roma 1984; dies., Image
of God and Sexual Differentiation in the Tradition of Enkrateia, in: IGGM
138-171.

*Zur philonischen Interpretation von Gen 1,27c und der Metaphorik von
«mannlich-weiblich» vgl. Richard A. Baer, Philo’s use of the categories male
and female, ALGJ 3, Leiden (Brill) 1970; Thomas H. Tobin, The Creation of
Man. Philo and the History of Interpretation, CBQ.MS 14, Washington (Ca-
tholic Biblical Assocmtlon of America) 1983; Dorothy Sly, Philo’s Perception of
Women, BJSt 209, Atlanta GA (Scholars) 1990.

126



des Konzepts einer doppelten Schopfung® ist dann bei vielen Kir-
chenvitern in der Regel erst in der Auslegung von bzw. im Riickgriff
auf Gen 2 vom konkreten Menschen als Mann und Frau die Rede. Die
Fortsetzung der Erzidhlung von der Erschaffung des Menschen mit der
Geschichte vom sog. Fall, die u.a. zur Erkenntnis der Nacktheit fiihrt,
und von der erst ausserhalb des Gartens erfolgenden ersten ge-
schlechtlichen Vereinigung und Fortpflanzung macht es verstindlich,
dass in einem - radikal oder gemiissigten — enkratitischen Horizont die
Differenzierung des Menschen in Mann und Frau nicht zum protolo-
gisch urspriinglichen (und eschatologisch wiederhergestellten) Wesen
des Menschen, der Gottes Abbild ist, gehodren kann. Es zeigt sich die
Tendenz, die geschlechtliche Differenzierung als etwas letztlich Uber-
fliissiges, zumindest Voriibergehendes zu halten, da sie nur in der kon-
kret leiblich-sexuell vermittelten Procreatio unvermeidlicherweise not-
wendig ist und zur Geltung kommt.* Andere - psychologisch be-
schreibbare — Aspekte der geschlechtlichen Differenzierung kommen
hier kaum in den Blick.

Endlich scheint Gott oder die schopfungsmittlerische Grosse des Lo-
gos als asexuelle und folglich nicht geschlechtlich differenzierte Wirk-
lichkeit es auszuschliessen, dass die sein Wesen irgendwie reflektieren-
de GE des Menschen die geschlechtliche Differenzierung einschliesst.

“Vgl. Charles Kannengiesser, Philon et les Péres sur la double création de
I'homme, in: Philon d’Alexandrie. Lyon, 11-15 septembre 1966, Actes du Col-
loque National du CNRS, Paris (CNRS) 1967, 277-296.

*Augustinus gewinnt in seinen spiteren Schriften ein uns heute tiefer schei-
Nendes Verstindnis einer bleibenden sexuellen Differenzierung des Menschen,
Vel. John Crawford Bauerschmidt, Sexual Difference and the Relation of the
Sexes in the Theology of Saint Augustine, Diss. D. Phil. Oxford 1994, 330 S. So
sieht er etwa Civ. 22, 17£., gegen andere Meinungen, im «vollkommenen Mann»
(Eph 4,13) die Frau in ihrer Unterschiedenheit vom Mann eingeschlossen.
Schon Hieronymus hat im Zug seiner anti-origenistischen Polemik die ge-
schlechtliche Differenz in den Auferstehungsleib eingeschrieben (z.B. C. loan.
25;31) und sich damit von seiner friiheren Uberzeugung abgewandt, als er mit
anderen Autoren wegen Lk 20,34-36 der geschlechtlichen Differenz keine
Ewigkeitsdimension zubilligen konnte; vgl. Barbara Feichtinger, Apostolae apo-
Stolorum. Frauenaskese als Befreiung und Zwang bei Hieronymus, Studien zur
klassischen Philologie 94, Frankfurt a. M. (Lang) 1995, 137-163. Zur Frage nach
der Form des Auferstehungsleibes vgl. zuletzt Caroline Walker Bynum, The Re-
Surrection of the Body in Western Christianity, 200-1336, New York (Columbia
UP) 1995, bes. 19-114.

127



6.2 Was aber heisst das? Ist weder der Mann als Mann noch die Frau
als Frau - protologisch oder eschatologisch in Jesus Christus — gott-
ebenbildlich, sondern nur der Mensch als geistige Entitit, als leibloses
Konstrukt? Diese Frage ist meines Wissens so in der Alten Kirche
nicht explizit gestellt worden. In der androzentrischen Perspektive der
antiken Kultur und mithin auch der neutestamentlichen Schriften und
der Kirchenviter ist der Mann mehr oder weniger explizit das Modell
des Menschen iiberhaupt. Abweichend ist die Frau. Sie — nicht glei-
chermassen auch der Mann als Mann - ist allenfalls ein Problem fiir
die Frage nach der GE des Menschen. Auch dort, wo die GE der Frau
mit Nachdruck behauptet wird gegen eine Tradition, die in der Nach-
folge von 1Kor 11,7 (und der zugrundeliegenden Interpretation von
Gen 1-3) die Frau von der GE ausschliesst’, ist es in der Regel so,
dass die GE der Frau dort situiert wird, wo die Frau mit dem Mann
identisch ist: in ihrem geistigen Wesen als voUg, als anima rationalis,
oder wie immer das formuliert wird. Von diesem gemeinsamen gott-
ebenbildlichen Humanum - dessen Verhiiltnis zu der Mann und Frau
gemeinsamen Natur noch festzulegen wire —, ist aber die Frau fak-
tisch nur dann wirklich bestimmt, wenn sie in sozialen Beziigen sich
nicht als Frau erweist, also nicht sexueller Partner eines Mannes im
Rahmen des Hausverbandes und ihm darin untergeordnet ist. Sie ist es
allenfalls proleptisch — als jungfrdulich lebende, die so auch eine ge-
wisse Befreiung von den normativen Zwingen und Konventionen der
patriarchalen Gesellschaft erfahrt®.

’Bekannt ist der Ambrosiaster, fiir den der andromorphe Gott im allein theo-
morphen Mann seine Entsprechung findet. Diese Sicht ist iiber das Decretum
Gratiani in der abendldndischen kanonistischen Tradition rezipiert worden; vgl.
K. E. Bgrresen, Imago Dei (Fn. 52) 215-218. Freilich hat der Ambrosiaster (zu
Kol 3,11) der bei der Frau fehlenden GE der creatio originalis die in Christus
auch der Frau geschenkte GE der salvatio, die im Glaubensgehorsam zur Gel-
tung kommt, gegentibergestellt, vgl. K. E. Bgrresen, Image of God (Fn. 32) 194

*Dass Virginitdt und Ehelosigkeit den Frauen der mediterranen Antike ei-
nen Freiraum von den die Familie mehr oder weniger beherrschenden patriar-
chalischen Ordnungsvorstellungen bot, wenn immer das wirtschaftliche Uber-
leben irgendwie geregelt war, ist heute eine verbreitete und mir plausible The-
se zur partiellen Erkldrung des (iibrigens nicht nur in der Kirche belegten)
Aufschwungs der Askese in der Spitantike; vgl. etwa Elizabeth A. Clark, As-
cetic Renunciation and Feminine Advancement. A Paradox of Late Ancient
Christianity, in: dies., Ascetic Piety and Women’s Faith. Essays on Late Ancient
Christianity, SWR 20, Lewiston NY (Mellen) 1986, 175-208: Ruth Albrecht, Das
Leben der heiligen Makrina auf dem Hintergrund der Thekla-Traditionen. Stu-
dien zu den Urspriingen des weiblichen Monchtums im 4. Jahrhundert in

128



Das gottebenbildliche geistige Humanum wird nun in der dominan-
ten anthropologischen Metaphorik mit «minnlichen» Wesensmerkma-
len konnotiert. Es liegt also eine Angleichung der Frau an den Mann
vor, insofern die GE des Menschen im Mann als etwas vorausgesetzt
wird, das den Mann nicht in gleicher Weise «entminnlicht» wie die GE
des Menschen in der Frau diese «entfraulicht» und auf das allgemeine
Humanum reduziert.

Das ist auch konkret zur Geltung gekommen durch die in sozialen
Beziigen so weit als moglich verwirklichte Umsetzung des Zieles, dass
die (selbstverstindlich unverheiratete) Frau ein «Mann wird», d.h. sich
als Mann schert und kleidet, als Mann fiihlt, und so in der Offentlich-
keit den Minnern vorbehaltene Aufgaben verrichtet, oder aber wegen
bestimmter (mit «minnlichen» Eigenschaften assozierten) Vorziigen
zumindest als «Mann» bezeichnet wird®.

Das Umgekehrte, das sich von der ekklesiologischen Metaphorik
(die Kirche ist Braut Christi) und von dem Verstindnis der Seele als
(«weibliche») Empfingerin® der lebenspendenden (und im Horizont
der antiken Zeugungstheorien®' somit «minnlichen») Gnade Gottes

Kleinasien, FKDG 38, Gottingen (V&R) 1986; Peter Brown, Die Keuschheit
der Engel. Sexuelle Entsagung, Askese und Korperlichkeit im frithen Chri-
stentum, Miinchen (Hanser) 1991 (amerik. 1988); Susanna Elm, Virgins of God.
The Making of Asceticism in Late Antiquity, Oxford (OUP) 1994; Vincent L.
Wimbush/Richard Valantasis (Hg.). Asceticism, Oxford (OUP) 1995; Margaret
Y. MacDonald, Early Christian Women and Pagan Opinion. The Power of the
Hysterical Woman, Cambridge (CUP) 1996.

“Zu diesem Phianomen vgl. Kerstin Aspergen. The Male Women. A Femini-
ne Ideal in the Early Church, AUU.UWS:A.Women in Religion 4, Uppsala
1990; Kari Vogt, «Minnlichwerden» — Aspekte einer urchristlichen Anthropo-
logie, Conc(D) 21 (1985) 434-442; dies., «Becoming Male»: A Gnostic and
Early Christian Metaphor, in: IGGM 172-187; ferner auch Gillian Cloke, This
Female Man of God. Women and Spiritual Power in the Patristic Age, AD
350-450, London (Routledge) 1995. Speziell zu den Thekla-Akten vgl. Anne
Jensen, Thekla - die Apostolin. Ein apokrypher Text neu entdeckt, Frauen-Kul-
tur-Geschichte 3, Freiburg (Herder) 1995, bes. 113-116.

“Zur singuliiren Diskussion iiber das Geschlecht der menschlichen Seele
(bei Tertullian, An. 36), die in der Regel als geschlechtsneutral gilt, vgl. J. H.
Waszink, Quinti Septimi Florentis Tertulliani De Anima. Edited with Intro-
duction and Commentary, Amsterdam (Meulenhoff) 1947, 4191.

“"'Vel. Erna Lesky, Die Zeugungs- und Vererbungslehren der Antike und ihr
Nachwirken, AAWLM.G 1950/19, Wiesbaden (Steiner) 1951; P. Allen [Fn. 47];
szhinc Féllinger, Differenz und Gleichheit. Das Geschlechterverhiiltnis in der
Sicht griechischer Philosophen des 4. bis 1. Jahrhunderts v.Chr., Hermes.E 74,
Stttgart (Steiner) 1996.

129



her hitte theoretisch nahelegen konnen, ist mir fiir das patristische
Zeitalter nicht bekannt geworden. Anders wird es sich teilweise in my-
stischen Texten des Abendlands einer spdteren Zeit verhalten®.

6.3 Die von mir konsultierten patristischen Texte und die Sekundir-
literatur legen das folgende Fazit nahe: Triager der (theomorphen oder
christomorphen) GE des Menschen ist schlechthin und ohne nihere
Prazisierung der stillschweigend als Mann gedachte Mensch (latenter
Androzentrismus) oder aber der Mann in expliziter Abgrenzung von
der Frau (manifester Androzentrismus) oder aber die dem Mann und
der Frau zukommende an sich asexuelle — wenn auch gelegentlich me-
taphorisch «minnlich» konnotierte — Seele (oder auch der «innere
Mensch» oder der «vollkommene Mann» von Eph 4,13) bzw. die
Fahigkeit zur Erkenntnis und zum Tun des Guten.

In der zuletzt genannten Konzeption kommt der Ausgleich zwischen
der protologischen oder zumindest faktischen (Gen 3,18) Unterord-
nung der Frau unter den Mann und der in Jesus Christus gegebenen
Gleichwertigkeit hinsichtlich ihrer Erlosung zum Ausdruck; ja, es liegt,
in der Ausdrucksweise von Kari Elisabeth Bgrresen, ein «patristic femi-
nism» vor, insofern es den Kirchenvitern (ab Clemens von Alexandri-
en) auf diese Weise gelingt, auch fiir die Frau die GE der creatio ori-
ginalis zu sichern. Wenn dabei Gen 1,26-27c im Licht von Gal 3,28¢
und nicht mehr im Licht von Gen 2,7 oder gar 1Kor 11,7 interpretiert
wird (z.B. Gregor von Nyssa), dann ist die GE nicht mehr androzen-
trisch gesehen, aber in gewissem Sinn auch nicht mehr konkret
menschlich, sondern engelgleich.

In die Rede der durch Christusteilhabe vermittelten GE des Men-
schen, die im Licht von Gal 3,28¢c als eine von der Geschlechtsdiffe-
renz «gereinigte» GE zu betrachten ist, dringen oft im Sinn eines la-
tenten Androzentrismus wieder ménnliche Metaphoriken und Konno-
tationen ein («neuer Mensch», «vollkommener Mann»: ekklesiale
Sponsalmetaphorik).

Auch dort, wo die ethisch-religiose Gleichwertigkeit der Frau qua
Mensch (aviowmoc) durchaus anerkannt ist, hebt dies nicht die 6f-
fentlich-soziale Geschlechtshierarchie mit ihrer Unterordnung als Frau
(yvvn) auf.

“Vgl. etwa Caroline Walker Bynum, Jesus as Mother. Studies in the Spiritu-
ality of the High Middle Age, Berkeley CA (University of California Press)
21984.

130



7. Die abschliessende Frage ist: Wie verhiilt sich die Schwierigkeit der
Kirchenviiter, die GE der Frau als Frau im gleichen Sinn wie dem
Mann zuzuschreiben, zum patristischen Grundaxiom der Soteriologie:
quod non assumptum non sanatum®? In bestimmten soteriologischen
Kontexten hat die christologische «Engfiilhrung» — das Heil ist fiir
Minner und Frauen in gleicher Weise erschlossen durch Partizipation
am Kyrios Jesus Christus — offenbar keine Probleme geschaffen.

Von daher ergibt sich dann fiir unsere Diskussion die weitere Frage
nach der theologischen Relevanz und Stringenz der Griinde, die im
Rahmen einer Bildtheologie oder einer Theologie der Christusreprii-
sentation gegen die Moglichkeit der Ordination von in die ekklesiale
Christuswirklichkeit initiierten Frauen zum priesterlichen Dienst ange-
fithrt werden®,

Liebefeld BE Urs von Arx

Zusiitzliche Abkiirzung:

IGGM = Kari Elisabeth Barresen (Hg.), Image of God and Gender Models in
Judaeo-Christian Tradition, Oslo (Solum) 1991; Nachdruck als: The Image of
God. Gender Models in Judaeo-Christian Tradition, Minneapolis (Fortress)
1995,

“(Ireniius, haer. 5,14,1f. betreffend Fleisch und Blut des Menschen; Origenes,
dial. 6 betreffend die Trichotomie von Leib, Seele und Geist; Tertullian, Carn.
Chr. 10 und Marc. 2,27 betreffend Seele; Gregor von Nazianz, ep. 10132;
H:’ercmymus, Tract. psal. 108; u.a. Vgl. Maurice F Wiles, Soteriological Arguments
N the Fathers, Stud Patr 9, TU 94, Berlin (Akademie) 1966, 312-325; Alois Grill-
Meier, Jesus Christus im Glauben der Kirche. Band 1: Von der apostolischen
Zeit bis zum Konzil von Chalcedon (451), Freiburg (Herder) 1979, 155.

*Mit der christologisch-soteriologischen «Engfiihrung» — der im ménnlichen
Menschen Jesus Christus inkarnierte Logos ist in der Kraft des Heiligen Geistes
das universale Realsymbol der Partizipation am Gottlichen, und diese Partizi-
Pation wird bisweilen als Werden und Sein wie Christus (Gestaltwandelsymbo-
!ik) gesehen - sind angesichts der Herausforderungen feministischer Theologien
Jeder Couleur fiir die christliche Theologie in ihren kulturell bedingten Akzen-
tierungen bedriingende Fragen gestellt, die sich mit Nonchalance und Ignoranz
auf die Dauer nicht verdriingen lassen. Freilich sind die Fragen, die Reflexionen
Uber die das Verhiltnis zwischen Sprache und aussersprachlicher Wirklichkeit,
tber die Metaphorik religioser Rede und ihren dogmatisch vertretbaren Sinn
Sowie iiber die nach «sex and gender» unterschiedene Geschlechtlichkeit des
Menschen verlangen, hochst komplex. Die gemeinsame Tradition der Alten Kir-
che hilt die Antworten, sollen sie einer heutigen Bewusstseinslage einleuchten,
Nicht unmittelbar und ohne hermeneutische Besinnung bereit.

131



	Die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen in schöpfungs-theologischer und christologisch-soteriologischer Perspektive : ein exegetischer Beitrag

