Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Frau und kirchliche Dienste : ein exegetischer Beitrag zum Neuen
Testament

Autor: Agouridis, Savvas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frau und kirchliche Dienste —
ein exegetischer Beitrag zum Neuen Testament

Zunichst muss ich Sie dariiber informieren, dass ich durch eine Postver-
zogerung den Titel meines Vortrages erst kiirzlich erhalten habe. Unter
diesen Umstinden war das einzige, was ich tun konnte, Teile friiherer
Arbeiten, die zu diesem Thema passen, vorzulegen und nicht, wie viel-
leicht erwartet, einen allgemeinen Uberblick zu geben. Auf bestimmte
Gesichtspunkte, die kein Ausleger des Neuen Testamentes vernachlissi-
gen darf, werde ich jedoch eingehen.

In allen vier Evangelien, die in den letzten Jahrzehnten des 1. Jahrhun-
derts n. Chr. geschrieben wurden, sind «Logia» und Erzihlungen erhal-
ten, in denen Frauen involviert sind. Diese hellenistisch-paléstinensi-
schen Traditionen wurden nicht nur fiir zukiinftiges Wissen dem Ge-
dichtnis der Kirche iibergeben, sondern hochstwahrscheinlich auch, um
einen bestimmten Einfluss auf die hellenistischen Gemeinden auszu-
tiben. Bevor wir uns aber diesem Thema widmen, missen wir mit der
Tatsache beginnen, dass auch das Alte Testament die Rolle der Frau als
Ehegattin und Mutter nicht ignorierte ',

Weder romantische Liebe (Das Hohelied) noch heldische Aktivititen
von Frauen in nationalen Krisenzeiten (Ester, Judith) sind der Bibel un-
bekannt. Es ist nur das Problem des AT, ob die Frau als solche geschiitzt
wurde oder an ihrem Nutzen fiir den Ehemann: wie sie zu ithm passt, wie
sie ihm gefillt und ob sie ihm gut dient. Im allgemeinen kann man sagen,
dass, wo immer eine Frau gepriesen wird, dies an ihrer Bedeutung und ih-
rem Wert fiir ihren Mann gemessen wird®. Im Gegensatz dazu hatte fiir
Jesus die Frau ihren eigenen Wert. Im eschatologischen Kontext der Pre-
digten Jesu stehen Mann und Frau auf derselben Ebene, und hinter sei-
ner Anteilnahme am weiblichen Geschlecht steht keine Herablassung.
Diese besondere Haltung wird durch die folgenden Fakten bestitigt: Die
neue Position von Frauen im Umkreis von Jesus ist gekennzeichnet
durch die Relativierung der Familie im Angesicht der Neuen Welt mit
egalitiren Grundsitzen, die bald kommen wird. An dieser Stelle erin-
nere ich an die Perikopen Mk 3,31-35 und Lk 11,27. Wir haben es hier mit

' Panagiotis Bratsiotis, Die Frau in der Bibel (griech.), Athen 1940.

> Vel. auch Joachim Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu. Eine kulturgeschicht-
liche Untersuchung zur neutestamentlichen Zeitgeschichte, Gottingen 31963,
395-413.

83



sehr radikalen Aussagen Jesu zu tun, in dem Sinn, dass der neue Aon
(‘olam habba’) Institutionen setzt, die in der Vergangenheit auf dersel-
ben Ebene sehr verschieden waren. Diese Relativierung aller Institutio-
nen der Gegenwart gegeniiber dem Kommen Gottes ist auch von Paulus
in einer taufdogmatischen Darlegung, Gal 3,28 («Da ist nicht Jude noch
Grieche, da ist nicht Sklave noch Freier, da ist nicht méinnlich und weib-
lich, denn ihr alle seid einer in Christus Jesus»), zusammengefasst wor-
den.

Unter demselben eschatologischen Gesichtspunkt konnen wir Jesu
Verteidigung der Wiirde der Frau einordnen, die von der ménnlichen
Autokratie angegriffen wird. Und es ist in diesem Kontext, in dem wir
das Logion in Mt 5,27f. sowie die synoptische Tradition iiber die Schei-
dung interpretieren miissen (Mk 10,2f.). Was in der ersten Aussage be-
tont wird, ist die Zuriickweisung jeglicher Unterschitzung und Herab-
setzung von Frauen in dem Sinn, dass sie Gegenstand der Lust und des
sexuellen Dienstes der Ménner sind.

Betreffend das Problem der Scheidung in Paléstina zur Zeit Jesu kon-
nen wir den verfiigbaren Informationen entnehmen, dass Jesus eine sehr
beschiitzerische Haltung gegeniiber Frauen eingenommen hatte, die die
geringst eingeschitzten Mitglieder der jiidischen Familie und Gesell-
schaft waren. Er erwigt die Situation zwischen zwei Polen: Die Herkunft
von Mann und Frau auf der gleichen Ebene nach der Schrift und die
eschatologische Aussicht, die thnen durch das Kommen Jesu eroffnet
wurde. Zwischen diesen beiden Polen hat Gott jedoch das Gesetz einge-
setzt (Dtn 24,1-4), das es dem Ehemann erlaubt, der Frau den Schei-
dungsbrief zu geben und sie wegzuschicken. Die Erkldrung Jesu fiir eine
solche Erlaubnis ist ausserordentlich interessant: «Er sagt zu ihnen:
Mose hat euch mit Riicksicht auf die Hdrte eures Herzens erlaubt, eure
Frauen zu entlassen; von Anfang an aber ist es nicht so gewesen» (Mt
19,8). Eschatologisch hat somit Jesus die urspriingliche Schépfungsord-
nung wiederhergestellt.

Jiingerinnen Jesu. Jesus hatte ménnliche Jiinger. Fiir die Gesellschaft
seiner Zeit war dies etwas Natiirliches und Normales. Es wiire hichst
provokant gewesen, Jiingerinnen zu haben. Trotzdem: Ein Kreis von
Jungerinnen folgte Jesus bis zu seinem Lebensende. Obwohl sie einige
Jahrzehnte nach seinem Tod geschrieben wurden, bewahren die Evange-
lien diese Tradition, offensichtlich weil diese fiir die angesprochenen
christlichen Gemeinden niitzlich waren. Das Bild, das Lukas in 8,1-3 von
den Jiingern bietet, die ihm predigend und die Frohe Botschaft des Rei-
ches Gottes verkiindigend durch Stidte und Dorfer folgen, ist wahrhaft

84



iiberraschend. Die Art, in der diese predigende Gruppe dargestellt wird,
ist sehr eindrucksvoll: «Und die Zwolf begleiteten ihn und einige Frauen,
die von bosen Geistern und Krankheiten geheilt worden waren: Maria,
genannt die aus Magdala, aus der sieben Diimonen ausgefahren waren,
und Johanna, die Frau des Chusa, eines Beamten des Herodes, und Su-
sanna und viele andere, die mit threm Vermdogen fiir sie sorgten.» Die
Frauen, von denen wir sprechen, folgen zusammen mit den Zwélf Jesus
vom Anfang seiner Karriere an «durch Stidte und Dorfer», und sie sind
jene, die bei seiner Kreuzigung in Jerusalem (Lk 23,49.55) bei ihm ste-
hen. Im zweiten Fall wird im Text hervorgehoben, dass diese Frauen vom
Anfang in Galilda bei ihm waren und ihm folgten (i ocvvakoAiov—
Boticon ) bis zum letzten Ende, dem kritischen Besuch von Jerusalem. Sie
waren auch die ersten, die seine Auferstehung bezeugten.

In diesem lukanischen Text predigt Jesus das Evangelium einer neuen
Welt, und bei ihm sind zwolf sehr gewdhnliche und unscheinbare Mianner
anstatt der zwolf eminenten patriarchalen Urviter Israels; und neben
diesen unscheinbaren miinnlichen Nachfolgern gibt es auch eine Gruppe
von Frauen, die von Krankheiten geheilt worden waren, die bose Geister
hervorgerufen hatten. Die Verkiindigung des Evangeliums vom kom-
menden neuen Zeitalter wird also begleitet von einem lebendigen Bei-
spiel der neuen Gesellschaft von Ménnern (unbedeutend nach dem Ver-
stindnis der Welt) und Frauen (von denen einige von bosen Geistern ge-
heilt worden waren). Wie die Jiinger hatten auch die Frauen Heim und
Familie verlassen und waren Jesus in Galilda nachgefolgt und waren in
beispiclloser Treue zum Herrn bis zum Ende in Jerusalem mitgegangen.
Zusitzlich betont Lukas auch, dass es diese Jiingerinnen waren, die aus
eigenen Mitteln die Missionskampagne Jesu finanzierten. Um diesen
letzteren Punkt zu verstehen, den Erhalt der ganzen Gruppe aus den
Mitteln bestimmter Frauen, miissen wir uns in Erinnerung rufen, 1) dass
in Palistina die Jiingerschaft einer Frau zu einem Mann undenkbar war,
2) dass die kynischen Prediger zu diesen Zeiten ihre materiellen Bediirf-
nisse durch Bettelei deckten und 3) wie schwer es sogar heute noch fiir
eine Frau ist, einen Mann zu unterstiitzen. Ich meine, dass nach dem Lu-
kasevangelium im Falle Jesu cine fremde, neue Relation innerhalb der
neuen Welt des Gottesreiches reprisentiert wird und dass die egalitire
Erscheinung von Lukas fiir die Kirche seiner Zeit dergestalt propagiert
wurde, dass er die Zeit zu den Ereignissen im Leben Jesu zuriickdrehte
und damit zur urspriinglichen Kirche.

Parallele Elemente zur obigen Geschichte finden wir in einem anderen
Beispiel in der Erziihlung des Lukas, nimlich dem Besuch Jesu im Hause

85



Marthas und Marias. Die Perikope (Lk 10,38-42) gibt bestimmte Varia-
tionen in der Texttradition, bringt aber auch bestimmte hermeneutische
Probleme. Was sehr klar aus dem Text hervorgeht: Maria «hat das gute
Teil erwihlt»; sie wihlt, was der Mensch braucht, sie sitzt zu den Fiissen
Jesu, wie alle Jiinger im Judaismus zu den Fiissen ihrer Meister sitzen
und ihren Lehren lauschen. Und als Martha protestiert, dass ihre Schwe-
ster 1thr nicht bei der Kiichenarbeit hilft, ergreift Jesus die Partei Marias.
Die Jiingerschaft einer Frau ist fiir ihn viel mehr als die Arbeit in der Kii-
che.

In diesem Zusammenhang miissen wir auch sehr kurz auf die spezielle
Firsorge Jesu fiir Frauen als Opfer sozialer Ungerechtigkeit (Witwen,
Schuldnerinnen usw.) oder als Opfer sexueller Ausbeutung (Prostitu-
ierte) zu sprechen kommen. Die Parteinahme fiir die sozialen Minder-
heiten hat nicht einfach eine egalitire, sozioreligiose Bedeutung, son-
dern auch eine zutiefst theologische, in dem Sinne, dass sich die Liebe
Gottes in diesem Abgrund menschlichen Elends und Verdorbenheit ei-
ner unterdriickten Klasse wie der von Frauen manifestiert. Dies ist auch
die Bedeutung der Frage an die Frau, die der Unzucht beschuldigt wird,
im Blick auf ihre Richter, die sie steinigen wollen: «Frau, wo sind sie? Hat
keiner dich verurteilt? Sie sagte: Keiner, Herr. Und Jesus sagte: Auch ich
verurteile dich nicht; geh, und siindige nicht mehr» (Joh 7,53-8,11). Kein
siindloser Mann fand sich unter den minnlichen Anschuldigern der
Frau, dass er den Richter spiele. Das erstaunlichste ist, dass Jesus als ein
eschatologischer Richter diese ausgegrenzten Menschen nicht verurteilt,
und dies nicht aus einer Herablassung, die menschlichem Mitleid ent-
springt, sondern als Folge einer Art von Wechselwirkung des Gottes der
letzten Dinge mit threr Randsituation.

Was man im Evangelium nicht iibersehen darf, ist die Erwiderung die-
ser Randgruppen auf die Liebe Gottes und auf die Fiirsorge Jesu. Von
den sehr schonen Beispielen solcher Erwiderungen zitieren wir hier nur
die vollkommene, tiefe und grenzenlose Liebe, die von der Siinderin im
Hause des Pharisiders dargebracht wird, im Gegensatz zur einfach hofli-
chen Gastlichkeit des Letzteren (Lk 7). Liebe als Totalitit wird Jesus dar-
gebracht, nicht nur ein kleiner Teil davon, und dadurch ein Abbild von
Gottes Liebe zum Siinder. Die tiefere Liebe der am Rande stehenden
Menschen zu Gott entspricht der Tatsache, dass ihnen Gott ihre tiefere
Schuld erlésst.

Aber das interessanteste Beispiel der Antwort auf die egalitare Akti-
vitit Jesu in bezug auf die Randgruppen zitiert Lukas, wenn er die
Frauen aus Jerusalem schildert, wie sie seinen Weg auf den Kalvarien-

86



berg zur Kreuzigung beklagen: «Es folgte ihm aber eine grosse Menge
des Volkes und Frauen, die ihn betrauerten und beklagten» (Lk 23,27).
Man beobachtet hier die dankbare Anerkennung der Jerusalemer
Frauen fiir sein Werk, das er fiir sie tut, und ihre Vorahnung der schreck-
lichen Tage fiir die Stadt, nachdem ein solcher Prophet wie Jesus dahin-
gemordet worden war.

Der erste Teil dieses Vortrages soll mit einem Verweis der Evangeli-
sten Lukas und Johannes auf Maria, die Mutter Jesu, schliessen. Im Kon-
text eines Vergleiches zwischen Jesus und Johannes dem Téufer benutzt
Lukas (Lk 1-2) einige Traditionen, die mit der «Beteiligung» Marias am
Kommen des Messias zusammenhiingen, um zu bezeugen, dass Maria ho-
herrangig ist als Elisabeth, die Mutter des Johannes. Nach diesen Tradi-
tionen offenbart sich Maria als eine Art Parteigiingerin der eschatologi-
schen Mission ihres Sohnes zur Erlosung der Welt. Diese in hohem Masse
lukanischen Traditionen iiber Maria hindern ihn nicht daran, an anderer
Stelle die synoptische Tradition einzufiigen, die Maria anders, auf einer
allgemeineren Ebene, vorstellt. Als Jesus iiber die schlaue Art sprach, in
der bose Geister den Menschen mitspielen, geriet eine Frau in Begeiste-
rung iiber seine Weise, tiber den Gegenstand zu sprechen, und schrie laut
heraus: «Selig der Leib, der dich getragen hat, und die Briiste, an denen
du dich geniihrt hast! Jesus aber antwortete: Selig sind vielmehr die, wel-
che das Wort Gottes héren und bewahren» (Lk 11,27f.). Im Johannes-
evangelium (Joh 2,19) scheint Maria, die Mutter Jesu, die Mission ihres
Sohnes nicht nur in der Perikope der Verwandlung von Wasser in Wein,
sondern sehr wahrscheinlich auch wihrend seines Hangens am Kreuz zu
verstehen. Ich kann darauf nicht niher eingehen. Die Erzihlungen der
Evangelien geben Frauen auch eine wichtige Rolle in der Bildung der
christlichen Auferstehungstradition. Das ist jedoch nicht der Fall im sehr
wichtigen paulinischen Bericht 1Kor 15,5-8 iiber die Zeugnisse vom auf-
erstandenen Christus. Frauen fehlen in dieser paulinischen Liste, da die-
ser besondere Text darauf hinzielt, eine Legitimation des Ereignisses zu
sein. Deutsche Gelehrte haben diese Perikope einen «Legitimationsbe-
richt» genannt. In solch rechtlichen Feststellungen wird die Zeugenschaft
von Frauen nicht ernsthaft in Erwiigung gezogen. Deshalb wird sie vollig
ausgelassen. In Griechenland wurden solche Zcugenaussagen vor ir-
gendwelchen staatlichen Gerichtshofen bis 1927 nicht akzeptiert!

Im zweiten Teil dieses Vortrages behandeln wir einen anderen Ab-
schnitt, die paulinischen Briefe, insbesondere den, der an die Kirche der

Philipper gerichtet ist. Der Brief an die Philipper hat als Hauptthema die

87



Uneinigkeit innerhalb der Gemeinde. Seine Ausfithrung ist mit Demut
verbunden. In 4,2f. ermahnt der Apostel zwei Frauen, Euodia und Synty-
che, leitende Personen in der Kirche, «eines Geistes zu sein». Der ganze
Text atmet diese Ermahnung. Die Zwietracht der beiden Frauen steht
fiir die Spaltung der Gemeinde. Dies jedoch ldsst uns die bedeutende
Rolle verstehen, die Frauen in bestimmten kirchlichen Gemeinschaften
der frithen Kirche gespielt haben. Wir konnen nicht umbhin, festzustellen,
welche Rolle die Frauen bei der Entstehung der Kirche von Philippi von
allem Anfang an gespielt haben. Wir lassen das religionsgeschichtliche
Material beiseite, das zu unserem Gegenstand gehort. Die Verkiindigung
des Evangeliums begann in Philippi an einer «Gebetsstétte», zu der an ei-
nem Sabbat Frauen zusammengekommen waren (Apg 16,13). Kein
Mann wird erwihnt! Auf diese Weise, fiir Lydia und ihren Haushalt, voll-
zog sich, was Gottes erste Gabe in dieser Gegend war. Nur sehr wenige
Minner werden auch im Philipperbrief erwéhnt. Sein Thema scheint von
Anfang an die «Einmiitigkeit» (0poyuyia) zu sein. Paulus fordert die
Adressaten auf, «lauter und unanstossig zu sein» (1,10), «in einem Geist
(festzustehen), indem ihr mit einer Seele gemeinsam kdmpft fiir den
Glauben an das Evangelium» (1,27). Es ist kein Zufall, dass er in diesem
Zusammenhang einige Abweichungen von seiner Lehre erwihnt. So un-
terstreicht Francis W. Beare in seinem Kommentar: «Es ist nicht der In-
halt ihrer Predigt, den Paulus falsch findet, sondern geradezu den ganzen
Geist, in dem sie ihre Aufgabe erfiillen.»? Paulus berichtet tiber diese un-
erfreulichen Dinge nicht nur, um die Leser zu informieren, sondern als
erginzenden Beitrag zu dem Thema Uneinigkeit in Philippi, das er in
diesem Brief behandelt.

Obwohl Paulus tiber die Probleme der Gemeinde in einer sehr ernst-
haften Weise redet, tut er das aus Zweckgriinden so vage als moglich.
Obwohl er klar gp1Beic. (Selbstsucht) oder kevodotiw (leere Ruhmsucht)
erwihnt, nimmt er in der Auseinandersetzung keine Partei. Er weiss vie-
les, gibt aber vor, von nichts zu wissen, da er fiirchtet, dass eine der Streit-
parteien sein Schreiben als Unterstiitzung ihrer Sache verwenden
konnte. Wir haben wohl recht, wenn wir uns die beiden Frauen, Euodia
und Syntyche, als Haupter der beiden Parteien vorstellen (Phil 4,2f.). Zur
Erreichung der Einheit préasentiert Paulus an der bekannten Stelle (Phil
2,5f.) die Demut Christi als Modell. Um das Problem schneller zu losen,
meint der Apostel, die Kirche selbst besuchen zu miissen. In der Zwi-
schenzeit ist Epaphroditos zuriick in Philippi, und Timotheus wird in

* Francis Wright Beare, The Letter to the Philippians, London 1947, 59.

88



Kiirze dorthin gehen. All das sind sehr klare Anzeichen fiir eine beste-
hende Krise. Was immer das Problem der Perikope Phil 3,2-21 sein mag,
der Gegenstand, mit dem Paulus sich beschiiftigt, hat nichts mit dem
Streit der beiden Damen zu tun, der die Einheit der Kirche gefiahrdet.
Die ganze Atmosphire dieser Passage (Phil 3,2-21) ist so verschieden,
dass bestimmte Gelehrte sie fiir einen Einschub aus einem ganz anderen
Brief des Paulus an die Philipper halten. So kommen wir nun zu den aus-
serordentlich freimiitigen Versen des Briefes, die die beiden Frauen be-
treffen: «Die Euodia ermahne ich und die Syntyche ermahne ich, gleich-
gesinnt zu sein im Herrn. Ja, ich bitte dich, du treuer Gefihrte, nimm dich
threr an, die mit mir im Evangelium gekdmpft haben zugleich mit Cle-
mens und meinen iibrigen Mitarbeitern, deren Namen im Buche des Le-
bens stehen» (Phil 4,2f.). Das bedeutet, dass die beiden Frauen leitende
Personlichkeiten waren. Wir haben es hier mit gliubigen Menschen zu
tun, die Seite an Seite mit Paulus fiir die Verbreitung des Glaubens der
Frohbotschaft gekdmpft haben. Wir haben es mit Arbeitsgenossen des
Paulus in der Arbeit fiir das Evangelium zu tun, wie Clemens und die an-
deren. Auf diesem Gebiet haben sie einst an der Seite des Apostels gegen
gemeinsame Feinde gekampft und haben zusammen mit ihm gelitten.
Freilich: Hitte der Konflikt zwischen den beiden Frauen nicht die Ein-
heit der Kirche beriihrt, hitte Paulus nicht das Eingreifen des ovluyoc
ynoog (treuen Gefihrten) gefordert, so dass die Harmonie der Kirche
wiederhergestellt werde. Es ist nicht leicht, die Ermahnung «habt die
gleiche Gesinnung» (10 01O @poveiv) zu interpretieren; wir konnen
nicht sicher sein, ob sie sich auf praktische Streitpunkte oder Fragen der
Methode oder des Vorgehens bezieht oder theoretisch und theologisch
gemeint ist. Der Brief als ein Ganzes (mit Ausnahme von Phil 3,2-21)
lasst uns vermuten, dass es sich um Fragen von Leitung und Prestige und
um Mangel an Demut handelt. Wir sind uns jedoch bewusst, dass solche
Differenzen immer unter dem Deckmantel einer eher allgemeinen prak-
tischen oder theoretischen Betrachtung dargeboten werden. Beare trifft
den Punkt des Gegenstandes in seinem Kommentar® mit der folgenden
Bemerkung: «... Paulus kennt die Wurzel der Uneinigkeit in der Kirche
von Philippi; es ist der Gegensatz zwischen zwei hervorragenden Frauen,
Euodia und Syntyche, und er wagt es nun, sie personlich anzusprechen,
mit der zusitzlichen Strenge eines letzten Wunsches eines Mannes, der
dem Tod ins Angesicht schaut.»

Y F.W. Beare (Fn.3), 142f.

89



Das ganze Geschehnis zeigt sehr klar die hervorragende Rolle von
Frauen im Leben bestimmter christlicher Gemeinden. In diesem Zusam-
menhang wiire es eine echte Unterlassung, nicht von einer unbekannten
Frauin der Kirche von Thyatira zu reden, einer Prophetin der Kirche, fiir
die Johannes in der Offenbarung einen traditionell sehr abwertenden
Frauennamen verwendet: Isebel. Der Anfang des Sendschreibens an
Thyatira (Offb 2,18f.) hat Gerichtscharakter, und in diesem Falle des Ge-
richts muss Strafe tiber die Prophetin Isebel und ihre Nachfolger in der
Kirche kommen.

Johannes schildert Thyatira als eine Kirche mit hohen spirituellen
Qualititen von Liebe, Glaube, Diakonie und Ausdauer. Johannes pran-
gert jedoch die Existenz einer starken Partei innerhalb der Kirche mit an-
passerischen Tendenzen gegeniiber den sozialen und religiosen Forde-
rungen der zeitgenossischen romischen Gesellschaft an; darunter figu-
riert auch der Kaiserkult: «... Aber ich habe wider dich, dass du das Weib
Isebel gewidhren ldssest, die sich eine Prophetin nennt und meine
Knechte lehrt und verfiihrt, Unzucht zu treiben und Gétzenopferfleisch
zu essen» (2,20ff.). Die Gestalt der Isebel ist fiir das Volk der Bibel eine
Art Kombination von Dalilah und Lady Macbeth. Der biblische Autor
beschuldigt die Kirche zweier Dinge: 1) Fiir viele Kirchenmitglieder war
die Gefahr, die von bestimmten, von Johannes abgelehnten Lehren der
Leiter ausgeht, nicht offensichtlich. 2) Es gab eine Art von allgemeiner
Toleranz gegeniiber gewissen Ansichten, die fiir eine Assimilation an die
heidnische Gesellschaft eintraten, und Johannes richtet einen letzten
Appell an das Gewissen der Kirche gegeniiber der uniiberwindlichen
Gefahr, der sie ausgesetzt ist — immer nach seiner Einschitzung der
Dinge. Wir beziehen uns auf die personliche Einschiitzung des Johannes,
denn in spiteren Zeiten folgte die Kirche in dieser Angelegenheit nicht
der rigoristischen Position des Johannes. Die Wesensart des Johannes ist
etwas, was wir eher bei den Montanisten und Donatisten finden als in der
universalen Kirche, die von Bischofen geleitet wird.

Die Unzucht und das Essen von Gotzenopferfleisch ist héchstwahr-
scheinlich ein Hinweis auf Praktiken im Zusammenhang mit der Vereh-
rung des lokalen Apollo-Tyrimnos, in die der Kaiserkult eingeflossen
war. Es macht deshalb den Anschein, dass diese Prophetin Isebel das
Evangelium in einer irgendwie anpasserischen Art gegeniiber dem 6ko-
nomischen und sozialen Leben der Stadt interpretierte. Die Nichtteil-
nahme in Handwerkervereinigungen oder Gilden bedeutete vermutlich
[solation, 6konomische Rezession und vielleicht Arbeitslosigkeit. Lehre
und Politik der Isebel waren von kompromissbereiter Art, und diese

90



Kompromissbereitschaft muss einige Zeit lang angedauert haben; des-
halb diec Bemerkung des Johannes, sie sei nicht zu Recht bestraft worden,
daihr «Zeit gegeben» war, «Busse zu tun». Jedoch - sie verstand nicht die
Zeit, die ihr solcherart gegeben war; sie deutete sie vermutlich umge-
kehrt, nimlich als Bestirkung ihrer Politik. Das Wort «Unzucht» (rop-
veia) sollte wohl hochstwahrscheinlich als Teilnahme an unakzeptablen
religiosen Versammlungen von Heiden erklirt werden, die in Zusam-
menhang mit Aktivititen von Handwerkervereinigungen standen. Fiir
sie und ihre «Kinder» blieb nur eine kurze Zeit zur Busse; andererseits
erwartete sie und ihre Kinder, die spirituellen Nachfolger der Prophetin,
eine schwere eschatologische Drangsal, die nichts Voriibergehendes war,
sondern endgiiltige Verdammnis, «und ihre Kinder will ich des Todes
sterben lassen». Sehr wahrscheinlich gab Isebel vor, sie kenne «die Tiefen
Gottes», wenn sie ihre Kompromisse mit den nichtchristlichen Mitbiir-
gern empfahl, Johannes dagegen beurteilte dies als «Tiefen Satans»
(Offb 2.24).

Was in der Offenbarung des Johannes tiber Isebel gesagt wird, zeigt er-
neut die iiberragende Bedeutung, die bestimmte Frauen in einigen friih-
christlichen Gemeinden gespielt haben. Es scheint, dass in der gesamten
frithen Periode der Kirche - neben anderen Verantwortlichen - Prophe-
ten noch immer aktiv waren und einige Frauen ihre Gabe der Fiihrer-
schaft in verschiedenen Arten ausdriicken konnten.

In den Briefen des Paulus haben wir beziiglich der Dienste von Frauen
in den von ihm gegriindeten Kirchen ein ganzes Biindel sehr komplizier-
ter Probleme. Wir haben sie nicht nur in den deuteropaulinischen Brie-
fen, wir haben sie auch in den als echt anerkannten Briefen des Paulus,
Es ist deshalb nicht moglich, auf alle diese Fragen einzugehen. Was wir
versuchen konnen, ist lediglich das Problem der Spannung darzustellen,
die zwischen Kerygma und Pariinese, d.h. dem ermahnenden Teil der
paulinischen Lehre, besteht. Das Verhiltnis zwischen Indikativ und Im-
perativ in den Paulusbriefen spiegelt die Dimension der Problematik wi-
der, die beziiglich der Position von Frauen in der Kirche besteht. Dieses
Spannungsverhiiltnis konnte uns jedoch wihrend unserer Konferenz zu
einer fruchtbaren Diskussion iiber unser Thema fiihren.

Im allgemeinen wissen Theologen, dass die Spannung zwischen keryg-
matischem Indikativ und moralischem Imperativ in der paulinischen
Hermeneutik von Rudolf Bultmann aufgezeigt wurde. Seine Sicht der
Dinge ist, dass das theologische Gewicht im Indikativ zu finden ist; der
Imperativ stellt einen paradoxen Anspruch im Verhiltnis zur neuen Rea-
litit des christologischen Indikativs dar. Martin Dibelius unterscheidet

91



Indikativ und Imperativ, indem er den letzteren manchmal sogar als irre-
levant betrachtet, wenn nicht sogar zum ersteren im Widerspruch ste-
hend. Die Spannung zwischen Indikativ und Imperativ bekommt nach
Ernst Kisemann eine apokalyptische Farbung zwischen dem «schon ge-
schehen» und dem «noch nicht». Andererseits scheint die Bemerkung
richtig zu sein, dass die imperativen Warnungen des Apostels im keryg-
matischen Indikativ begriindet sind, da sie mehr auf dem beruhen, was zu
Christus gehort, als auf dem «noch nicht» einer offenen Zukunft.

Mit anderen Worten, die Unterscheidung zwischen Imperativ und In-
dikativ ist nicht immer so klar. Ovx évi dpoev koi OfAv (da ist nicht
ménnlich und weiblich — Gal 3,28) lautet der paulinische Indikativ; «das
Haupt jedes Mannes ist Christus, das Haupt der Frau aber der Mann ...»
(IKor 11,3) ist der paulinische Imperativ an die Korinther.

Der finnische Gelehrte Heikki Rdiisinen’ findet Widerspriiche zwi-
schen Lehre und Pariinese bei Paulus. Und niemand hat heute Schwierig-
keiten damit, bei Paulus einen Mangel an Konsequenz auf der Ebene der
Sprache, die er benutzt, zu finden. Es ist aber wirklich schwierig, auf dog-
matischer Ebene eine Ungereimtheit seiner Gedanken zu akzeptieren.
Dies wire eine Simplifizierung im Hinblick auf unser Problem. Es ist je-
doch kein einfaches Unternehmen, das einigende theologische Prinzip
zu finden, das unter den unterschiedlichen Imperativen verborgen liegt.
Wie kann man eine Situation erkldren, die jedesmal belastet ist mit den
Elementen einer widerspriichlichen Spannung? Natiirlich sind verschie-
dene Vorschlidge gemacht worden. Einer ist eine mehr oder weniger so-
ziologische Exegese in dem folgenden Sinn: Auf der Basis seines apoka-
lyptischen Glaubens, nimlich seiner Uberzeugung, dass in der Auferste-
hung Jesu die Neue Welt bereits hier und dass das Reich Gottes schon ge-
kommen sei, erklidrt Paulus einen Bruch mit der Alten Welt, sogar mit
der des Alten Testamentes, und in diesem Sinne «... ist da nicht méannlich
und weiblich». In einigen Fillen erreicht dieser apokalyptische Glaube
den Punkt, wo alle Autorititen geleugnet werden, sogar die des mosai-
schen Gesetzes Israels! So wird die Kontinuitit mit dem Alten Testa-
ment gebrochen. Paulus findet aber Wege, die Kontinuitiit mit dem Al-
ten Testament aufrechtzuerhalten. In solchen Fillen werden Geschich-
ten wie die von der Schopfung in Genesis gebraucht («... der Mann ist das
Haupt der Frau»), obwohl das Versprechen, das dem Glauben Abrahams
gegeben wird, gegen die Macht der Forderungen des Mosegesetzes ge-

S Heikki Riisdinen, Jesus, Paul and Torah. Collected Essays, JSNT.S 43, Shef-
field 1992.

92



stellt wird, das erst spiater kam. Mit anderen Worten: Das apokalyptische
Dogma des Paulus wird den verschiedenen lokalen Situationen der Kir-
chen je nach ihren bestehenden Néten und Mdoglichkeiten angepasst.
Das ist eine eher soziologische Erklirung des paulinischen Imperativs,
wie er in der Konfrontation von verschiedenen Alltagsproblemen der
frithen christlichen Kirche, einschliesslich der Rolle der Frauen, sich arti-
kuliert. Man muss jedoch der Tatsache Aufmerksamkeit schenken, dass
auf den ersten Blick nicht immer eine klare Unterscheidung zwischen
Imperativ und Indikativ gezogen werden kann. Manchmal zeigt sich,
dass der Imperativ in keiner Weise mehr die Konsequenz des Indikativs
ist, sondern ein unveriusserlicher Teil des kerygmatischen Indikativs.

Diese soziologische Erklarung versucht verstandlich zu machen, wie
Paulus, indem er da und dort Konzessionen macht, immer die Verwirkli-
chung des Konigreiches Christi und den christologischen Indikativ vor
Augen hat.

Einer theologischen Erklirung von solchen Problemen kann man sich
leichter annihern, wenn wir im paulinischen Denken innerhalb einer
Synthese eine einigende Idee finden, und es scheint, als ob diese eini-
gende Idee die «partizipierende Eschatologie» sei (Sanders). Nach dem,
was wir iiber den Imperativ bei Paulus gesagt haben, ist es immer ge-
rechtfertigt, zu fragen, ob eine Empfehlung an eine Teilkirche oder an
alle Kirchen gerichtet ist. Es ist auch sehr oft wahr, dass sich Paulus in ei-
ner heftigen, einseitigen und fragmentarischen Art und Weise sowohl in
kerygmatischen Belangen als auch in parinetischen ausdriickt. Wir miis-
sen ganz genau verstehen, was die zentrale Bedeutung jedes Falles ist,
und bedenken, dass andere paulinische Texte ergidnzende Erklirungen
bieten. Wir sind sicher, dass es eine Art einheitlicher theologischer Prin-
zipien im Denken des Paulus gibt. Das ist der Grund, warum wir, wenn
wir die Bedeutung der didaktischen Behauptungen des Apostels im Ein-
zelnen bestimmen wollen, seine imperativen Ermahnungen heranzie-
hen, und umgekehrt, wenn wir seine Belehrungen korrekt interpretieren
mochten, die Hilfe seiner kerygmatischen Behauptungen in Anspruch
nehmen.

Athen Savvas Agouridis

(Uhcrscllung aus dem Englischen von £, Kreuzeder)

93



	Die Frau und kirchliche Dienste : ein exegetischer Beitrag zum Neuen Testament

