
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 2

Artikel: Die Frau und kirchliche Dienste : ein exegetischer Beitrag zum Neuen
Testament

Autor: Agouridis, Savvas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frau und kirchliche Dienste -
ein exegetischer Beitrag zum Neuen Testament

Zunächst muss ich Sie darüber informieren, dass ich durch eine
Postverzögerung den Titel meines Vortrages erst kürzlich erhalten habe. Unter
diesen Umständen war das einzige, was ich tun konnte, Teile früherer
Arbeiten, die zu diesem Thema passen, vorzulegen und nicht, wie
vielleicht erwartet, einen allgemeinen Überblick zu geben. Auf bestimmte
Gesichtspunkte, die kein Ausleger des Neuen Testamentes vernachlässigen

darf, werde ich jedoch eingehen.
In allen vier Evangelien, die in den letzten Jahrzehntendes 1. Jahrhunderts

n.Chr. geschrieben wurden, sind «Logia» und Erzählungen erhalten,

in denen Frauen involviert sind. Diese hellenistisch-palästinensischen

Traditionen wurden nicht nur für zukünftiges Wissen dem
Gedächtnis der Kirche übergeben, sondern höchstwahrscheinlich auch, um
einen bestimmten Einfluss auf die hellenistischen Gemeinden auszuüben.

Bevor wir uns aber diesem Thema .widmen, müssen wir mit der
Tatsache beginnen, dass auch das Alte Testament die Rolle der Frau als

Ehegattin und Mutter nicht ignorierte1.
Weder romantische Liebe (Das Hohelied) noch heldische Aktivitäten

von Frauen in nationalen Krisenzeiten (Ester, Judith) sind der Bibel
unbekannt. Es ist nur das Problem des AT, ob die Frau als solche geschätzt
wurde oder an ihrem Nutzen für den Ehemann: wie sie zu ihm passt, wie
sie ihm gefällt und ob sie ihm gut dient. Im allgemeinen kann man sagen,
dass, wo immer eine Frau gepriesen wird, dies an ihrer Bedeutung und
ihrem Wert für ihren Mann gemessen wird2. Im Gegensatz dazu hatte für
Jesus die Frau ihren eigenen Wert. Im eschatologischen Kontext der
Predigten Jesu stehen Mann und Frau auf derselben Ebene, und hinter seiner

Anteilnahme am weiblichen Geschlecht steht keine Herablassung.
Diese besondere Haltung wird durch die folgenden Fakten bestätigt: Die
neue Position von Frauen im Umkreis von Jesus ist gekennzeichnet
durch die Relativierung der Familie im Angesicht der Neuen Welt mit
egalitären Grundsätzen, die bald kommen wird. An dieser Stelle erinnere

ich an die Perikopen Mk 3,31-35 und Lk 11,27. Wir haben es hier mit

1

Panagiotis Bratsiotis, Die Frau in der Bibel (griech.), Athen 1940.
2 Vgl. auch Joachim Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu. Eine kulturgeschichtliche

Untersuchung zur neutestamentlichen Zeitgeschichte. Göttingen M 963.

395-413.

8.3



sehr radikalen Aussagen Jesu zu tun, in dem Sinn, dass der neue Äon
('öläm habbä') Institutionen setzt, die in der Vergangenheit auf derselben

Ebene sehr verschieden waren. Diese Relativierung aller Institutionen

der Gegenwart gegenüber dem Kommen Gottes ist auch von Paulus

in einer taufdogmatischen Darlegung, Gal 3,28 («Da ist nicht Jude noch

Grieche, da ist nicht Sklave noch Freier, da ist nicht männlich und weiblich,

denn ihr alle seid einer in Christus Jesus»), zusammengefasst worden.

Unter demselben eschatologischen Gesichtspunkt können wir Jesu

Verteidigung der Würde der Frau einordnen, die von der männlichen
Autokratie angegriffen wird. Und es ist in diesem Kontext, in dem wir
das Logion in Mt 5,27f. sowie die synoptische Tradition über die Scheidung

interpretieren müssen (Mk 10,2f.). Was in der ersten Aussage
betont wird, ist die Zurückweisung jeglicher Unterschätzung und
Herabsetzung von Frauen in dem Sinn, dass sie Gegenstand der Lust und des

sexuellen Dienstes der Männer sind.

Betreffend das Problem der Scheidung in Palästina zur Zeit Jesu können

wir den verfügbaren Informationen entnehmen, dass Jesus eine sehr

beschützerische Haltung gegenüber Frauen eingenommen hatte, die die

geringst eingeschätzten Mitglieder der jüdischen Familie und Gesellschaft

waren. Er erwägt die Situation zwischen zwei Polen: Die Herkunft
von Mann und Frau auf der gleichen Ebene nach der Schrift und die

eschatologische Aussicht, die ihnen durch das Kommen Jesu eröffnet
wurde. Zwischen diesen beiden Polen hat Gott jedoch das Gesetz eingesetzt

(Dtn 24,1^1), das es dem Ehemann erlaubt, der Frau den
Scheidungsbrief zu geben und sie wegzuschicken. Die Erklärung Jesu für eine
solche Erlaubnis ist ausserordentlich interessant: «Er sagt zu ihnen:
Mose hat euch mit Rücksicht auf die Härte eures Herzens erlaubt, eure
Frauen zu entlassen; von Anfang an aber ist es nicht so gewesen» (Mt
19,8). Eschatologisch hat somit Jesus die ursprüngliche Schöpfungsordnung

wiederhergestellt.
Jüngerinnen Jesu. Jesus hatte männliche Jünger. Für die Gesellschaft

seiner Zeit war dies etwas Natürliches und Normales. Es wäre höchst
provokant gewesen, Jüngerinnen zu haben. Trotzdem: Ein Kreis von
Jüngerinnen folgte Jesus bis zu seinem Lebensende. Obwohl sie einige
Jahrzehnte nach seinem Tod geschrieben wurden, bewahren die Evangelien

diese Tradition, offensichtlich weil diese für die angesprochenen
christlichen Gemeinden nützlich waren. Das Bild, das Lukas in 8,1-3 von
den Jüngern bietet, die ihm predigend und die Frohe Botschaft des
Reiches Gottes verkündigend durch Städte und Dörfer folgen, ist wahrhaft

84



überraschend. Die Art, in der diese predigende Gruppe dargestellt wird,
ist sehr eindrucksvoll: «Und die Zwölf begleiteten ihn und einige Frauen,
die von bösen Geistern und Krankheiten geheilt worden waren: Maria,
genannt die aus Magdala, aus der sieben Dämonen ausgefahren waren,
und Johanna, die Frau des Chusa, eines Beamten des Herodes, und
Susanna und viele andere, die mit ihrem Vermögen für sie sorgten.» Die
Frauen, von denen wir sprechen, folgen zusammen mit den Zwölf Jesus

vom Anfang seiner Karriere an «durch Städte und Dörfer», und sie sind
jene, die bei seiner Kreuzigung in Jerusalem (Lk 23,49.55) bei ihm
stehen. Im zweiten Fall wird im Text hervorgehoben, dass diese Frauen vom
Anfang in Galiläa bei ihm waren und ihm folgten (ai owaKolot)-
Ooüoou) bis zum letzten Ende, dem kritischen Besuch von Jerusalem. Sie

waren auch die ersten, die seine Auferstehung bezeugten.
In diesem lukanischen Text predigt Jesus das Evangelium einer neuen

Welt, und bei ihm sind zwölf sehr gewöhnliche und unscheinbare Männer
anstatt der zwölf eminenten patriarchalen Urväter Israels; und neben
diesen unscheinbaren männlichen Nachfolgern gibt es auch eine Gruppe
von Frauen, die von Krankheiten geheilt worden waren, die böse Geister
hervorgerufen hatten. Die Verkündigung des Evangeliums vom
kommenden neuen Zeitalter wird also begleitet von einem lebendigen
Beispiel der neuen Gesellschaft von Männern (unbedeutend nach dem
Verständnis der Welt) und Frauen (von denen einige von bösen Geistern
geheilt worden waren). Wie die Jünger hatten auch die Frauen Heim und
Familie verlassen und waren Jesus in Galiläa nachgefolgt und waren in

beispielloser Treue zum Herrn bis zum Ende in Jerusalem mitgegangen.
Zusätzlich betont Lukas auch, dass es diese Jüngerinnen waren, die aus

eigenen Mitteln die Missionskampagne Jesu finanzierten. Um diesen
letzteren Punkt zu verstehen, den Erhalt der ganzen Gruppe aus den

Mitteln bestimmter Frauen, müssen wir uns in Erinnerung rufen, 1 dass

in Palästina die Jüngerschaft einer Frau zu einem Mann undenkbar war,
2) dass die kynischen Prediger zu diesen Zeiten ihre materiellen Bedürfnisse

durch Bettelei deckten und 3) wie schwer es sogar heute noch für
eine Frau ist, einen Mann zu unterstützen. Ich meine, dass nach dem

Lukasevangelium im Falle Jesu eine fremde, neue Relation innerhalb der

neuen Welt des Gottesreiches repräsentiert wird und dass die egalitäre
Erscheinung von Lukas für die Kirche seiner Zeit dergestalt propagiert
wurde, dass er die Zeit zu den Ereignissen im Leben Jesu zurückdrehte
und damit zur ursprünglichen Kirche.

Parallele Elemente zur obigen Geschichte finden wir in einem anderen

Beispiel in der Erzählung des Lukas, nämlich dem Besuch Jesu im Hause

85



Marthas und Marias. Die Perikope (Lk 10,38-42) gibt bestimmte
Variationen in der Texttradition, bringt aber auch bestimmte hermeneutische
Probleme. Was sehr klar aus dem Text hervorgeht: Maria «hat das gute
Teil erwählt»; sie wählt, was der Mensch braucht, sie sitzt zu den Füssen

Jesu, wie alle Jünger im Judaismus zu den Füssen ihrer Meister sitzen
und ihren Lehren lauschen. Und als Martha protestiert, dass ihre Schwester

ihr nicht bei der Küchenarbeit hilft, ergreift Jesus die Partei Marias.
Die Jüngerschaft einer Frau ist für ihn viel mehr als die Arbeit in der
Küche.

In diesem Zusammenhang müssen wir auch sehr kurz auf die spezielle
Fürsorge Jesu für Frauen als Opfer sozialer Ungerechtigkeit (Witwen,
Schuldnerinnen usw.) oder als Opfer sexueller Ausbeutung (Prostituierte)

zu sprechen kommen. Die Parteinahme für die sozialen Minderheiten

hat nicht einfach eine egalitäre, sozioreligiöse Bedeutung,
sondern auch eine zutiefst theologische, in dem Sinne, dass sich die Liebe
Gottes in diesem Abgrund menschlichen Elends und Verdorbenheit
einer unterdrückten Klasse wie der von Frauen manifestiert. Dies ist auch
die Bedeutung der Frage an die Frau, die der Unzucht beschuldigt wird,
im Blick auf ihre Richter, die sie steinigen wollen: «Frau, wo sind sie? Hat
keiner dich verurteilt? Sie sagte: Keiner, Herr. Und Jesus sagte: Auch ich
verurteile dich nicht; geh, und sündige nicht mehr» (Joh 7,53-8,11). Kein
sündloser Mann fand sich unter den männlichen Anschuldigern der
Frau, dass er den Richter spiele. Das erstaunlichste ist, dass Jesus als ein

eschatologischer Richter diese ausgegrenzten Menschen nicht verurteilt,
und dies nicht aus einer Herablassung, die menschlichem Mitleid
entspringt, sondern als Folge einer Art von Wechselwirkung des Gottes der
letzten Dinge mit ihrer Randsituation.

Was man im Evangelium nicht übersehen darf, ist die Erwiderung dieser

Randgruppen auf die Liebe Gottes und auf die Fürsorge Jesu. Von
den sehr schönen Beispielen solcher Erwiderungen zitieren wir hier nur
die vollkommene, tiefe und grenzenlose Liebe, die von der Sünderin im
Hause des Pharisäers dargebracht wird, im Gegensatz zur einfach höflichen

Gastlichkeit des Letzteren (Lk 7). Liebe als Totalität wird Jesus
dargebracht, nicht nur ein kleiner Teil davon, und dadurch ein Abbild von
Gottes Liebe zum Sünder. Die tiefere Liebe der am Rande stehenden
Menschen zu Gott entspricht der Tatsache, dass ihnen Gott ihre tiefere
Schuld erlässt.

Aber das interessanteste Beispiel der Antwort auf die egalitäre Aktivität

Jesu in bezug auf die Randgruppen zitiert Lukas, wenn er die
Frauen aus Jerusalem schildert, wie sie seinen Weg auf den Kalvarien-

86



berg zur Kreuzigung beklagen: «Es folgte ihm aber eine grosse Menge
des Volkes und Frauen, die ihn betrauerten und beklagten» (Lk 23,27).
Man beobachtet hier die dankbare Anerkennung der Jerusalemer
Frauen für sein Werk, das er für sie tut, und ihre Vorahnung der schrecklichen

Tage für die Stadt, nachdem ein solcher Prophet wie Jesus dahin-
gemordet worden war.

Der erste Teil dieses Vortrages soll mit einem Verweis der Evangelisten

Lukas und Johannes auf Maria, die Mutter Jesu, schliessen. Im Kontext

eines Vergleiches zwischen Jesus und Johannes dem Täufer benutzt
Lukas (Lk 1-2) einige Traditionen, die mit der «Beteiligung» Marias am
Kommen des Messias zusammenhängen, um zu bezeugen, dass Maria
höherrangig ist als Elisabeth, die Mutter des Johannes. Nach diesen
Traditionen offenbart sich Maria als eine Art Parteigängerin der eschatologischen

Mission ihres Sohnes zur Erlösung der Welt. Diese in hohem Masse

lukanischen Traditionen über Maria hindern ihn nicht daran, an anderer
Stelle die synoptische Tradition einzufügen, die Maria anders, auf einer
allgemeineren Ebene, vorstellt. Als Jesus über die schlaue Art sprach, in
der böse Geister den Menschen mitspielen, geriet eine Frau in Begeisterung

über seine Weise, über den Gegenstand zu sprechen, und schrie laut
heraus: «Selig der Leib, der dich getragen hat, und die Brüste, an denen
du dich genährt hast! Jesus aber antwortete: Selig sind vielmehr die, welche

das Wort Gottes hören und bewahren» (Lk ll,27f.). Im
Johannesevangelium (Joh 2.19) scheint Maria, die Mutter Jesu, die Mission ihres
Sohnes nicht nur in der Perikope der Verwandlung von Wasser in Wein,
sondern sehr wahrscheinlich auch während seines Hängens am Kreuz zu
verstehen. Ich kann darauf nicht näher eingehen. Die Erzählungen der

Evangelien geben Frauen auch eine wichtige Rolle in der Bildung der
christlichen Auferstehungstradition. Das ist jedoch nicht der Fall im sehr

wichtigen paulinischen Bericht 1 Kor 15,5-8 über die Zeugnisse vom
aulerstandenen Christus. Frauen fehlen in dieser paulinischen Liste, da dieser

besondere Text darauf hinzielt, eine Legitimation des Ereignisses zu
sein. Deutsche Gelehrte haben diese Perikope einen «Legitimationsbericht»

genannt. In solch rechtlichen Feststellungen wird die Zeugenschaft
von Frauen nicht ernsthaft in Erwägung gezogen. Deshalb wird sie völlig
ausgelassen. In Griechenland wurden solche Zeugenaussagen vor
irgendwelchen staatlichen Gerichtshöfen bis 1927 nicht akzeptiert!

Im zweiten Teil dieses Vortrages behandeln wir einen anderen
Abschnitt, die paulinischen Briefe, insbesondere den, der an die Kirche der

Philipper gerichtet ist. Der Brief an die Philipper hat als Hauptthema die

87



Uneinigkeit innerhalb der Gemeinde. Seine Ausführung ist mit Demut
verbunden. In 4,2f. ermahnt der Apostel zwei Frauen, Euodia und Synty-
che, leitende Personen in der Kirche, «eines Geistes zu sein». Der ganze
Text atmet diese Ermahnung. Die Zwietracht der beiden Frauen steht
für die Spaltung der Gemeinde. Dies jedoch lässt uns die bedeutende
Rolle verstehen, die Frauen in bestimmten kirchlichen Gemeinschaften
der frühen Kirche gespielt haben. Wir können nicht umhin, festzustellen,
welche Rolle die Frauen bei der Entstehung der Kirche von Philippi von
allem Anfang an gespielt haben. Wir lassen das religionsgeschichtliche
Material beiseite, das zu unserem Gegenstand gehört. Die Verkündigung
des Evangeliums begann in Philippi an einer «Gebetsstätte», zu der an
einem Sabbat Frauen zusammengekommen waren (Apg 16,13). Kein
Mann wird erwähnt! Auf diese Weise, für Lydia und ihren Haushalt, vollzog

sich, was Gottes erste Gabe in dieser Gegend war. Nur sehr wenige
Männer werden auch im Philipperbrief erwähnt. Sein Thema scheint von
Anfang an die «Einmütigkeit» (o\LO\\JVxia) zu sein. Paulus fordert die

Adressaten auf, «lauter und unanstössig zu sein» (1,10), «in einem Geist

(festzustehen), indem ihr mit einer Seele gemeinsam kämpft für den

Glauben an das Evangelium» (1,27). Es ist kein Zufall, dass er in diesem

Zusammenhang einige Abweichungen von seiner Lehre erwähnt. So

unterstreicht Francis W. Beare in seinem Kommentar: «Es ist nicht der
Inhalt ihrer Predigt, den Paulus falsch findet, sondern geradezu den ganzen
Geist, in dem sie ihre Aufgabe erfüllen.» ' Paulus berichtet über diese
unerfreulichen Dinge nicht nur, um die Leser zu informieren, sondern als

ergänzenden Beitrag zu dem Thema Uneinigkeit in Philippi, das er in

diesem Brief behandelt.
Obwohl Paulus über die Probleme der Gemeinde in einer sehr

ernsthaften Weise redet, tut er das aus Zweckgründen so vage als möglich.
Obwohl er klar ëpiGeia (Selbstsucht) oder K£VOÔoi;ia (leere Ruhmsucht)
erwähnt, nimmt er in der Auseinandersetzung keine Partei. Er weiss vieles,

gibt aber vor, von nichts zu wissen, da er fürchtet, dass eine der
Streitparteien sein Schreiben als Unterstützung ihrer Sache verwenden
könnte. Wir haben wohl recht, wenn wir uns die beiden Frauen, Euodia
und Syntyche, als Häupter der beiden Parteien vorstellen (Phil 4,2f.). Zur
Erreichung der Einheit präsentiert Paulus an der bekannten Stelle (Phil
2,5f.) die Demut Christi als Modell. Um das Problem schneller zu lösen,
meint der Apostel, die Kirche selbst besuchen zu müssen. In der
Zwischenzeit ist Epaphroditos zurück in Philippi, und Timotheus wird in

1 Francis Wright Beare, The Letter to the Philippians, London 1947, 59.

88



Kürze dorthin gehen. All das sind sehr klare Anzeichen für eine
bestehende Krise. Was immer das Problem der Perikope Phil 3,2-21 sein mag,
der Gegenstand, mit dem Paulus sich beschäftigt, hat nichts mit dem
Streit der beiden Damen zu tun, der die Einheit der Kirche gefährdet.
Die ganze Atmosphäre dieser Passage (Phil 3,2-21) ist so verschieden,
dass bestimmte Gelehrte sie für einen Einschub aus einem ganz anderen
Brief des Paulus an die Philipper halten. So kommen wir nun zu den
ausserordentlich freimütigen Versen des Briefes, die die beiden Frauen
betreffen: «Die Euodia ermahne ich und die Syntyche ermahne ich,
gleichgesinnt zu sein im Herrn. Ja, ich bitte dich, du treuer Gefährte, nimm dich
ihrer an, die mit mir im Evangelium gekämpft haben zugleich mit
Clemens und meinen übrigen Mitarbeitern, deren Namen im Buche des
Lebens stehen» (Phil 4,2f.). Das bedeutet, dass die beiden Frauen leitende
Persönlichkeiten waren. Wir haben es hier mit gläubigen Menschen zu

tun, die Seite an Seite mit Paulus für die Verbreitung des Glaubens der
Frohbotschaft gekämpft haben. Wir haben es mit Arbeitsgenossen des

Paulus in der Arbeit für das Evangelium zu tun, wie Clemens und die
anderen. Auf diesem Gebiet haben sie einst an der Seite des Apostels gegen
gemeinsame Feinde gekämpft und haben zusammen mit ihm gelitten.
Freilich: Hätte der Konflikt zwischen den beiden Frauen nicht die Einheit

der Kirche berührt, hätte Paulus nicht das Eingreifen des csvLfjyoq

yvijoioç (treuen Gefährten) gefordert, so dass die Harmonie der Kirche
wiederhergestellt werde. Es ist nicht leicht, die Ermahnung «habt die
gleiche Gesinnung» (tò auro (ppoveìv) zu interpretieren; wir können
nicht sicher sein, ob sie sich auf praktische Streitpunkte oder Fragen der
Methode oder des Vorgehens bezieht oder theoretisch und theologisch
gemeint ist. Der Brief als ein Ganzes (mit Ausnahme von Phil 3,2-21)
lässt uns vermuten, dass es sich um Fragen von Leitung und Prestige und
um Mangel an Demut handelt. Wir sind uns jedoch bewusst, dass solche
Differenzen immer unter dem Deckmantel einer eher allgemeinen
praktischen oder theoretischen Betrachtung dargeboten werden. Beare trifft
den Punkt des Gegenstandes in seinem Kommentar4 mit der folgenden
Bemerkung: «... Paulus kennt die Wurzel der Uneinigkeit in der Kirche
von Philippi; es ist der Gegensatz zwischen zwei hervorragenden Frauen,
Euodia und Syntyche, und er wagt es nun, sie persönlich anzusprechen,
mit der zusätzlichen Strenge eines letzten Wunsches eines Mannes, der
dem Tod ins Angesicht schaut.»

F. W. Beare (Fn.3), 142f.

89



Das ganze Geschehnis zeigt sehr klar die hervorragende Rolle von
Frauen im Leben bestimmter christlicher Gemeinden. In diesem
Zusammenhang wäre es eine echte Unterlassung, nicht von einer unbekannten
Frau in der Kirche von Thyatira zu reden, einer Prophetin der Kirche, für
die Johannes in der Offenbarung einen traditionell sehr abwertenden
Frauennamen verwendet: Isebel. Der Anfang des Sendschreibens an

Thyatira (Offb 2,18f.) hat Gerichtscharakter, und in diesem Falle des

Gerichts muss Strafe über die Prophetin Isebel und ihre Nachfolger in der
Kirche kommen.

Johannes schildert Thyatira als eine Kirche mit hohen spirituellen
Qualitäten von Liebe, Glaube, Diakonie und Ausdauer. Johannes prangert

jedoch die Existenz einer starken Partei innerhalb der Kirche mit an-

passerischen Tendenzen gegenüber den sozialen und religiösen
Forderungen der zeitgenössischen römischen Gesellschaft an; darunter figuriert

auch der Kaiserkult: «... Aber ich habe wider dich, dass du das Weib
Isebel gewähren lassest, die sich eine Prophetin nennt und meine
Knechte lehrt und verführt, Unzucht zu treiben und Götzenopferfleisch
zu essen» (2,20ff.). Die Gestalt der Isebel ist für das Volk der Bibel eine

Art Kombination von Dalilah und Lady Macbeth. Der biblische Autor
beschuldigt die Kirche zweier Dinge: 1 Für viele Kirchenmitglieder war
die Gefahr, die von bestimmten, von Johannes abgelehnten Lehren der
Leiter ausgeht, nicht offensichtlich. 2) Es gab eine Art von allgemeiner
Toleranz gegenüber gewissen Ansichten, die für eine Assimilation an die
heidnische Gesellschaft eintraten, und Johannes richtet einen letzten
Appell an das Gewissen der Kirche gegenüber der unüberwindlichen
Gefahr, der sie ausgesetzt ist - immer nach seiner Einschätzung der
Dinge. Wir beziehen uns auf die persönliche Einschätzung des Johannes,
denn in späteren Zeiten folgte die Kirche in dieser Angelegenheit nicht
der rigoristischen Position des Johannes. Die Wesensart des Johannes ist

etwas, was wir eher bei den Montanisten und Donatisten finden als in der
universalen Kirche, die von Bischöfen geleitet wird.

Die Unzucht und das Essen von Götzenopferfleisch ist höchstwahrscheinlich

ein Hinweis auf Praktiken im Zusammenhang mit der Verehrung

des lokalen Apollo-Tyrimnos, in die der Kaiserkult eingeflossen
war. Es macht deshalb den Anschein, dass diese Prophetin Isebel das

Evangelium in einer irgendwie anpasserischen Art gegenüber dem
ökonomischen und sozialen Leben der Stadt interpretierte. Die Nichtteil-
nahme in Handwerkervereinigungen oder Gilden bedeutete vermutlich
Isolation, ökonomische Rezession und vielleicht Arbeitslosigkeit. Lehre
und Politik der Isebel waren von kompromissbereiter Art, und diese

90



Kompromissbereitschaft muss einige Zeit lang angedauert haben;
deshalb die Bemerkung des Johannes, sie sei nicht zu Recht bestraft worden,
da ihr «Zeit gegeben» war, «Busse zu tun». Jedoch - sie verstand nicht die
Zeit, die ihr solcherart gegeben war; sie deutete sie vermutlich umgekehrt,

nämlich als Bestärkung ihrer Politik. Das Wort «Unzucht» (rcop-
veioc) sollte wohl höchstwahrscheinlich als Teilnahme an unakzeptablen
religiösen Versammlungen von Heiden erklärt werden, die in
Zusammenhang mit Aktivitäten von Handwerkervereinigungen standen. Für
sie und ihre «Kinder» blieb nur eine kurze Zeit zur Busse; andererseits
erwartete sie und ihre Kinder, die spirituellen Nachfolger der Prophetin,
eine schwere eschatologische Drangsal, die nichts Vorübergehendes war,
sondern endgültige Verdammnis, «und ihre Kinder will ich des Todes
sterben lassen». Sehr wahrscheinlich gab Isebel vor, sie kenne «die Tiefen
Gottes», wenn sie ihre Kompromisse mit den nichtchristlichen Mitbürgern

empfahl, Johannes dagegen beurteilte dies als «Tiefen Satans»

(Offb 2.24).
Was in der Offenbarung des Johannes über Isebel gesagt wird, zeigt

erneut die überragende Bedeutung, die bestimmte Frauen in einigen
frühchristlichen Gemeinden gespielt haben. Es scheint, dass in der gesamten
frühen Periode der Kirche - neben anderen Verantwortlichen - Propheten

noch immer aktiv waren und einige Frauen ihre Gabe der Führerschaft

in verschiedenen Arten ausdrücken konnten.
In den Briefen des Paulus haben wir bezüglich der Dienste von Frauen

in den von ihm gegründeten Kirchen ein ganzes Bündel sehr komplizierter
Probleme. Wir haben sie nicht nur in den deuteropaulinischen Briefen,

wir haben sie auch in den als echt anerkannten Briefen des Paulus.
Es ist deshalb nicht möglich, auf alle diese Fragen einzugehen. Was wir
versuchen können, ist lediglich das Problem der Spannung darzustellen,
die zwischen Kerygma und Paränese, d.h. dem ermahnenden Teil der

paulinischen Lehre, besteht. Das Verhältnis zwischen Indikativ und
Imperativ in den Paulusbriefen spiegelt die Dimension der Problematik
wider, die bezüglich der Position von Frauen in der Kirche besteht. Dieses

Spannungsverhältnis könnte uns jedoch während unserer Konferenz zu
einer fruchtbaren Diskussion über unser Thema führen.

Im allgemeinen wissen Theologen, dass die Spannung zwischen keryg-
matischem Indikativ und moralischem Imperativ in der paulinischen
Hermeneutik von Rudolf Bultmann aufgezeigt wurde. Seine Sicht der

Dinge ist, dass das theologische Gewicht im Indikativ zu finden ist; der
Imperativ stellt einen paradoxen Anspruch im Verhältnis zur neuen Realität

des christologischen Indikativs dar. Martin Dibelius unterscheidet

91



Indikativ und Imperativ, indem er den letzteren manchmal sogar als
irrelevant betrachtet, wenn nicht sogar zum ersteren im Widerspruch
stehend. Die Spannung zwischen Indikativ und Imperativ bekommt nach

Ernst Käsemann eine apokalyptische Färbung zwischen dem «schon
geschehen» und dem «noch nicht». Andererseits scheint die Bemerkung
richtig zu sein, dass die imperativen Warnungen des Apostels im keryg-
matischen Indikativ begründet sind, da sie mehr auf dem beruhen, was zu
Christus gehört, als auf dem «noch nicht» einer offenen Zukunft.

Mit anderen Worten, die Unterscheidung zwischen Imperativ und
Indikativ ist nicht immer so klar. Oùk evi äpcev rai 0fjÀ.u (da ist nicht
männlich und weiblich - Gal 3,28) lautet der paulinische Indikativ; «das

Haupt jedes Mannes ist Christus, das Haupt der Frau aber der Mann...»

(IKor 11,3) ist der paulinische Imperativ an die Korinther.
Der finnische Gelehrte Heikki Räisänen5 findet Widersprüche

zwischen Lehre und Paränese bei Paulus. Und niemand hat heute Schwierigkeiten

damit, bei Paulus einen Mangel an Konsequenz auf der Ebene der
Sprache, die er benutzt, zu finden. Es ist aber wirklich schwierig, auf
dogmatischer Ebene eine Ungereimtheit seiner Gedanken zu akzeptieren.
Dies wäre eine Simplifizierung im Hinblick auf unser Problem. Es ist
jedoch kein einfaches Unternehmen, das einigende theologische Prinzip
zu finden, das unter den unterschiedlichen Imperativen verborgen liegt.
Wie kann man eine Situation erklären, die jedesmal belastet ist mit den
Elementen einer widersprüchlichen Spannung? Natürlich sind verschiedene

Vorschläge gemacht worden. Einer ist eine mehr oder weniger
soziologische Exegese in dem folgenden Sinn: Auf der Basis seines
apokalyptischen Glaubens, nämlich seiner Überzeugung, dass in der Auferstehung

Jesu die Neue Welt bereits hier und dass das Reich Gottes schon
gekommen sei, erklärt Paulus einen Bruch mit der Alten Welt, sogar mit
der des Alten Testamentes, und in diesem Sinne «... ist da nicht männlich
und weiblich». In einigen Fällen erreicht dieser apokalyptische Glaube
den Punkt, wo alle Autoritäten geleugnet werden, sogar die des mosaischen

Gesetzes Israels! So wird die Kontinuität mit dem Alten Testament

gebrochen. Paulus findet aber Wege, die Kontinuität mit dem Alten

Testament aufrechtzuerhalten. In solchen Fällen werden Geschichten

wie die von der Schöpfung in Genesis gebraucht («... der Mann ist das

Haupt der Frau»), obwohl das Versprechen, das dem Glauben Abrahams
gegeben wird, gegen die Macht der Forderungen des Mosegesetzes ge-

5 Heikki Räisänen, Jesus, Paul and Torah. Collected Essays JSNTS 43 Sheffield

1992.

92



stellt wird, das erst später kam. Mit anderen Worten: Das apokalyptische
Dogma des Paulus wird den verschiedenen lokalen Situationen der
Kirchen je nach ihren bestehenden Nöten und Möglichkeiten angepasst.
Das ist eine eher soziologische Erklärung des paulinischen Imperativs,
wie er in der Konfrontation von verschiedenen Alltagsproblemen der
frühen christlichen Kirche, einschliesslich der Rolle der Frauen, sich
artikuliert. Man muss jedoch der Tatsache Aufmerksamkeit schenken, dass

auf den ersten Blick nicht immer eine klare Unterscheidung zwischen

Imperativ und Indikativ gezogen werden kann. Manchmal zeigt sich,
dass der Imperativ in keiner Weise mehr die Konsequenz des Indikativs
ist, sondern ein unveräusserlicher Teil des kerygmatischen Indikativs.

Diese soziologische Erklärung versucht verständlich zu machen, wie
Paulus, indem er da und dort Konzessionen macht, immer die Verwirklichung

des Königreiches Christi und den christologischen Indikativ vor
Augen hat.

Einer theologischen Erklärung von solchen Problemen kann man sich
leichter annähern, wenn wir im paulinischen Denken innerhalb einer
Synthese eine einigende Idee finden, und es scheint, als ob diese
einigende Idee die «partizipierende Eschatologie» sei (Sanders). Nach dem,
was wir über den Imperativ bei Paulus gesagt haben, ist es immer
gerechtfertigt, zu fragen, ob eine Empfehlung an eine Teilkirche oder an
alle Kirchen gerichtet ist. Es ist auch sehr oft wahr, dass sich Paulus in
einer heftigen, einseitigen und fragmentarischen Art und Weise sowohl in
kerygmatischen Belangen als auch in paränetischen ausdrückt. Wir müssen

ganz genau verstehen, was die zentrale Bedeutung jedes Falles ist,
und bedenken, dass andere paulinische Texte ergänzende Erklärungen
bieten. Wir sind sicher, dass es eine Art einheitlicher theologischer
Prinzipien im Denken des Paulus gibt. Das ist der Grund, warum wir, wenn
wir die Bedeutung der didaktischen Behauptungen des Apostels im
Einzelnen bestimmen wollen, seine imperativen Ermahnungen heranziehen,

und umgekehrt, wenn wir seine Belehrungen korrekt interpretieren
möchten, die Hilfe seiner kerygmatischen Behauptungen in Anspruch
nehmen.

Athen Savvas Agouridis
Übersetzung aus dem Englischen von E. Kreuzrder)

93


	Die Frau und kirchliche Dienste : ein exegetischer Beitrag zum Neuen Testament

