Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Andreas Sebastian Stenglein: Der Bi-
bliothekar Dr.Michael Stenglein.
Sein Leben und sein tragisches
Ende, Bamberg-Gaustadt 1995,
183 S., zu beziehen gegen DM 15.—-
bei A.Stenglein, Weisse-Marter-
Strasse 13, D-96094 Bamberg.

Bei familiengeschichtlichen Nachfor-

schungen iiber die weitverzweigte

Sippe der Stenglein stiess der Autor

auf den aussergewohnlichen Lebens-

weg des Bamberger Bibliothekars Mi-

chael Stenglein (1810-1879). Das Buch

ist von einem Hobby-Historiker ver-
fasst, der bewegt ist von dem tragi-
schen Schicksal seines schwerhorigen,
schliesslich fast tauben Verwandten,
der in seiner Heimatstadt Bamberg

Theologie studierte, in Miinchen den

Doktortitel erwarb und nach der Prie-

sterweihe als Bibliothekar wirkte. Das

und seine Herkunft aus dem Grossbiir-
gertum gaben ihm innerhalb des Kle-
rus eine in jeder Hinsicht unabhéngige

Stellung. Er arbeitete iiber Altes und

Neues Testament und Kirchenge-

schichte, was ithn mit der Tiibinger

Theologischen Quartalschrift, dem

Miinchener Archiv fiir theologische

Literatur und wieder — nach Schulzeit

und Promotion — mit Dollinger in Ver-

bindung brachte. Dollinger war es
auch, der ihn 1869 bat, eine begonnene

Arbeit iiber Firstbischof Franz Lud-

wig v. Erthal von Wiirzburg und Bam-

berg mogiichst bald zu volienden, da
hier umfangreiches Material zur Er-
richtung der Nuntiatur in Miinchen zu
erwarten war, das im Blick auf das Vati-
kanum I die kurialistische Politik be-
leuchten konnte. Nach 1870 blieb er

Déollingers Richtung treu, wurde auch

vom Bamberger Ordinariat entspre-

chend beargwohnt, doch nicht exkom-
muniziert, da der Bamberger Erzbi-

298

schof Deinlein die Dogmen von 1870
nicht offiziell verkiindet hatte. Steng-
lein wurde dann in etwas undurchsich-
tige Frauengeschichten verwickelt,
konnte seine Arbeit iiber Erthal nicht
vollenden, erlitt einen Schlaganfall
und lebte schliesslich bis an sein Ende —
teils gezwungen, teils freiwillig — in ei-
ner Irrenanstalt. Ewald Kessler

Felix Corley: Religion in the Soviet
Union. An Archival Reader, Lon-
don: Macmillan Press Ltd. 1996, £ 45

Felix Corley ist in Fachkreisen bekannt

durch seine Artikel iiber Religionsge-

meinschaften in der UdSSR, die er seit

Mitte der 80er Jahre vor allem in den

Publikationen von Keston College -

«Religion in Communist Lands» und

«Religion, State and Society» publi-

ziert hat. Mit diesem Band legt er eine

Sammlung von Archivmaterialien zum

Schicksal der Religionsgemeinschaf-

ten unter dem Sowjetregime vor. An-

ders jedoch als Gerd Strickers Quel-
lenbuch («Die Russische Orthodoxe

Kirche in der Sowjetzeit», 2 Binde,

Moskau 1995, in russischer Sprache),

das in 362 Dokumenten die Sowjetzeit

starker aus der Sicht des Moskauer Pa-
triarchats in den Blick nimmt und

tiberwiegend kirchliche (etwa 250),

zum geringen Teil (etwa 120) staatliche

Dokumente bietet, prasentiert Corley

ausschliesslich staatliche Dokumente:

Berichte und Protokolle des Rates fiir

religiose Angelegenheiten, KGB-Ak-

ten, Briefe, Stellungnahmen und son-
stige Ausserungen fiihrender Ménner
wie Lenin, Stalin, Trotzki, Molotow,

Chruschtschow; Analysen und Ein-

schitzungen zu religidbsen Fragen

durch die «Organe» usw. Damit gelingt
es Corley vorziiglich, aufzuzeigen, wie



Terror und Verfolgung im Alltag aus-
gedacht, organisiert und in die Tat um-
gesetzt wurden: die Aktivititen der
Behorden gegen die Religionsgemein-
schaften aus den Jahren 1917 bis 1990 -
und zwar nicht nur gegen die ortho-
doxe Kirche, sondern auch gegen Ka-
tholiken, Baptisten, zugleich gegen Is-
lam und Buddhismus. Anhand von 199
Dokumenten, die er nach dem Zusam-
menbruch des Kommunismus in Mos-
kauer Archiven einsehen konnte,
macht Corley die Repressionsmecha-
nismen transparent. Die Dokumente
werden in englischer Sprache vorge-
stellt, was natiirlich den Zugang fiir
den Westeuropier erleichtert.

Das erste Dokument ist das Dekret
iber die Trennung der Schule von der
Kirche und der Kirche vom Staat - und
zwar in seiner speziellen Verlautba-
rung des Komitees der Sowjetorgane
der Bajkal-Region (26. Februar 1918) -
und endet mit Ausziigen aus KGB-Be-
richten der Jahre 1967 bis 1989. Es han-
delt sich bei dieser Dokumentensamm-
lung nicht in erster Linie um eine syste-
matische Prasentation jener Dekrete,
Erlasse, Parteibeschliisse usw., die in
der Sowjetzeit das Leben der Reli-
gionsgemeinschaften bestimmt haben.
Vielmehr prisentiert Corley vor allem
Texte, die Einblick gewidhren, wie die
Religionsgemeinschaften von subal-
ternen Beamten verwaltet, schikaniert
— gelegentlich aber auch geschiitzt —
wurden. Nur ein Beispiel: die Uberle-
gungen der zustdndigen Beamten,
Stellungnahmen hin und her und Ent-
scheidungen zum Problem des russi-
schen Panteleimon-Klosters auf dem
Athos: Die sowjetischen Behorden
versuchten gegen den Widerstand der
griechischen Behorden viele russische
Monche aus der Sowjetunion auf dem
Athos zu plazieren (S.307-319).

Das Fehlen eines Verzeichnisses al-
ler aufgenommenen Dokumente stellt

leider einen erheblichen Mangel der
Sammlung dar. Dadurch ist es schwer,
sich einen Uberblick zu verschaffen.
Es ist mithsam, ein bestimmtes Doku-
ment zu finden, wenn man nicht genau
weiss, wann es datiert ist. — Das Litera-
turverzeichnis nennt nur einige wenige
englische Titel, die im konkreten Fall
oft kaum weiterhelfen. Corley nennt
sein Buch einen «Archival Reader»:
ein Archiv-Lesebuch. Es vermittelt
Impressionen aus dem Alltag der staat-
lichen Religionsunterdriickung, geht
auf Ereignisse ein, die oft nur regionale
Bedeutung hatten — diese Art der Pra-
sentation versieht das Gesetzes- und
Verordnungs-Gerippe, das wir kennen,
mit dem «Fleisch» der alltdglichen Pra-
xis. Es ist spannend von Anfang bis
Ende. Gerd Stricker

Russie — Mille ans de vie chrétienne,
éd. par Démetre Theraios, Maria
Brun et Théodora Nikolopoulos-Ti-
taki (= Les études théologiques de
Chambésy t.10), Chambésy: Centre
orthodoxe du Patriarcat cecuméni-
que 1993, 363 p.

Der vorliegende Aufsatzband beruht

offenbar auf einer Konferenz, die im

Jahre des Millenniums der Taufe zu

Kiew (im Jahre 988) vom 4. bis 18. Mai

1988 in Chambésy stattgefunden ha-

ben muss. Das wird nirgends klar ge-

sagt, aber aus verschiedenen Hinwei-
sen ist das zu erschliessen. Aber auch
in anderer Hinsicht stellt der Band —
formal gesehen — ein gewisses Kurio-
sum dar. Etwa die Hilfte der Beitrige
ist franzosisch geschrieben oder ins

Franzosische iibersetzt. Die iibrigen

Beitridge sind griechisch oder russisch

geschrieben. Das macht sie fiir den in-

teressierten Laien leider weitgehend
unzuginglich.

Insgesamt prisentiert der Sammel-
band das russische kirchliche Leben

299



und russische Spiritualitiit in beein-
druckender Dichte. Metropolit Da-
maskinos (Papandreou) der Schweiz
prasentierte «Geschichtliche Erfah-
rungen der Kirche Russlands» (grie-
chisch), wobei er — wie spiter weitere
griechische Referenten — Gewicht auf
die Beziehungen der Kiewer und der
Russischen Kirche zur Mutterkirche,
also zum Patriarchat Konstantinopel,
legte.

Bischof Sergij (Fomin) von Solnec-
nogorsk (Moskauer Patriarchat) gab
einen historischen Uberblick iiber die
Taufe von Kiew im Jahre 988. Bezeich-
nend ist schon die Terminologie: «Die
Taufe Russlands. Eine geschichtliche
Studie» (russisch). Es handelte sich bei
der Taufe in Kiew um die Christianisie-
rung ostslawischer Stamme. Von
«Russland» konnte damals und dort
ganz und gar nicht die Rede sein. Es
gehort natiirlich zur Ideologie der
Moskauer Kirche, ihre Anfinge so
weit als moglich zuriickzuverlegen.
Ukrainische Kirchenkreise dagegen
hatten im Millenniumsjahr massiv ge-
gen die «Usurpation der ukrainischen
Geschichte durch Moskau» prote-
stiert. Dabei kann natiirlich genauso
wenig von einer ukrainischen wie von
einer russischen Geschichte im Jahre
988 die Rede sein. Aus den in Kiew 988
getauften Ostslawen sind erst Jahrhun-
derte spidter Russen, Ukrainer und
Weissrussen hervorgegangen.

Hélene Ahrweiler (Paris): «Der
Ubertritt der Russen zum Christen-
tum» (franzosisch) schildert die Be-
gleitumstdande der Taufe in Kiew, vor
allem aus der Sicht Konstantinopels.
Dabei spielen in den griechischen
Quellen die Angreifer Konstantino-
pels aus dem Norden, die <rusi> oder
«varjazi>, in den byzantinischen Quel-
len <oi 'Rhos> genannt, eine wichtige
Rolle: Entsprechend der russifizieren-
den Ideologie wird auch hier <01 "'Rhos>

300

als «Russen» im modern-nationalisti-
schen Sinne gedeutet. Dabei meinte
dieser Begriff vor dem Jahre 1000
nichts anderes als «Nordmann», auch
«Schwede» (alternierend mit «varjazi>
— Waréager), vgl. finnisch «Ruotsi/Ru-
otsalainen» — <Schweden>, estnisch und
livisch so dhnlich. Altnordisch bedeu-
tet «Ropsmenn/Ropskarlar» — <Rude-
rer, Seefahrer>». Und bei Liudprand
Antapodosis 1, 11 heisst es: «Rusios,
quos alio nos nomine Nardmannos ap-
pellamus» (Max Vasmer: Russisches
Etymologisches Worterbuch, Heidel-
berg 1955, Bd. 2,8, 551}

Vlassios Phidas, Athen, ging in sei-
nem Vortrag «Die administrative Or-
ganisation der Kirche Russlands 988-
1039» (griechisch) der Frage nach, wie
eng das Kiewer Land jurisdiktionell
mit Konstantinopel verkniipft war —
dies vor dem Hintergrund, dass die rus-
sische  Kirchengeschichtsschreibung
von einer sehr frithen Lockerung der
Beziehungen zu Konstantinopel aus-
geht. Phidas konzediert zwar, dass die
Quellen nicht sehr klar seien, dass aber
letztlich gerade das Auftreten der der
hl. Allweisheit Gottes — Sophia — ge-
widmeten Kirchen in Kiew auf die by-
zantinische Tradition schliessen ldsst:
Im Jurisdiktionsbereich der Kirche
von Konstantinopel wiren die Kathe-
dralen in den Hauptstddten jener Vol-
ker, die von Konstantinopel die Taufe
empfangen hitten, stets der hl. Sophie
gewidmet gewesen.

Theodor Zissis, Saloniki, versucht in
seinem Referat «Okumenisches Patri-
archat und die Kirche von Russland»
(griechisch) ebenfalls, die Beziehun-
gen der Kiewer Metropolie zu Kon-
stantinopel als sehr eng darzustellen.
Die charakteristischsten Ziige der
Russischen Kirche gingen auf Byzanz
zuriick: Liebe zum Schonen, spezielle
Verbundenheit mit der Natur und zur
Schopfung, Sinn fiir das Gemeindele-



ben und Lebensfreude (grossartige re-
ligiose Feier, mystische und asketische
Tradition des Monchtums usw.).

Todor Sabev, Sofia/Bulgarien, the-
matisierte die Frage «Kirche und Staat
in der russischen Tradition» (englisch).
Etwas 1dealisierend schildert er das
Prinzip der «Symphonia», der Harmo-
nie zwischen staatlicher (Kaiser) und
kirchlicher (Patriarch) Gewalt. Dieses
Prinzip habe sich in Russland auch ent-
faltet und bis zu Peter d. Gr. bewihrt.
Zwar sei dieses Prinzip in der «Synoda-
len Periode» (1725-1917), als die Kir-
che in den Staatsapparat eingegliedert
war, zerstort worden, doch habe die
Russische Kirche Hohepunkte der gei-
stigen Vollkommenheit und Heiligkeit
erreicht. In welcher Weise die Kirche
seit Peter d. Gr. substantiell und geistig
ausgelaugt worden ist — dariiber &dus-
serte sich Sabev nicht weiter. — Es sei
nur konsequent gewesen, dass sich die
Russische Kirche dem kommunisti-
schen Staat unterstellt und eine Zu-
sammenarbeit mit thm gesucht hatte,
Bedingung: keine Konzessionen in
Glaubensfragen — doch auch in dieser
Frage geht Sabev auf die sowjetische
Realitit nicht weiter ein. Im Gegenteil:
Er bezeichnet den Artikel 52 in der
Verfassung der Sowjetunion von 1977,
der den Gldubigen und der Kirche —
auf dem Papier — einen gewissen Frei-
raum gewihrte, als Garanten fiir Ge-
wissensfreiheit und freie Religionsaus-
tibung.

Weitere Beitrdge sind der Entwick-
lung der russischen Theologie und Spi-
ritualitdt gewidmet und bilden jeder
fiir sich ein wichtiges Mosaiksteinchen
zur russischen Theologie- und Geistes-
geschichte: Evlogij (Smirnov), Mos-
kau: «Die Spiritualitdt der Rus» (rus-
sisch); Boris Danilenko, Moskau: «Die
Liturgie in der Russischen Kirche»
(russisch); Konstantin Skurat, Mos-
kau: «Theologie in der altrussischen

Literatur»; Ivan Belevcev, Leningrad:
«Die theologische Literatur im Kiewer
Russland» (russisch); Maria Nystazo-
poulou-Pelekidou, Athen: «Kirche
und Erziehung im Russland des 16.
und 17.Jh.s» (griechisch); Sophie Dei-
cha, Paris: «Hiresien und Schismen in
der Russischen Kirche» (franzosisch);
Christos Laskarides, Athen: «Arsenius
der Grieche» (griechisch); Konstantin
Stamatopoulos, Saloniki: «Sammlun-
gen fiir den Athos in Russland» (fran-
zosisch); Dimitrios Loules, Athen:
«Kirchliche Kontakte zwischen Grie-
chenland und Russland 1828-1843»
(griechisch); Boris Bobrinskoj, Paris:
«Liturgie, Spiritualitdt und Heiligkeit
in der Russischen Kirche» (franzo-
sisch); Bischof Anatolij (Kuznecov),
Ufa/Sowjetunion: «Die Ikonographie
in der Russischen Kirche» (russisch);
Athanasios Paliouras, Athen: «Farbe,
Licht und Liturgie — Feofan Grek, der
zwel Jahrhunderte zu friih lebte, oder:
auf der Suche nach den Quellen der
russischen Malerei» (griechisch); Vita-
lij Borovoj (Moskau): «Berdjaev und
Bulgakov — Theologie und Philoso-
phie» (franzosisch); Olivier Clément
(Paris): «Der christliche Personalis-
mus/Individualismus im russischen
Denken des 19. und 20.Jahrhunderts»
(franzosisch); Georges Nivat, Genf:
«Das religiose Erwachen in der russi-
schen Literatur des 20.Jahrhunderts»
(franzosisch). Von Russland weg
fiihrte Atanasije (Jevti¢), Belgrad, mit
seinem Beitrag «Das Himmelreich im
geschichtlichen Schicksal des serbi-
schen Volkes» (franzosisch).

Erinnerte vor allem der Beitrag von
Todor Sabev noch sehr stark an kom-
munistische Zeiten — warum wurde er
fiinf Jahre nach dem Millenium, zwei
Jahre nach dem Zusammenbruch der
Sowjetunion, noch gedruckt? -, so
blieb dem Leser wenigstens der Vor-
trag von Metropolit Pitirim (Necaev)

301



von Volokolamsk erspart. Den Her-
ausgebern widerstrebte es offenbar,
den Vortrag dieses Mannes «Das Le-
ben der Russischen Kirche heute» ab-
zudrucken, der als wohl hochstrangi-
ger KGB-Offizier in der Kirche gilt
und dessen Hauptaufgabe es dem An-
schein nach war, den Westen durch be-
ruhigende «authentische» Berichte
tiber die wahre deprimierende Lage
hinwegzutduschen. Am 2.Dezember
1994 hat das Moskauer Patriarchat die-
sen Bischof seines wichtigen Amtes
(Leiter des Patriarchatsverlages und
Chefideologie des Patriarchats) entho-
ben und gleichsam «aus dem Verkehr
gezogen».

Insgesamt kann man festhalten: Wer
Griechisch und Russisch beherrscht
(200 von 358 Seiten), hat grossen Ge-
winn von der Lektiire. Wer diese Spra-
chen aber nicht beherrscht, wird sich
fragen miissen, ob sich die Anschaf-
fung des Bandes, trotz aller Vielfalt der
Beitrige, lohnt. Gerd Stricker

Die Neuordnung des Verhiltnisses von
Staat und Kirche in Mittel- und Ost-
europa (= Essener Gespriche zum
Thema Staat und Kirche, Bd.29),
Miinster/Westfa.: Aschendorff 1995,
318 S.; DM 90.—

Die jihrlich unter der Agide des Erz-

bistums Essen stattfindenden und seit

Jahren unter der Leitung von

Prof.Dr.iur. Alexander Hollerbach

(Freiburg/Breisgau) stehenden «Esse-

ner Gesprdache» haben sich seit der

«Wende» immer wieder dem proble-

matischen Verhiltnis von Staat und

Kirche im Osten Europas zugewandt.

Dabei geht es natiirlich um die Frage

kiinftiger Entwicklungen: die Analyse

der Gegenwartslage — unter Beriick-
sichtigung der in der Vergangenheit ge-
legten (deprimierenden) Vorausset-
zungen — und das Aufzeigen von denk-

302

baren (wenn vielleicht auch nicht im-
mer sogleich realisierbaren) Perspekti-
ven. Das 29. «<Essener Gesprich», des-
sen Verlauf mit diesem 1995 erschiene-
nen Band dokumentiert wird, fand am
14. und 15.Mirz 1994 statt.

Zum Auftakt der Konferenz umriss
Prof. Dr.iur. Otto Luchterhandt, Ham-
burg, die «Religionsrechtlichen Rah-
menbedingungen fiir eine Neuordnung
des Verhiltnisses von Staat und Kir-
che» in den ehemals sozialistischen
Léandern (S.5-88). In diesem umfassen-
den Beitrag schreitet er die rechtliche
Situation des Verhiltnisses von Kirche
und Staat in den einzelnen Ldndern des
fritheren Ostblocks ab, indem er die Si-
tuation vor der «Wende» und die seit-
dem stattgefundenen Entwicklungen
darstellt. Der Beitrag von Otto Luch-
terhandtistsobreitangelegt und so um-
fassend, dass thm grosste Beachtung zu
wiinschen ist: Er diirfte noch lange als
eine Grundlage fiir die Beurteilung des
religionspolitischen Erbes des Sozialis-
mus zu gelten haben. Prof. Luchter-
handt wollte diesen Beitrag als eine
Wiirdigung der Arbeit des Instituts
Glaube in der 2. Welt in Zollikon/Zii-
rich verstanden wissen — als eine Aner-
kennungseiner profunden Forschungs-
arbeit auf dem Sektor «Religion in
Ost-, Ostmittel- und Stidosteuropa».

Ein grosser Vorzug dieses Kongress-
bandes — vor den meisten anderen
Buch-Produktionen dieser Art — be-
steht darin, dass auch die Diskussions-
beitrige abgedruckt sind. Dadurch
wird nicht nur der Gang der Diskus-
sion dokumentiert, sondern dadurch
gelangen dem Leser auch Voten zur
Kenntnis, die moglicherweise eine an-
dere Meinung als die des Referenten
ausdriicken.

Luchterhandts Uberblicksvortrag
schlossen sich Lidnderberichte an: Bi-
schof Alojzy Orszulik/Eowicz sprach
iber die Lage in Polen (S.90-110), wo



sich durch den Zusammenbruch des
Kommunismus der Freiraum der (ka-
tholischen) Kirche erheblich erweitert
habe, wo jedoch gleichzeitig eine ver-
starkte sidkulare und zuweilen antireli-
giose Propaganda einen heftigen
Kampf gegen die religiosen Werte
fithre. Prof. Dr.phil. Paul Roth/Miin-
chen resumierte (S.112-119), dass in
Russland viel schwerer als die mate-
riellen Altlasten der Kirchenverfol-
gung die allgemeine moralische Ver-
wiistung wiege und dass die religitsen
Gemeinschaften dieser Situation mei-
stens hilflos gegeniiberstehen. Die
Russische Orthodoxe Kirche erweise
sich, trotz eines erfreulichen dusseren
Aufbaus, insbesondere im Hinblick auf
thren bedenklichen Nationalismus, bis-
her als nicht sehr hilfreich in der ethi-
schen Krisis Russlands. Weihbischof
FrantiSek Lobkowicz/Prag referierte
(8.122-133) iiber die finanziellen und
juristischen  Schwierigkeiten seiner
Kirche nach der «Wende», betonte
aber die nunmehr absolute innere Frei-
heit der katholischen Kirche in Tsche-
chien und hob die Griindung dreier
theologischer ~ Fakultiten  hervor.
Prof. Dr.theol. et iur.can. Péter Erdo/
Budapest (S.134-159) gab einen Ein-
blick in die Situation der katholischen
Kirche Ungarns, der differenziert, kri-
tisch, aber insgesamt doch iiberwie-
gend positiv ausfiel, obgleich die recht-
liche Lage der Kirchen sich nach der
«Wende» nicht drastisch gedndert hat.
Prof. Dr.iur. Joseph Listl/Augsburg-
Bonn gab allen bisher angestellten
Uberlegungen durch seinen Vortrag
iber das Staatskirchenrecht in den
neuen Bundeslindern (S.160-218)
noch einen besonderen Akzent, der in
einer ausgedehnten Diskussion (S. 192—
218) lebhaft aufgenommen wurde.
Dieser Band mit seinem Hochst-
mass an Informationen gehort in die
Hand eines jeden, der sich nur irgend-

wie mit Kirche in den ehemaligen so-
zialistischen Landern beschéftigt.
Gerd Stricker

Nathaniel Davis: A Long Walk to
Church. A Contemporary History of
Russian Orthodoxy, Boulder — San
Francisco — Oxford: Westview Press
1995, 381 S.

Die Zahl der Werke, welche die Ge-

schichte der Russischen Kirche im So-

wijetstaat thematisieren, wichst weiter.

Eines der jlingsten ist diese Arbeit von

Nathaniel Davis, frither Botschafter

der Vereinigten Staaten, einst auch

Chefberater Lyndon B. Johnsons in so-

wjetischen Angelegenheiten. Wihrend

sich frithere Publikationen iiberwie-
gend mit den dusseren Abldufen, den

Kausalititen und dem Verhiltnis von

Sowjetstaat und Kirche beschiftigten,

legt Davis das Schwergewicht seiner

Darstellung auf die innere Situation der

Russischen Kirche, wobel immer wie-

derzum Vergleichder Blick auch aufdie

Entwicklungen nach dem Zusammen-

bruch der Sowjetunion gelenkt wird.

Dass Historiker jetzt verstiarkt in den

sowjetischen Archiven arbeiten und

manche Wissensliicke fiillen, ist heute
normal. Aber selten sonst hat man den

Eindruck, stindig mit neuen Informa-

tionen bekanntgemacht zu werden wie

in dieser Kirchengeschichte.

Die historischen Ablidufe werden in
einem ersten Durchlauf (S.1-114) dar-
gestellt: Von der bolschewistischen Re-
volution zum Zweiten Weltkrieg; Die
Wende [1943]; Stalins letzte Lebens-
jahre und die frithe Chruschtschow-
Ara; Chruschtschows Verfolgungen
[1958-1964]; Die Ara der Stagnation
[Breschnjew]; Die Jahrtausendfeier
[1988]; Boen und Stiirme; Anklagen
und Spaltungen [seit 1990]. Was Davis
hier komprimiert vorfiihrt, ist in vielen
Details neu und oft sogar atemberau-

303



bend; die statistischen Materialien kon-
nen Liebhaber der Statistik begeistern.
Genau so wichtig war Davis aber die
Darstellung — nicht des religidsen, son-
dern - des innerkirchlichen Lebens
(S.115-211), das in folgende Ab-
schnitte gegliedert beschrieben wird:
Die orthodoxe Geistlichkeit; Ortho-
doxe Kirche in der Illegalitdt und im
Untergrund; Monche, Nonnen und
Kloster; Theologische  Erziehung;
Druckwesen und Finanzen; Die Laien.
Dabei ist der Grad der Novitit nicht
immer gleich: Wihrend beispielsweise
in Kapitel 13 die Ausfiihrungen iiber
die Publikationstitigkeit des Mos-
kauer Patriarchats eher Bekanntes re-
ferieren, bietet die Darstellung der fi-
nanziellen Situation der Kirche und ih-
res Finanzgebarens allerhand wenig
Bekanntes: bis 1958 hatte die Kirche zu
viel Geld; die Personalausgaben waren
stets viel zu hoch: 35% (fiir Chorsin-
ger, Priester, Bischofe — s. S.189). In
den spiteren Jahren habe die Kirche
immer mehr fiir die Restaurierung
baufilliger Kirchen (in kirchlicher
Nutzung und fiir den staatlichen Fonds
fiir Denkmalschutz) investieren miis-
sen (15%). Dazu kamen die «freiwilli-
gen» Spenden der Kirche fiir den
«Friedensfonds», der ca. 13 % der jahr-
lichen kirchlichen Ausgaben aus-
machte. Das Problem der Kirche sei
stets gewesen, dass auf Grund der
staatlichen Behinderungen die kirchli-
chen Einnahmen kaum voraussehbar
waren. Jedenfalls bezog, neben den di-
rekten Spenden der Glaubigen, die
Kirche mindestens die Hilfte ihrer
Einnahmen aus der Herstellung von
Kerzen, von Heiligenbildchen und an-
deren Devotionalien. Davis befiirchtet
- zusammen mit William C.Fletcher,
dem grossen Old Man der englisch-
sprachigen Kirchengeschichte Russ-
lands —, dass das Moskauer Patriarchat
finanziell bald bankrott sein werde.

304

In welchem Masse die vorliegende
Studie zu einer vertieften Kenntnis der
innerkirchlichen Situation des Mos-
kauer Patriarchats fithrt, sei nur am
Beispiel der Kloster demonstriert.
Zwar war man immer genau orientiert,
welche und wieviel Kloster als solche
genutzt werden konnten (18); jedoch
tber die Zahl der Monastizierenden
konnten nur Vermutungen angestellt
werden (die Zahl 2000 wurde oft ge-
nannt). Jetzt wissen wir es genau: Mitte
der 80er Jahre sind es (S. 154) 343 Mon-
che und 761 Nonnen — zusammen 1104
— gewesen. — Andererseits fasst er ein
schwieriges Thema nur ganz vorsichtig
an: die Frage der Kollaboration von Bi-
schofen und KGB (S.77-82, 94-97).
Dabei beschrinkt er sich auf die be-
kannten Anklagen, ohne tiefer in diese
Materie einzudringen: «Es kann kaum
ein Zweifel bestehen dariiber, dass fast
alle Bischofe gldubig waren und sind.
Ihre frithere Kollaboration belastet sie
auf das schwerste. Die meisten sind sich
ihrer Siinde tief bewusst. Obwohl sich
in ihrer Haltung bis zum gewissen
Grade die alte [sowjetische] Ordnung
spiegelt, sind sie doch keine sowjeti-
sche Institution>.» — Die Rechtferti-
gung der Kirche geht Davis vielleicht
ein bisschen leicht von der Hand. Er be-
tont das Martyrium der Kirche und ba-
gatellisiert eigenes Verschulden.

Wenn man jedes Kapitel dieses Bu-
ches systematisch durcharbeitet, stosst
man immer wieder auf faszinierende
Angaben, die man so oder tberhaupt
nicht gekannt hat. Einzelheiten, die
man immer gern wissen wollte und bis-
her nicht in Erfahrung bringen konnte
— in diesem Buch lernt man viele von
thnen kennen. Deshalb ist diese Dar-
stellung wichtig — und trotz gewisser
Einschrankungen unentbehrlich fiir
den, der sich intensiv mit der Russi-
schen Kirche im Sowjetstaat beschif-
tigt. Gerd Stricker



	Bibliographie

