
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Andreas Sebastian Stenglein: Der Bi¬

bliothekar Dr. Michael Stenglein.
Sein Leben und sein tragisches
Ende, Bamberg-Gaustadt 1995,
183 S., zu beziehen gegen DM 15-
bei A. Stenglein, Weisse-Marter-
Strasse 13, D-96094 Bamberg.

Bei familiengeschichtlichen
Nachforschungen über die weitverzweigte
Sippe der Stenglein stiess der Autor
auf den aussergewöhnlichen Lebensweg

des Bamberger Bibliothekars
Michael Stenglein (1810-1879). Das Buch
ist von einem Hobby-Historiker
verfasst, der bewegt ist von dem
tragischen Schicksal seines schwerhörigen,
schliesslich fast tauben Verwandten,
der in seiner Heimatstadt Bamberg
Theologie studierte, in München den
Doktortitel erwarb und nach der
Priesterweihe als Bibliothekar wirkte. Das
und seine Herkunft aus dem Grossbürgertum

gaben ihm innerhalb des Klerus

eine in jeder Hinsicht unabhängige
Stellung. Er arbeitete über Altes und
Neues Testament und Kirchengeschichte,

was ihn mit der Tübinger
Theologischen Quartalschrift, dem
Münchener Archiv für theologische
Literatur und wieder - nach Schulzeit
und Promotion - mit Döllinger in
Verbindung brachte. Döllinger war es

auch, der ihn 1869 bat. eine begonnene
Arbeit über Fürstbischof Franz Ludwig

v. Erthal von Würzburg und Bamberg

möglichst bald zu vollenden, da

hier umfangreiches Material zur
Errichtung der Nuntiatur in München zu
erwarten war, das im Blick auf das
Vatikanum I die kurialistische Politik
beleuchten konnte. Nach 1870 blieb er
Döllingers Richtung treu, wurde auch

vom Bamberger Ordinariat entsprechend

beargwöhnt, doch nicht
exkommuniziert, da der Bamberger Erzbi¬

schof Deinlein die Dogmen von 1870

nicht offiziell verkündet hatte. Stenglein

wurde dann in etwas undurchsichtige

Frauengeschichten verwickelt,
konnte seine Arbeit über Erthal nicht
vollenden, erlitt einen Schlaganfall
und lebte schliesslich bis an sein Ende -
teils gezwungen, teils freiwillig - in
einer Irrenanstalt. Ewald Kessler

Felix Corley: Religion in the Soviet
Union. An Archival Reader, London:

Macmillan Press Ltd. 1996, £ 45

Felix Corley ist in Fachkreisen bekannt
durch seine Artikel über
Religionsgemeinschaften in der UdSSR, die er seit
Mitte der 80er Jahre vor allem in den
Publikationen von Keston College -
«Religion in Communist Lands» und

«Religion, State and Society» publiziert

hat. Mit diesem Band legt er eine

Sammlung von Archivmaterialien zum
Schicksal der Religionsgemeinschaften

unter dem Sowjetregime vor.
Anders jedoch als Gerd Strickers
Quellenbuch («Die Russische Orthodoxe
Kirche in der Sowjetzeit», 2 Bände,
Moskau 1995, in russischer Sprache),
das in 362 Dokumenten die Sowjetzeit
stärker aus der Sicht des Moskauer
Patriarchats in den Blick nimmt und
überwiegend kirchliche (etwa 250),
zum geringen Teil (etwa 120) staatliche
Dokumente bietet, präsentiert Corley
ausschliesslich staatliche Dokumente:
Berichte und Protokolle des Rates für
religiöse Angelegenheiten, KGB-Ak-
ten, Briefe, Stellungnahmen und
sonstige Äusserungen führender Männer
wie Lenin, Stalin, Trotzki, Molotow,
Chruschtschow; Analysen und
Einschätzungen zu religiösen Fragen
durch die «Organe» usw. Damit gelingt
es Corley vorzüglich, aufzuzeigen, wie

298



Terror und Verfolgung im Alltag
ausgedacht, organisiert und in die Tat
umgesetzt wurden: die Aktivitäten der
Behörden gegen die Religionsgemeinschaften

aus den Jahren 1917 bis 1990-
und zwar nicht nur gegen die orthodoxe

Kirche, sondern auch gegen
Katholiken, Baptisten, zugleich gegen
Islam und Buddhismus. Anhand von 199

Dokumenten, die er nach dem
Zusammenbruch des Kommunismus in
Moskauer Archiven einsehen konnte,
macht Corley die Repressionsmechanismen

transparent. Die Dokumente
werden in englischer Sprache vorgestellt,

was natürlich den Zugang für
den Westeuropäer erleichtert.

Das erste Dokument ist das Dekret
über die Trennung der Schule von der
Kirche und der Kirche vom Staat - und
zwar in seiner speziellen Verlautbarung

des Komitees der Sowjetorgane
der Bajkal-Region (26. Februar 1918)-
und endet mit Auszügen aus KGB-Be-
richten der Jahre 1967 bis 1989. Es handelt

sich bei dieser Dokumentensammlung

nicht in erster Linie um eine
systematische Präsentation jener Dekrete,
Erlasse, Parteibeschlüsse usw., die in
der Sowjetzeit das Leben der
Religionsgemeinschaften bestimmt haben.
Vielmehr präsentiert Corley vor allem
Texte, die Einblick gewähren, wie die
Religionsgemeinschaften von
subalternen Beamten verwaltet, schikaniert

- gelegentlich aber auch geschützt -
wurden. Nur ein Beispiel: die Überlegungen

der zuständigen Beamten,
Stellungnahmen hin und her und
Entscheidungen zum Problem des
russischen Panteleimon-Klosters auf dem
Athos: Die sowjetischen Behörden
versuchten gegen den Widerstand der
griechischen Behörden viele russische
Mönche aus der Sowjetunion auf dem
Athos zu plazieren (S. 307-319).

Das Fehlen eines Verzeichnisses
aller aufgenommenen Dokumente stellt

leider einen erheblichen Mangel der
Sammlung dar. Dadurch ist es schwer,
sich einen Überblick zu verschaffen.
Es ist mühsam, ein bestimmtes Dokument

zu finden, wenn man nicht genau
weiss, wann es datiert ist. - Das
Literaturverzeichnis nennt nur einige wenige
englische Titel, die im konkreten Fall
oft kaum weiterhelfen. Corley nennt
sein Buch einen «Archival Reader»:
ein Archiv-Lesebuch. Es vermittelt
Impressionen aus dem Alltag der
staatlichen Religionsunterdrückung, geht
auf Ereignisse ein, die oft nur regionale
Bedeutung hatten - diese Art der
Präsentation versieht das Gesetzes- und

Verordnungs-Gerippe, das wir kennen,
mit dem «Fleisch» der alltäglichen Praxis.

Es ist spannend von Anfang bis
Ende. Gerd Stricker

Russie - Mille ans de vie chrétienne,
éd. par Démètre Theraios, Maria
Brun et Theodora Nikolopoulos-Ti-
taki Les études théologiques de

Chambésy 1.10), Chambésy: Centre
orthodoxe du Patriarcat œcuménique

1993, 363 p.
Der vorliegende Aufsatzband beruht
offenbar auf einer Konferenz, die im
Jahre des Millenniums der Taufe zu
Kiew (im Jahre 988) vom 4. bis 18. Mai
1988 in Chambésy stattgefunden
haben muss. Das wird nirgends klar
gesagt, aber aus verschiedenen Hinweisen

ist das zu erschliessen. Aber auch
in anderer Hinsicht stellt der Band -
formal gesehen - ein gewisses Kurio-
sum dar. Etwa die Hälfte der Beiträge
ist französisch geschrieben oder ins
Französische übersetzt. Die übrigen
Beiträge sind griechisch oder russisch

geschrieben. Das macht sie für den
interessierten Laien leider weitgehend
unzugänglich.

Insgesamt präsentiert der Sammelband

das russische kirchliche Leben

299



und russische Spiritualität in
beeindruckender Dichte. Metropolit
Damaskinos (Papandreou) der Schweiz
präsentierte «Geschichtliche
Erfahrungen der Kirche Russlands»
(griechisch), wobei er - wie später weitere
griechische Referenten - Gewicht auf
die Beziehungen der Kiewer und der
Russischen Kirche zur Mutterkirche,
also zum Patriarchat Konstantinopel.
legte.

Bischof Sergij (Fomin) von Solnec-
nogorsk (Moskauer Patriarchat) gab
einen historischen Überblick über die
Taufe von Kiew im Jahre 988. Bezeichnend

ist schon die Terminologie: «Die
Taufe Russlands. Eine geschichtliche
Studie» (russisch). Es handelte sich bei
der Taufe in Kiew um die Christianisierung

ostslawischer Stämme. Von
«Russland» konnte damals und dort
ganz und gar nicht die Rede sein. Es

gehört natürlich zur Ideologie der
Moskauer Kirche, ihre Anfänge so
weit als möglich zurückzuverlegen.
Ukrainische Kirchenkreise dagegen
hatten im Millenniumsjahr massiv
gegen die «Usurpation der ukrainischen
Geschichte durch Moskau» protestiert.

Dabei kann natürlich genauso
wenig von einer ukrainischen wie von
einer russischen Geschichte im Jahre
988 die Rede sein. Aus den in Kiew 988

getauften Ostslawen sind erst Jahrhunderte

später Russen, Ukrainer und
Weissrussen hervorgegangen.

FIélène Ahrweiler (Paris): «Der
Übertritt der Russen zum Christentum»

(französisch) schildert die
Begleitumstände der Taufe in Kiew, vor
allem aus der Sicht Konstantinopels.
Dabei spielen in den griechischen
Quellen die Angreifer Konstantinopels

aus dem Norden, die <rusi> oder
«varjazi). in den byzantinischen Quellen

<oi 'Rhos> genannt, eine wichtige
Rolle: Entsprechend der russifizieren-
den Ideologie wird auch hier <oi 'Rhos>

als «Russen» im modern-nationalistischen

Sinne gedeutet. Dabei meinte
dieser Begriff vor dem Jahre 1000
nichts anderes als «Nordmann», auch
«Schwede» (alternierend mit <varjazi>

- Waräger), vgl. finnisch «Ruotsi/Ru-
otsalainen» - «Schweden), estnisch und
livisch so ähnlich. Altnordisch bedeutet

«Ropsmenn/Ropskarlar» - «Ruderer,

Seefahrer). Und bei Liudprand
Antapodosis 1. 11 heisst es: «Rusios.

quos alio nos nomine Nardmannos ap-
pellamus» (Max Vasmer: Russisches

Etymologisches Wörterbuch. Heidelberg

1955, Bd. 2, S. 551).
Vlassios Phidas, Athen, ging in

seinem Vortrag «Die administrative
Organisation der Kirche Russlands 988-
1039» (griechisch) der Frage nach, wie

eng das Kiewer Land jurisdiktioneil
mit Konstantinopel verknüpft war -
dies vor dem Hintergrund, dass die
russische Kirchengeschichtsschreibung
von einer sehr frühen Lockerung der
Beziehungen zu Konstantinopel
ausgeht. Phidas konzediert zwar, dass die
Quellen nicht sehr klar seien, dass aber
letztlich gerade das Auftreten der der
hl. Allweisheit Gottes - Sophia -
gewidmeten Kirchen in Kiew auf die
byzantinische Tradition schliessen lässt:
Im Jurisdiktionsbereich der Kirche
von Konstantinopel wären die Kathedralen

in den Hauptstädten jener Völker,

die von Konstantinopel die Taufe
empfangen hätten, stets der hl. Sophie
gewidmet gewesen.

Theodor Zissis, Saloniki, versucht in
seinem Referat «Ökumenisches
Patriarchat und die Kirche von Russland»
(griechisch) ebenfalls, die Beziehungen

der Kiewer Metropolie zu
Konstantinopel als sehr eng darzustellen.
Die charakteristischsten Züge der
Russischen Kirche gingen auf Byzanz
zurück: Liebe zum Schönen, spezielle
Verbundenheit mit der Natur und zur
Schöpfung, Sinn für das Gemeindele-

300



ben und Lebensfreude (grossartige
religiöse Feier, mystische und asketische
Tradition des Mönchtums usw.).

Todor Sabev, Sofia/Bulgarien,
thematisierte die Frage «Kirche und Staat
in der russischen Tradition» (englisch).
Etwas idealisierend schildert er das

Prinzip der «Symphonia», der Harmonie

zwischen staatlicher (Kaiser) und
kirchlicher (Patriarch) Gewalt. Dieses
Prinzip habe sich in Russland auch
entfaltet und bis zu Peter d.Gr. bewährt.
Zwar sei dieses Prinzip in der «Synodalen

Periode» (1725-1917). als die Kirche

in den Staatsapparat eingegliedert
war, zerstört worden, doch habe die
Russische Kirche Höhepunkte der
geistigen Vollkommenheit und Heiligkeit
erreicht. In welcher Weise die Kirche
seit Peter d. Gr. substantiell und geistig
ausgelaugt worden ist - darüber
äusserte sich Sabev nicht weiter. - Es sei

nur konsequent gewesen, dass sich die
Russische Kirche dem kommunistischen

Staat unterstellt und eine
Zusammenarbeit mit ihm gesucht hatte,
Bedingung: keine Konzessionen in

Glaubensfragen - doch auch in dieser
Frage geht Sabev auf die sowjetische
Realität nicht weiter ein. Im Gegenteil:
Er bezeichnet den Artikel 52 in der
Verfassung der Sowjetunion von 1977,
der den Gläubigen und der Kirche -
auf dem Papier - einen gewissen
Freiraum gewährte, als Garanten für
Gewissensfreiheit und freie Religionsausübung.

Weitere Beiträge sind der Entwicklung

der russischen Theologie und
Spiritualität gewidmet und bilden jeder
für sich ein wichtiges Mosaiksteinchen
zur russischen Theologie- und
Geistesgeschichte: Evlogij (Smirnov), Moskau:

«Die Spiritualität der Rus»
(russisch); Boris Danilenko, Moskau: «Die
Liturgie in der Russischen Kirche»
(russisch); Konstantin Skurat, Moskau:

«Theologie in der altrussischen

Literatur»; Ivan Belevcev, Leningrad:
«Die theologische Literatur im Kiewer
Russland» (russisch); Maria Nystazo-
poulou-Pelekidou, Athen: «Kirche
und Erziehung im Russland des 16.

und 17.Jh.s» (griechisch); Sophie Dei-
cha, Paris: «Häresien und Schismen in
der Russischen Kirche» (französisch):
Christos Laskarides, Athen: «Arsenius
der Grieche» (griechisch); Konstantin
Stamatopoulos, Saloniki: «Sammlungen

für den Athos in Russland»
(französisch); Dimitrios Louies, Athen:
«Kirchliche Kontakte zwischen
Griechenland und Russland 1828-1843»
(griechisch); Boris Bobrinskoj, Paris:

«Liturgie, Spiritualität und Heiligkeit
in der Russischen Kirche» (französisch);

Bischof Anatolij (Kuznecov),
Ufa/Sowjetunion: «Die Ikonographie
in der Russischen Kirche» (russisch);
Athanasios Paliouras, Athen: «Farbe,
Licht und Liturgie - Feofan Grek, der
zwei Jahrhunderte zu früh lebte, oder:
auf der Suche nach den Quellen der
russischen Malerei» (griechisch); Vita-
lij Borovoj (Moskau): «Berdjaev und
Bulgakov - Theologie und Philosophie»

(französisch); Olivier Clément
(Paris): «Der christliche Personalis-
mus/Individualismus im russischen
Denken des 19. und 20. Jahrhunderts»
(französisch); Georges Nivat, Genf:
«Das religiöse Erwachen in der
russischen Literatur des 20. Jahrhunderts»
(französisch). Von Russland weg
führte Atanasije (Jevtic), Belgrad, mit
seinem Beitrag «Das Himmelreich im
geschichtlichen Schicksal des serbischen

Volkes» (französisch).
Erinnerte vor allem der Beitrag von

Todor Sabev noch sehr stark an
kommunistische Zeiten - warum wurde er
fünf Jahre nach dem Millenium, zwei
Jahre nach dem Zusammenbruch der
Sowjetunion, noch gedruckt? -, so
blieb dem Leser wenigstens der Vortrag

von Metropolit Pitirim (Necaev)

301



von Volokolamsk erspart. Den
Herausgebern widerstrebte es offenbar,
den Vortrag dieses Mannes «Das
Leben der Russischen Kirche heute»
abzudrucken, der als wohl höchstrangi-
ger KGB-Offizier in der Kirche gilt
und dessen Hauptaufgabe es dem
Anschein nach war, den Westen durch
beruhigende «authentische» Berichte
über die wahre deprimierende Lage
hinwegzutäuschen. Am 2. Dezember
1994 hat das Moskauer Patriarchat diesen

Bischof seines wichtigen Amtes
(Leiter des Patriarchatsverlages und
Chefideologie des Patriarchats) enthoben

und gleichsam «aus dem Verkehr
gezogen».

Insgesamt kann man festhalten: Wer
Griechisch und Russisch beherrscht
(200 von 358 Seiten), hat grossen
Gewinn von der Lektüre. Wer diese Sprachen

aber nicht beherrscht, wird sich

fragen müssen, ob sich die Anschaffung

des Bandes, trotz aller Vielfalt der
Beiträge, lohnt. Gerd Stricker

Die Neuordnung des Verhältnisses von
Staat und Kirche in Mittel- und
Osteuropa Essener Gespräche zum
Thema Staat und Kirche, Bd. 29),
Münster/Westfa.: Aschendorff 1995.

318 S.; DM90.-
Die jährlich unter der Ägide des
Erzbistums Essen stattfindenden und seit
Jahren unter der Leitung von
Prof. Dr. iur. Alexander Hollerbach
(Freiburg/Breisgau) stehenden «Essener

Gespräche» haben sich seit der
«Wende» immer wieder dem
problematischen Verhältnis von Staat und
Kirche im Osten Europas zugewandt.
Dabei geht es natürlich um die Frage
künftiger Entwicklungen: die Analyse
der Gegenwartslage - unter
Berücksichtigung der in der Vergangenheit
gelegten (deprimierenden) Voraussetzungen

- und das Aufzeigen von denk¬

baren (wenn vielleicht auch nicht
immer sogleich realisierbaren) Perspektiven.

Das 29. «Essener Gespräch», dessen

Verlauf mit diesem 1995 erschienenen

Band dokumentiert wird, fand am
14. und 15.März 1994 statt.

Zum Auftakt der Konferenz umriss
Prof. Dr. iur. Otto Luchterhandt, Hamburg,

die «Religionsrechtlichen
Rahmenbedingungen für eine Neuordnung
des Verhältnisses von Staat und
Kirche» in den ehemals sozialistischen
Ländern (S. 5-88). In diesem umfassenden

Beitrag schreitet er die rechtliche
Situation des Verhältnisses von Kirche
und Staat in den einzelnen Ländern des

früheren Ostblocks ab, indem er die
Situation vor der «Wende» und die
seitdem stattgefundenen Entwicklungen
darstellt. Der Beitrag von Otto
Luchterhandt ist so breit angelegt und so
umfassend, dass ihm grösste Beachtung zu
wünschen ist: Er dürfte noch lange als
eine Grundlage für die Beurteilung des

religionspolitischen Erbes des Sozialismus

zu gelten haben. Prof. Luchterhandt

wollte diesen Beitrag als eine

Würdigung der Arbeit des Instituts
Glaube in der 2. Welt in Zollikon/Zü-
rich verstanden wissen - als eine
Anerkennung seiner profunden Forschungsarbeit

auf dem Sektor «Religion in
Ost-. Ostmittel- und Südosteuropa».

Ein grosser Vorzug dieses Kongressbandes

- vor den meisten anderen
Buch-Produktionen dieser Art -
besteht darin, dass auch die Diskussionsbeiträge

abgedruckt sind. Dadurch
wird nicht nur der Gang der Diskussion

dokumentiert, sondern dadurch
gelangen dem Leser auch Voten zur
Kenntnis, die möglicherweise eine
andere Meinung als die des Referenten
ausdrücken.

Luchterhandts Überblicksvortrag
schlössen sich Länderberichte an:
Bischof Alojzy Orszulik/Lowicz sprach
über die Lage in Polen (S. 90-110), wo

302



sich durch den Zusammenbruch des
Kommunismus der Freiraum der
(katholischen) Kirche erheblich erweitert
habe, wo jedoch gleichzeitig eine
verstärkte säkulare und zuweilen antireligiöse

Propaganda einen heftigen
Kampf gegen die religiösen Werte
führe. Prof. Dr. phil. Paul Roth/München

resümierte (S. 112-119), dass in
Russland viel schwerer als die
materiellen Altlasten der Kirchenverfolgung

die allgemeine moralische
Verwüstung wiege und dass die religiösen
Gemeinschaften dieser Situation
meistens hilflos gegenüberstehen. Die
Russische Orthodoxe Kirche erweise
sich, trotz eines erfreulichen äusseren
Aufbaus, insbesondere im Hinblick auf
ihren bedenklichen Nationalismus, bisher

als nicht sehr hilfreich in der
ethischen Krisis Russlands. Weihbischof
Frantisek Lobkowicz/Prag referierte
(S. 122-133) über die finanziellen und
juristischen Schwierigkeiten seiner
Kirche nach der «Wende», betonte
aber die nunmehr absolute innere Freiheit

der katholischen Kirche in Tschechien

und hob die Gründung dreier
theologischer Fakultäten hervor.
Prof. Dr. theol. et iur. can. Péter Erdö/
Budapest (S. 134-159) gab einen
Einblick in die Situation der katholischen
Kirche Ungarns, der differenziert,
kritisch, aber insgesamt doch überwiegend

positiv ausfiel, obgleich die rechtliche

Lage der Kirchen sich nach der
«Wende» nicht drastisch geändert hat.
Prof. Dr. iur. Joseph Listl/Augsburg-
Bonn gab allen bisher angestellten
Überlegungen durch seinen Vortrag
über das Staatskirchenrecht in den
neuen Bundesländern (S. 160-218)
noch einen besonderen Akzent, der in
einer ausgedehnten Diskussion (S. 192-
218) lebhaft aufgenommen wurde.

Dieser Band mit seinem Höchst-
mass an Informationen gehört in die
Hand eines jeden, der sich nur irgend¬

wie mit Kirche in den ehemaligen
sozialistischen Ländern beschäftigt.

Gerd Stricker

Nathaniel Davis: A Long Walk to
Church. A Contemporary History of
Russian Orthodoxy, Boulder - San
Francisco - Oxford: Westview Press
1995, 381 S.

Die Zahl der Werke, welche die
Geschichte der Russischen Kirche im
Sowjetstaat thematisieren, wächst weiter.
Eines der jüngsten ist diese Arbeit von
Nathaniel Davis, früher Botschafter
der Vereinigten Staaten, einst auch
Chefberater Lyndon B.Johnsons in
sowjetischen Angelegenheiten. Während
sich frühere Publikationen überwiegend

mit den äusseren Abläufen, den
Kausalitäten und dem Verhältnis von
Sowjetstaat und Kirche beschäftigten,
legt Davis das Schwergewicht seiner
Darstellung aufdie innere Situation der
Russischen Kirche, wobei immer wieder

zum Vergleich der Blick auch aufdie
Entwicklungen nach dem Zusammenbruch

der Sowjetunion gelenkt wird.
Dass Historiker jetzt verstärkt in den

sowjetischen Archiven arbeiten und
manche Wissenslücke füllen, ist heute
normal. Aber selten sonst hat man den
Eindruck, ständig mit neuen Informationen

bekanntgemacht zu werden wie
in dieser Kirchengeschichte.

Die historischen Abläufe werden in
einem ersten Durchlauf (S. 1-114)
dargestellt: Von der bolschewistischen
Revolution zum Zweiten Weltkrieg; Die
Wende [1943]; Stalins letzte Lebensjahre

und die frühe Chruschtschow-
Ära: Chruschtschows Verfolgungen
[1958-1964]; Die Ära der Stagnation
[Breschnjew]: Die Jahrtausendfeier
[1988]: Böen und Stürme; Anklagen
und Spaltungen [seit 1990]. Was Davis
hier komprimiert vorführt, ist in vielen
Details neu und oft sogar atemberau-

303



bend; die statistischen Materialien können

Liebhaber der Statistik begeistern.
Genau so wichtig war Davis aber die

Darstellung - nicht des religiösen,
sondern - des innerkirchlichen Lebens
(S.l 15-211), das in folgende
Abschnitte gegliedert beschrieben wird:
Die orthodoxe Geistlichkeit; Orthodoxe

Kirche in der Illegalität und im
Untergrund; Mönche, Nonnen und
Klöster; Theologische Erziehung;
Druckwesen und Finanzen; Die Laien.
Dabei ist der Grad der Novität nicht
immer gleich: Während beispielsweise
in Kapitel 13 die Ausführungen über
die Publikationstätigkeit des
Moskauer Patriarchats eher Bekanntes
referieren, bietet die Darstellung der
finanziellen Situation der Kirche und
ihres Finanzgebarens allerhand wenig
Bekanntes: bis 1958 hatte die Kirche zu
viel Geld; die Personalausgaben waren
stets viel zu hoch: 35% (für Chorsänger,

Priester, Bischöfe - s. S. 189). In
den späteren Jahren habe die Kirche
immer mehr für die Restaurierung
baufälliger Kirchen (in kirchlicher
Nutzung und für den staatlichen Fonds
für Denkmalschutz) investieren müssen

(15%). Dazu kamen die «freiwilligen»

Spenden der Kirche für den
«Friedensfonds», der ca. 13% der
jährlichen kirchlichen Ausgaben
ausmachte. Das Problem der Kirche sei

stets gewesen, dass auf Grund der
staatlichen Behinderungen die kirchlichen

Einnahmen kaum voraussehbar
waren. Jedenfalls bezog, neben den
direkten Spenden der Gläubigen, die
Kirche mindestens die Hälfte ihrer
Einnahmen aus der Herstellung von
Kerzen, von Heiligenbildchen und
anderen Devotionalien. Davis befürchtet
- zusammen mit William C.Fletcher,
dem grossen Old Man der
englischsprachigen Kirchengeschichte Russlands

-, dass das Moskauer Patriarchat
finanziell bald bankrott sein werde.

In welchem Masse die vorliegende
Studie zu einer vertieften Kenntnis der
innerkirchlichen Situation des
Moskauer Patriarchats führt, sei nur am
Beispiel der Klöster demonstriert.
Zwar war man immer genau orientiert,
welche und wieviel Klöster als solche

genutzt werden konnten (18); jedoch
über die Zahl der Monastizierenden
konnten nur Vermutungen angestellt
werden (die Zahl 2000 wurde oft
genannt). Jetzt wissen wir es genau: Mitte
der 80er Jahre sind es (S. 154) 343 Mönche

und 761 Nonnen - zusammen 1104

- gewesen. - Andererseits fasst er ein
schwieriges Thema nur ganz vorsichtig
an: die Frage der Kollaboration von
Bischöfen und KGB (S.77-82, 94-97).
Dabei beschränkt er sich auf die
bekannten Anklagen, ohne tiefer in diese
Materie einzudringen: «Es kann kaum
ein Zweifel bestehen darüber, dass fast
alle Bischöfe gläubig waren und sind.
Ihre frühere Kollaboration belastet sie

auf das schwerste. Die meisten sind sich
ihrer Sünde tief bewusst. Obwohl sich
in ihrer Haltung bis zum gewissen
Grade die alte [sowjetische] Ordnung
spiegelt, sind sie doch keine «sowjetische

Institution).» - Die Rechtfertigung

der Kirche geht Davis vielleicht
ein bisschen leicht von der Hand. Er
betont das Martyrium der Kirche und
bagatellisiert eigenes Verschulden.

Wenn man jedes Kapitel dieses
Buches systematisch durcharbeitet, stösst
man immer wieder auf faszinierende
Angaben, die man so oder überhaupt
nicht gekannt hat. Einzelheiten, die
man immer gern wissen wollte und bisher

nicht in Erfahrung bringen konnte

- in diesem Buch lernt man viele von
ihnen kennen. Deshalb ist diese
Darstellung wichtig - und trotz gewisser
Einschränkungen unentbehrlich für
den, der sich intensiv mit der Russischen

Kirche im Sowjetstaat beschäftigt.

Gerd Stricker

304


	Bibliographie

