
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 4

Artikel: Lebenserinnerungen des Historikers Moriz Ritter [Fortsetzung]

Autor: Kessler, Ewald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lebenserinnerungen des Historikers Moriz Ritter *

(Fortsetzung)

Mit solchen Vorsätzen nahm ich wenige Tage nach meiner Promotion
Abschied vom Elternhaus und siedelte nach München über. Leicht
wurde mir dieser Wechsel nicht. Denn bei meinem zurückgezogenen
Leben hatte ich eine Entschädigung in einem regen und gemütswarmen
Familienleben gefunden. Es war das eine Seite meines Lebens, die ich nicht
berühren möchte, ohne einige Worte über meine jüngere Schwester

Anna einzufügen. Einen tiefer gehenden Einfluss auf meine geistige
Entwicklung, wie sie von meiner älteren Schwester ausging, hat sie, obgleich
sie auch mehr als zwei Jahre im Alter mir voranging, nicht geübt; um so

grösser aber war ihre Bedeutung für die Gemütswärme, welche das
Leben unserer Familie und ihres engsten Freundeskreises durchströmte.
Während meine ältere Schwester und ich den etwas schweren Charakter
der Mutter geerbt hatten, war auf Anna der heitere Sinn unseres Vaters,
der die Last des Lebens erleichtert, das offenherzige und dienstbereite

Entgegenkommen, das die Menschen rasch gewinnt, übergegangen. Galt
es, ein Fest anzuordnen oder auch nur einen fröhlichen Ausflug zu
unternehmen, so gingen meist von ihr die Anordnung und die besten Einfälle
aus, sie sorgte für Pflege und Aufheiterung, wenn Krankheit oder
Niedergeschlagenheit eintraten, als ein woltätig verbindendes Element war
sie Eltern und Geschwistern gleich unentbehrlich.

So bedeutete denn die Übersiedlung nach München für mich einen
Abschnitt in meinem bisherigen und den Eintritt in ein neues Leben. Die
nächste Aufgabe aber, die mir dabei gestellt wurde, war: Gewinnung
eines gedeihlichen Verhältnisses zu dem neuen Leiter meiner Arbeiten.
Cornelius begann damit, dass er mich ein halbes Jahr lang archivalische
Akten erst in München, dann in Bernburg nach den von ihm gefertigten
Verzeichnissen abschreiben liess. Sichtlich wollte er in dieser ziemlich
mechanischen Tätigkeit die Beständigkeit meines Arbeitswillens erproben.

Nachdem ich die Probe gut bestanden hatte, brachte er mir aber

ermutigendes Vertrauen entgegen. Wie bemerkt, handelte es sich darum,
nicht etwa pfälzische Fürstenbriefe, sondern die Akten des Werdens und
Wirkens der von Kurpfalz geleiteten Union herauszugeben. Nun
begnügte sich Cornelius damit, mir den Plan der Herausgabe in den Grundzügen

darzulegen, sodann in fortlaufenden Besprechungen, die meist an

* Vgl. den ersten Teil dieses Artikels in IKZ 86/1996, Heft 3, S. 161-189.

277



sonntäglichen Vormittagen gehalten wurden, über den Fortgang meiner
Arbeiten und die dabei zu verfolgenden geschichtlichen Probleme von
mir Bericht erstatten zu lassen, im übrigen aber überliess er es fortan mir,
nicht nur die Akten aufzusuchen und zu sichten, die wichtigern in
Abschriften -jetzt unter reichlicher Beihülfe von Abschreibern -, die weniger

wichtigen in Auszügen, welche die Vorlage nach Möglichkeit ersetzen

könnten61, zu sammeln, sondern auch in dem Plan der schliesslichen

Herausgabe wesentliche Veränderungen einzuführen. So erwuchs
zwischen uns ein Verhältniss der Achtung und des Vertrauens, wie denn
auch Cornelius in den weitern Jahren, sooft es darauf ankam, mit seinem
Urteil und seinem Einfluss für mich einzutreten, sich dieser Aufgabe in
der für mich ehrenvollsten Weise unterzog. Und doch fehlte etwas unter
uns, das dem Verhältniss erst rechte Wärme eingehaucht hätte, was man
sich aber nicht geben kann, nämlich die natürliche Sympathie. Cornelius
erwartete von seinen Schülern Bescheidenheit und offenherzige
Hingabe; er stiess sich an dem nun einmal in mir liegenden Zug von
Verschlossenheit und mit starkem Selbstbewusstsein gemischten Eigenwillen.

Er selber liess im Verkehr die freundlichen Rücksichten, welche aus
einer verfeinernden Erziehung stammen, vielfach vermissen und bahnte
sich wol, wenn man seinen täglichen Gewohnheiten und Einrichtungen
unbequem wurde, rücksichtslos, selbst barsch seinen Weg. Ich nahm solche

Verletzungen äusserlich widerspruchslos hin, wurde aber im stillen
der Empfindlichkeit darüber nicht Herr. Immerhin durfte ich mir sagen,
dass die beiderseitigen Beziehungen im Fortgang der Jahre bis zu Cornelius'

Tod eher enger als loser wurden.
Natürlich zog die neue Umgebung, in die ich eintrat, auch in meinen

sonstigen Beziehungen wichtige Veränderungen nach sich. Oft und
lebhaft fühlte ich jetzt den Wunsch, an einem grösseren Gesellschaftsleben
und seinen Unterhaltungen Anteil zu nehmen. Allein hier stand mir
meine ein wenig mönchische Erziehung im Weg. Gute Sitten waren mir
allerdings in meinem elterlichen Hause eingepflanzt, wobei mir auch das

Beispiel junger Engländer aus guter Familie, die als Pensionäre von meinen

Eltern aufgenommen wurden, trefflich zustatten kam. Hätte ich nun
aber an einer Tanzstunde teil nehmen und weiterhin Einladungen zu
Tanzunterhaltungen folgen wollen, so wäre ich mit meiner altern Schwe-

61 Anmerkung von M. Ritter: Auffallend war es. dass er selbst auf eine
Kontrolle dieser Auszüge, von deren Richtigkeit doch der Wert der Edition grossen
Teils abhing, verzichtete. Erst nach dreijähriger Arbeit nahm er eine Durchsicht
der bis dahin gemachten Regesten vor und erklärte dann, sie seien gut und könnten

gedruckt werden.

278



ster und ihren geistlichen Ratgebern in Konflikte geraten, denen ich
lieber, wenn auch ohne rechte Zustimmung auswich. Die Folge war, dass

mir ein geselliges Ungeschick anhaftete, das mich vor den fröhlichen
Unterhaltungen jugendlicher Gesellschaften scheu zur Seite treten liess.

Meinen Umgang müsste ich also vornehmlich im Kreise jüngerer und
älterer Studiengenossen suchen: Nun fand ich in München als Mitarbeiter
der Historischen Kommission Kluckhohn62 und Weizsäcker63 vor. Beide
nahmen mich freundlich auf; wie sie aber im Alter mir um viele Jahre

vorgingen, so bildete sich ein näheres Verhältniss erst nach längerer Zeit
und dann nur zu dem in München verbleibenden Kluckhohn. Zunächst
müsste ich mich demnach an solche Kreise halten, mit denen ich während
meines Wanderjahres angeknüpft hatte. Dazu gehörte vor allem die
katholische zum grössten Teil aus Theologen bestehende Studentenverbindung

Arminia64, in der ich, ohne beizutreten, vielfach hospitirt und dabei
in der Person des aus der Provinz West-Preussen stammenden Theologen

Andreas Pankau65 einen nahen Freund gewonnen hatte. Pankau war
der erste Bekannte, der mir nach meiner Rückkehr nach München auf
der Strasse begegnete, zu seinen ersten Sorgen gehörte es aber, dass er

6: August Kluckhohn (1832-1893), nach Studium in Heidelberg (Hausser) und
Göttingen (Waitz) 1858 Habilitation in Heidelberg und Übernahme der Redaktion

des Rezensionsteils von Sybels Historischer Zeitschrift in München. 1859

Mitarbeiter der Historischen Kommission, erst bei den Reichstagsakten, dann bei
der Witteisbacher Korrespondenz, von der er die Briefe Friedrichs des Frommen,
Kurfürsten von der Pfalz, Braunschweig 1868-1872 (2 Bde.), herausgab, 1860
Privatdozent an der Universität München, 1865 a.o. Prof., 1869 o.Prof. an der
Technischen Hochschule München, 1883 in Göttingen. Weitere hier einschlägige
Werke: Wilhelm III.. Herzog von Bayern-München, der Protektor des Basler
Konzils, Göttingen 1862; Ludwig der Reiche, Herzog von Bayern-Landshut,
Nördlingen 1865 (Preisschrift der Historischen Kommission); Friedrich der
Fromme, Kurfürst von der Pfalz, Nördlingen 1876-1879.

63 Julius Weizsäcker (1828-1889), ursprünglich Theologe in Tübingen, ab 1851

Geschichtsstudium in Berlin, dann in Paris, Habilitation in Tübingen, schrieb
mehrere Abhandlungen über den Ursprung der pseudoisidorischen Dekretalen,
1860 zur Historischen Kommission nach München berufen, um unter Sybel an
den Reichstagsakten zu arbeiten, 1864 o.Prof. in Erlangen. 1867 in Tübingen,
1876 in Göttingen, 1881 in Berlin; er veröffentlichte: Deutsche Reichstagsakten
unter König Wenzel, München 1867-1877 (3 Bde.); König Ruprecht 1376-1410,
Gotha 1882-1888 (3 Bde.).

64 Die Arminia war seit 1840 der gemässigte, tagespolitisch weniger aktive Teil
der Burschenschaft, im Gegensatz zur Germania. Als dritte Richtung kamen später

die Teutonen dazu, die mehr die Landsmannschaften betonten.
63 Andreas Pankau hatte sich Frohschammer angeschlossen, er wurde 1864

promoviert und 1865 Professor in Pelplin, starb aber früh.

279



mir einen seit dem vorausgehenden Semester in München weilenden,
noch nicht ganz neunzehn Jahre zählenden Arminen bekannt machte,
der damals noch zwischen dem Studium der Theologie und Philosophie
schwankte, bald aber für die letztere sich entschied: es war Georg von
Hertling66. Was für das damals noch sehr jugendliche Studentlein auf den
ersten Blick einnahm, war das Feuer seiner Natur, sein schönes poetisches

Talent und eine von der besten geselligen Erziehung getragene
Mitteilsamkeit im Austausch alles dessen, was ihm am Herzen lag; er
besass die Kunst, in der Unterredung sowol das eigne Gemüt, wie das des

Teilhabers aufzuschliessen und diese Kunst übte er auch an mir, nicht
ohne für's erste den Respekt des Jüngern gegen den altern Freund
hervorzukehren. Was uns vor allem zusammenführte, war das Festhalten an
der katholischen Kirche und ihren Dogmen. Aber gerade hier ergaben
sich alsbald die Anlässe zu ebenso lebhaften, wie freundschaftlichen
Auseinandersetzungen. Hertling sagte mir einmal, es sei doch nicht nur
die verstandesmässige Einsicht oder das religiöse Bedürfniss, das den
Katholiken mit seiner Kirche verbinde, hinzukommen müsse die persönliche

Verehrung und Liebe, die er ihren Häuptern entgegenbringe. Es

war das die Anschauung, die er von seinen im Mainzer Seminar67 gebildeten

Religionslehrern empfangen hatte, nach der die Übereinstimmung
mit der Hierarchie durch die Macht des Gemütsbedürfnisses verbürgt
werden solle. Für mich, der unter den Eindrücken der Behandlung, welche

die Hermesianer, dann die Güntherianer an der römischen Curie und
im Kölner Ordinariat erfahren hatten, aufgewachsen war, hatte die An-

66 Georg von Hertling (1843-1919), 1867 Privatdozent, 1880 o.Prof. in Bonn,
1882 in München, 1875-1890 und 1896-1912 MdR (Zentrum), 1909-1912 Vorsitzender

der Zentrumsfraktion, 1912 bayerischer Ministerpräsident, setzte 1913 die
Erhebung von Prinzregent Ludwig zum bayerischen König durch, stand als Führer

des monarchisch-konservativen Parteiflügels im Gegensatz zum demokratischen

Flügel unter Erzberger, 1.Nov. 1917-30.Sept. 1918 Reichskanzler und
preussischer Ministerpräsident.

6" Das Mainzer Priesterseminar war von Bischof Ketteier nach dessen Ernennung

durch den Papst 1850 voi rangig ausgebaut worden. Zuvor hatten die Mainzer

kath. Theologiestudenten die kath.-theol. Fakultät in Giessen besucht, die
ähnlich wie das Bamberger Seminar die Richtung der Tübinger Theologen vertrat.

Die führende Gestalt in Giessen war Leopold Schmid, der damals vom Mainzer

Domkapitel zum Bischof gewählt worden war, aber vom Papst nicht bestätigt
wurde. Ketteier hatte seinen Priesteramtskandidaten den Besuch von Giessen
untersagt und damit die Fakultät zum Absterben verurteilt. In Mainz herrschte die
neuscholastische Richtung, die die moderne historisch-kritische Methode
ablehnte und sich auf die Ergebnisse der mittelalterlichen Scholastik, wie sie in der
Gegenreformation rezipiert worden waren, stützte.

280



schauung etwas durchaus Fremdartiges. - Stärker noch wirkte aber

gleichzeitig ein anderer Gegensatz auf mich ein.
In frischer Erinnerung waren damals die zwischen Clemens68 und

Kuhn69 in den Jahren 1859 und 60 gewechselten Streitschriften über das

Verhältniss von Theologie und Philosophie, über die Unabhängigkeit
oder Abhängigkeit der letztern von ersterer70. Für mich gaben sie einen
Anlass, meine längst gehegten Ansichten über das Verhältniss von Glauben

und Wissen schärfer auszuprägen. Ich ging von der Frage aus: woher
stammen die Anschauungen und Grundsätze, die meinem sittlich-religiösen

Leben Inhalt und Form geben? Antwort: aus den [in] meiner
Jugend als fertige Wahrheiten vorgetragenen und angenommenen Glaubens-

und Sittenlehren meiner Kirche. Sagte ich mich von ihnen los, so

würde ich den Grund meines sittlich-religiösen Daseins zerstören. Woher

aber, so fragte ich weiter, stammen die wissenschaftlichen Erkenntnisse,

welche in ihrem die Menschheit und die Folge ihrer Geschlechter

umspannenden Zusammenhang gewonnen und stetig weiter entwickelt
werden? Antwort: Aus der Ermittlung der Tatsachen der innern und
äussern Erfahrung und der Verarbeitung derselben nach den Gesetzen des

Denkens und Erkennens. Der auf diesem Grunde tätigen wissenschaftlichen

Arbeit dürfen nicht bestimmte Ergebnisse als untrügliche
Voraussetzungen richtigen Forschens vorgeschrieben werden; es darf ihr auch,

68 Friedrich Jakob Clemens (1815-1862), studierte am Jesuitenkolleg in Frei-
burg/Schw., 1843 Privatdozent in Bonn, 1856 Prof. der Philosophie in Münster,
schrieb: Giordano Bruno und Nikolaus von Cusa, Bonn 1847, und gegen Anton
Günther: Die spekulative Theologie A. Günthers und die katholische Kirchenlehre,

Köln 1853, und gegen Kuhn: Die Wahrheit in dem Streit über Philosophie
und Theologie, Münster 1860. Er verlangte die Unterordnung der Philosophie unter

die kirchliche Lehrautorität.
''''Johannes von Kuhn (1806-1887), Prof. der Theologie in Giessen, ab 1837 in

Tübingen; 1848-1851 in der Württembergischen Kammer, 1862 in der Versammlung

der Grossdeutschen in Frankfurt und Beteiligung an der Gründung des

Deutschen Reformvereins. Kuhn schrieb: Katholische Dogmatik, Tübingen 1846
und 1859, und: Die christliche Lehre von der göttlichen Gnade, Tübingen 1868.

70 Clemens hatte in: Der Katholik, Jahrgang 1859, einen Artikel geschrieben:
Unser Standpunkt in der Philosophie, in dem er behauptete, die Philosophie
müsse sich der kirchlichen Lehrautorität unterwerfen. Kuhn nahm dagegen in
seiner Dogmatik Stellung und wiederholte seine Kritik u. a. 1860 in: Philosophie und
Theologie, eine Streitschrift. Dagegen schrieb Clemens: Die Wahrheit in dem von
Herrn Prof. Dr. Kuhn angeregten Streite über Philosophie und Theologie, Münster

1860. Auf weitere Artikel Kuhns antwortete Clemens nicht mehr. S. a. Aloys
Schmid,Wissenschaftliche Richtungen auf dem Gebiete des Katholizismus in
neuester und gegenwärtiger Zeit, München 1862.

281



da sie ihrer Natur nach von unvollkommenen zu vollkommenen
Erkenntnissen, vom Irrtum zur Überwindung des Irrtums fortschreiten

muss, nicht verwehrt werden, Ergebnisse, welche bisher angenommenen
Wahrheiten, sei es im Reich des Wissens oder des Glaubens, widersprechen,

offen auszusprechen und zur Prüfung vorzulegen. Wie aber, so
lautete nun die dritte Frage, soll die Auseinandersetzung der so ganz
unabhängig abgeleiteten Ergebnisse der Wissenschaft mit der kirchlichen
Glaubenslehre erfolgen? Ich antwortete: man wird den Weg einer
kritischen Vergleichung einschlagen. Ergiebt sich dabei eine Übereinstimmung,

so wird die wissenschaftliche Arbeit die Glaubenslehre zu vertiefen

und zu erweitern suchen, tritt dagegen ein Widerspruch zutage, so ist

zu fragen: erstens ob ein Ausgleich des zeitweiligen Widerspruchs noch
als möglich erscheint, zweitens ob das wissenschaftliche Ergebniss als

unbedingt sicher anzusehen ist. Wenn dann die erste Frage zu verneinen,
die zweite zu bejahen ist, so tritt der Satz in Geltung, dass es keine zwei
Wahrheiten giebt; es muss dann das bisher kirchlich Geglaubte durch das

wissenschaftlich Festgestellte korrigirt werden.
Dass Hertling diese Anschauung teilte, konnte ich um so weniger

annehmen, da er in dem seinem Münchener Aufenthalt vorausgehenden
Semester in Münster studirt und sich mit den Lehren des Professor
Clemens durchdrungen hatte. Der Gegensatz kam dann auch zur Aussprache,

als Hertling in der Arminia einen Vortrag über die Aufgaben der

Philosophie hielt, der in dem Ausspruch gipfelte: die Philosophie habe

nicht die von der Theologie gepflegten Glaubenslehren zu «rekonstrui-
ren». Sollte damit nur gemeint sein, dass der Philosoph bei dem Aufbau
seines Lehrgebäude[s] auf theologische Sätze stosse, die über den
Bereich seines Erkenntnissgebietes hinausgehen, die er darum auch nicht

selbständig entwickeln könne, so konnte ich unter dem Vorbehalt, dass

die Grenze nicht unverbrüchlich gezogen werden könne, [mich] damit
einverstanden erklären. Aber die Meinung des Vortragenden ging weiter;

er wollte sagen, dass die Philosophie bei Aufführung eines abschliessenden

Lehrgebäudes ihre Sätze Schritt für Schritt auf die Übereinstimmung

mit den kirchlichen Dogmen einzustellen habe. Dagegen erhob ich
als Hospitant Einspruch, und es gab nun eine höchst lebendige Disputation,

die uns klar machte, dass wir in unserer Freundschaft auch tief
greifende Meinungsverschiedenheiten hinnehmen mussten. Jedenfalls aber
hinderten diese Verschiedenheiten nicht, dass wir uns eng aneinander-
schlossen, bis Hertling mit Ablauf des Semesters München verliess, um
sich in Berlin dem Studium der Philosophie, unter Verzicht auf die Theologie,

zu widmen. Erst im Sommer des Jahres 1864, als ich zum Zweck ar-

282



chivalischer Studien einen etwa dreimonatlichen Aufenthalt in Berlin
nahm, erneuerten wir unsern täglichen Verkehr.

Blicke ich auf die näheren Beziehungen, in die ich zunächst in München

eintrat, zurück, so finde ich, dass auch jetzt noch Theologen und

theologische Interessen in denselben vorwalteten. Bestärkt wurde dieses

Verhältniss noch, als seit Anfang des Jahres 1863, da ich eben von einer
archivalischen Reise nach Bernburg zurückgekehrt war, Pankau mir
gleichsam als Ersatz für Hertling, den Trierer Geistlichen Mosler zu
näherem Umgang zuführte. Es war ein eifriger Schüler des Tübinger Dog-
matikers Kuhn und jetzt, nach kurzer Beschäftigung in der Seelsorge,
nach München geschickt, um nach Erwerbung der theologischen
Doktorwürde eine Professur am Trierer Seminar anzutreten. Eine durchaus
lehrhafte Natur, gestaltete er seine Unterhaltung vielfach zu förmlichen
theologischen Vorträgen aus, in denen mich vor allem seine

Auseinandersetzungen über Kuhns Lehre von der göttlichen Gnade anzogen, weil
sie auf den Anschauungen des heiligen Augustinus beruhten, und mir
somit zuerst ein tieferer Einblick in die Augustinische Theologie eröffnet
wurde. Zugleich mit ihm lernte ich den später viel genannten Dr. Franz
Brentano71 kennen, der mich indess als zu befangen in dem engen Kreis
aristotelisch-thomistischer Philosophie nicht anzog. Endlich aber, und

zwar während des erwähnten Berliner Aufenthaltes, kam die Zeit, da ich
aus dem engen Bereich der theologischen Beziehungen heraustrat. Der
nächste Anlass dazu wurde mir geboten, da Hertling mich alsbald mit
August von Druffel72, der sich nach seiner Promotion in Göttingen und

Ableistung seines militärischen Dienstjahres in Berlin vorläufig noch in
letzterer Stadt aufhielt, bekannt machte. Nicht ohne eine gewisse Spannung

nahm er die Vorstellung vor; denn wir beide, Druffel wie ich, waren
wählerisch bei neuen Bekanntschaften und leicht zurückgestossen. Um

71 Franz Brentano (1838-1917), Neffe von Clemens Brentano, 1864 Priester,
1866 Privatdozent, 1872 a.o. Prof. für Philosophie in Würzburg, schrieb 1869 für
Bischof Ketteier ein Gutachten gegen die päpstliche Unfehlbarkeit, trat 1873 aus
der Kirche aus und legte seine Professur nieder, 1874 o.Prof. und ab 1880
Privatdozent in Wien, später in Florenz und ab 1915 in Zürich. Er schrieb damals: Über
die mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles, Freiburg 1862. und:

Psychologie des Aristoteles, Mainz 1867.
12 August von Druffel (1841-1891), Geschichtsstudium in Innsbruck, Berlin

und Göttingen, Promotion 1862 mit: Kaiser Heinrich IV. und seine Söhne,
Regensburg 1862, dann bei der Historischen Kommission in München als Mitarbeiter

für die Herausgabe der Witteisbacher Korrespondenz, Habilitation in München,

1875 a.o., 1884 o.Mitglied der Bayer. Akademie der Wissenschaften, 1885

o. Honorarprofessor.

283



so angenehmer sah er sich enttäuscht, da vom ersten Tage ab ein
gegenseitiges Wolgefallen zwischen uns hervorbrach, das sich rasch zu wahrer
Freundschaft steigerte. Wie dann Druffel noch vor mir Berlin verliess
und sich in München, wohin er sich ohne festen Plan begeben hatte, von
Löher73 als Mitarbeiter der historischen Kommission gewinnen liess, und
zwar für die politische Korrespondenz der bairischen Herzöge von 1550

(in Wahrheit von 1546) ab, rückten unsere Arbeitsgebiete nahe an einander,

wurde unser Aufenthaltsort ein gemeinsamer, und unser Bund auf
eine dauernde Grundlage gestellt.

Es bestand zwischen uns ein Verhältniss der Ergänzung. In
wissenschaftlicher Erörterung, bei Besprechung planmässiger Anordnung des

Studien- und Lebensganges brachte mir Druffel eine stets entgegenkommende

Anerkennung, in mancher Hinsicht selbst eine gewisse Unterordnung

unter mein Urteil entgegen; er dagegen war für mich der Mann, der
in reichen Beziehungen zu den jungen Historikern stand und über
gesellschaftliche Verbindungen und eine gesellschaftliche Gewandtheit
verfügte, die mir abgingen, und so war er es vor allem, der mich den Fachgenossen

näher brachte, in die gute Gesellschaft mir einen tiefern Einblick
eröffnete und mich bei gelegentlichem Eintritt mit freundlichem Rat
unterstützte. Gleich bei unserer Widervereinigung in München, die im
Herbst 1864 erfolgte, führte er zwei junge Historiker in unsern täglichen
Verkehr. Der eine war Paul Hessel, der zum Zweck archivalischer
Studien über die Geschichte der Union nach München gekommen war, die
indess nie das Tageslicht gesehen haben, der andre war Eugen Rohling,
den ich in meiner Münchener Studentenzeit schon hatte kennen lernen,
dem ich aber jetzt erst, da Cornelius ihn nach seiner Promotion ebenfalls
als Mitarbeiter, und zwar für die bairischen Korrespondenzen nach 1600,

anstellte, näher trat. In dieser Dreizahl von Studiengenossen bewegte ich
mich vornehmlich während des Winters 1864 auf 65. Wie dann der kleine
Kreis sich zeitweilig verengte - Hessel verliess uns nach Ablauf des Winters,

Rohling wurde von einer tödlichen Krankheit befallen, der er im
Winter 1865/6 erlag -, wie er aber im ganzen langsam zunahm - nähere

73 Franz von Löher (1818-1892). juristische und daneben historische und
naturwissenschaftliche Studien in Halle, Freiburg, München und Wien. 1846-1847
Reise nach Nordamerika, gründete 1848 in Paderborn die «Westfälische
Zeitung». 1849 Wahl in die Zweite Kammer in Berlin (gemässigte Linke), dann
Stadtverordnetenvorsteher in Paderborn. 1853 Habilitation für Staats- und Rechtsgeschichte

in Göttingen. 1855 o. Prof. in München. 1857 Mitglied der Bayer. Akademie

der Wissenschaften. 1865 Direktor des bayerischen Allgemeinen Reichsarchivs,

das er tatkräftig förderte. 1888 Quieszierung.

284



Beziehungen bildeten sich zu Kluckhohn, dem Juristen Berchtold74, dem
im Jahr 1866 in München sich niederlassenden Scheffer Boichorst 75 -,
verfolge ich nicht im einzelnen, nicht hinweggehen darf ich aber darüber,
wie jetzt auch der Wellenschlag der grossen öffentlichen Ereignisse in
mein stilles Dasein drang.

Von dem Zeitpunkt ab, da unter dem Eindruck der östreichisch-italie-
nischen Kriege76 die Volksbewegung um staatliche Einigung Deutschlands

sich mit neuer, jetzt nicht mehr abbrechender Kraft erhob, da
sodann der preussische Verfassungskonflikt77 sich mit dieser Bewegung
verflocht, müsste mich schon das Interesse des Historikers in diese

Bewegungen hineinziehen. Ich folgte ihnen denn auch als regelmässiger
Zeitungsleser und mit steigender Teilnahme, immer jedoch, nicht nur
jetzt, sondern auch später durch eine nie überwundene Scheu von irgend
einer unmittelbaren Beteiligung am öffentlichen Leben zurückgehalten.
In dem alles beherrschenden Gegensatz zwischen grossdeutsch und

74 Josef Berchtold (1833-1894), Studium der Rechte in München, Göttingen
und Berlin bis 1859,1862 Promotion, 1863 Privatdozent, 1867 a. o. Prof. und 1873

o.Prof. in München, daneben 1868-1873 Professor an der bayer. Kriegsakademie,
1890 einer der Testamentsvollstrecker Döllingers, starb 1894 als Rektor der
Universität München.

75 Paul Scheffer-Boichorst (1843-1902), Geschichtsstudium in Innsbruck,
Göttingen und Berlin, stellte auf Grund quellenkritischer Forschungen die Annales
Patherbrunnenses (Innsbruck 1870) wieder her. 1871-1875 Mitarbeiter an den
Monumenta Germaniae, 1875 a.o. Prof. in Giessen, 1876 o.Prof. in Strassburg
und 1890 in Berlin.

76 Am 23. April 1859 erklärte Österreich dem politisch vom französischen Kaiser

Napoleon III. gestützten Piémont den Krieg, der in der Niederlage Österreichs

bei Solferino am 24. Juni 1859 gipfelte. In der Folge bis 1861 wurde der
italienische Nationalstaat geschaffen. Preussen erkannte, im Gegensatz zu den übrigen

Staaten des Deutschen Bundes, das neue Italien sofort an. Die blutige
Schlacht von Solferino regte H. Dunant zur Gründung des Internationalen Roten
Kreuzes 1864 an; ähnlich wurde die Bonner Borromäerin Schwester Augustine
von Lasaulx 1866 und 1870/71 durch ihren persönlichen Einsatz für die verwundeten

Soldaten ein «Engel der Schlachtfelder». - Ignaz v. Döllinger hielt 1861 seine

Odeonsvorträge, in denen er die Möglichkeit erwog, dass der Papst den Kirchenstaat

verlieren könnte, und damit die römische Kurie gegen sich aufbrachte.
77 Die preussische Heeresreform ab 1860 wurde ab 1862 durch Bismarck gegen

das Parlament durchgeführt, das den Haushalt der Regierung ablehnte. Bismarck
vertrat als Ministerpräsident die Ansicht, dass die Regierung bei fehlendem
neuem Haushaltsgesetz nach dem alten Haushaltsgesetz die Verwaltung weiterführen

könne. Nach Wahlniederlagen von Fortschrittspartei und linkem Zentrum
erlangte Bismarck durch das Indemnitätsgesetz von 1866 die nachträgliche
parlamentarische Billigung der Staatsausgaben seit 1862.

285



kleindeutsch hielt ich mich, wie die von früher Jugend mich beherrschenden

Stimmungen es mit sich brachten, zur östreichisch gesinnten Partei78,

zumal ich meine altern Freunde und Ratgeber auf dieser Seite fand.

Übrigens erfuhr ich gerade aus diesem Kreise keine mich mächtig ergreifende

Einwirkung. Grossdeutsche mit wahrer Leidenschaft waren unter
seinen Angehörigen wol nur Kampschulte und Cornelius; des erstem Eifer

wurde aber in Zaum gehalten durch die Sorge, sich vor seinen amtlichen

Vorgesetzten nicht zu kompromittiren. dem letztern war das Wer-
bebedürfniss, wie es z.B. Sybel unter seinen Schülern und Anhängern
betätigte, fremd. Ich selber, wenn ich die Gegensätze in mir zu verarbeiten

suchte, müsste mir auch jetzt wider sagen, dass ich für meine Parteiwahl

zwingende, über blosse Stimmungen hinausgehende Gründe nicht
aufzustellen vermochte. Im Gegenteil, ich konnte mir nicht verbergen,
dass bei Verwirklichung der grossdeutschen Ziele eine straffe
Zusammenfassung der militärischen Kräfte und damit die Bedingung für ein
den grossen Mächten ebenbürtiges Auftreten Deutschlands in der
europäischen Politik nicht zu erhoffen sei. Zeitweilig suchte ich mich wol über
solche Bedenken mit der bescheidenen Auskunft zu beruhigen, dass

eben ein solches Auftreten gar nicht im Berufe Deutschlands liege:
genug, wenn es die nötige Kraft besass, um für seine Sicherheit zu sorgen
und seine ungeteilte Kraft der innern Entwicklung zu widmen. Aber
auch diesen Ausweg verliess ich wider, da er mir bei gelegentlicher
Erörterung weder als sicher, noch als ehrenvoll dargestellt wurde. So
verharrte ich in einer schwankenden Stellung, während der Gang der Ereignisse

- im Jahr 1863 der Frankfurter Fürstentag79, im Jahr 1864 der Krieg
um Schleswig-Holstein™ und im Anschluss an denselben die beginnende

7S Die grossdeutsch gesinnte Partei erstrebte einen deutschen Nationalstaat mit
Emschluss und unter Führung des katholischen Österreich. Diese österreichische
Lösung hätte eine katholische Mehrheit und eine verhältnismässig schwache
Zentralregierung für Deutschland bedeutet. Die kleindeutsche Lösung wurde durch
den Ausschluss Österreichs nach dem Krieg von 1866 vorbereitet und nach dem
deutsch-französischen Krieg von 1870/71 unier preussischer Führung und mit
protestantischer Mehrheit verwirklicht.

"9 Der Frankfurter Fürstentag vom 17. Aug. bis 1. Sept. 1863. zu dem der
österreichische Kaiser die deutschen Fürsten eingeladen hatte, scheiterte wegen der
durch Bismarck veranlassten Absage des preussischen Königs Wilhelm. Österreich

hatte hier einen Plan zur Reform des deutschen Bundes im grossdeutschen
Sinn vorgelegt.

80 Schleswig-Holstein war 1848 von Dänemark abgefallen, was zum ersten
deutsch-dänischen Krieg führte, der 1850 mit einem Sieg Dänemarks endete. Wegen

der Ablehnung der dänischen Gesamtstaatsverfassung von 1854 durch die

286



Entzweiung zwischen Österreich und Preussen - immer deutlicher auf
kommende grosse Entscheidungen hinwies.

Gleichzeitig aber berührte mich neben den politischen Kämpfen eine

andre Bewegung, die mir wol noch stärkere und unmittelbarere
Teilnahme erweckte: sie entsprang aus den kirchlichen Verhältnissen und
traf mich von zwei Ausgangspunkten her. Der eine lag in dem Bonner
durch die Breslauer, Baltzer und Reinkens. verstärkten Kreise, der andre

ergab sich in München, wo Döllinger die Leitung in die Hand nahm. In
Bonn wurden Knoodt und seine Freunde durch das endlich im Januar
1857 erlassene Verdammungsurteil der Index-Congregation über Günthers

Schriften schwer getroffen. Von jetzt ab war es ihnen gewiss, dass

die päpstliche Kurie unter der geistigen Leitung des Jesuitenordens die

Alleinherrschaft der thomistischen Philosophie in der katholischen Kirche

durchzusetzen entschlossen sei. Wie aber Günther sich zwar dem

päpstlichen Machtspruch unterworfen, seine wissenschaftlichen

Überzeugungen aber nicht verleugnet hatte, so machten auch sie sich jetzt
bereit, im Kampf, zunächst freilich in einem mehr stillen Kampf sich jener
Alleinherrschaft zu erwehren. Vorübergehend leuchtete ihnen dabei
eine mit merkwürdigem Optimismus ergriffene Hoffnung auf, als am
28. September 1863 die von Döllinger und AlzogSi nach München berufene

katholische Gelehrtenversammlung unter Döllingers massgebender

Leitung sich für einen Plan gewinnen liess, nach dem die feindlichen
Richtungen der Neuscholastiker und der wissenschaftlich freier Denkenden

friedfertig zusammenarbeiten sollten, um alsdann in den kirchlichen
Fragen die geistige Autorität der geeinten deutschen Wissenschaft neben
der gesetzlichen Macht der kirchlichen Obern einzusetzen1*2.

Allein schon am 21. Dezember desselben Jahres klärte ein päpstliches
Schreiben an die deutschen Bischöfe darüber auf, dass die Curie keine

Stände von Schleswig und Holstein kam es 1863 zum zweiten deutsch-dänischen

Krieg, der am 1. Aug. 1864 mit der Abtretung von Schleswig und Holstein durch
Dänemark endete, die nun vom Deutschen Bund verwaltet wurden. 1866

benutzte Bismarck die Haltung Österreichs in der Schleswig-Holstein-Frage als Anlass

zum Krieg gegen Österreich, der den Ausschluss Österreichs aus dem Deutschen

Bund und die Eingliederung Schleswig-Holsteins in Preussen zum Ergebnis
hatte.

sl Die Einladung war am 4. Aug. 1863 von Döllinger und Haneberg unterzeichnet

erschienen, am 12. Aug. 1863 kam die Unterschrift Alzogs dazu (Friedrich,
Döllinger. Ill, S. 301).

s' S. Verhandlungen der Versammlung kath. Gelehrten in München vom
28. Sept. bis 1. Okt. 1863, Regensburg 1863, darin S. 25-39 Döllingers «Rede über
Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie».

287



Versammlungen und Beschlüsse gestatten werde, die nicht von dem
Bischof des Ortes erlaubt, beaufsichtigt und geleitet würden.

Nach dieser Erfahrung konnte auch Döllinger es sich nicht verbergen,
dass er die Freiheit, die für eine auf dem Boden der Kirche stehende
Wissenschaft erforderlich sei, nur in schwerem Kampfe erringen könne.
Einen Anfang zu diesem Kampf hatte er schon in dem der Gelehrtenversammlung

vorausgehenden Sommersemester in einer öffentlichen
Vorlesung gemacht, die freien Besprechungen theologischer Fragen gewidmet

war. Damals hatte er eine Einrichtung und eine Theorie, von welcher
der Vernichtungskampf gegen die nicht scholastische Wissenschaft
vornehmlich ausging, einer scharf ablehnenden Kritik unterzogen. Die
Einrichtung war die päpstliche Index-Kongregation83; die Theorie war die

von den Neuscholastikern, voran natürlich den Jesuiten, immer
herausfordernder aufgestellte Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit in
Glaubens- und Sittenlehren. Als dann aber ein Jahr später, im September
1864, der viel berufene Syllabus erschien, schritt Döllinger an der Hand
der hier verworfenen Sätze zu der weitern Frage fort: wenn die Unfehlbarkeit

zum anerkannten Dogma wird, welche Gebiete des Lebens müssen

dann von den päpstlichen unverbrüchlichen Vorschriften, älteren wie

neueren, erfasst werden? Er antwortete: vor allem wird eine Umkehr des

Rechtes, auf dem der Charakter der modernen europäischen Staaten

vorzugsweise beruht, erfordert werden, nach Anleitung der Lehren, wie
sie etwa Bellarmin auf der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert
aufstellte, wobei dann der Satz von der Unterordnung der staatlichen Regierung

unter die leitende, richtende und zwingende Gewalt des Papstes
den Schlussstein bilden würde.

Die Hermesianer und Güntherianer hatten hauptsächlich für die freie

Entfaltung ihres theologisch-philosophischen Lehrgebäudes gestritten;
jetzt rückte Döllingei daneben oder eigentlich davor den Kampf um das

Recht des modernen Staates gegen die Anhänger der päpstlichen
Unfehlbarkeit und Allgewalt. In diesem neuen Gegensatz hatte nun auch
ich meine Stellung zu ergreifen. Das aber wurde mir um so leichter, da

ich, in einem paritätischen Staatswesen aufgewachsen, von Jugend auf
die im Syllabus verworfene Gleichberechtigung der christlichen Be-

s" Döllinger hatte in einem Konversatorium auf eine Frage zum Index ausführlich

Stellung genommen. Ohne sein Wissen war eine Nachschrift seiner Ausführungen

veröffentlicht und auf der Gelehrtenversammlung verteilt worden
(s. Kessler, Ergänzungen und Berichtigungen zur Döllinger-Bibliographie von
Stephan Lösch, IKZ 1990. S.147; Friedrich, Döllinger III, S.310-311 mit
Anm. 13): s.a. Mathias Joseph Scheeben, Briefe nach Rom. Freiburg 1939. S.81.

288



kenntnisse84 und die Unmöglichkeit, dass in einem Staat, der über den
streitenden Kirchen die Wage gleichen Rechtes zu halten hatte, eine
bestimmte Kirche die Obergewalt beanspruchen könne, als selbstverständlich

ansah. Dazu kam jetzt die besondere Einwirkung meiner Studien.

Beauftragt mit der Sammlung und Bearbeitung politischer Akten, hatte
ich mich sofort auch in die Geschichte, vor allem die deutsche Geschichte
des entsprechenden Zeitraums vertieft und hierbei den auf katholischer
wie protestantischer Seite entwickelten Theorien von den Aufgaben des

Staats und seinem Verhältnisse zur Kirche besondere Aufmerksamkeit
zugewandt. Je mehr ich dabei in die aus den päpstlichen Erlassen und
den Schriften der Jesuiten des 16. und 17. Jahrhunderts hervorgehenden
Anschauungen eindrang, um so unerträglicher erschien mir der
Gedanke ihrer Widerbelegung in unserer Zeit. Mein Widerwille gegen die

von der päpstlichen Regirung verfolgten Ziele wurde also verstärkt, und
zugleich wurde die Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit, die meinem

Jugendunterricht fern gehalten, dann seit dem Einblick in die Her-
mes'schen und Güntherschen Streitigkeiten von mir abgelehnt war, jetzt
mit dem Bewusstsein, dass von ihrer Annahme der Triumph aller
römischen Ziele abhänge, mit doppelter Bestimmtheit zurückgewiesen.

Unter solchen Erfahrungen allgemeiner Art nahte nun aber auch die
Zeit heran, da ich die erste Stufe meines eigentlichen Lebensberufes
betreten müsste. Dieser Beruf sollte, wie bemerkt, der des Universitätslehrers

sein, und wie die erste Bedingung dabei die Ausarbeitung einer tüchtigen

Schrift war, so fasste ich gleich bei meinem Eintritt in die historische
Kommission den Vorsatz, die Akten, die ich zur Herausgabe bearbeitete,
zugleich zu einer geschichtlichen Darstellung zu benutzen. Cornelius,
der weniger auf den Umfang der Schrift, als auf die grösstmögliche
Vollendung der Ausarbeitung aller Einzelheiten sah, hätte lieber gesehen,
dass ich einen kleinen Ausschnitt aus den betreffenden Vorgängen zur
Darstellung gewählt hätte, liess mich aber meinen eignen Weg gehen, der
auf eine umfassende Behandlung der Geschichte der Union, zunächst
ihrer Vorgeschichte und ihres allmählichen Werdens hinwies. Mit gewohnter

Ungeduld förderte ich denn auch die Arbeit so fleissig, dass ich jenen
ersten Teil, dem ersten Band meiner später erschienenen Geschichte der
Union entsprechend, im Frühjahr 1865 meinem Lehrer handschriftlich

S4 Die Religionsfreiheit wurde als Menschenrecht im Syllabus abgelehnt,
anders als im Dekret «Dignitatis humanae» über die Religionsfreiheit des Vatikanum

II (Klaus Schatz. Kirchengeschichte der Neuzeit. II, Düsseldorf 1989, S.84).
Sie wurde damals vor allem von Döllingers Freund Montalembert propagiert.

289



zur Prüfung überreichen konnte. Zum erstenmal wurde mir nun der Vorteil

einer Beurteilung vergönnt, die bei grosser Strenge doch zugleich
von einem liebevollen Hineindenken in die Anlage der Arbeit ausging
und von da aus die Ansätze zu ihrer Vervollkommenung zu ermitteln
suchte. Ich bekam also eine Reihe von Ausstellungen und Vorschlägen
zu hören; worauf dann das Schlussurteil lautete: als Leistung für die
Habilitation an der Universität genüge die Arbeit, solle sie mir aber einen

guten «Eintritt in die literarische Welt» eröffnen, so müsse sie erst noch
einer gründlichen Umarbeitung unterzogen werden. Abermals wurde
mir damit eine meiner Natur wenig zusagende Geduldsprobe auferlegt;
in Anerkennung aber der Richtigkeit der Kritik machte ich mich
unverzüglich, soweit meine Verpflichtungen gegen die historische Kommission
es irgend erlaubten, an die Arbeit der Neugestaltung meines Werkes,
und es gelang mir auch, bis zum Ausgang des Jahres, die mir gestellte
Aufgabe im wesentlichen zu lösen.

Aber da müsste ich erfahren, dass ich die Grenzen meiner von
vornherein nicht ungewöhnlich grossen Arbeitskraft überschritten hatte. Als
ich Anfang November 1865 von einer dreimonatlichen Arbeit im
Dresdener Staatsarchiv nach München zurückkehrte, befielen mich kurze
Krankheitsanfälle, die in ihrer Widerholung sich steigerten und schliesslich

die Sorge vor einer ernstlichen Erkrankung - man dachte an
Schleimfieber oder gar Typhus - hervorriefen. Der nächste Grund des
Übels wurde in zu starker geistiger Anstrengung gesucht; mitwirkend
waren aber jedenfalls die Tücken des Münchener Klimas, denen ich
vielleicht durch eine wärmere Kleidung, als ich sie von meiner rheinischen
Heimat gewohnt war, hätte begegnen können. Immerhin wurde mein
Zustand so bedenklich, dass ich mit Beginn des Monats Dezember nach
Bonn reiste, um in der Pflege meiner treuen Mutter und meiner Schwester

Anna die Hersteilung von der Krankheit zu suchen. In Bonn jedoch
kam zu allem andern Missgeschick noch eine falsche ärztliche Behandlung

hinzu; und so geschah es, dass ich mich am zweiten Weihnachtstag
mit einem Magenkatarrh zu Bett legen müsste, der sich alsbald so bösartig

entwickelte, dass zeitweilig ernste Besorgnisse um mein Aufkommen
hervortraten. Als ich nach fünfwöchentlichem Krankenlager das Bett
verlassen konnte, bedurfte ich mehrerer Wochen, um meine
zusammengebrochenen Kräfte wider notdürftig zu sammeln, dann des ganzen
folgenden Sommers und schliesslich einer Badekur in Ostende, um mich
gründlich zu erholen. Erst mit Beginn des Oktobers 1866 konnte ich
meine Stelle in München wider antreten. Der Arzt, der mich behandelt
hatte - es war der treffliche Doktor Veiten, dem ich untreu geworden

290



war, beim Ausbruch meiner Krankheit aber mich wider anvertraut
hatte -, entliess mich mit der strengen Mahnung, meine Arbeitszeit
einstweilen stark zu verkürzen und die Schwankungen meines Befindens

sorgsam, wenn auch ohne Ängstlichkeit zu beobachten: zieht ihr Bruder,
so sagte er meiner Schwester, sich einen Rückfall zu, dann ist er verloren.
Für lange Zeit fand ich mich demgemäss jetzt in einer ähnlichen Lage,
wie ein Mensch, der in dürftigen Verhältnissen lebt und bei jeder Ausgabe

sorgfältig rechnen muss, ob sie nötig und mit seinen Einnahmen zu
decken ist. In solchem Sinn müsste auch ich meine verkürzte Arbeitszeit
einem strengen Arbeitsplan anpassen, nach dem jede Stunde zweckmässig

ausgenutzt und jede Abschweifung in verlockende Seitenwege
vermieden werden müsste. Leider war das ohne einige Selbstsucht nicht
möglich. Wie oft müsste ich mir in den folgenden Jahren den Vorwurf
machen, dass ich für andre Menschen und allgemeine Zwecke nicht
genügend Zeit und Arbeit übrig hatte! (Schluss folgt)

Heidelberg Ewald Kessler

291


	Lebenserinnerungen des Historikers Moriz Ritter [Fortsetzung]

