
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 4

Artikel: Altes und Neues : vom Liturgiegesang in den deutschsprachigen
altkatholischen Kirchen

Autor: Kraft, Sigisbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Altes und Neues

Vom Liturgiegesang in den deutschsprachigen altkatholischen Kirchen

Objektstudie beim 16.Internationalen Kongress der Soeietas Liturgica,
August 1997, Turku

1. Vielfach wird die altkatholische Bewegung nach dem 1. Vatikanischen
Konzil und die Bildung eigener Gemeinden und Bistümer nur im
Zusammenhang mit dem Protest gegen die Papstdogmen gesehen. Diese

Ablehnung hat verschiedene Hintergründe und Konsequenzen. Ein wesentliches

Motiv ist die Berufung auf die alte Kirche, auf die pristina norma
patrum, die vor allem Ignaz von Döllinger und seine Schule aufgrund von
kirchengeschichtlichem Quellenstudium erhoben hatten. Dementsprechend

werden nicht nur die neuen Glaubenssätze von der Infallibilitas
und vom Jurisdiktionsprimat des Papstes abgelehnt, weil sie der alten
Kirche unbekannt waren. Die altkatholische Bewegung weiss sich
darüber hinaus dem Reformkatholizismus verpflichtet, der seit dem
ausgehenden 18. Jahrhundert Reformen der Struktur der Kirche (Synodalität,
Betonung der Ecclesia localis, Bischofswahl usw.) und des Gottesdienstes

angemahnt und zu verwirklichen versucht hatte.
Im Rahmen dieser Objektstudie soll von der Gesangbuchentwicklung

in den deutschsprachigen altkatholischen Länderkirchen nach 1870 bis

heute wenigstens kursorisch die Rede sein1.

2. Wilhelm Bäumker2 weist 544 deutschsprachige katholische
Gesangbuchtitel für die Zeit zwischen 1800 und 1870 auf, von denen nur 40 nicht
auch die Messfeier einbeziehen. Der Wegbereiter der altkatholischen
Liturgiereform, Adolf Thürlings, bemerkt «dass sich dieser Strom mit einer

Zügellosigkeit ergiesst, von der man in Rom erschrecken würde, wenn
man eine Ahnung davon hätte». Etwa ab dem zweiten Drittel des

19. Jahrhunderts werden Bemühungen erkennbar, an die Tradition der

Hymnen des Stundengebetes und an die mittelalterliche, reformatorische

und nachreformatorisch-katholische Kirchenliedtradition
anzuknüpfen. Damit sollte verflachten Liedtexten und Melodien entgegengewirkt

werden.

1 Vgl. die Arbeit des Verfassers: «Der deutsche Gemeindegesang in der
altkatholischen Kirche. Kirchenlied-Messgesang». Karlsruhe/Bern 1976.

: Wilhelm Bäumker. Das katholische deutsche Kirchenlied in seinen Singeweisen.

Freiburg i.Br. 1911.

265



Allerdings: Nach dem damals geltenden römischen Liturgierecht hatten

sowohl der lateinische wie der deutsche Kirchengesang für die Liturgie

keine konstitutive, sondern lediglich additive Bedeutung. Nur das

lateinische Gebet des Zelebranten gilt als eigentlicher liturgischer Vollzug.
Er hatte alle Messtexte lateinisch zu persolvieren, selbst wenn Ordinarium

und Proprium lateinisch gesungen und Epistel und Evangelium
kantilliert wurden. Wir müssen uns diese Verhältnisse in Erinnerung
rufen, um zu erkennen, welche Umwälzung die altkatholische Liturgiereform

bedeutet hat und warum sie auch in den eigenen Reihen zunächst
auf Widerstände gestossen ist. Erstmals seit der Reformation wurden der
Gottesdienst konsequent als Gemeindefeier und der Liturgiegesang als

konstitutiv, nicht als parallele Beigabe, angesehen3.

3. Konstitutiver Liturgiegesang verlangt entsprechende Texte und
Melodien. Das blieb in den ersten altkatholischen Gesangbuchausgaben
(zwischen 1875 und 1885 in Deutschland elf Ausgaben, in der Schweiz bis
1892 neun Ausgaben) noch weitgehend ausser Betracht. Es wurden Lieder

aus dem gewohnten Bestand übernommen, sofern man nicht in
südwestdeutschen Gemeinden ohnehin das Wessenbergsche Konstanzer
Gesangbuch von 1812 weiter verwendete, das auch nach der Aufhebung
dieses Bistums vom Verlag Herder in 24 Auflagen unter das Volk
gebracht worden ist. Stellte doch in Südwestdeutschland und in der
Nordschweiz die altkatholische Gemeindebildung auch einen Protest gegen
das Verbot der weitestgehend rezipierten Wessenbergschen Reformen
und gegen die Aufhebung des Bistums Konstanz dar.

In den altkatholischen Gemeinden in Deutschland und in der Schweiz
ist eine bedeutsamere und reichere Entwicklung des Gemeindegesangs
zu finden als in Österreich. Dort unterscheidet sich die Situation des

altkatholischen Kirchengesangs nicht wesentlich von den Verhältnissen in
der römisch-katholischen Kirche. «Die Tatsache liegt vor: In Tirol,
Salzburg, Kärnten und weiterhin war der kirchliche Volksgesang (noch) in
den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts unbekannt. Man hörte nur
Chorsänger, Solisten und manchmal Kindergesang beim Schuigottes-
dienst» (G.Feichtner)*.

3 Erst in einer zweiten Stufe der Reform war es möglich, die lateinische
Liturgiesprache mit wenigen Ausnahmen (z.B. im Bischofsweiheritus «accipe Spiritum

Sanctum») durch die Muttersprache zu ersetzen, weil man dem Vorwurf
entgehen wollte, die Altkatholiken seien «Neuprotestanten». Das betraf vor allem
die Vorstehergebete, nicht den Gemeindegesang.

4 Das Kirchenlied in Österreich, in: Heiliger Dienst, Salzburg. 2 (1948) 109f.

266



So nimmt es nicht wunder, dass die Altkatholiken Österreichs erst
1962 zu ihrem ersten eigenen Bistumsgesangbuch gekommen sind. Es

konnte freilich die Beliebtheit bestimmter Messgesangsreihen, vor allem
die deutsche Messe von Franz Schubert «Wohin soll ich mich wenden»
und Michael Haydns «Hier liegt vor Deiner Majestät», nicht verdrängen.
Diese und andere Singmessen spiegeln die Verhältnisse der Zeit wider, in
der dem Kirchengesang nur additive Bedeutung zugekommen ist. Die
Struktur der still persolvierten Messfeier wird übersungen. Heutige
Versuche, den beliebten Melodien liturgiegerechtere Texte zu unterlegen,
stossen in den Gemeinden nicht auf Gegenliebe.

4. In Deutschland und in der Schweiz hat der Theologe und
Musikwissenschaftler Adolf Thürlings (1844-1915) Weichen gestellt und
Voraussetzungen geschaffen, wie sie uns erst wieder in der Liturgiereform der
letzten Jahrzehnte begegnen. Thürlings ist über seine Kirche hinaus zu
einem der Wegbereiter heutiger Gottesdiensterneuerung geworden. An
der Universität Bern war er (ab 1887) der erste Vertreter historisch
kritischer Liturgiewissenschaft im heutigen Sinn. Vor und nach ihm konnte
sich kein altkatholischer Gesangbuchherausgeber und keine Kommission

auf ein vergleichbar umfassendes Grundlagenwissen stützen. Seine
Rektoratsrede beim 73. Stiftungsfest der Universität Bern 1906 «Wie
entstehen Kirchengesänge?» geriet zu Unrecht in Vergessenheit. Thürlings,

der u. a. über die Entstehungsgeschichte des Konstanzer Gesangbuchs

von 1812 gearbeitet hatte, begründet seine Bemühungen um die

gottesdienstliche Gemeindepraxis ausführlich in einer Abhandlung über
«Das neue liturgische Gebetbuch samt Anhang» (1885). Was hier allzu
bescheiden «Anhang» genannt wird, ist sein «Liederbuch vom Reiche
Gottes». Acht Jahre später wird Thürlings auch eine völlige Neubearbeitung

des Gesangbuchs für die Christkatholische altkatholische) Kirche

der Schweiz vorlegen.
Doch hören wir ihn selbst.

Thürlings fragt nach dem Ausgangspunkt, auf den sich derjenige zu
stellen habe, «der von alt-katholischen Gesichtspunkten aus der
Gemeinde ein Hymnologium darbieten will». Die Antwort müsse sich

«aus der Behandlung ergeben, die wir der Liturgie wollen angedeihen
lassen». Er grenzt sich deshalb von der vorgefundenen evangelischen
und römisch-katholischen Praxis der Zeit ab. Weder dürfen «bloss Predigt

und Lied stehen bleiben» noch «die Liturgie in der römischen
Form mit all ihren Auswüchsen» beibehalten werden, um «damit auf
dem verhängnisvollen Wege fortzuschreiten, der neben der offiziellen

267



Liturgie eine Volksliturgie aufrichtet, deren Entwicklung bis zur
abenteuerlichsten Zügellosigkeit fortschreiten kann, deren Eindämmung
sich bald als unmöglich erweisen würde». Wenn in der Liturgie Lieder
gesungen werden, «bewegt sich» das Lied «nicht frei neben der offiziellen,

vom Priester geleiteten Liturgie, sondern muss sich der letzteren in
derselben Weise einfügen, wie der durch dasselbe verdrängte Teil».
Thürlings bevorzugt deshalb für die Liturgie «nichtliedmässige
Gesänge», Psalmen, Antiphonen und die deutsche Übertragung des Ordi-
nariums. Er will an deren Stelle nur ausnahmsweise Paraphrasen und
Lieder zulassen. Diese müssen zudem «sich in ihrem Texte mehr oder
weniger eng an liturgische Texte anschliessen oder eigens zu dem
Zwecke gefertigt» sein. Der Auftrag der deutschen Synode von 1881

bezog sich ursprünglich nur auf die Schaffung eines Liturgischen
Gebetbuches, also auf ein deutschsprachiges Missale, und auf Texte für
Laudes und Vesper analog zu den gebräuchlichen Missalien und
Brevieren. Thürlings sieht aber die Gemeindefeier unlöslich mit dem
Gesang verbunden. Daher wünscht er die Ergänzung des «Liturgischen
Gebetbuchs» nicht durch die in Gebrauch befindlichen Gesangbücher,
sondern durch ein Hymnar, das massgerecht den neu zu schaffenden
liturgischen Büchern entspricht. Den Grundgedanken seines Liederbuchs

findet er bei Mk.1,14, in Jesu Verkündigung des Reiches Gottes.
Der Gesang der Kirche müsse ein Teil dieser Verkündigung sein. Reich
Gottes ist für ihn der Grundgedanke, der auch «den Begriff der
Gemeinschaft, der Kirche, im höchsten, katholischsten Sinn des Wortes,
gleich an die Spitze stellt». Der Gemeindegesang schafft Gemeinschaft
und bezeugt sie.

Thürlings sieht in seinem Gesangbuch «eine Art Religionshandbuch
in Liedern». Die vier Abschnitte sind überschrieben: «Gott, der Herr des

Reiches. Jesus Christus, der Stifter des Reiches. Die Verwirklichung des

Gottesreiches. Die Vollendung des Gottesreiches.» In den ersten
Abschnitt werden Lob und Danklieder, aber auch Gloria, Sanctus und Te

Deum eingeordnet. Der zweite Abschnitt enthält Lieder zum Kirchenjahr.

Zwei Agnus-Dei-Gesänge (Braunschweig 1528 und Nikolaus De-
cius' «O Lamm Gottes unschuldig») stehen am Beginn der Passionslieder.

Im 3. Abschnitt finden sich Lieder zum Heiligen Geist, Glaubenslieder,

Gesänge zu Taufe, Firmung und Busse, von der Gottes- und
Nächstenliebe, Abendmahls- und Predigtlieder und damals erstmals das für
den gemeinsamen Gesang eingerichtete Vater unser.

Der vierte Abschnitt umfasst Lieder zu Aussaat und Ernte, zu Tod,
Begräbnis und zum Totengedächtnis, Lieder von der Gemeinschaft der

268



Heiligen (darunter drei Marienlieder), von der Wiederkunft des Herrn
und zum Thema «Gott, alles in allem».

Von dieser Art der Systematisierung ist Thürlings im Schweizer
Gesangbuch von 1893 wieder abgerückt, da sie die praktische Verwendbarkeit

erschwert hat.

Im Zusammenhang mit seiner Gesangbucharbeit äussert sich Thürlings

mehrfach zur Frage der Texte. Die reformatorischen Textfassungen
seien «bis auf unsere Tage wie in einem klaren ruhigen Strome fast
ununterbrochen weiter geflossen und den gleichzeitigen katholischen
Dichtungen überlegen». Er wendet sich gegen «an wässerigem Moralisieren
krankende Texte», wünscht sich «grössere Kernhaftigkeit», Texte, «die

spezifischen Glaubensanschauungen gerecht werden». Offensichtlich
waren ihm aus der nachreformatorischen katholischen Kirchenliedtradition

vor allem Angelus Silesius und Friedrich Spee vertraut, nicht aber
Vehe, Leisentrit, Beuttner, Corner und Ulenberg. Ähnlich wie in der
Frage der Eucharistischen Gebete zeigt sich auch hier, dass manche wertvolle

Überlieferung in der damaligen Zeit verschüttet lag und erst der
Freilegung bedurfte. Die von Thürlings gestellte Frage, «wenn es mit
dem Werte vieler Texte so ungünstig bestellt ist, warum schafft man sie

nicht weg?», und die Beobachtung, «dass einem noch so mangelhaften
Text eine rasch verständliche, meist ebenso oberflächliche Melodie bald
ein Publikum» verschaffe, sind unvermindert aktuell.

Wie sieht Thürlings zu seiner Zeit das Melodienproblem? Den
katholischen und den reformatorischen Gesangbüchern bis zum Ende des

17. Jahrhunderts erkennt er eine weitgehende «Charakterkonformität»
der Melodien zu. Die Gesangbuchreformen der Josephinischen und

Wessenbergschen Zeit seien hingegen mit einer musikalisch hoch
bedeutsamen Epoche zusammengetroffen, «der sich die katholische Kirche
völlig naiv und rückhaltlos hingab, während der Protestantismus die
Thore seiner Kirchen von ihr verschlossen hielt». Thürlings hält die
Melodien der Barock- und Nachbarockzeit samt und sonders für innerlich
unvereinbar «mit den Klängen der Präfation und der Psalmen». Dagegen
weist er auf Bemühungen hin (etwa von Töpler im Kölnischen Gesangbuch

von 1837), geeignete neue und ältere Texte «mit den Choralmelodien

früherer Zeiten, katholischen wie protestantischen, zu verbinden».
Das Empfinden vieler Gemeinden, diese Melodien seien langweilig,
führt er auf die Isometrierung zurück. Durch sie wurde die grosse «rhythmische

Mannigfaltigkeit der Melodien» aufgehoben. Dazu würden sie

«mit einem zuweilen unglaublich schleppenden Vortrage» wiedergegeben.

Die Weisen mussten in ihren Originalfassungen zurückgewonnen

269



werden. Dass diese den meisten altkatholischen Gemeinden nicht
bekannt seien, ist für ihn «kein Grund zur Zurückhaltung in diesem wichtigen

Punkte». Er sagt: «Ich halte es für einen grossen Vorzug, wenn ein

Lied dem gedankenlosen Herunterleiern einigen Widerstand leistet.
Was mit Mühe erworben wird, gewinnt an Wert und wird zu festerem

Eigentum für die Gemeinde.»5
Am Schluss der bereits genannten Rektoratsrede «Wie entstehen

Kirchengesänge?» bekennt Thürlings: «Ich weiss kein Mittel, vielleicht auch

Predigt und Sakrament nicht ausgenommen, das mehr imstande wäre,
dem Volke das kirchliche Heimatgefühl zu erhalten, als ein durch die
gemeindlich liturgischen Forderungen gegliederter Kirchengesang.»6

Eine weitere Veröffentlichung, die Thürlings angeregt und vorbereitet
hatte, geriet auch in den altkatholischen Gemeinden allzu bald in
Vergessenheit: 1890 erschien in Bonn ein «Chor- und Vorsängerbuch zu den

Gesängen des liturgischen Gebetbuchs». Es enthält deutschsprachige
gregorianische Propriumsgesänge, Responsorien und Antiphonen für die
Eucharistiefeier und für die Tagzeiten. In einigen Fällen sieht es Stücke

für den Vorsänger vor, «wenn der Priester nicht singt».
Dazu kommen die Lamentationen der Kartage und mehrere vierstimmige

Gesänge, vornehmlich Übersetzungen lateinischer Motetten aus

dem 16. Jahrhundert. Erst bei der Arbeit am Einheitsgesangbuch
«Gotteslob» wurden von neuem ähnliche Chor- und Vorsängerbücher konzipiert

und veröffentlicht.
In dem ebenfalls von Thürlings geprägten «Gesangbuch der

Christkatholischen Kirche der Schweiz» aus dem Jahr 1893 fehlen Lieder aus der
deutschen Tradition, etwa «Anbetung, Preis und Ehre», «Preis dem To-
desüberwinder». Hinzugekommen sind eine Reihe von alten Liedern,
u.a. eine Übertragung des «Veni redemptor gentium», «Mitten in dem

Leben», «Sei Lob und Ehr dem höchsten Gut», ««Tut mir auf die schöne

Pforte», «Wir glauben an den einen Gott». Wie schon im «Liederbuch

vom Reiche Gottes» hat Thürlings keine Berührungsängste gegenüber
dem reformatorischen Liedgut. Allerdings wurde ihm dies auf der
18. Synode des Katholischen Bistums der Altkatholiken in Deutschland
zum Vorwurf gemacht. Er habe «die protestantischen Choräle ausserordentlich

bevorzugt. Sie sind ja sehr schön, aber was Text und Melodie an-

* Die Zitate sind sämtlich der Abhandlung «Das neue liturgische Gebetbuch
nebst Anhang» entnommen, in: Deutscher Merkur 1885, Nr. 12 ff., auch als
Sonderdruck erschienen.

6 In: Sammelbände der Internationalen Musikgesellschaft Leipzig, 8 (1907)
467-484.

270



langt, so sind sie für den katholischen Gottesdienst nicht so sehr geeignet.»7

Thürlings kommt im Schweizerischen Gesangbuch den

Gemeindeerwartungen näher. Er nimmt Eingesungenes aus dem St. Galler
Gesangbuch von 1863 auf und ist selbst in der Auswahl von Weihnachtsliedern

grosszügiger.
Ob sich das Gesangbuch der Schweiz deshalb länger gehalten hat als

das deutsche? In Deutschland wird bald das «Liederbuch vom Reiche

Gottes» vom «Liturgischen Gebetbuch» gelöst, das vor allem in der

Messliturgie bis 1958 weitgehend unangetastet geblieben ist. Später
folgende Gesangbücher tragen dem Wunsch nach den in den Gemeinden
beliebten Gesängen stärker Rechnung als den strengen Auswahlprinzipien

von Thürlings und der weitergehenden liturgischen Erneuerung.
Wir erkennen hier eine Entwicklung, die sich auch in der Gebrauchsgeschichte

des Einheitsgesangbuchs «Gotteslob» ergeben hat: Zu den dort
beigebundenen Diözesananhängen wurden bekanntlich in Pfarreien und

grösseren Bereichen zusätzliche Hefte erstellt, die gebräuchliches Liedgut

von neuem darbieten, das den Auswahlkriterien für den Stammteil
und für die offiziellen Anhänge nicht entsprechen konnte. Dazu kommen

manche neue Lieder, die den genannten Kriterien ebensowenig
gerecht werden. Bisweilen scheut man sogar vor Verschlimmbesserungen
von ins «Gotteslob» aufgenommenen, auch von Ö-Liedern, nicht zurück,
ohne sieb um Autorenrechte zu kümmern. Wir dürfen gespannt sein, ob

sich ähnliche Erscheinungen auch auf dem Weg des neuen Evangelischen

Gesangbuchs zeigen werden.

5. Im Katholischen Bistum der Altkatholiken in Deutschland legte die

im Jahre 1908 gebildete Gesangbuchkommission eine Auswahl von den

Gemeinden «mit Nachdruck verlangter Lieder, wie sie bei Thürlings fast

ganz fehlen.... Als oberster Grundsatz bei der musikalischen Redaktion
hat die möglichste Schonung der in den eingebürgerten Büchern gegebenen

Melodien zu gelten.»8 Das bedeutete in vielen Fällen die Beibehaltung

von Melodien, die unter Missachtung der rhythmischen Mannigfaltigkeit

in einfaches Gleichmass gebracht sind. Der Offenburger Pfarrer
Edmund Kreusch war als einziges Kommissionsmitglied bestrebt, die
Intentionen von Thürlings sachkundig aufzunehmen und weiterzuführen.
Er wendet sich gegen «gereimte Predigten, hohle Deklamationen,
sentimentale Seufzer, melodische Tändeleien» und sagt, «es wäre schade,

wenn durch Nachgiebigkeit die Sonderwünsche und (durch) private

7 Protokoll der 18. Synode im Amtl. ak. Kirchenblatt (1903) 245f.
s Brief im Ord. Archiv Bonn Aa-IX-60.

271



Liebhabereien die einmal verbannten Auswüchse» in ein neues Buch
gerieten9. Seine Befürchtung, mit seiner «Meinung und Anschauung» nicht
durchzudringen, hat sich leider erfüllt. Das Gesangbuch von 1909 erwies
sich als ein Rückschritt, der auch in vielen Gemeinden als solcher
erkannt wurde und die Annahme des Buches erschwerte. Dagegen hat das

1924 veröffentlichte Gesangbuch des späteren Weihbischofs Dr. Otto
Steinwachs in den meisten Gemeinden dankbare Aufnahme gefunden10.
Der Praktiker Steinwachs suchte einen Kompromiss. Er war der
Überzeugung, den Gemeinden könne kein Buch in die Hand gegeben werden,
das zwar in der Theorie richtig sei. «aber der allgemeinen Entwicklung
weit vorausläuft und am Schreibtisch und nicht aus der konkreten Erfahrung

dieser und jener Erprobung entstanden ist». Steinwachs, in der
Druckerstadt Offenbach aufgewachsen, legt auf die graphische Gestaltung,

auf Satz- und Typenwahl des Buches besonderen Wert, wie das

heute wieder in einigen Ausgaben des Evangelischen Gesangbuchs
erkennbar wird.

Die auf Steinwachs folgende altkatholische Gesangbuchausgabe von
1952/1965 ist bereits vom Blick in die Sammlung «Kirchenlied» (1938), in
römisch-katholische Diözesangesangbücher der Zeit und ins Evangelische

Kirchengesangbuch mitgeprägt. Aus den genannten Ausgaben sind
103 Lieder neu aufgenommen.

6. Im Jahre 1986 erscheint für das Katholische Bistum der Altkatholiken

in Deutschland das Gesangbuch «Lobt Gott, ihr Christen», das

schon in seinem Titel die Verwandtschaft zum Einheitsgesangbuch
«Gotteslob» deutlich macht. Die deutschsprachigen altkatholischen Kirchen
gehören seit ihrer Gründung im Jahre 1969 zur «Arbeitsgemeinschaft für
ökumenisches Liedgut». In Deutschland ergaben sich darüber hinaus

enge Verbindungen zur EGB-Kommission. Sah man doch in dieser
Arbeit eine konsequente Weiterführung der bereits von Thürlings verfoch-

9 In einer Artikelreihe «Ein Wort zur Gesangbuchfrage» Alt-Katholisches
Volksblatt XXII (1908) Nr. 24-27, ohne Seitenzählung.

10 Bereits sein Vater. Adam Joseph Steinwachs, hatte als Priester der Erzdiözese
Wien ein «Katholisches Gebet- und Gesangbuch mit besonderer Rücksicht auf
die gottesdienstliche Ordnung der Erzdiöcese Wien» herausgegeben («Druck.
Verlag und Eigenthum von F. Kühkopf». Korneuburg 1868. 550 S.. ca. 300
Lieder). Er wollte darin, wie es in der Vorrede heisst. «so gut. vollständig und zweckmässig

als möglich Alles darbieten, was zur erbaulichen und feierlichen Abhaltung

der öffentlichen und gemeinsamen Gottesdienste nützlich sein kann und die
Gläubigen in den Stand zu setzen, in recht schöner Gemeinsamkeit mit dem Priester

und miteinander zu feiern».

272



tenen Grundsätze. In «Lobt Gott, ihr Christen» finden sich viele
Gesänge aus dem Stammteil von «Gotteslob», Psalmen und Stundengebete
eingeschlossen. Dazu kommen weitere Ö-Lieder, die bis zur Endredaktion

von «Gotteslob» noch nicht oder nur in Diözesananhängen vorlagen
und schliesslich eine kleine Auswahl von Gesängen, die den Gemeinden
aus ihren alten Büchern vertraut waren.

In einem Bistum, das ganz Deutschland umfasst, ist es kaum möglich,
im Anhang Rücksicht auf die «Liedlandschaft» zu nehmen. Das fördert
Gemeindeanhänge von mehr oder weniger guter Qualität.

Freilich, das Buch lässt wie schon «Gotteslob» eine ganze Reihe heutiger

Wünsche offen: Vor allem zeigt sich, dass in der Entstehungszeit noch

wenig Gespür für eine inklusive Sprache bestand. Die in vielen Gemeinden

beliebten Taize-Gesänge fehlen in diesem Buch ebenso wie das

mehrsprachige Liedgut aus der weltweiten Ökumene.

«Lobt Gott, ihr Christen» enthält die Psalmen und Kehrverse in der

Fassung von «Gotteslob». So bleibt auch hier das Desiderat einer neuen,
ökumenisch verantworteten Psalmenübersetzung und Antiphonensammlung.

Ein solches unverzichtbares Unterfangen müsste der inklusi-
ven Sprache verpflichtet sein und Erkenntnisse aus der vertieften
Beschäftigung mit dem Ersten Testament aufnehmen, vor allem in der
Gottesanrede11.

7. Die christkatholische Gesangbuchentwicklung in der Schweiz verlief

ähnlich wie in der reformierten und in der römisch-katholischen Kirche

des Landes. Die schweizerischen Kirchen sahen sich bekanntlich
nicht in der Lage, den Projekten Einheitsgesangbuch «Gotteslob» und
«Evangelisches Gesangbuch» für den deutschsprachigen Raum beizutreten.

So erschien 1978 eine Veröffentlichung «Messliturgie und Gesangbuch

der Christkatholischen Kirche», die das Gesangbuch von 1893

weiterführte und Gesänge aus dem «Gotteslob» und aus den Ö-Liedern
aufnahm. Bald zeigte sich, dass dieses Buch nur als Übergangslösung geeignet

war. Die Arbeit an einer Neuausgabe steht vor dem Abschluss. In
noch weitergehendem Umfang werden darin ökumenische Liedfassungen

zu finden sein. Auch das Strophenlied wird nicht mehr dominieren.
«Deutlich mehr Kehrverse, dazu Kanons, fremdsprachige Lieder,
mehrstimmige Gesänge ermöglichen eine abwechslungsreichere Gestaltung
des Gottesdienstes», heisst es in einem Werkstattbericht12. Vorsängerstücke

und kurze Ausführungshinweise sollen ins Gesangbuch integriert

11 Es sei hier auf die Versuche der «Kirchentagsübersetzungen» hingewiesen.
12 In: Christkatholisches Kirchenblatt, 11/97,166.

273



werden. Dabei stellt sich, wie in der reformierten und in der römisch-katholischen

Kirche, die Frage nach Dialektliedern. Einerseits haben die
Dialekte der Schweiz einen weit höheren umgangssprachlichen Stellenwert

als im übrigen deutschen Sprachraum, sieht man von den besonderen

Verhältnissen im Elsass ab. Andererseits gibt es kein einheitliches
Schweizerdeutsch.

8. Auch in manchen altkatholischen Gottesdiensten lässt sich leider
erfahren, dass auch das bestdurchdachte Gesangbuch nicht vor unüberlegter

Verwendung schützen kann. Es ist eine fragwürdige ökumenische
Übereinstimmung, wenn wir in allen unseren Kirchen Praktiken begegnen

können, die nicht gerade von einem sinnvollen Umgang mit den
Gesangbüchern und von einer sorgfältigen Vorbereitung des gesamten
Gottesdienstes zeugen: Auf eine zur Eröffnung gesungene Leise folgt oft
noch eine Kyrie, oder es wird zusätzlich zu einer Kyrielitanei ein
Eröffnungslied gesungen. Anstelle des Gloria tritt bisweilen ein beliebiges
Loblied oder gar ein Zeitlied. Das Verständnis von Kyrie und Gloria
bleibt in reformatorischen Gottesdiensten immer noch auf Schuldbekenntnis

und Gnadenzusage eingeengt, wo doch schon bei der Eröffnung
der Eucharistie-(i)Feier Lobpreis und Danksagung aufklingen sollten.

Schuldbekenntnis, Klageruf und Fürbitte haben in dieser Feier ihren
selbstverständlichen Platz. Sie müssen jedoch vom Lobpreis und Dank
für die erfahrene Treue Gottes gehalten sein. Von der reichen Auswahl
an Gloria- und Credo-Gesängen mit dem vollen liturgischen Text wird
ohnehin nur wenig Gebrauch gemacht. Im Gloriatext sind Lobpreis und
der Ruf um Erbarmen verbunden. Die vierfache Bedeutung von
«Confessio» (preisendes Bekenntnis, Schuldbekenntnis mit dem Vertrauen
auf Vergebung, damit Glaubensbekenntnis und Bekenntnis zur konkreten

Glaubensgemeinschaft) müsste gerade im Credo bewusst werden.
Anstelle des Antwortpsalms tritt nicht selten ein Lied, häufig kein
Psalmlied und ohne Bezug zu den Lesungen. Statt des Hallelujaverses
wird (nochmals) ein ganzer Psalm oder ein Responsorium breve aus Laudes

oder Vesper gesungen. Der sinnvolle und den Gottesdienst
gliedernde und belebende Wechsel zwischen Strophenliedern und nichtlied-
mässigen Gesängen unterbleibt. Selbst an die Stelle des Sanctus, das als

erste Gemeindeakklamation im Eucharistiegebet nahtlos an die Präfation

anschliessen sollte, treten andere Gesänge. Es ist schwer vorstellbar,
dass die Engel und Heiligen ohne Unterlass «Hilf, Herr meines Lebens»
oder «Manchmal kennen wir Gottes Willen» singen, nicht einmal «Laudato

si...». Die Oster- und die Pfingstsequenz ist bedauerlicherweise viel-

274



fach in Vergessenheit geraten. Manche Lieder, die, um es mit Adolf Thürlings

zu sagen, «dem gedankenlosen Herunterleiern einigen Widerstand
leisten», schlummern als verborgene Schätze im Gesangbuch. Die auch
in den kleinsten jüdischen Gemeinden selbstverständlichen Kantoren
fehlen vielerorts. Da und dort übernehmen der Pfarrer oder der Organist
diesen Part, auch wenn das vom Spieltisch auf der Empore aus Gesungene

unverständlich bleibt. Der Glaube kommt vom Hören! Das gilt
auch für neue Lieder.

Manche von ihnen kommen häufig nur ins Repertoire, weil sie neu
oder rhythmisch sind. Ebenso wie bei alten Liedern darf jedoch der Text,
die Aussage, die sich die Singenden zu eigen machen sollen, nicht unkritisch

ausser Betracht bleiben. Sonst würde Gedankenlosigkeit gefördert
und der Erneuerung des Gemeindelebens und eines mündigen Glaubens
kein guter Dienst erwiesen.

Bei den genannten und anderen Mängelanzeigen und Wünschen geht
es nicht um Inszenierungsideen abgehobener Liturgisten, sondern um
eine sinnvolle Praxis gemeinsamer Feier, deren Wurzeln in der Liturgie
des ersten Bundes und der frühen Kirche zu finden sind.

9. Die weitreichende Gemeinsamkeit, die im deutschsprachigen Raum
zuletzt nach dem Erscheinen des neuen Evangelischen Gesangbuchs
durch die ökumenischen Lieder und Gesänge gegeben ist, sollte
konsequenterweise zu einer allseitigen Neubesinnung auf die liturgiegerechte,
verantwortliche Verwendung unserer Gesangbücher führen. In der
Hinführung dazu läge eine sinnvolle Aufgabe für zwischengemeindliche
ökumenische Arbeitskreise oder gar für regelmässige ökumenische
Liedwochen, analog zu den üblichen Bibelwochen, zum Beispiel vor
oder nach dem Sonntag Cantate.

Durch die hymnische, durch die liturgische Sprache, durch «die Sprache

der Sehnsucht» entsteht eher Kommunikation. «Die Sprache
dogmatischer Systeme oder biblizistischer Paketlösungen ist, so scheint es,

der falsche Deckel auf den richtigen Töpfen» (Klaus Berger) a. Ob es

gelingen wird, eine Reform der Gesangbücher der siebziger und achtziger
Jahre so lange zu verschieben, bis auch die neuesten Ausgaben eine

längere Erprobungszeit hinter sich haben? Erst dann ist es möglich, ein
Buch mit einem ökumenischen Stammteil, mit einem gemeinsamen
Singpsalter und mit Anhängen für die einzelnen kirchlichen Traditionen
und Länder mit dem Editorial aller beteiligten Kirchen herauszugeben,

13 In: Ist mit dem Tod alles aus?, Stuttgart 1997, 21.

275



ein Projekt, wie es sich in den «Gemeinsamen Kirchenliedern» von 1973

erstmals in bescheidenem Mass abgezeichnet hatte.
So könnten Christen, die in der Spiritualität und im Lobpreis schon

zueinander gefunden haben, ein Zeichen setzen, dass bestehende Trennungen

in Lehraussagen und Kirchenordnungen überwindbar sind. Bleibt
doch bei den Auseinandersetzungen und den Konvergenzgesprächen
um Amt und Abendmahl meist ausser acht, dass das Schlüsselwort der

Stiftung Jesu «eucharistäsas» heisst. Die Feier seines Bundes wurzelt in
der Beraka und der Toda Israels. Die Kirche soll eine Gemeinschaft im

Lobpreis sein!

Waghäusel-Kirrlach Sigisbert Kraft

276


	Altes und Neues : vom Liturgiegesang in den deutschsprachigen altkatholischen Kirchen

