
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 4

Artikel: Die russische orthodoxe Kirche zwischen ihrer Vergangenheit und der
Zukunft (im neuen Europa)

Autor: Borovoj, Vitalij

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404869

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen
ihrer Vergangenheit und der Zukunft (im neuen Europa)*

I. Einleitende Bemerkungen

1. Heute wird viel von der Bedeutung des Katholizismus und des
Protestantismus im Prozess der Errichtung des neuen Europa gesprochen und
geschrieben. Doch wenn es sich dabei nicht bloss um das westliche

Europa (vom Atlantik bis zur Oder oder bis zum Bug), sondern um das eine

Europa (vom Atlantik bis zum Ural und Sibirien) als ein neues Europa
handeln soll, dann hat für den Prozess und den Erfolg einer solchen
europäischen Integration auch der orthodoxe Faktor - die Orthodoxie und
die orthodoxe Kirche (besonders auch die Russische Orthodoxe Kirche)
- entscheidende Bedeutung.

2. Dabei gilt es, sich bewusst zu machen und nicht zu vergessen,

- dass die Kirche, welche - historisch und konventionell - herkömmlicherweise

die «Russische Orthodoxe Kirche» (Moskauer Patriarchat)
genannt wird, die Kirche der ganzen Rus ' ist (das heisst die Orthodoxe
Kirche in Russland, in der Ukraine, in Weissrussland, der Moldau und
in den endlosen Weiten Eurasiens).

- dass diese Kirche eine grosse missionarische Kirche war, die mit der

Verkündigung des christlichen Glaubens durch die unermesslichen
Räume Osteuropas, Sibiriens und Asiens zog, bis hin nach China,
Japan und Amerika (von Alaska im Norden bis nach Kalifornien im
Süden - bis San Francisco).

- dass diese Kirche viele seither unabhängig - autokephal oder autonom

- gewordene orthodoxe Kirchen aus sich hervorgebracht hat, nämlich
die orthodoxen Kirchen in Polen, in Tschechien und der Slowakei, in
Finnland, in Estland, in Lettland, in Japan und in Amerika (in den

USA).
3. Ausserdem umfasst der traditionelle Begriff «die Kirche der Rus»

historisch auch die zahlenmässig starke russische, ukrainische und weiss-
russische orthodoxe Diaspora in Westeuropa, in Nord- und Südamerika

* Anm. der Redaktion: Der Verfasser hielt diesen Vortrag im Zusammenhang
mit der am 7. Dezember 1996 erfolgten Verleihung des Ehrendoktorats durch die

Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität Bern.
1 Anm. des Übersetzers: «Rus» ist die alte, historische Bezeichnung für das

ostslawische Staatswesen, aus dem die heutigen Völker der Ukrainer, der Russen
und der Weissrussen hervorgingen.

242



und in Australien, unabhängig von ihrer gegenwärtigen jurisdiktioneilen
Zugehörigkeit und ihrem Status ausserhalb des Moskauer Patriarchats,
denn diese ganze Diaspora ging ursprünglich kanonisch und geistlich aus

der Russischen Orthodoxen Kirche und deren Geschichte hervor.
4. Schon aus dieser kurzen Aufzählung dessen, was unter den Begriff

«die Russische Orthodoxe Kirche» fiel und fällt, ist ersichtlich, was für
eine Bedeutung die Orthodoxie und die Russische Kirche in der
Geschichte des Westens und des Ostens, in den interkonfessionellen
Beziehungen des Katholizismus, des Protestantismus und der Orthodoxie, in
der mittelalterlichen und neueren Geschichte Europas hatte und haben

muss.
5. Dies gibt uns auch das Recht, von der ökumenischen Bedeutung der

Teilnahme der Russischen Orthodoxen Kirche am Prozess der Bildung
und Entstehung des Neuen Europa zu sprechen, sofern von dem einen

Neuen Europa vom Atlantik bis zum Ural und zu Eurasien geredet werden

soll.

IL Der ökumenische Charakter des ursprünglichen Christentums
in der Rus

6. Historisch und geopolitisch befand sich die Rus im Zentrum und
Kreuzungspunkt der Einflüsse und gegenseitigen Beeinflussungen der Kulturen

von Byzanz, Orient und Abendland (Hellenismus, Slawentum, Euro-
päismus und Eurasientum).

Das Eindringen und die Verbreitung des Christentums in der Rus
zeichnete sich durch Verschiedenartigkeit und einen ursprünglich
ökumenischen Charakter eigener Art aus, der nicht im Rahmen einer einzigen

Ethnie Platz fand, sondern weit über deren Grenzen hinaus ganz
Osteuropa und später die Länder und Völker Eurasiens umfasste.

Es gibt eine tiefe geopolitische und historische Wahrheit in unseren
Sagen und Legenden über die Anfänge des Christentums in der Rus:
Über den Apostel Andreas den Erstberufenen, über die Bischöfe von
Chersones, über Kij, den legendarischen Gründer von Kiew, über die
Schwarzmeer-Asowsche Rus (das dritte Zentrum der Rus), über das

Christentum in Chasarien und über die «Berufung der Waräger», das

heisst über den westlich-skandinavischen Faktor bei der Christianisierung

der Rus.
Dies alles weist auf einen ursprünglich-ökumenischen, aber dennoch

Synthesen schaffenden Charakter hin, durch den die Rus und Osteuropa

243



als organischer Teil der weltweiten Kirche in das ganze christliche
Universum eingeschlossen war.

7. Von hier aus ging die Jahrhunderte lange Geschichte der ganzen Rus

(der Russischen Orthodoxen Kirche) dialektisch weiter in einander
folgenden Bemühungen, die geistigen Werte und das Erbe der byzantinischen

(östlichen) und der europäischen (westlichen) Kultur bei sich
heimisch zu machen, sie zu verarbeiten und eine eigene orthodoxe Synthese
einer ganzheitlichen Kultur auszuarbeiten, die das geistliche Wesen und
die Wahrheit der Orthodoxie schöpferisch darstellen sollte. Die
Geschichte der Russischen Kirche kennt drei solche Versuche, eine orthodoxe

Synthese des Glaubens, der Kultur und der Gesellschaft auszuarbeiten.

Es sind dies die (grundlegende) Kiewer Synthese, die (messianische)
Moskauer Synthese und die (imperiums-bezogene) Petersburger
Synthese.

III. Die (grundlegende) Kiewer orthodoxe Synthese

8. Die Rus der Zeit des Fürsten Vladimir war Bulgarien, Tschechien,
Polen, West- und Nordwesteuropa näher als dem fernen Byzanz. Der
berühmte Weg von den Warägern zu den Griechen erforderte eine grosse
Kraftanstrengung, und dabei war Mitteleuropa und mit ihm der Westen
und Nordwesten nahe und bekannt. Und dort breitete sich überall das

westliche Christentum aus. Tschechien, Polen, Dänemark, Norwegen
und Schweden - sie alle nahmen das westliche Christentum an. Dies war
auch für die Rus eine naheliegende Möglichkeit. Und das Papsttum
bemühte sich eifrig, seinen Einfluss auch auf die Rus auszudehnen. Und
doch empfing die Rus das Christentum aus Byzanz und eignete sich das

östlich-orthodoxe Erbe der heiligen Kyrill und Method an. Die Sage von
der «Wahl unter den Glaubensrichtungen» durch den heiligen Wladimir
vor seiner Taufe hat einen tiefen historischen Sinn.

Die «Wahl» wurde zweifellos von dem Umstand beeinfiusst, dass

Byzanz damals auf dem Gipfel der Kultur und Bildung stand. Der Westen

dagegen stand damals auf einem andauernd niedrigeren Niveau der
Entwicklung.

9. Das Christentum aus Byzanz zu empfangen, bedeutete den
Anschluss an die Weltschätze der byzantinischen und allgemein menschlichen

Kultur jener Zeit. Gleichzeitig kam auch der Reichtum der slawischen

christlichen Kultur aus Bulgarien in die Rus, und dies in verständli-

244



cher slawischer Sprache: die Heilige Schrift, die gottesdienstlichen
Bücher, das Erbe der heiligen Kyrill und Method und ihrer Schüler und auch

das reiche slawische christliche Schrifttum, sowohl Übersetzungsliteratur

aus dem Griechischen als auch eigenständige Literatur. Eine dieser

Literatur an kulturellem Niveau ebenbürtige gab es damals im Westen

nicht. Die Sprache der Kirche wurde zur gemeinsamen Sprache der ganzen

Rus, sie wurde zur «National»- Sprache und vereinigte so die ganze
Rus. Eine einheitliche christlich-orthodoxe Kultur für die ganze Rus

begann sich zu entwickeln. Die Wechselwirkung zwischen dieser Kultur
und den ständigen Kontakten mit den Völkern Süd- und Mitteleuropas
(mit den Bulgaren, den Tschechen und den Polen) und den Völkern des

Westens und Nordwestens (Deutschlands und Skandinaviens) schuf
günstige ökumenische Bedingungen für die Entwicklung und den

Aufschwung der Kultur der Rus. Dies lag auch der Ausarbeitung der
(grundlegenden) Kiewer orthodoxen Synthese zu Grunde. Dieser Prozess

wurde durch den Einfall der Tataren und das schwere tatarische (mongolische)

Joch unterbrochen.

IV. Die (messianische) Moskauer orthodoxe Synthese

10. Das tatarische Joch war eine Zeit schwerer Prüfung für die Russische

Kirche. Und sie hat diese Prüfung nicht nur ertragen und überlebt,
sondern sie wurde auch reicher um eine neue geschichtliche Erfahrung und

neue schöpferische geistige Kräfte. Kiew war gefallen, doch die christliche

Kultur verschwand nicht, sie wurde von der Kirche bewahrt, welche
für das Volk zur Hüterin der geistigen Werte und zur Stütze in den

hereingebrochenen Nöten wurde. Der Hauptgrund der Niederlage und des

tatarischen Jochs waren das politische Einzelgängertum der Teilfürsten,
ihre gegenseitigen Fehden und ständigen Streitereien. Diese harte Lektion

war nicht umsonst, und die Kirche verwandte alle ihre Kräfte und

Anstrengungen darauf, die staatliche Einheit der ganzen Rus zu erreichen.

11. Dieser Dienst an der Einheit der ganzen Rus und der Stärkung des

Verständnisses für die Notwendigkeit der Einheit im Volksbewusstsein
aller Fürstentümer, Teilfürstentümer und Teile der Rus war der
Kernpunkt des Lebens und der Geschichte der Moskauer Periode der
russischen Geschichte. Dies wurde auch die treibende Kraft des Moskauer
Fürstentums (später Zarentums) im Kampf um die Schaffung eines starken

zentralisierten russischen (Moskauer) Staates, der fähig wäre, die

245



ganze Rus zu vereinigen und zum Hüter der Orthodoxie und Beschützer

(Schutzpatron) aller orthodoxen Völker vor den von aussen kommenden
Gefahren zu werden, die ihren Glauben und ihr Volkstum bedrohten.

Dieses von der Kirche inspirierte und von der Moskauer Rus als ihre
«heilige Pflicht» übernommene Bewusstsein der Verantwortung für «die

ganze Rus» und für «die ganze Orthodoxie» wurde zur Quelle der inneren

Kraft des Moskauer Staates und half ihm, aus allen Schwierigkeiten
siegreich, mit neuen Kräften und Plänen für die Zukunft, hervorzugehen.

12. Dies half, das tatarische Joch zu überleben und zu überwinden und

aus ihm heraus in die weiten Räume des hinter der Wolga liegenden
Europa, des Steppeneuropa, vorzustossen, über den Ural hinaus, nach Sibirien

und in die Räume des künftigen Eurasien.
Dies half, die «Kreuzfahrer-Aggression» im Baltikum abzuwehren

und später an die Ostsee hinauszugelangen. Dies half, den langen Kampf
mit dem Grossfürstentum Litauen und mit Polen um die Vereinigung
aller Länder der Rus - der Ukraine und Weissrussland - um Moskau und
mit Moskau zu gewinnen. Dies schuf die Voraussetzungen für die
Bildung eines «Grossrusslands», eines Nachfolgers und Fortsetzers der Mission

der Kiewer Rus und ihrer christlichen Kultur in der östlich-orthodoxen

«Ökumene».
Dies half auch dem orthodoxen Volk der Ukraine und Weissrusslands,

dem Druck der Union, der Polonisierung und Entnationalisierung
standzuhalten.

13. Die Russische Kirche war nicht nur die wichtigste einigende Kraft
und das geistige Zentrum für die ganze Rus, sondern sie schuf auch die

Voraussetzungen für das Grossstaatsbewusstsein des russischen Volkes
in der Periode der Moskauer Rus (des Moskauer Grossfürstentums und
Zarentums).

Die Union von Florenz, der Verrat der Orthodoxie durch den byzantinischen

Kaiser, den Patriarchen von Konstantinopel und den griechischen

Metropoliten Isidor von Kiew hatten zur Folge, dass der russische

Glaube an die geheiligte Macht der byzantinischen Kaiser und an die
Orthodoxie-Treue der Patriarchen von Konstantinopel und der von ihnen
in die Rus gesandten Metropoliten erschüttert wurde. In Moskau
entschied man, dass es nötig sei, «die Orthodoxie» zu retten und dass dies

jetzt die heilige Verpflichtung des Moskauer Fürsten und der Russischen
Kirche sei. Der Grieche und Uniat Isidor wurde vertrieben und zum
Metropoliten der ganzen Rus wurde ein Orthodoxer und Russe gewählt. So

wurde die Russische Kirche unabhängig von Konstantinopel, und der

246



Moskauer Fürst wurde zum Beschützer und Behüter der ganzen Orthodoxie.

Die bald darauf erfolgte Eroberung Konstantinopels durch die
Türken und das Verschwinden des «Heiligen Reiches des Neuen (Zweiten)

Rom» wurde in der Rus als ein eschatologisches Zeichen des
Einbruchs der «letzten Zeiten», von Verrat und Abfall, verstanden. Jetzt
müsste die Russische Kirche und ihr Metropolit (später Patriarch) zur
Hüterin des orthodoxen Glaubens werden, und zum Verteidiger und

Schutzpatron aller Orthodoxen müsste der Moskauer Grossfürst (später
Zar) werden, der Erbe und Nachfolger der byzantinischen Kaiser. Dieses

eschatologische Gefühl der «Verantwortlichkeit» führte das Nationalbe-
wusstsein der Moskauer Rus dazu, an die «Weltsendung Moskaus» als

«Drittes Rom» und als «Heiliges Russland» zu glauben. Diese messiani-
schen und eschatologischen Glaubensvorstellungen gestalteten auch die
Moskauer orthodoxe Synthese. Diese Ansprüche endeten für den
Moskauer Staat mit einer tiefen Krise und den alles erschütternden radikalen
Reformen Peters des Grossen, mit dem eine neue, die (imperiums-bezo-
gene) Petersburger Periode in der Geschichte Russlands und der Russischen

Kirche begann.

V. Die Petersburger synod-zeitliche2 orthodoxe Synthese

14. Die radikalen Reformen Peters des Grossen waren ein echter und
sehr schmerzhafter Umsturz im Leben der Kirche und der russischen
Gesellschaft. Das orthodoxe Ideal der «Einkirchlichung» wurde gewaltsam
und von oben her durch das autoritäre und einschneidende Experiment
einer «staatlichen Säkularisation» ersetzt. Die Kirchenleitung wird
aufgelöst und nach protestantischem Modell umgestaltet: Das Patriarchat
wird abgeschafft, es wird ein Synod, ein «geistliches Kollegium» mit
einem staatlichen Oberprokuror an der Spitze, eingesetzt. Die Kirche wird
in eine «Verwaltungsabteilung für die orthodoxe Konfession» umgewandelt.

Alles wurde von den Jahrhunderte alten Grundsätzen der Orthodoxie

und der «Heiligen Rus» weggerückt und nach dem Westen ausgerichtet.

Und das «Geistliche Reglement» Peters war im wesentlichen eine

Art Proklamation des Programms einer «Russischen Reformation».
Dieses Vorhaben ist - wie wir wissen - nicht Wirklichkeit geworden. Der

2 Anm. des Übersetzers: Der Ausdruck bezieht sich darauf, dass seit der
Abschaffung des Patriarchats durch Peter den Grossen bis zu seiner Wiederherstellung

im Jahr 1917 der Hl. Synod auch die Funktionen des Patriarchen ausübte.

247



Synod wurde nicht ein protestantisches «Oberkonsistorium». Das

«Reglement» blieb ein blosser Akt der staatlichen Gesetzgebung ohne jede
kanonische Geltung, ein äusseres Dokument der «babylonischen
Gefangenschaft» der Russischen Kirche. Von Peter dem Grossen an drohte der
orthodoxen Kirche und der russischen Gesellschaft eine kulturelle und

religiös-konfessionelle «westliche Gefangenschaft» von seiten der zwei

Hauptkräfte und -richtungen des westlichen Lebens: des Protestantismus

und des Katholizismus, die mit wechselnden Höhe- und Tiefpunkten
und unterschiedlichen Erfolgen um Einfluss auf das geistige und kulturelle

Leben der russischen Gesellschaft kämpften. Und der Hauptgegenstand

und das Hauptziel dieses Kampfes war die Kirche.
15. Unter Peter und seinen nächsten Nachfolgern hatte die protestantische

Richtung die Oberhand. Unter Katharina der Grossen, Paul und
Alexander dem Ersten hatte der katholische Einfluss die Oberhand. Ein
beträchtlicher Teil der Regierungs-, Aristokraten- und Grundbesitzerkreise,

die historisch und sozial nicht mit dem Volk verbunden, ihm
fremd waren, geriet in die «Gefangenschaft» der pro-westlichen
Einflüsse und Schwärmereien. Doch alle Anstrengungen der protestantischen

und katholischen Kräfte, sich die Russische Kirche zu unterwerfen,

ihren Einfluss auf das Volk zu schwächen und sie für Regierungszwecke

auszunützen, erreichten ihr Endziel nicht.
16. Die Kirche und ihr orthodoxes Volk widerstanden den Gefahren,

die ihrem Glauben und ihrem Volkstum drohten, und überwanden sie.

Der übermässige westliche Einfluss und die masslose Schwärmerei für
den Westen riefen in den Kreisen eines beträchtlichen, patriotisch
gesinnten und seine orthodoxe Kirche liebenden Teils der russischen
Gesellschaft eine natürliche Reaktion hervor. Diese Reaktion ist unter der

allgemeinen Bezeichnung Slawophilentum oder Bodenständigentum
(und später auch Eurasientum) bekannt. Die Siawophilen kannten und
liebten den Westen, aber sie sahen auch die Mängel der westlichen Kultur

und wollten für Russland die Fehler des Westens vermeiden. Sie

entwickelten die Idee einer Synthese der «christlichen» westlichen Kultur
und der Orthodoxie (Ju. Samarin, A. S. Chomjakov, I. W. Kireevsky, und
auf ihre Art auch N. W. Gogol und F. I. Tjutschev). Von da her kommt die
Idee der «Sobornost» (Allgemeinschaftlichkeit) in der Ekklesiologie,
einer «sobornischen» (allgemeinschaftlichen) Gnoseologie und der
«Sobornost» im sozialen Handeln.

Von da her kommt der Kampf gegen die westliche Einseitigkeit und
den Rationalismus in der Theologie, in der Philosophie und im Leben,
ein Kampf im Namen einer ganzheitlichen Kultur und einer Alleinheit in

248



Weltanschauung und Praxis. Von da her kommt das Streben, Ost und
West auf der Grundlage der orthodoxen, slawischen, russischen Kultur
zu versöhnen und eine Synthese von schöpferischer Eigenständigkeit
und allseitiger Entwicklung der Russischen Kirche und der russischen

Gesellschaft zu schaffen.
17. Besondere Bedeutung für diese Synthese hatte der prophetische

Glaube Dostojewskijs. der in der «Puschkin-Rede» mit erstaunlicher
Genialität die Gabe der «Allmenschlichkeit» im russischen Volk
ausdrückte: «Die Bestimmung des russischen Menschen ist unbestreitbar
eine alleuropäische, weltweite. Ein echter Russe zu werden, ganz und gar
Russe zu werden, bedeutet vielleicht nur, ein Bruder aller Menschen zu
werden, ein Allmensch ...» Die Aufgabe Russlands ist es, «das Wort der

grossen allgemeinen Harmonie, des brüderlichen und endgültigen
Zusammenklangs aller Völker auszusprechen...». Der leidenschaftliche
Glaube Dostojewskijs an die Gabe der Allmenschlichkeit ist für immer
sein Vermächtnis an das russische Volk. Und dies können wir als den
besten Ausdruck der Ideale der (synod-zeitlichen) Petersburger orthodoxen

Synthese betrachten.
18. Die Verwirklichung der Ideale der (synod-zeitlichen) Petersburger

orthodoxen Synthese wurde durch die Revolution von 1917/18 auf tragische

und gewaltsame Weise unterbrochen.

VI. Die Revolution von 1918 und der gewaltsame Bruch
mit der Petersburger (synod-zeitlichen) orthodoxen Synthese

von Kultur und Christentum

Die Bedeutung des Martyriums der Russischen Kirche

19. Nach der Revolution von 1917/18 wurde Russland ein Übungsplatz,
ein Rohstofflager und ein Arbeitskräftereservoir für ein internationales

«Experiment» zum Aufbau einer marxistisch-atheistischen Gesellschaft
und eines entsprechenden Staates. Die Revolution in Russland wurde im
Westen von vielen mit Freude begrüsst und mit der Hoffnung, dass der
Sturz des zaristischen Regimes und der Zerfall des russischen Imperiums
ein für allemal die Gefahr einer Vereinigung der slawischen Völker mit
Russland an der Spitze beseitigen würde, einer Vereinigung, die Russland

zur Supermacht Europas und Eurasiens gemacht hätte. Vor einer
solchen hatten viele im Westen Angst gehabt (unter ihnen auch der
Vatikan). Die liberalen und linken Kreise der westlichen Intelligenz und die

mächtige Gewerkschafts- und Arbeiterbewegung in der ganzen Welt un-

249



terstützten und begrüssten ihrerseits und aus den ihnen jeweils eigenen
Gründen einmütig die Revolution und das neue sowjetische
Revolutionsregime, welches die westliche öffentliche Meinung geschickt
manipulierte. Die Fata Morgana des «sowjetischen Experiments» wurde als

der Aufbau einer neuen, gerechten «sozialistischen» Gesellschaft der
Arbeiter und Bauern aufgefasst, den man nicht stören durfte und dem

man die «Fehler», die «Auswüchse», den Radikalismus und sogar die
Grausamkeit verzeihen konnte.

Von solchen Hoffnungen und Illusionen berauscht, merkten viele
nicht (oder eher: wollten nicht merken), wie dieses «Experiment» vor
sich ging, noch was seine Endziele waren und was seine Folgen für den
Westen selbst sein würden, noch mit welchem Preis dieses «Experiment»
bezahlt wurde.

20. Erst das Martyrium der Kirche wurde ein überzeugender Beweis,
dass das Wesen des herrschenden Parteisystems selbst auf die Negierung
und Unterdrückung jeder Art von Freiheit zielte und dass es nach der
Vernichtung und Ausrottung aller religiösen Glaubensweisen strebte.

Dieses Martyrium der Russischen Kirche öffnete dem Westen die Augen

dafür, dass auch ihm (und ihnen allen) bei einem Endsieg der Sowjetunion

in weltweitem Massstab das gleiche Geschick beschieden sein
würde.

21. Die Verbreitung der revolutionären Bewegungen und der
kommunistischen Parteien im Westen und in den Ländern der Dritten Welt
überzeugte den Westen endgültig, dass die sowjetische Ideologie und der
sowjetische Einfluss die Grenzen des ehemaligen Russland bereits weit
überschritten hatten, und dass der Westen die Anwendung des «sowjetischen

Experiments» auch auf die westliche Lebensweise «noch erleben»
könnte, und dass dann der Westen selbst sein Opfer sein würde. Dies
ernüchterte die westliche öffentliche Meinung endgültig. Und da die westliche

Demokratie auch von der revanchistischen Expansion des
deutschen Nazismus und des italienischen Faschismus bedroht zu werden
begann, sahen viele im Westen den besten Ausweg aus dieser doppelten
(sowjetischen und nazistischen) Gefahr in einem Zusammenprall und
der gegenseitigen Vernichtung dieser beiden antidemokratischen totalitären

Systeme. Dieser Zusammenstoss fand dann auch statt, als 1939 der
Zweite Weltkrieg begann und im Juni 1941 die deutschen Truppen in das

Gebiet der Sowjetunion einfielen.

250



VII. Der Zweite Weltkrieg und die neue Rolle
der Russischen Orthodoxen Kirche

22. Die deutschen Truppen besetzten das ganze Baltikum, sie belagerten
Leningrad, nahmen Weissrussland und die Ukraine ein, kamen im
Zentrum bis Moskau und Stalingrad, im Süden bis zum Kaukasus und machten

sich bereit, den Endsieg in Moskau zu feiern.
Doch Hitler und der Westen hatten sich getäuscht, da sie die Macht der

Erweckung des nationalen Bewusstseins und die Kraft des allgemeinen
Volkswiderstandes angesichts der Gefahr der Versklavung und des
Genozids durch die Deutschen unterschätzt hatten. Und hier hatte die
Russische Orthodoxe Kirche ihre Rolle beim Sieg über den Feind. Sie wurde
der stärkste auf das ganze Volk ausgerichtete Faktor bei der Erweckung
eines orthodox-nationalen Patriotismus.

23. Stalin nützte diesen orthodox-patriotischen Stimulus für die
Mobilisierung und Organisation der vereinigten Kräfte des Volkes zur Verteidigung

des Vaterlandes und für den Endsieg über den Aggressor
geschickt aus. Und an diesem Sieg mit seiner weltweiten Bedeutung und an
der Befreiung Europas von der nazistischen Besetzung hat die moralische

Kraft und die nationale Selbstaufopferung der Russischen Orthodoxen

Kirche grossen Anteil. Als Ergebnis des Sieges wurden die
Voraussetzungen für die Entstehung der Organisation der Vereinigten Nationen
und für die Entstehung und organisatorische Gestaltung der ökumenischen

Bewegung geschaffen, deren geschichtliches Instrument der Weltrat

der Kirchen wurde (1948).
24. Während des Krieges und in den ersten Nachkriegsjahren war die

Sowjetmacht unter Stalin aus innen- und aussenpolitischen Gründen
gezwungen, auf zeitweilige Konzessionen und einen taktischen Kompro-
miss in bezug auf die Kirche, deren Hierarchie und Geistlichkeit einzugehen.

Doch wurde dabei alles getan, um keinen Einfluss der Kirche auf
das Volk zuzulassen, und es wurde alles getan, um die Kirche von innen
her zu schwächen und zu zersetzen.

Gleichzeitig geschah die Kompromittierung der Russischen Orthodoxen

Kirche durch die Versuche, ihren Einfluss im Westen im Gesamtrahmen

der internationalen Beziehungen auszunützen.
25. Die Partei betrachtete zu Recht für sich selbst und für ihre Ziele die

Russische Orthodoxe Kirche als die hauptsächliche prinzipielle Gefahr,
denn sie spürte die während Jahrhunderten angesammelte moralische
und geistige Kraft der Kirche (was sich, unerwartet für die Partei, während

des Zweiten Weltkrieges gezeigt hatte). Die äusserlich unterjochte

251



Kirche hielt stand und erwies sich innerlich als lebendig und bereit zu

«auferstehen», sobald sie eine dafür günstige Wendung der historischen

Ereignisse erleben würde.
Und die Kirche hat diese günstige Wendung der Ereignisse erlebt.
26. Die im Westen so sehr begrüsste Revolution von 1918 endete

mit der Errichtung der absoluten Herrschaft des militanten atheistischen

Kommunismus, der zu einem totalitären, repressiv-dogmatischen
System der Parteidiktatur geworden war. Diese Diktatur wurde von
wirtschaftlicher Stagnation und Verknöcherung der gesellschaftlichen Strukturen

begleitet, was zu einer tiefen Krise und zur Desintegration der
gesellschaftlichen, staatlichen und ethnischen Beziehungen und Verbindungen

führte, und schlussendlich zum Zerfall der Sowjetunion.

VIIL Die Russische Orthodoxe Kirche, die Krise in Osteuropa
und der Zerfall der Sowjetunion

27. Die Russische Orthodoxe Kirche steht in einer unmittelbaren Beziehung

zur Tragödie Osteuropas nach dem Zerfall der Sowjetunion, da sie

eine Beteiligte und ein Opfer der Prozesse der Destabilisierung und

Desintegration ist.
Sie wurde als erste unter allen Kirchen in Europa nach der Revolution

1917/18 ein Opfer des systematischen, zielgerichteten religiösen Genozids

zum Zweck der völligen Ausrottung des Glaubens aus dem Bewusstsein,

dem Leben und der Geschichte unseres Volkes.
28. Der Zweite Weltkrieg endete mit dem militärischen Sieg unseres

Volkes und dem moralischen Sieg der Russischen Orthodoxen Kirche.
Die Kirche war ein mächtiger Faktor der Erweckung des orthodox-nationalen

Bewusstseins im Volk geworden.
Diese nationale Selbstaufopferung der Kirche wurde von der

Sowjetregierung und der Partei zur Stärkung ihrer während des Krieges
erschütterten Positionen im Volk und zur Organisation einer neuen (der
Chruschtschowschen) Offensive gegen die Kirche ausgenützt.

29. Um dieser Offensive standzuhalten und die Heftigkeit weiterer
Verfolgungen zu neutralisieren, benützte die Kirche die Entlarvung des

Stalinismus durch Chruschtschow und das damit verbundene zeitweilige
«prowestliche Tauwetter», um dem Weltrat der Kirchen beizutreten und

aus der Isolation auszubrechen, in der ihr tragisches Leben seit der Zeit
der Revolution verlaufen war.

252



Dies gab der Kirche die Möglichkeit, Chruschtschow, Breschnjew und
die Zeit der Stagnation zu überleben und noch Gorbatschow und seine

Perestroika zu erleben.
30. Das Neue Denken Gorbatschows und die Perestroika in der

Sowjetunion öffneten einen freien und normalen, zivilisierten Weg zur Freiheit,

Unabhängigkeit und brüderlichen Zusammenarbeit aller Völker
Europas (Ost- und Westeuropas).

31. Doch dieser normale Weg, der durch die Perestroika Gorbatschows

geöffnet worden war, wurde durch die Explosionen der destruktiven

Kräfte in den Ländern des sogenannten «sozialistischen Blocks» und
innerhalb der Sowjetunion selbst in ihren Unionsrepubliken verschüttet.

Gorbatschow und seine Perestroika wurden verraten und der
nationalistischen Revanche und fanatischen Russophobie zum Opfer gebracht,
deren Ergebnis die völlige Destabilisierung und Desintegration Osteuropas

war, mit dem einzigen Ziel, den Fall der Sowjetunion zu beschleunigen.

Dies wurde auch erreicht. Das Scheitern der Perestroika Gorbatschows

und die Welle des chauvinistischen Separatismus, der Krieg der
«Souveränitäten und Gesetze», der Krieg «aller gegen alle»
überschwemmte die Länder des ehemaligen «sozialistischen Lagers» und
führte zu einer völligen Lähmung der Staatsgewalt und zur Bildung
neuer Staaten auf dem Gebiet der ehemaligen Sowjetunion.

IX. Neue Probleme und Schwierigkeiten im Leben der Kirche

32. Die radikalen Veränderungen im Leben Osteuropas und der Völker
der ehemaligen Sowjetunion und die von ihnen ausgelöste Kettenreaktion

der Desintegration und des Zerfalls wirkten sich auch auf das innere
Leben der Kirche stark aus, da sie zahlreiche Schwierigkeiten,
Komplikationen, Konflikte und Probleme hervorriefen.

In der Kirche begannen Spaltungen auf der Grundlage der nationalen
Politik der Regierungen der neuen Staaten auf dem Gebiet der ehemaligen

Sowjetunion.
Diese Spaltungen werden durch die direkte Einmischung dieser Staaten

in das innere Leben der Kirche hervorgerufen und stimuliert. Unter
dem Druck der Regierungen und der nationalistischen Parteien und

Bewegungen begannen kirchliche Spaltungen in der Ukraine und in der
Moldau. Besonders akut ist die Frage der Spaltungen in der Ukraine.

33. Das Moskauer Patriarchat gewährte der Orthodoxen Kirche in der
Ukraine volle Autonomie und Selbständigkeit. Der Kiewer Metropolit

253



der ganzen Ukraine steht seinem eigenen Synod, dem Konzil der
ukrainischen Bischöfe und dem Landeskonzil der ganzen Ukrainischen Kirche

vor. Die Wahl des Metropoliten, die Bestimmung der Bischöfe und
der Geistlichkeit, alle Angelegenheiten der Kirchenleitung unterstehen
der vollen kanonischen Selbstverwaltung der Ukrainischen Kirche. Aber
die nationalistischen Kreise der ukrainischen Politiker brauchen den
völligen Bruch der Ukrainischen Kirche mit Moskau, mit der Russischen
Orthodoxen Kirche, sie benötigen die volle Autokephalie.

Doch das Moskauer Patriarchat kann gegenwärtig die volle Autokephalie

nicht gewähren. Es hat kein Recht dazu, denn die Frage, wer die

Autokephalie gewährt und wie, ist jetzt zu einer gesamtorthodoxen
Frage geworden und soll auf dem bevorstehenden gesamtorthodoxen
Konzil entschieden werden. Bis zur Entscheidung des Konzils müssen
sich alle der Verkündigung und Anerkennung aller neuen Autokepha-
lien enthalten, um nicht die Einheit der Orthodoxie zu verletzen.

Bis zur Entscheidung des Konzils kann sich die Ukrainische Kirche
voller Selbstverwaltung erfreuen und sie besitzt diese bereits.

Dieser normale kanonische Weg passte den ukrainischen Politikern
nicht, und es kam zur eigenmächtigen Ausrufung der Autokephalie und
eines «Kiewer Patriarchats» gegen das Moskauer Patriarchat. Als Folge
entstanden im kirchlichen Leben der Ukraine Chaos und Gesetzlosigkeit.

Es existieren bereits drei einander bekämpfende «Ukrainische
Orthodoxe Kirchen». Eine von ihnen steht in kanonischer Gemeinschaft
mit dem Moskauer Patriarchat, zwei sind «autokephal». Eine von diesen

«autokephalen» nennt sich «Kiewer Patriarchat». Mit einem Wort, es

spielt sich ein «Kampf aller gegen alle» ab. Davon profitieren die «Ukrainische

Katholische Kirche» (mit Rom uniert) und die anderen
nicht-orthodoxen Kirchen, Sekten und Gruppen.

34. In Estland mischt sich die Regierung offen in das innere Leben der
(hier seit dem elften Jahrhundert existierenden) orthodoxen Kirche ein
und versucht, die Losreissung dieser Kirche von ihrer historischen und
kanonischen Mutterkirche, der Russischen Orthodoxen Kirche (Moskauer

Patriarchat) zu erreichen. Die Estnische Kirche soll dem Konstantinopler

Patriarchat unterstellt und vom Erzbischof der Finnischen
Orthodoxen Kirche verwaltet werden.

Und dies trotz dem Umstand, dass das Moskauer Patriarchat (bereits
1920) der Estnischen Orthodoxen Kirche die Autonomie gewährt hatte.
Die erdrückende Mehrheit der Geistlichen und der Laien der Estnischen
Orthodoxen Kirche wünscht, ihre historische und kanonische Verbindung

mit der Mutterkirche zu bewahren, und wendet sich gegen den

254



Bruch mit Moskau. Doch die Estnische Regierung besteht unter Verletzung

des Menschenrechts der Orthodoxen Estlands auf dem Bruch mit
Moskau und auf der Unterstellung unter Konstantinopel.

35. Ausser den Spaltungen und dem Chaos im kirchlichen Leben in der
Ukraine und in Estland steht die Russische Orthodoxe Kirche vor
beträchtlichen Schwierigkeiten im Zusammenhang mit Spaltungen und
zahlreichen Emotionen und Nöten im kirchlichen Leben in Russland
selbst in vielen Teilen und an vielen Orten der Russischen Föderation.

Es sind schismatische Gruppen der sogenannten «Russischen
Auslandskirche» aufgetreten.

In der Ukraine und in Weissrussland sind die Orthodoxen zum Objekt
einer Offensive und des Proselytismus der Uniaten und Katholiken
geworden.

Es ist eine Menge von Sekten aus dem Westen aufgetreten (ausser den
bei uns schon bekannten Baptisten, Adventisten und Pfingstlern die bei
uns bisher nicht bekannten Moon-Anhänger, Mormonen, Zeugen Jehovas

und andere «ohne Zahl»). Auch Propagandisten orientalischer
Glaubensrichtungen und mystischer, esoterischer und okkulter Kulte haben
das Land überschwemmt. Auch innerhalb Russlands ist eine Menge
äusserst destruktiver Gruppen und Bewegungen entstanden wie das

«Gottesmutter-Zentrum», die «Weisse Bruderschaft», die Anhänger Wissa-
rions und allerlei Abenteurer, selbsternannte «falsche Bischöfe», «falsche

Propheten», die sich als «Katakomben-Leute» bezeichnen, «Freie
Kirchen» und so weiter.

36. Die Kirche steht vor der schweren Aufgabe, ein normales kirchliches

Leben in den Bistümern und Pfarrgemeinden wiederherzustellen.
Sie steht vor der Aufgabe einer neuen Christianisierung, Katechisierung
und Evangelisierung, vor der Aufgabe der missionarischen Tätigkeit und
der geistlichen Bildung des Volkes in Russland, in der Föderation und in
den neuen Staaten auf dem Gebiet der ehemaligen Union, wo Gläubige
unserer Kirche leben und wo es Bistümer und Gemeinden des Moskauer
Patriarchats gibt.

37. Sehr wichtig ist, dass die Kirche sich nicht verwirren lässt und die
«Zeichen der Zeit» richtig versteht.

Es geht eine schwierige, aber unumgängliche Umwandlung des
früheren totalitären ideologischen und sozialökonomischen Systems vor
sich. Und gleichzeitig geschieht auch eine Umwandlung des ganzen
Komplexes des nationalen und kulturellen Bewusstseins der Völker der
neuen Staaten in ihren interethnischen und zwischenstaatlichen
Beziehungen.

255



Das Alte stirbt, aber das Neue ist noch nicht geboren, denn der

Geburtsvorgang ist sehr schwierig und schmerzhaft. Wir alle (sowohl in

Europa als auch in Russland und in den neuen Staaten der ehemaligen
Union) müssen begreifen, dass diese Geburtsprozesse eng miteinander
verbunden, verflochten und gegenseitig bedingt sind. Ihr Erfolg oder ihr
Scheitern ist heute gleichermassen wichtig für die Zukunft Russlands

und der Orthodoxen Kirche und für die Zukunft Europas, seiner neuen
Staaten und für die ganze ökumenische Gemeinschaft der europäischen
Kirchen.

38. Obwohl diese Prozesse des Absterbens des Alten und der Geburt
des Neuen kompliziert und schmerzhaft sind, muss die Kirche sie mit
Freude und Hoffnung aufnehmen, denn es eröffnen sich neue Perspektiven

und Möglichkeiten für das christliche Zeugnis und den christlichen
Dienst, auch wenn dies in den Geburtsschmerzen des neuen Russland
und des neuen Europa geschieht.

39. Wir müssen jedoch verstehen und wissen, dass alles, was jetzt mit
uns geschieht, ein Ruf Gottes zur Umkehr von unseren geschichtlichen
Sünden (den vergangenen und den zeitgenössischen) ist und eine Forderung

Gottes nach radikaler Erneuerung des ganzen Lebens der Kirche
und der Gesellschaft. An uns (an die ganze Kirche und unser ganzes
Volk) ist jetzt die Mahnung des Apostels Paulus gerichtet: «Jetzt aber
sind wir frei geworden von dem Gesetz, an das wir gebunden waren, wir
sind tot für das Gesetz, so dass wir dienen in der neuen Wirklichkeit des

Geistes ...» (Römer 7,6). «Zieht den neuen Menschen an legt die Lüge
ab und redet die Wahrheit jeder mit seinem Nächsten; denn wir sind
untereinander Glieder» (Epheser 4,24 f.).

X. Der wesentliche Sinn von Umkehr und Erneuerung

40. Damit der Herr die Teilnahme unserer Kirche am Aufbau eines

neuen und erneuerten Russland und den Dienst der Kirche für die

Gesundung und Erneuerung unserer Gesellschaft segne, muss die Kirche
selbst durch einen Prozess der Erneuerung («vom Haupt bis zu den
Füssen») hindurchgehen. Und der Prozess der Erneuerung ist immer mit
einem Prozess der Umkehr verbunden.

Mit der Umkehr: Wir müssen aufrichtig und öffentlich bekennen, dass

wir nicht «das Salz der Erde und das Licht der Welt» waren, wie es der

Herr uns geboten hat (Matthäus 5,13 f.), dass wir nicht treu und sorgfältig
auf der Wache des Herrn standen (Jesaja 21,6), sowohl in unserer Ver-

256



gangenheit als auch in unserer Gegenwart (sowohl in der Kiewer als auch

in der Moskauer, der Petersburger und der nachrevolutionären Periode

unserer Geschichte).
41. Besonders betrifft dies unsere Zwangsexistenz in der sowjetischen

Periode, als sich viele täuschen liessen durch das Schweigen der Hierarchie

und der Geistlichkeit angesichts der Verfolgungen und der Angriffe
der atheistischen Behörden auf die Kirche. Viele beschuldigten einzelne
Hierarchen und die Geistlichkeit der ergebenen Folgsamkeit gegenüber
den Befehlen der Behörden und fassten diese erzwungene Ergebenheit
als einen Kompromiss oder sogar als Zusammenarbeit mit den Behörden
auf.

In der Geschichte der Kirche hat es alles gegeben. Aber das eben

Gesagte belastete die Kirche in der nachrevolutionären Zeit ganz besonders.

Diese Zeit war reich an Bekennertum und Märtyrertum, aber oft
kam es auch zum Fall bei verzweifelten Versuchen, eine «Normalisierung
der Beziehungen» mit der Sowjetmacht zu erreichen, was bei vielen häufig

Unverständnis und Ungehaltenheit hervorrief.
Und jetzt, zu Beginn einer neuen Periode unserer Geschichte (in

einem neuen Russland und einem neuen Europa) spricht der Herr durch
den Propheten zu uns: «Wenn einer fällt, steht er nicht wieder auf?

Wenn sich einer abwendet, wendet er sich nicht wieder her?» (Jeremia
8,4).

42. Die echte Umkehr (Metanoia) hat die «Geburt des Neuen» zur
Folge, sie fordert die Erneuerung, denn «niemand giesst neuen Wein in

alte Schläuche» (Markus 1,22). Die alten Schläuche, in die wir nicht den

neuen Wein unserer Wiedergeburt und Erneuerung giessen dürfen, das

sind unsere Sünden auf dem Gebiet des kirchlichen und des gesellschaftlichen

Lebens.
Von ihnen müssen wir umkehren und uns vom «Schmutz» der Vergangenheit

und der Gegenwart reinigen, um in der Erneuerung des Geistes

ein neues Leben der Kirche zu beginnen.
Unsere geschichtlichen Sünden - der entfernteren und der jüngsten

Vergangenheit - sind:

a. Unser utopischer Maximalismus, der die Kluft und die Widersprüche
zwischen den von der Kirche verkündeten Idealen und unserer sündigen

Wirklichkeit mit sich brachte, die oft eine Leugnung dieser Ideale

war;
b. unsere ewige Folgsamkeit gegenüber der Staatsgewalt, die uns oft

dazu brachte, dem «Kaiser» nicht nur das zu geben, «was des Kaisers

ist», sondern auch das. «was Gottes ist».

257



Das ist das Erbe der mittelalterlichen byzantinischen Theokratie, zu
deren charakteristischen Eigenheiten der utopische Maximalismus
gehörte.

43. Dadurch hat die Kirche sehr viel verloren. Sie war allmählich ein
historisches und gesellschaftliches «Ghetto» geworden, das den Einfluss
auf die schöpferischen Bestrebungen in der Gesellschaft, in der Kultur
und im Staat verlor.

Erst in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts und am
Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts begann eine mächtige Reaktion des

russischen religionsphilosophischen und theologisch-gesellschaftlichen
Denkens gegen diesen Zustand. Es entstand eine zunächst spontan-persönliche,

dann aber auch breit organisierte Bewegung für die Wiedergeburt

und Erneuerung der Kirche.

XL Die Bewegung für die Wiedergeburt und die Erneuerung
der Kirche

44. Die Frage der Erneuerung der Kirche und der Wiedergeburt ihres
Einflusses auf die Gesellschaft reifte schon in der ersten Hälfte des
neunzehnten Jahrhunderts heran, doch mit aller Schärfe stellte sie sich der
Kirche und der Gesellschaft am Ende des neunzehnten und in der ersten
Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts, vor der Revolution und in den auf
die Revolution folgenden Jahren.

45. Vom Augenblick ihres Auftretens an wurde die religiös-gesellschaftliche

und kirchlich-theologische Bewegung für die Erneuerung der
Kirche mit grossem kirchlich-gesellschaftlichem Pathos begrüsst. Sie

legte Projekte zur Umgestaltung der Kirche und der Welt «auf dem Weg
einer brüderlichen Einigung der Menschen in der heiligen Sobornost»
vor, in einer gerechten Ordnung von Kirche und Gesellschaft.

Es genügt, an die Lehre A. S. Chomjakows über die «freie Sobornost»
zu erinnern, in welcher die historische Mission des russischen Volkes
enthalten sei.

Wladimir Solowjow arbeitete ein tiefsinniges System der «christlichen
Politik» als soziale Mission der Kirche aus. Bei der Begründung der
Bedeutung der Religion in Kirche und Gesellschaft ging er von der Lehre
über die Gottmenschheit aus.

Der Mensch in der Gesellschaft ist nicht nur ein passiver Betrachter
der Herrlichkeit Gottes, sondern ein aktiver Mitarbeiter Gottes bei der
Vollendung der Welt. Die Religion ist nicht eine persönliche Angelegenheit

jedes Einzelnen, sondern die gemeinsame Angelegenheit aller. Das

258



Christentum ist nicht nur Schau Gottes, sondern auch aktives
Zusammenwirken des Menschen mit Gott.

Nach der Überzeugung Dostojewskijs ist Ziel und Ausgangspunkt des

sozialen Handelns die vom ganzen Volk getragene weltweite Kirche. Von
da her kommt auch der christliche Sozialismus Dostojewskijs, wo die

Kirche als gesellschaftliches Ideal aufgefasst wird. Das wahre Christentum

kann nicht nur im Haus oder nur im Kirchengebäude gelebt werden,
es muss ein gesellschaftliches, soziales sein.

46. Hier muss an das tiefsinnige geniale System Nikolaj Fjodorowitsch
Fjodorows in seiner «Philosophie des gemeinsamen Werkes» erinnert
werden. Der Weltorganismus ist einer. Und die Aufgabe des Menschen

(des Christen) besteht darin, die zerrissene Vielheit in der «Vieleinheit»

zu sammeln. Die Welt ist auf allen Stufen ihrer Entwicklung, des

Allmenschlichen und des kosmischen Seins, nicht etwas Gegebenes,
sondern etwas Aufgegebenes. Die Menschheit ist berufen, nicht nur eine

neue Gesellschaft zu verwirklichen, sondern eine neue Erde zu schaffen.
Sie muss sich vereinigen in einer Einheit, wo die Wörter «Ich» und «Du»
und «Ihr» ersetzt werden durch die Wörter «Wir» und «Alle». Alle sind

Brüder, alle sind nahe, Menschen, die ferne sind, gibt es überhaupt nicht.

Fjodorow leitete sein System aus dem trinitarischen Dogma ab. Dieses

ist nicht nur ein Dogma des Glaubens, sondern ein Dogma des Werkes,
des gesellschaftlichen Ideals. Die Menschheit ist berufen, nicht nur aktiver

Teilhaber, sondern Mitschöpfer mit Gott zu sein.

Auf ähnliche Weise rief auch N. A.Berdjajew, ein grosser Anwalt der
Freiheit und des Schöpfertums, den Menschen zur Teilnahme am Bau

der Welt auf, als Mitwirkung bei dem, was Gott begonnen hatte.
47. Man kann kühn sagen, dass der soziale Charakter des Christentums

und die Aufgabe der Rettung der Welt im russischen religionsphilosophischen

und theologisch-gesellschaftlichen Denken auf sehr tiefe Weise

verstanden werden und dass sie sich deshalb so tief auf die Bewegung zur
Erneuerung der Kirche auswirkten, wobei sie ihr manchmal einen
übermässig sozialen und revolutionär-radikalen Charakter gaben. Dies
behinderte die Sache der Erneuerung nicht wenig, beziehungsweise löste

legitime Beunruhigung und Misstrauen bei der Regierung und bei der
kirchlichen Hierarchie aus. Deshalb war der Prozess der Vorbereitung
der Erneuerung der Kirche langsam und mühsam angesichts der
Behinderung seitens der Regierung, des konservativen Teils des Episkopats
und der kirchlichen Bürokratie.

48. In der Folge verwandelte sich die Bewegung im Verlauf des Kampfes

leider in eine extremistische und revolutionäre Bewegung (mit radi-

259



kalen, unkirchlichen, antikanonischen Handlungen zur Erreichung ihrer
Ziele). Der Extremismus der Erneuerer hat der Kirche viel Schaden
zugefügt und die «Sache der Erneuerung» kompromittiert. Er wurde
deshalb mit Recht von der Kirche verurteilt.

Mit der Bewegung für die Erneuerung der Kirche ging oft auch eine

Bewegung für die Erneuerung der Gesellschaft und des Staates parallel.
Dort waren oft kirchliche und politische Motive miteinander verflochten,

was manchmal dem Vorankommen der kirchlichen Erneuerung
ebenfalls schadete.

49. Auf dem richtigen kirchlich-kanonischen Weg verlief die Vorbereitung

der Erneuerung in den Arbeiten der vorkonziliaren Kommission
(1905-1907) zur Vorbereitung der Einberufung eines Landeskonzils der
Russischen Orthodoxen Kirche. Es wurde eine ungeheure Arbeit zur
Vorbereitung einer grundlegenden radikalen Erneuerung des Lebens,
der Tätigkeit und der Verwaltungsstrukturen der Kirche geleistet. Mit
einem Wort, dies war die Vorbereitung der Erneuerung der Kirche «vom
Kopf bis zu den Füssen». Alles war vorbereitet zur Einberufung des Konzils,

welches die Reformen durchführen und die wesentlichen Konturen
und Orientierungspunkte für die Erneuerung setzen sollte. Doch es war
bereits zu spät: 1918 kam die Revolution.

XII. Die Revolution und die Spaltung durch das Erneuerertum

50. Es kam die Revolution und in ihrem Gefolge eine unerhörte Zerrüttung,

ein blutiger Bürgerkrieg, Hunger und schwerste Prüfungen für das

Volk und die Kirche. Das Konzil wurde gezwungen, seine Arbeiten an
der Erneuerung der Kirche abzubrechen, und erst heute, im neuen Russland,

haben sich für die Kirche und die Gesellschaft Perspektiven für
eine echte Erneuerung eröffnet.

Doch ein ernsthaftes Hindernis auf dem Weg der Erneuerung ist heute
die tragische Erfahrung der zwanziger und dreissiger Jahre, eine Erfahrung,

die mit dem «Erneuerer-Schisma» und zahlreichen anderen
Spaltungen in der Zeit nach der Revolution verbunden ist.

Diese Schismen haben der Kirche viele Nöte und Übel gebracht. Denn
sie spalteten die Reihen der Gläubigen und der Geistlichkeit in der
verantwortungsschweren Periode der schicksalsträchtigen Prüfung für die
Kirche in der neuen (sowjetischen) Periode ihrer Geschichte.

51. Die kommunistische Partei und die atheistische Propaganda
benützten die Spaltungen in der Kirche, um diese von innen her zu schwä-

260



chen und zu zersetzen, und sie nützten die «Erneuerer-Bewegung» und
die von ihr ausgelöste akute Spaltung und den Kampf in der Kirche nach
dem Prinzip «divide et impera» aus. Als Folge dieser Geschehnisse
entstand in der Kirche, bei ihrer Hierarchie, in der Geistlichkeit und in der
Masse der Gläubigen eine äusserst negative Haltung gegenüber den
Ideen und den Personen der «Erneuerer», eine heftige Allergie schon bei
der blossen Erwähnung der «Erneuerer» und der Erneuerung der Kirche.

52. Gegenwärtig hat sich diese Stimmung besonders verschärft. Dies
steht in Zusammenhang mit dem Scheitern der Perestroika, mit der
Offensive westlicher Missionare und westlicher Einflüsse, mit dem Zerfall
und der Desintegration des Landes, mit dem Chaos und der Explosion
der Nationalismen und der ethnischen Konflikte, mit der Verarmung und
der Senkung des Lebensstandards der Volksmassen.

Eine Welle des Anti-Ökumenismus, des «reaktionären Ultra-Chauvinismus

und eines religiösen orthodoxen Fundamentalismus und Integris-
mus» hat das Land überschwemmt. Der Extremismus und das politische
Abenteurertum der Erneuerer wurden von der Kirche zu Recht verurteilt,

und diese tragische und bittere Erfahrung soll für die zukünftige
Erneuerung der Kirche als ein Beispiel dafür dienen, was in unserer Zeit
nicht wiederholt werden darf. Doch die unausweichliche Notwendigkeit
der Erneuerung der Kirche ist nicht aufgehoben. Mit ihr wird es gelten
sich zu beschäftigen, aber nicht auf die Weise, wie es bei den «Erneuerern»

geschah.

XIIL Die richtige Haltung zur Erneuerung

53. Einer richtigen Haltung zum Prozess der Erneuerung der Kirche
müssen zu Grunde liegen: Die Treue gegenüber den Vätern, die freie
Begegnung mit dem Westen und eine geistige Nüchternheit im Dialog und
in der Zusammenarbeit mit der Gesellschaft.

54. (a.) Die Treue gegenüber den Vätern setzt im Geist der patristischen
Überlieferung die schöpferische Verwendung des Erbes der
Erneuerungsbewegung der Kirche im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert

voraus, die Verwendung der reichen Materialien der vorkonziliären
Kommission (1905-1907), der Akten und Hinweise des Landeskonzils
von 1917/18, denn das Konzil hat die allgemeine Richtung und die
Konturen der notwendigen Erneuerung der Kirche vorgezeichnet.

Es ist nötig, auch das Erbe der Theologen und religiösen Denker der
russischen Diaspora im zwanzigsten Jahrhundert zu berücksichtigen
(besonders seien erwähnt I. Iljin, N.A.Berdjajew, Vater S. Bulgakow,

261



S.L.Frank, W.O.Lossky, Vater G.Florowsky, O. W.Zenkovsky, A.Kar-
taschow, O.N.Afanasjew, S.Fedotow).

55. (b.) Die freie Begegnung mit dem Westen ist die Voraussetzung für
die Nutzbarmachung der geschichtlichen Erfahrung der westlichen
Kirchen im Prozess der Erneuerung im Kontext der Erfordernisse der

gegenwärtigen Zeit. Die westlichen Kirchen haben in ihrer Jahrhunderte
langen Geschichte auch Perioden schwerster Krisen und Perioden des

Verfalls überlebt. Sie sind auch durch Prozesse der Erneuerung
hindurchgegangen, bevor sie den heutigen Zustand einer relativen Stabilität
erreichten.

56. (c.) Die geistige Nüchternheit und Konkretheit setzt voraus, dass

unsere Programme und Ziele bei der Erneuerung der Kirche die geschichtliche

Kontinuität mit der Erneuerungsbewegung im neunzehnten und

zwanzigsten Jahrhundert bewahren müssen. Sie müssen gewissermassen
eine konsequente Fortsetzung der durch die Revolution unterbrochenen

Erneuerung sein, die vom Konzil der Jahre 1917/18 vorgezeichnet wurde.
Aber die heutigen Programme und Ziele müssen konkret und für die

Pfarrgeistlichkeit und die Gläubigen verständlich sein, sie müssen auch

gesellschaftlich aktuell und für die Intelligenz, die Jugend und die
Massenkommunikationsmittel anziehend sein. Schliesslich ist es nötig, bei
alledem unsere Mittel und Möglichkeiten bei jeder Etappe der Durchführung

zu prüfen.
Wir können nicht eine Wiederholung des tragischen Scheiterns der

Erneuerung zulassen, wie dies in der Kirche der revolutionären zwanziger
und dreissiger Jahre geschehen ist.

57. Der Herr ruft uns jetzt zur Umkehr und Erneuerung und eröffnet
uns neue Perspektiven, neue Möglichkeiten und Horizonte für die Kirche

im neuen Russland und zugleich im neuen und erneuerten Osteuropa.

Dieser Ruf und diese Mahnung klingt für uns wie eine Warnung
«Siehe du bist gesund geworden, sündige nicht mehr, damit dir nicht etwa
Schlimmeres widerfährt» (Johannes 5,14).

XIV. Abschliessende Bemerkungen

Die Dialektik der geschichtlichen Entwicklung
der Russischen Orthodoxen Kirche

58. Die Völker Osteuropas und ihrer Kirchen (und mit ihnen auch die
Völker der Russischen Föderation und die Russische Orthodoxe Kirche)

262



stehen an der Schwelle eines neuen Jahrtausends ihrer christlichen
Geschichte. Die Erfahrung von tausend Jahren der Geschichte unseres Landes

und unserer Kirche zeigt, dass es nicht nur schwierig ist, unsere
Vergangenheit zu deuten, sondern noch schwieriger, unsere Gegenwart zu
verstehen und unsere Zukunft vorauszusehen. Berdjajew hat diese

Schwierigkeit so ausgedrückt: «Das russische Volk ist in höchstem Grad
ein polarisiertes Volk, es ist eine Vereinigung von Gegensätzen.» Es ist

nicht möglich, dieser Widersprüchlichkeit «eine streng wissenschaftliche

Definition zu geben».

Tjutschev sagte: «Mit dem Verstand kannst du Russland nicht fassen,

mit einem allgemeinen Massstab es nicht messen, es hat eine eigene Statur,

an Russland kannst du nur glauben.»
59. Unsere ganze Geschichte und die mit ihr eng verbundene

Geschichte der orthodoxen Kirche ist reich an widersprüchlichen Erscheinungen

und deren dialektischer Entfaltung. Diese Widersprüche waren
gewissermassen Thesen und Antithesen in der Dynamik der Geschicke
des russischen Volkes und seiner Kirche. Aus dem Zusammenstoss dieser

Gegensätze und ihrem oft sehr heftigen und harten Kampf entstand
der sehr widersprüchliche Charakter unserer Geschichte.

Das russische Volk wurde schwer belastet durch einen gewaltigen
Kraftverschleiss, der für die Überwindung dieser tragischen Dialektik
und Widersprüchlichkeit erforderlich war. Von daher ist die Geschichte
des russischen Volkes eine der schmerzlichsten Geschichten (Berdjajew).

Deshalb sind für die russische Kirche die Brüche charakteristisch.
Doch diese Brüche waren nie ein Abbruch und ein Ende der Geschichte.

Jedesmal, wenn unser Land in eine Zeitspanne der Widersprüche geriet
und der Kampf der zentrifugalen Kräfte zu einem Bruch führte, jedesmal
fand unser Volk in sich die Kraft, diesen Bruch zu überwinden.

60. Die Thesen und Antithesen von einander folgenden Epochen, der

Kampf ihrer Widersprüche, wurden im Feuer unserer Geschichte in eine

neue Synthese umgearbeitet. Diese nahm die besten schöpferischen
Elemente aus den Widersprüchen der Vergangenheit in sich auf, um neue

geschichtliche Werte zu bilden und eine neue Etappe unserer historischen

Existenz zu begründen. Das gibt uns das Recht, in unserer
Geschichte einen bestimmten verborgenen providentiellen Sinn zu erblik-
ken, und dies gibt uns Hoffnung für die Zukunft.

61. Gross ist in diesem Zusammenhang die Bedeutung der Kirche und
ihrer schöpferischen Beteiligung in allen Etappen unserer geschichtlichen

Entwicklung, auf der Suche nach Auswegen aus den bestehenden

263



Widersprüchen. Die Rolle der Kirche bei der Bildung neuer geschichtlicher

Synthesen und neuer Formen unserer Gesellschaft war immer
bedeutsam. Das erlaubt uns, ein realistisches Verhältnis zu unserer
Wirklichkeit zu finden in der Gewissheit, dass im Feuer der Widersprüche
unserer Zeit providentiell eine neue geschichtliche Synthese für eine erneuerte

nachkommunistische Kultur mit den ewigen Wahrheiten des

Christentums ausgearbeitet wird.
62. Bestandteile dieser Synthese werden das Volkstum der Slawophi-

len, «die freie Sobornost» Chomjakows, die Idee der «Alleinheit» Solo-

wjows, die Lehre Fjodorows von der «Vieleinheit» und vom «aktiven
Mit-Gott-Wirken» (aus seiner «Philosophie des gemeinsamen Werkes»)
sein. Der alle versöhnende und vereinigende Dienst der Orthodoxen
Kirche an ihrem Volk wird ein schöpferischer Beitrag zu dieser Synthese
sein.

Grund der neuen Synthese muss der «prophetische Glaube»
Dostojewskijs an das «all-menschliche Offensein und Mitgefühl» des
russischen Menschen und der russischen Kultur sein. Doch wir müssen verstehen,

dass diese Bestimmung Russland nicht so sehr gegeben als aufgegeben

ist.

63. Es wird eine heilige Aufgabe der erneuerten Orthodoxen Kirche
sein, bei der Verwirklichung dieses alleuropäischen, allmenschlichen
Offenseins und Mitgefühls des neuen Russland mitzuwirken. Die Fehler
der Vergangenheit und die Misserfolge dürfen nicht mutlos machen. Die
schweren Prüfungen, durch welche unsere Kirche jetzt hindurchgeht,
wobei sie für die Sünden ihrer Vergangenheit büsst und sich von erniedrigenden

Erinnerungen der jüngsten Vergangenheit befreit, werden für
uns zu einer Schule der Wiedergeburt und Erneuerung.

64. Und dann wird die Kirche und ihr Zeugnis von Christus und von
den christlichen ethischen Werten wieder auf die Bildung einer neuen
orthodoxen Synthese einwirken, wie in der Zeit der Kiewer Rus, der
Moskauer Rus und des kaiserlichen Petersburger Russland. Und die Kirche
wird zu einem allgemein anerkannten positiven und schöpferischen Faktor

in der weiteren Geschichte der Völker des Neuen Russland und der
Völker des Einen Neuen Europa werden.

Denn alles vergeht, aber «das Wort unseres Gottes bleibt in Ewigkeit»
(Jesaja 40,7).

Moskau Protopresbyter Professor Vitali] Borovoj

264


	Die russische orthodoxe Kirche zwischen ihrer Vergangenheit und der Zukunft (im neuen Europa)

