
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 3

Artikel: Der orthodox-altkatholische Dialog

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der orthodox-altkatholische Dialog
Anmerkungen zu einer schwierigen Rezeption*

1. Der offizielle theologische Dialog zwischen der orthodoxen Kirche
und der Utrechter Union der altkatholischen Kirchen ist nach einer
14 Jahre intensiv geführten Arbeit der Gemischten Kommission im Jahr
1987 abgeschlossen worden. Er stellt über ein weites Gebiet der klassischen

Bereiche der dogmatischen Tradition einen Konsens fest, der in 25

gemeinsamen Texten festgehalten ist. Diese Bereiche betreffen Gotteslehre,

Christologie inkl. Mariologie, Ekklesiologie, Soteriologie,
Sakramentenlehre und Eschatologie. Ihnen folgt als letzter Text eine Art
Grundsatzerklärung über Voraussetzungen und Folgen der
Kirchengemeinschaft, des erklärten Ziels des Dialogs. Der erreichte Konsens
kommt augenfällig durch die am Ende eines jeden Textes erscheinende
Klausel zum Ausdruck: «Der obige Text über... gibt nach Auffassung der
Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die
Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.»1

Es ist an sich ein erstaunliches Phänomen, dass zwei Kirchen, die über
Jahrhunderte hinweg in der grossen Trennung zwischen West- und
Ostkirche gelebt haben, innert so kurzer Zeit einen Konsens in der
formulierbaren Glaubenslehre finden konnten. Allerdings ist zu berücksichtigen,

dass den vierzehn Jahren, in denen der theologische Dialog geführt
wurde - mit vier gemeinsamen vorbereitenden Tagungen 1973-1975 und
sieben Vollversammlungen 1975-1987 -, etwa 100 Jahre an Kontakten
vorausgingen. Diese standen von Anfang an unter dem Motto der
Herstellung kirchlicher Gemeinschaft. Ich erwähne das sog. Münchener
Programm, das die antiinfallibilistisch gesinnten Katholiken, die noch nicht
kirchlich organisiert waren, im September 1871 aufstellten. Dort wird
u.a. die Hoffnung ausgesprochen «auf eine Wiedervereinigung mit der

griechisch-orientalischen und russischen Kirche, deren Trennung ohne

zwingende Ursachen erfolgte und in keinen unausgleichbaren dogmatischen

Un tei schieden begründet ist»2.

Die Hauptphasen der orthodox-altkatholischen Beziehungen sind
bekannt3:

a) zuerst die Teilnahme orthodoxer Theologen an den ersten grundlegenden

Altkatholikenkongressen 1871-1873 und an den von Ignaz
Döllinger, dem damaligen Spiritus rector der altkatholischen Bewegung,
einberufenen Unionskonferenzen in Bonn 1874-1875;

* Die Fussnoten befinden sich am Ende dieses Artikels.

184



b) dann die kirchenoffizielle Aufnahme eines Dialogs zwischen der
russischen orthodoxen Kirche und der inzwischen konstituierten Utrechter

Union in den Jahren 1893-1894 (vollzogen durch den Austausch

theologischer Gutachten zwischen der St. Petersburger und der Rotterdamer

Kommission 1894-1913);
c) später die Ausweitung offizieller Beziehungen unter der Führung

des Ökumenischen Patriarchates, die in die zweitägige Unionskonferenz
im Oktober 1931 in Bonn einmündeten; auf ihr ist schon eine Mehrzahl
der orthodoxen Kirchen vertreten;

d) schliesslich die durch die erste gesamtorthodoxe Initiative der
1. Panorthodoxen Konferenz 1961 eingeleitete Phase, in der faktisch die

Aufarbeitung von allenfalls theologischen Divergenzen und Fragen von
neuem in Angriff genommen wurde und die mit den Konsenstexten ihr
vorläufiges, noch offenes Ende gefunden hat.

Offen ist sie, da die Bewertung der Dialogergebnisse und gegebenenfalls

ihre Rezeption durch die Kirchenleitungen noch ausstehen.

Im Hinblick auf diese Vorgeschichte des theologischen Dialogs und
auf seine Resultate - gemeinsame Glaubensbasis zwischen West und Ost

- müsste man eigentlich erwarten, dass der Dialog sowohl in Altkatholizismus

und Orthodoxie wie auch in der weiteren Ökumene auf grosses
Interesse stösst - wenigstens dort, wo sich diese nicht mit einem
katholisch-protestantischen Réduit bescheidet. Das scheint mir aber nicht der
Fall zu sein. Ich möchte den Gründen im folgenden etwas nachgehen.

2. Auf altkatholischer Seite ist in den letzten 25 Jahren bei vielen
Theologen und interessierten Laien so etwas wie eine emotionale
Erschöpfung gegenüber dem Thema «altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft

und Einheit» eingetreten. Sie kontrastiert mit der zuvor während
Jahrzehnten immer wieder ausgesprochenen Erwartung, es komme
gemäss den programmatischen altkirchlichen Zielsetzungen des Altkatholizismus

zu einem kirchlich relevanten Zusammenschluss mit der
orthodoxen Kirche; terminologisch wurde er etwa als Union, Interkommunion,

Sakraments- oder Kirchengemeinschaft umschrieben.
Ich möchte diesen Erwartungswandel an der Programmatik der

Internationalen Altkatholikenkongresse seit 1925 aufzeigen. Die Internationalen

Altkatholikenkongresse sind nach der 1889 erfolgten Konstituierung

der Utrechter Union der altkatholischen Bischöfe und ihrer
Kirchen ins Leben gerufen worden. Genauer, die in Deutschland fortgeführte

Tradition von Altkatholikenkongressen, die nach den ersten drei
grundlegenden von München 1871, Köln 1872 und Konstanz 1873 bald

185



zu fast rein innerdeutschen Versammlungen geworden waren, wurde mit
dem Kongress von Köln 1890 wieder internationalisiert. Sie wurden zum
wichtigsten überortskirchlichen altkatholischen Gesprächsforum für
Bischöfe, Theologen und Laien; zugleich waren sie auch ein Podium, auf
dem nach aussen hin Zeugnis und Anliegen der altkatholischen Kirche
signalisiert und dokumentiert werden konnte4.

Gerade unter diesem Gesichtspunkt erweisen sich in der Retrospektive

die Kongresse von 1925-1970 als durch eine eindrückliche Konsistenz

gekennzeichnet. Es gibt kaum einen Kongress'', auf dem nicht mehr
oder weniger ausführlich etwas von dem zur Sprache kam, was Urs Küry
später die altkirchliche Gestalt der Ökumene nannte: die Bestrebungen
zur Gewinnung kirchlicher Gemeinschaft auf dem Boden der ungeteilten

Kirche des ersten Jahrtausends - Bestrebungen, denen Küry die
orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen Kirchen zuordnete6. Das

zeigte sich an der Wahl der Themen und auch der Referenten, unter
denen immer wieder auch orthodoxe7 und anglikanische figurierten. Dabei

war in der Zwischenkriegszeit auch durchaus der Horizont der Fragen
deutlich, der durch die grossen Versammlungen der «Bewegung für
Glauben und Kirchenverfassung» in Lausanne (1927) und Edinburgh
(1937) aufgeworfen wurde; hier fühlten sich die altkatholischen Vertreter

mit Orthodoxen und Anglikanern verwandt.
Die orthodox-altkatholischen Beziehungen stellen sich also in altkatholischer

Perspektive als ein Teilmoment eines grösseren Ganzen dar, das

durch einen theoretischen «Trilateralismus» gekennzeichnet ist: die
primären Ansprechpartner der Altkatholiken sind die orthodoxen und die

anglikanischen Kirchen. Das ist ein Erbe aus der Zeit der ersten
Unionsbestrebungen und der Bonner Unionskonferenzen; die dort inaugurierte
altkirchliche Referenzgrösse8 hat sich als eine Art von Selektion für die

Resonanz anderer Kirchen gegenüber den Altkatholiken erwiesen. Von
daher ist es etwa zu erklären, dass es nicht zu bilateralen Beziehungen
zwischen der Utrechter Union und reformatorischen Kirchen gekommen ist.9

Es ist zu vermuten, dass die 1897 und 1925 reaktivierte Idee einer
Wiederaufnahme der Bonner Unionskonferenzen10, die im altkatholischen
Horizont eben im Sinn des Trilateralismus verstanden wurde, neuen
Auftrieb bekam durch die intensivierten anglikanisch-orthodoxen
Gespräche jener Zeit". Jedenfalls begrüsste der 10.Internationale
Altkatholikenkongress 1925 in Bern offiziell die Wiederaufnahme von
Gesprächen mit der orthodoxen und der anglikanischen Kirche12. Dabei
führte die altkatholische Wahrnehmung orthodoxer Signale zur
Überzeugung, auch für die orthodoxe Seite sei eine sachliche Korrelierung der

186



Unionsgespräche mit Altkatholiken und Anglikanern, also ein trilatera-
ler Kontext, gegeben13. So ist es auch nicht verwunderlich, dass die
altkatholischen Bischöfe und ihre Berater in Bonn bekanntlich sowohl mit der
anglikanischen wie mit der orthodoxen Seite Gespräche über die
Voraussetzungen für die Aufnahme einer - wie man damals im Westen formulierte

- Interkommunion führten, nämlich am 2. Juli 1931 mit einer
anglikanischen, am 27.-28. Oktober 1931 mit einer orthodoxen Delegation14.
Und auf der anglikanisch-orthodoxen Konsultation vom 15.-20 Oktober
1931 in London waren es die Anglikaner, welche den orthodoxen Vertretern

den offiziellen Bericht über die altkatholisch-anglikanischen Bonner

Gespräche und die sog. Bonner Vereinbarung bezüglich Interkommunion

vorlegten1"'.
Hier muss ich eine Zwischenbemerkung einschalten: Im Hinblick auf

die später deutlich werdende orthodoxe Kritik an der altkatholisch-anglikanischen

Interkommunionsvereinbarung, der die Internationale
Altkatholische Bischofskonferenz am 7. September 1931 zustimmte16, ist es

erstaunlich, dass diese Vereinbarung im zweitägigen Gespräch mit den
Orthodoxen nicht explizit, höchstens indirekt, zur Sprache kam.
Vielmehr herrschte in der Folge bei massgebenden altkatholischen Theologen

lange Zeit die (sachlich offenbar unzutreffende) Meinung, die

Grundlagen für eine kirchliche Gemeinschaft mit den Orthodoxen - in

Analogie zur Vereinbarung mit den Anglikanern - seien 1931 in Bonn
eigentlich hinreichend gelegt worden und es liege nur an der orthodoxen
Schwierigkeit oder Unfähigkeit, sich auf einer gemeinsamen Prosynode
verbindlich zu äussern, dass die ersehnte Gemeinschaft nicht verwirklicht

werden könnte17. Nach der Wiederaufnahme des altkatholisch-orthodoxen

Dialogs nach dem zweiten Weltkrieg kam es infolgedessen für
die altkatholische Seite wie eine kalte Dusche, als die lange Liste der
Probleme bekannt wurde, welche die Interorthodoxe Dialogkommission in
Belgrad 1966 aufgestellt hatte18. Davon konnte freilich sehr viel im Laufe
der sieben Jahre noch getrennt verlaufenden Vorarbeiten bis zur ersten
gemeinsamen Zusammenkunft 1973 bereinigt werden19.

So hätten die Kongresse den seit 1973 guten Verlauf des Dialogs
ebenso begleiten können wie die viel unbefriedigendere Situation zuvor.
Das war aber nicht der Fall. Die Kongresse nach 1970 nahmen zusehends
einen anderen Charakter an und entwickelten sich zu Kirchentagen, auf
denen die spezifisch altkatholischen Anliegen und ökumenischen
Zielsetzungen kaum mehr thematisiert wurden20. Damit verloren die

Kongresse die Funktion sowohl nach innen etwas von diesen, bisher als
altkatholisches Proprium betrachteten Anliegen einer neuen Generation zu

187



vermitteln als auch nach aussen zu bezeugen. Die Thematiken der letzten

Kongresse waren in diesem Sinn nicht mehr unbedingt erkennbar
altkatholisch. Freilich scheint dieser Wandel von Aussenstehenden nicht im

vollen Ausmass wahrgenommen worden zu sein, wurden die Kongresse
doch immer noch von Repräsentanten der anglikanischen und orthodoxen

Kirchen besucht - freilich nicht mehr als Referenten - bzw. mit
Grussbotschaften bedacht.

Dieser an den Kongressen ablesbare Wandel ist m.E. ein Indiz für
einen auch sonst wahrnehmbaren Traditions- und Kontinuitätseinbruch
im Altkatholizismus generell. Auf die vielfältigen, natürlich auch
gesellschaftlich und kulturell bedingten Gründe kann ich hier nicht eingehen.
Es ist nur noch anzumerken, dass er verbunden ist mit dem Abgang von
Figuren, welche die Kongresse und andere gesamtaltkatholische Institutionen

und Gremien stark geprägt21 und auch zur Profilierung einer
altkatholischen Ekklesiologie beigetragen haben: Andreas Rinkel, Urs

Küry, Werner Küppers, zuvor auch Adolf Küry.
Von den übrigen gesamtaltkatholischen Institutionen hat sich die

Internationale Altkatholische Theologenkonferenz auf zwei Tagungen
1976 und 1988 mit dem Dialog befasst22 und eine Erklärung zum
abgeschlossenen Dialog veröffentlicht23. Darin wird der Wunsch geäussert,
dass zu missverständlichen Stellen der Dialogtexte Erklärungen gegeben
werden und dass dazu die Internationale Bischofskonferenz die zu
sammelnden Stellungnahmen der einzelnen altkatholischen Ortskirchen
durch eine kleine Kommission untersuchen lasse und daraufhin entsprechende

Vorschläge an die orthodoxe Seite richte. Ferner wird der

Überzeugung Ausdruck verliehen, dass die Gemeinschaft mit der anglikanischen

Kirche erhalten bleiben muss.
Damit war der Ball bei den Bischöfen. Die vorgeschlagene Kommission

ist aber nie eingesetzt worden. Das hängt wohl einerseits damit

zusammen, dass die Bischöfe bzw. das Büro der Altkatholischen
Bischofskonferenz viel weniger in den Dialog eingebunden war als vergleichsweise

bei früheren Llnionsgesprächen. andererseits hat es damit zu tun,
dass altkatholischerseits keine Einhelligkeit darüber besteht, ob die

Dialogtexte stellenweise überarbeitet oder nur kommentiert werden
sollen24. Darüber hinaus ist aber nicht zu übersehen, dass die Altkatholische
Bischofskonferenz auf Grund inneraltkatholischer Schwierigkeiten in
den letzten zehn Jahren weitgehend handlungsunfähig - und das auch im
Blick auf die Rezeption der Dialogtexte - geworden ist25. Mehr noch: die

Utrechter Union als Ganzes steht in einer Zerreissprobe26. Ob sie auf die

Dauer ihren Zusammenhalt wahren kann, ist unsicher.

188



Nun sind in den letzten Jahren - über den Internationalen
Altkatholikenkongress (IAKK - seit 1890) und die Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz (IAThK - seit 1950)27 - auch noch weitere
gesamtaltkatholische Gruppierungen entstanden wie die Internationale
Altkatholische Jugend (IAKJ - seit 1982) und das Internationale Altkatholische

Laienforum (IALF - seit 1991). Alle diese Gremien haben keine

Entscheidungsverantwortlichkeiten für die Utrechter Union, sie sind
aber wichtig für die Meinungsbildung. In ihnen ist viel guter Wille zu spüren

für die Weitergabe des Glaubens in einer rasch sich ändernden Welt,
für den Zusammenhalt der gefährdeten Union, aber auch hier ist schlicht
festzustellen, dass von der traditionellen altkirchlich orientierten
ökumenischen Ausrichtung des Altkatholizismus der ersten hundert Jahre
kaum etwas lebt28. Das aber heisst konkret, dass eben auch hier auf ge-
samtaltkatholischer Ebene im Sinn einer Rezeption des Dialogs im
weiteren Sinn so gut wie nichts geschieht.

Unterdessen vollzieht sich der synodale Rezeptionsprozess in den
einzelnen Ortskirchen, aber er kommt nur mühsam voran: erst drei
altkatholische Ortskirchen haben die Texte durch die entsprechenden
synodalen Gremien angenommen: 1990 die Polish National Catholic
Church29,1991 die Altkatholische Kirche Österreichs30,1992 die Christ-
katholische Kirche der Schweiz31. Das Katholische Bistum der
Alt-Katholiken in Deutschland hat 1994 die endgültige Rezeption der Dialogtexte

von der Verbesserung bzw. Richtigstellung bestimmter Aussagen
abhängig gemacht32. Die übrigen altkatholischen Ortskirchen haben
noch keine synodalen Entscheidungen getroffen33.

Ich konstatiere nebenbei, dass offensichtlich die altkatholischen
Anforderungen an den Rezeptionsvorgang hinsichtlich des orthodox-altkatholischen

Dialogergebnisses, der eine Feststellung einer weitgehenden
Glaubensübereinstimmung zum Gegenstand hat, offensichtlich viel
höher liegen als im Fall der Vereinbarung kirchlicher Gemeinschaft mit den

Anglikanern 1931 oder mit der Spanisch-Reformierten Episkopalkirche,
der Lusitanisch-Katholischen Kirche Portugals und mit der Philippinischen

Unabhängigen Kirche 1965; dort hat die Bischofskonferenz die

entsprechenden Beschlüsse jeweils auf einem Altkatholikenkongress
mitgeteilt, ohne dass dabei die Rede war, den Vorgang vorgängig den

synodalen Gremien der Ortskirchen zu unterbreiten. Dieser Wandel ist
ein Indiz dafür, dass die Beantwortung der Frage, wo die Autorität in der
Kirche zur Geltung kommt, im Altkatholizismus schwieriger und
anspruchsvoller geworden ist als früher.

189



3. Über den Rezeptionsprozess auf orthodoxer Seite bin ich im einzelnen

weniger im Bild. Auf ekklesial sehr hoher Ebene hat sich - noch vor
dem Abschluss der Kommissionsarbeiten - bekanntlich die 3. Vorkonziliare

Panorthodoxe Konferenz 1986 geäussert und dabei zum Thema
«Die Beziehungen der orthodoxen Kirche zur gesamten christlichen
Welt» (namentlich zu Anglikanern, Altkatholiken, Altorientalen,
Römisch-Katholiken, Lutheranern, Reformierten) festgehalten:

«Die III. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz bringt ihre Genugtuung

zum Ausdruck über den bisherigen Verlauf des theologischen Dialogs

zwischen der Orthodoxen und der Alt-Katholischen Kirche, der
bald seinem Ende zugeht... Unsere Konferenz ist der Meinung, dass für
eine umfassendere Auswertung der Dialogergebnisse zwei wesentliche

Aspekte nicht ausser acht gelassen werden dürfen:

a) die Aufrechterhaltung der alten Interkommunionspraxis der Altkatholischen

Kirche mit der Anglikanischen Kirche sowie die neueren Tendenzen zu
einer ähnlichen Praxis mit der Evangelischen Kirche in Deutschland. Diese
Tendenzen schwächen die Bedeutung der gemeinsam unterzeichneten ekklesiologischen

Texte ab:

b) die Schwierigkeiten, die die Altkatholische Kirche hat, die Theologie der
gemeinsam unterzeichneten Lehrtexte voll in ihr Leben einzuführen und in die Praxis

umzusetzen.
Diese zwei Fragen müssen von den zuständigen Stellen der Orthodoxen Kirche

auf mögliche ekklesiale und ekklesiologische Konsequenzen geprüft werden,
damit die ekklesiologischen Bedingungen für die Wiederherstellung der vollen
kirchlichen Gemeinschaft mit den Alt-Katholiken so bald wie möglich festgelegt
werden können. Der mögliche Erfolg dieses theologischen Dialogs wird sich auch
auf die anderen Dialoge günstig auswirken und deren Glaubwürdigkeit
stärken.»34

Zunächst ist dazu festzustellen, dass, anders als in früheren
Äusserungen eines panorthodoxen Gremiums, viele Fragen und Unklarheiten

als im Verlauf des gemeinsamen Dialogs durch die gemeinsamen
Texte beantwortet und geklärt betrachtet werden3\ Weiter ist der
vorsichtig formulierte Schlusssatz ein Echo auf Aussagen, wonach der
orthodox-altkatholische Dialog ein Modell für die übrigen orthodoxen

Dialoge sei36 bzw. ein Scheitern desselben die anderen Dialoge gefährden

würde37.

Was den zweiten Teil der orthodoxen Bedenken anbelangt, ist nicht
klar gesagt, worum es geht; darum hat ja die Internationale Altkatholische

Theologenkonferenz 1988 die Altkatholische Bischofskonferenz2

gebeten, von orthodoxer Seite eine Konkretisierung zu verlangen38; ob in

dieser Richtung etwas geschehen ist, entzieht sich meiner Kenntnis.

190



Ich gehe auf den ersten Punkt der orthodoxen Bedenken ein. Er ist
natürlich nicht überraschend, wenn ich mir auch eine theologisch präzisere
Differenzierung zwischen der Sakramentsgemeinschaft der Utrechter
Union mit den Anglikanern und der altkatholisch-evangelischen Vereinbarung

über eucharistische Gastbereitschaft in Deutschland gewünscht
hätte. Die Frage der Interkommunion bzw. der kirchlichen Gemeinschaft

zwischen Anglikanern und Altkatholiken ist von orthodoxer Seite
seit über hundert Jahren immer wieder aufgeworfen worden39. Was sich

in den letzten dreissig Jahren verändert hat, ist sozusagen der Ort im ganzen

Dialogprozess, wo das Problem konkret anzugehen ist. Die vierte
Panorthodoxe Konferenz von Chambésy 1968 wollte den Dialog einleiten

mit der gemeinsamen Prüfung der Vereinbarungen kirchlicher
Gemeinschaft von 1931 und 196540. Davon rückte man später ab, da einige
der Probleme anscheinend auf der ersten Sitzung der Gemischten Ortho-
dox-Altkatholischen Theologischen Kommission in Athen 1973 geklärt
werden konnten; stattdessen einigte man sich damals darauf, den

umfangreichen ekklesiologischen Teil des theologischen Dialogs mit einem
Text über «Das Problem der «Interkommunion)» abzuschliessen41. Das
kam aber auch nicht zur Ausführung, an seiner Stelle wurde schliesslich-
auch veranlasst durch die AKD-EKD-Vereinbarung von 1985 - ein

grundsätzlich gehaltener Text über die Voraussetzungen und Folgen von
Kirchengemeinschaft verabschiedet.

Das alles aber hat nie bedeuten können, dass die Frage der auf Grund
der Bonner Vereinbarung von 1931 bestehenden kirchlichen
Beziehung42 mit der Anglikanischen Kirchengemeinschaft einerseits und mit
den genannten Kirchen in Spanien, Portugal43 und den Philippinen
andererseits (1965) damit erledigt gewesen wäre. Vielmehr sollte sie im Licht
der gemeinsamen Dialogtexte zur Sprache gebracht werden. In diesem
Sinn hat die orthodox-altkatholische Subkommission 1986 die Altkatholische

Bischofskonferenz ersucht, dass sie eine «Erklärung über die
Beziehungen der Utrechter Union zu anderen Kirchen» gebe44. Auch
Metropolit Damaskinos hat bei seinem Festvortrag zur Hundertjahrfeier
der Utrechter Union die altkatholische Seite zu einem Schritt in dieser

Richtung aufgefordert4:\
Nun ist im Hinblick auf die zwischen Altkatholiken und Anglikanern

bestehende kirchliche Gemeinschaft, nenne man sie nun «Interkommunion»46

oder «volle kirchliche Gemeinschaft (full communion)»47 oder
wie auch immer, folgendes festzuhalten: Sie basiert auf dem Grundsatz,
dass Eucharistiegemeinschaft Kirchengemeinschaft (in welcher Form
auch immer) impliziert und diese wiederum Übereinstimmung im Glau-

191



ben voraussetzt. Die Bonner Vereinbarung sagt in Punkt 3: «Interkommunion

verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme aller

Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit oder liturgischen Praxis,
die der andern eigentümlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede
glaubt, die andere halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens
fest.» Das entspricht hinsichtlich der Quaestio iuris dem abschliessenden
orthodox-altkatholischen Dialogtext «Kirchengemeinschaft». Man kann
sich freilich bei der Lektüre der zeitgenössischen Texte zu Vorbereitung,
Ausarbeitung und Rezeption der Bonner Vereinbarung des Eindrucks
nicht erwehren, dass die Feststellung hinsichtlich dessen, was zum
Wesentlichen des Glaubens gehört, summarisch ausgefallen ist und
Schwierigkeiten und Meinungsverschiedenheiten überdeckt hat (Quaestio
facti). Das wird ja auch von altkatholischen Autoren, insoweit sie die
näheren Umstände kennen, durchaus zugegeben48.

Genau bei der Quaestio facti setzt die orthodoxe Anfrage ein. Die
orthodoxe Kirche hat eine Übereinstimmung im Wesentlichen des Glaubens

als Voraussetzung von kirchlicher Gemeinschaft in ihren eigenen
theologischen Gesprächen mit den Anglikanern, die in noch frühere Zeit
zurückreichen als diejenigen mit den Altkatholiken, nicht gefunden. Sie

hat sie aber, wie die Dialogtexte zeigen, mit den Altkatholiken gefunden
(vorbehaltlich der Rezeption der Kommissionstexte durch die Kirchen).
Das aber wirft doch die Frage nach Art und Umfang der Verbindlichkeit
der Dialogtexte für die altkatholische Seite auf. Oder anders gesagt:
wenn die Altkatholiken mit den Anglikanern Kirchengemeinschaft
haben, mussten auch die Orthodoxen mit diesen eine solche eingehen können.

Wenn sie dafür aber keine Möglichkeit sehen, wieso können es dann
die Altkatholiken, wenn sie doch an sich dieselben Prinzipien vertreten?49

Es liegt also in der zwischen Anglikanern und Altkatholiken bestehenden

kirchlichen Gemeinschaft ein Problem, das der orthodox-altkatholische

Dialog deutlicher als zuvor ans Licht gebracht hat. Andererseits ist
nicht zu leugnen, dass diese Gemeinschaft im kirchlich-religiösen
Bewusstsein zumindest der westeuropäischen altkatholischen Ortskirchen,
wo immer wieder Begegnungen und Zusammenarbeit möglich sind, so

tief verankert ist, dass sie schon aus psychologischen Gründen nicht
einfach von oben aufgekündigt werden kann. Das würde von den Gläubigen,

die ja um die ekklesiologischen Probleme nicht wissen, nicht akzeptiert.

Das hat auch damit zu tun, dass andererseits für auch bescheidene
Formen altkatholisch-orthodoxer Gemeinschaft jenseits der Ebene von
einzelnen Bischöfen und Theologen die Erfahrung weitgehend fehlt.

192



Das ist wieder ein Element, das den Rezeptionsprozess abseits theologischer

Überlegungen erschwert.
Natürlich liesse sich versuchen, nachzuholen, was 1931 unterblieben

ist: eine von Altkatholiken und Anglikanern gemeinsam in Angriff
genommene Umschreibung des Wesentlichen des christlichen Glaubens,
aber Ansätze dazu sind nie weit geraten"10.

Es bleibt abzuwarten, inwieweit die nunmehr (1993) von der
Altkatholischen Bischofskonferenz veröffentlichte Erklärung über «Die
Beziehungen der Utrechter Union zu anderen Kirchen»51 ein
altkatholisch-orthodoxes Gespräch über einen Sachverhalt eröffnen kann, in
dem auch viele nicht-theologische Faktoren impliziert sind. Jedenfalls
ist diese Erklärung gedacht als Antwort auf die alte orthodoxe
Anfrage.

Die zwischen dem Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland und der Evangelischen Kirche in Deutschland 1985

abgeschlossene «Vereinbarung über eine gegenseitige Einladung zur
Teilnahme an der Feier der Eucharistie» sollte unter verschiedener Hinsicht
von der anglikanisch-altkatholischen Sakramentsgemeinschaft
unterschieden werden. Erstens kam sie so zustande, dass die Internationale
Altkatholische Bischofskonferenz keine Gelegenheit hatte, darüber
vorgängig zu beraten, wie es die «Utrechter Vereinbarung» für
zwischenkirchliche Beziehungen seit 1889 vorsieht52. Zweitens hat die
Bischofskonferenz die Vereinbarung nicht gebilligt; dabei hat sie das gezwunge-
nermassen aus einer Position tun müssen, die sie als eine Instanz erscheinen

liess, die einer Ortskirche Jurisdiktionen übergeordnet ist - was
ziemlich unglücklich ist. Sie hat sie u. a. auch deswegen nicht gebilligt,
weil die zwischen der AKD und der EKD getroffene Vereinbarung auf
einer ekklesiologischen Basis beruht, die nicht die traditionell altkatholische

ist, wie sie sich mit zunehmender Konsistenz bis in die jüngste
Vergangenheit herausgebildet hat53. Diese Vereinbarung setzt voraus, dass

Eucharistiegemeinschaft in Form einer gemeinsam ausgesprochenen
und aufrechterhaltenen «eucharistischen Gastbereitschaft» auch bei
fehlender Übereinstimmung in der Glaubenslehre und bei fehlender voller
Kirchengemeinschaft gegeben ist. Eucharistische Gemeinschaft ist somit
ein Teilmoment in einem Prozess, der erst zur vollen Kirchengemeinschaft

führt, sie geht also dieser voraus34.

Freilich hat die 26. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
1987 eine Erklärung verabschiedet, die offensichtlich als Unterstützung
des die AKD-EKD-Vereinbarung leitenden Rationale interpretiert werden

kann'''''. Von da gibt es dann auch eine Querverbindung zu den Ver-

193



einbarungen, welche anglikanische Kirchenprovinzen mit reformatorischen

Kirchen getroffen haben36. Es ist kein Wunder, dass primär in der
deutschen altkatholischen Kirche darauf Gewicht gelegt wird. So haben
wir es also mit unterschiedlichen ekklesiologischen Ansätzen innerhalb
der Utrechter Union zu tun.

Es ist von daher verständlich, dass von orthodoxer Seite angesichts
dieser Sachlage ein verbindlicher Kommentar der altkatholischen Seite

erwartet wird. Die Internationale Bischofskonferenz hat 1992 eine

Erklärung zur Frage «Eucharistiegemeinschaft und kirchliche Einheit»
ausgearbeitet57. Sie ist zu verstehen als Aufnahme und Präzisierung des

eben erwähnten Konsenspapiers der Altkatholischen Theologenkonferenz

von 1987. Die Erklärung sollte überdies auch helfen, die seit 1985

anhaltenden Divergenzen zwischen der Bischofskonferenz und der
deutschen altkatholischen Kirche zu beseitigen: sie sollte den Rahmen für
Interpretation und Praxis der AKD-EKD-Vereinbarung festlegen. In
diesem Sinn hat die Bischofskonferenz die mit einer Eingangs- und einer
Schlussklausel versehene Erklärung der deutschen Kirche unterbreitet,
und diese hat ihr auf der 51. Bistumssynode vom Mai 1994 in Mainz
zugestimmt38. Inwieweit damit wenigstens diese Problematik entschärft worden

ist, wird die Zukunft zeigen.
Ich bin auf die Anfragen der 3. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz

von 1986 betreffend altkatholische Sachverhalte eingegangen, ohne
freilich die hier und dort zugrundeliegenden ekklesiologischen
Voraussetzungen genauer zu analysieren. Ich meine, dass nun der Ball wieder
bei der orthodoxen Seite liege. Sie kann jedenfalls nicht mehr sagen, dass

sie auf altkatholische Erklärungen warte.
Aber hat nicht eine andere Entwicklung in der Utrechter Union die

ekklesiologische Frage, deren sachgerechte Beurteilung in den je
verschiedenen kulturellen und ökumenischen Kontexten von altkatholischer

und orthodoxer Kirche so anspruchsvoll und schwierig ist. längst in
den Hintergrund gedrängt? Hat nicht sie den Tod der Hoffnung auf die
ersehnte Einheit und Gemeinschaft der orthodoxen und altkatholischen
Kirche eingeläutet? Ich meine die Ordination von Christinnen zum Amt
des Priesters (Presbyters) und Bischofs, deren Einführung von den
Synoden der westeuropäischen altkatholischen Kirchen gewünscht wird und
deren Verwirklichung die deutsche altkatholische Kirche im Alleingang
bereits vollzogen hat?39

Auf dieses Thema, das unter einer Vielzahl von theologischen Aspekten

zu diskutieren wäre, kann ich hier nicht eingehen. Nur eine Bemerkung

will ich machen. Die theologische Legitimitität oder Nichtlegitimi-

194



tat der Frauenordination ist m.E. nicht schon damit beantwortet, was im
orthodox-altkatholischen Dialogtext über «Die Ordination» (1987) dazu

gesagt ist: «Die ungeteilte Kirche hat, abgesehen von der nicht geklärten
Einrichtung der Diakoninnen, die Ordination von Frauen nicht zugelassen.»60

Dieser Satz ist zunächst deskriptiv und bringt einen historischen
Tatbestand61 zum Ausdruck. Ob dieser Tatbestand auch schon ein
Element der in verschiedenen kulturellen Situationen und Sensibilitäten
fundamentalen und daher bleibenden Tradition der Kirche ist62, muss
erst sorgfältig und möglichst auch auf der Ebene einer mitteilbaren
theologischen Rationalität geklärt werden63. Andererseits ist der oben
zitierte Satz auch in einem bestimmten zeitgeschichtlichen Kontext formuliert

worden, der auf altkatholischer Seite durch die bekannte Erklärung
der Bischofskonferenz von 1976 gekennzeichnet ist, wonach die Konferenz

der Frauenordination, die sie als eine Glaubensfrage bewertet, nicht
zustimmen kann; zum Kontext gehört auch die damals schon formulierte
inneraltkatholische Kritik an der Erklärung64.

Ich würde gern noch auf den innerorthodoxen Prozess der Rezeption
der Dialogtexte als solcher eingehen, also abgesehen von den erwähnten
ekklesiologischen Fragen und der quasi zu einem Schibbolet gewordenen

Frage der Frauenordination, aber ich verfüge nicht über die dazu

notwendigen umfassenden Informationen65. Ich darf nur auf eine Erfahrung

hinweisen, ohne sie à tout prix verallgemeinern zu wollen: Ich bin in
den letzten Jahren immer wieder orthodoxen Bischöfen und Theologen
und ökumenisch interessierten Laien begegnet, die über den Dialog
inhaltlich keine oder kaum zureichende Kenntnisse hatten und auch nicht
wussten, wo sie sich darüber orientieren könnten. So scheint es keine mit
Einführung und Kommentaren versehene vollständige Gesamtpublikation

des ganzen Dialogs in einer der Sprachen der orthodoxen Länder zu

geben, wie sie etwa auf altkatholischer Seite vorliegt66. Hat das nur mit
der auf Grund anderer Voraussetzungen auch anderen Weise der Rezeption

auf orthodoxer Seite zu tun?

4. Ich schliesse meine Ausführungen zur Rezeption des orthodox-altkatholischen

Dialogs mit einem Blick auf die weitere Ökumene. Er ist
meiner Einschätzung nach ausserhalb der altkatholischen und orthodoxen

Kirchen kaum wahrgenommen worden. Gewiss figurieren die
Konsenstexte in den grossen Sammlungen der interkonfessionellen Dialoge67,

aber ansonsten scheint er weder von den professionellen Ökumeni-
kerinnen und Ökumenikern noch von einer weiteren interessierten
Öffentlichkeit wahrgenommen worden zu sein68.

195



Das mag einmal damit zu tun haben, dass die gemischte Kommission
in ihren Texten nie auf andere, zeitlich parallel laufende Dialogtexte
oder auf Aussagen, die im Zusammenhang mit der «Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung» in ökumenisch multilateraler Weise

erarbeitet worden sind, verweist. Damit unterscheiden die orthodox-altkatholischen

Dialogtexte sich von vielen anderen ökumenischen
Dokumenten, die zu einer Vernetzung der bilateralen Dialoge beitragen,
zumindest der von den jeweiligen Kirchen mit anderen Partnern geführten.

Dieser Umstand ist an sich bedauerlich, auch wenn er sich leicht
erklärt. Der altkatholisch-orthodoxe Dialog wurzelt in einer Geschichte,
die vor die Zeit der anbrechenden grossen internationalen Dialoge
zurückreicht, und das gilt teilweise auch noch für die unmittelbaren
Vorbereitungen von 1964-1973. Im weiteren werden in der Regel Autoritäten
zitiert, die an sich «die» (alte ungeteilte) Kirche repräsentieren, nämlich
die Kirchenväter; ökumenische Konsens- oder Konvergenzaussagen
haben in diesem Kontext nicht dasselbe Gewicht, wo eine identische Lehre
der Kirche festgestellt werden soll. Ferner erleichtert eine gewisse
vorgegebene theologische (zumal inner«katholische») Affinität das Übergehen

jener Fragestellungen, die im weltweiten ökumenischen Prozess von
den protestantischen Kirchen eingebracht worden sind. Diese werden
sich auch in den theologischen Dialogen, welche die Orthodoxie mit
reformatorischen Kirchen angefangen hat, mit der Zeit bemerkbar
machen. Für die Utrechter Union sind sie zum Teil mit der Kirchengemeinschaft

mit der anglikanischen Kirche gegeben, die aber bekanntlich nicht
auf gemeinsam ausformulierten Glaubensgrundlagen beruht. Sowohl
die orthodoxe wie die altkatholische Seite geben in den Dialogtexten
nicht explizit zu verstehen, dass sie beide mit mindestens einer Kirche -
der anglikanischen -je in offiziellen, wenn auch nach ihrem Stellenwert
unterschiedlichen kirchlichen Beziehungen stehen.

Hinderlicher für die Rezeption der orthodox-altkatholischen Dialogtexte

in der weiteren Ökumene erweist sich wohl das Ineinandergehen
von historischen und theologischen oder bekennenden Aussagen bzw.

von nur deskriptiven, von präskriptiv gemeinten deskriptiven und von
klar präskriptiven Aussagen69, wobei die ersteren oft viel zu undifferenziert

sind70. Das hat mit dem - freilich von der Kommission nicht geklärten

- Genre der Texte zu tun, die ja in erster Linie eine Übereinstimmung
in der Lehre festhalten und darin in die Nähe von Bekenntnistexten geraten,

dies aber unter ständigem Rückgriff auf die historisch vermittelbare
Referenzgrösse der alten Kirche tun, und diese wird doch wieder als mit
dem gegenwärtigen Glaubensbewusstsein identisch vorausgesetzt. Die

196



dahinter stehenden Überlegungen samt ihren theologiegeschichtlichen
Voraussetzungen werden nicht auf einer Metaebene dargelegt. Ferner
entschlüsseln die Dialogtexte kaum die Relevanz der Aussagen für
Leben und Sendung der Kirche in den Herausforderungen der Gegenwart71.

Schliesslich sucht man auch vergebens eine explizite Reflexion
des inneren Zusammenhangs der 25 Konsenstexte von Gotteslehre bis

Eschatologie zum 26. Text über die Voraussetzungen und Folgen der
Kirchengemeinschaft.

Was den letzten Punkt anbelangt, kann man immerhin vermuten, dass

in den 25 Texten das vorliegt, was im abschliessenden Text als «wahrer
Glaube» zur Sprache kommt, der als gemeinsam erkannter eben die
volle Kirchengemeinschaft (und mithin die eucharistische) als ihren
Ausdruck zur Folge hat72. Dass die Dialogtexte nicht auf eine erschöpfende
Feststellung des gemeinsamen Glaubens zielen, ist während des Dialogs
verschiedentlich gesagt worden73. Es wird sich also bei den 25 Texten
eher um eine Darlegung des Wesentlichen der kirchlichen
Glaubensüberlieferung handeln, situiert im Hinblick auf die angestrebte
orthodox-altkatholische Kirchengemeinschaft. Dabei ist, wie der orthodoxe
Kopräsident Metropolit Damaskinos beim Abschluss der Kommissionsarbeit

am 10. Oktober 1988 in Kavala ausführte, ein hohes Mass an
theologischer Übereinstimmung sowohl in grundsätzlichen Fragen des Glaubens

als auch in den überlieferten Streitpunkten erreicht worden74. Das
heisst, es konnten Verschiedenheiten, die als gemeinschaftshindernde
Widersprüche zu taxieren sind, behoben werden. Letztlich bezeugen die
Texte aber das gemeinsam geteilte Bewusstsein, auf demselben Boden
des Glaubens der Kirche zu stehen, wie er (eben traditionsspezifisch) an
der Alten Kirche wahrgenommen wird.

5. Lassen Sie mich noch ein Wort zu einer möglichen Zukunft sagen.
Ich knüpfe dafür bei einer Aussage des Dialogtextes über die
Kirchengemeinschaft an. Von dieser Gemeinschaft wird abschliessend sehr schön

gesagt: «Sie bedeutet keine Uniformität in der liturgischen Ordnung und
in den kirchlichen Gebräuchen, sondern kommt darin zum Ausdruck,
dass die beteiligten Kirchen die je geschichtlich gewordene legitime
Entfaltung des einen Glaubens der alten und ungeteilten Kirche bewahren.
Diese Gemeinschaft bedingt auch nicht die Unterwerfung der einen Kirche

mit ihrer Tradition unter die andere, denn dies würde der Wirklichkeit

der Gemeinschaft gerade widersprechen.»75 Das scheint zu implizieren,

dass einmal die Verschiedenheit der Liturgie eine geschichtlich
legitime Entfaltung des einen Glaubens sein darf. Dasselbe gilt für die kirch-

197



liehen Gebräuche, die sich freilich einer klaren Definition entziehen;
man wird dazu auch einen Teil der kanonischen Tradition der Alten Kirche

zählen müssen76. Wie weit die Nicht-Uniformität, die Verschiedenheit

aber gehen kann, so dass im Verschiedenen noch das Eine, dessen

Entfaltung ja das Verschiedene ist, erkannt werden kann, ist dann wohl
Sache eines gemeinsamen Feststellens im Zusammenhang einer
Gemeinschaft, die schon gelebt wird, und sei es auch in noch tastender, nicht
schon von vornherein abgesicherter Weise. Damit würde sich für die
Zukunft der altkatholisch-orthodoxen Beziehungen ein Feld eröffnen, das

um einiges herausfordernder ist als die Ausarbeitung und Rezeption
dessen, was in den Dialogtexten steht. Denn für den Fall, dass zwei Kirchen
mit legitim divergierenden liturgischen (und kanonischen) Traditionen
und verschiedener kultureller Verwurzelung ihre Gemeinschaft konkret
vollziehen wollen, gibt es keine einfach abrufbaren Rezepte, keine

gleichsam mechanischen Anwendungen von Prinzipien. Hier würde ein

Stück Neuland betreten, und die gemeinsam geernteten Früchte wären
für die Heilung der grossen kirchlichen Trennung von Morgen- und
Abendland von grosser Bedeutung.

Noch etwas: Was bezüglich liturgische Ordnung und kirchliche
Gebräuche - das sind die traditionellen Bereiche, wo die Verschiedenheit

zur Geltung kommt77 - gesagt wird, wird sich vermutlich auch im
Hinblick auf den Glauben in seiner sprachlich formulierbaren und für das

Leben der Kirche identitätstiftenden Kraft als Frage und Aufgabe stellen.

Jedenfalls scheint sich das aus neueren Reflexionen über die bisher

geführten bilateralen Dialoge der Ökumene nahezulegen78. Damit ist
auch für die orthodox-altkatholischen Beziehungen zu rechnen, da in
den Lebensäusserungen der Kirche irgendwie alles mit allem
zusammenhängt und der gemeinsam erkannte und bekannte Glaube der Kirche

in seiner formulierbaren Gestalt nicht eine museal geschützte, als

Reliquie behandelte Grösse sein kann, der also nur (in der Karikatur
einer «Papageientheologie», wie mein Fakultätskollege und Freund Ana-
stasios Kallis zu sagen pflegt) zu wiederholen wäre. Vielmehr muss die
im Rückgriff auf die Alte Kirche formulierte gemeinsame dogmatische
Tradition in verschiedenen kulturellen Kontexten auch wieder in
verschiedenen und letztlich doch konvergierenden Formulierungen artikuliert

werden - konvergierend, weil sie das sprachlich unausschöpfbare
Mysterium Gottes in seinem Eingehen in seine Schöpfung bezeugt.
Allerdings - und das ist entscheidend - sollte solches Tun gemeinsam
geschehen, wo immer es die konkrete Situation erlaubt. Dann wird deutlich,

dass Vielfalt die Erscheinungsgestalt derjenigen Einheit ist, die

198



nicht als Uniformität, sondern als Gemeinschaft (von inkulturierten
Ortskirchen) konzipiert ist.

Ich habe meine Ausführungen mit einem schnellen Blick auf eine

mögliche Zukunft beendet. Soll es für das, was im bisherigen orthodox-
altkatholischen Dialog gemeinsam initiiert worden ist, diese Zukunft
geben - ich spreche hier kat' anthröpon -, so muss unbedingt die jetzige
Stagnation überwunden werden, so verständlich sie ist. Anstösse und
Initiativen sind gefragt, auf allen Ebenen. In diesem Sinn appelliere ich an

die Verantwortlichen und Engagierten in beiden Kirchen. Deus provide-
bit.

Liebefeld BE Urs von Arx

Fussnoten

* Es handelt sich hier um den Vortrag, den der Autor anlässlich der Verleihung
des Doctor theologiae honoris causa durch die Christlich-theologische Akademie
in Warschau (Chrzescijariska Akademia Teologiczna w Warszawie) am 20.

August 1996 gehalten hat. Die Wahl des Themas legte sich deshalb nahe, weil die
Akademie neben der evangelischen eine orthodoxe und eine altkatholische
Abteilung aufweist und die Akademie auch das ökumenische Engagement des

Autors als eines Mitglieds der Christkatholisch-theologischen Fakultät der
Universität Bern gewürdigt hat.

1 Vgl. Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen

Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer
und englischer Übersetzung, hg.v. Urs von Arx, Beiheft zur Internationalen
Kirchlichen Zeitschrift [=IKZ] (Bern [Stampili]) 79, 1989.

In der chronologischen Übersicht S. 17 f. ist auf Seite 18, vierte Zeile von oben,
zu ergänzen: «(1973) 4. Sitzung der Interorthodoxen Theologischen Kommission
für den Dialog mit den Altkatholiken in Penteli/Athen, anschliessend (1. Sitzung
der Gemischten...)».

Zur S.25 f. gegebenen Bibliographie sind die folgenden Nachträge zu machen:

a) altkatholisch
Abraham Ritdolphus Heyligers, Die Wiedervereinigungsverhandlungen

zwischen der Altkatholischen Kirche und der Orthodoxen Kirche des Ostens als
ökumenisches Problem, Diss. [Faculté de Théologie Protestante] Strasbourg 1983.

145 S. [reicht bis 1976].
Christian Oeyen, Ekklesiologische Fragen in den orthodox-altkatholischen

Kommissionstexten, IKZ 79 (1989) 237-265.

Herwig Aldenhoven, Charakter, Bedeutung und Ziel der Dialogtexte, in:
Koinonia auf altkirchlicher Basis. 27^14.

Harald Rein, Der orthodox-altkatholische Dialog ist abgeschlossen. Folgerungen

und Perspektiven aus altkatholischer Sicht, Orthodoxes Forum 4 (1990)
151-171.

Harald Rein, Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-orthodoxen
Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre ökumenische Relevanz. Band I: All-

199



gemeine Einführung. Die anglikanisch-altkatholischen Beziehungen, EHS.T477,
Bern (Lang) 1993; Band II: Die anglikanisch-orthodoxen Beziehungen. Die
orthodox-altkatholischen Beziehungen. Das ekklesiologische Selbstverständnis
und die Beziehungen dieser drei zu anderen Kirchen, EHS.T 511. Bern (Lang)
1994.

Harald Rein, Das zweite Gutachten der Petersburger Kommission von 1897.

Erstmals in deutscher Sprache herausgegeben und in seinem Gesamtkontext
erläutert. Orthodoxes Forum 8 (1994) 49-61.

Franz Jörg Staffenberger, Der orthodox-altkatholische Dialog, Diss, theol.
Graz 1994, 238 S.

b) orthodox
Georges Florovsky, Orthodox Ecumenism in the Nineteenth Century, in:

Aspects of Church History, Collected Works 4, Belmont MA (Nordland) 1975,
213-277. 300-313 [Nachdruck einer erstmals 1956 publizierten Arbeit, von der
eine - viel bekanntere - Kurzfassung erschienen ist als: The Orthodox Churches
and the Ecumenical Movement prior to 1910. in: Ruth Rouse/Stephen Ch. Neill
(Hg.), A History of the Ecumenical Movement 1517-1948, Geneva (WCC) 1954/
31986,169-215; ebenfalls abgedruckt in: Georges Florovsky, Christianity and
Culture, Collected Works 2, Belmont MA (Nordland) 1974,161-231], Die den Altka-
tholizismus betreffenden Partien finden sich auf S. 248-261. 309-311.

D. K. Surma. Die Bemühungen um eine Annäherung der orthodoxen und
altkatholischen Kirchen [russisch], in: Jezegodnik pravoslavnoj zerkvi v Cechoslova-
kii [Jahrbuch der orthodoxen Kirche in der Tschechoslowakei], Prag 1968. 34-60.

loan Vasile Leb, Die Entwicklung der orthodox-altkatholischen Beziehungen
bilateral und im Rahmen der ökumenischen Bewegung, Diss, theol. Heidelberg
1981,471 S. [reichtbis 1979, mit Einbeziehung rumänischer orthodoxer Autoren].

Damaskinos (Papandreou), Metropolit der Schweiz. Die Bedeutung der
Utrechter Union aus orthodoxer Sicht, Orthodoxes Forum 4 (1990) 139-149
[Festvortrag gehalten im Rahmen der Hundertjahrfeier der Utrechter Union am
22.9.1989 in Utrecht]; eine englische Zusammenfassung findet sich in: The Road
to Unity. A collection of agreed statements of the joint Old Catholic-Orthodox
Theological Commissions, o.O. und o.J. [Scranton 1990]. 1-14.

Theodor Nikolaou, Der offizielle Orthodox-Altkatholische Dialog, Orthodoxes

Forum 4 (1990) 173-184.
löannis Kalogirou, Henas Theologikos Dialogos tes Orthodoxias bainön syn

Theöi epitychös pros to terma. Ho Heortasmos tes Hekatontaetêridos tes Dëlô-
seös tes Outrechtes tön Palaiokatholikön (1889-1989), hypo ta «Sëmeia» tou apo-
peratöthentos Orthodoxou-Palaiokatholikou Theologikou Dialogou, Grëgorios
ho Palamas 73 (1990) 8-42, 424-448; [3. Folge in:] Grëgorios ho Palamas, Pante-
leëmoni B töi panagiötatöi Mëtropolitëi Thessalonikës. Teuchos aphierôtërion.
Thessaloniki 1991. 285-346.

Peter Anthony Baktis, Old Catholic-Orthodox Agreed Statements on Ecclesio-
logv: Reflection for a Paradigm Shift in Contemporary Ecumenism. IKZ 84

(1994) 229-235.
loan-Vasile Leb, Orthodoxie und Altkatholizismus. Eine hundert Jahre

ökumenische Zusammenarbeit (1870-1970) [sie], Cluj-Napoca (Presa Universitär a

Clujeanä. «Babes-Bolyai» Universität) 1995 [bis 1970 reichender Teildruck der
obgenannten Dissertation].

200



Georges Tsetsis, The Bilateral Dialogues of the Orthodox Churches. Problems
arising from the Reception of their Agreed Statements, Orthodoxes Forum 9

(1995) 231-241, bes. 235 [Referat gehalten auf dem «Sixth Forum on Bilateral
Dialogues», Bossey/CH, 8.-13. Oktober 1994].

c) römisch-katholisch
Bi-annual Bulletin des Centro Pro Unione Nr.Jó/Fall 1989, 32f.; Nr.JS/Fall

1990,20.
Maria-Helene Gamillscheg. Die Kontroverse um das Filioque. Möglichkeiten

einer Problemlösung auf Grund der Forschungen und Gespräche der letzten hundert

Jahre, ÖC 45, Würzburg (Augustinus) 1996, bes. 43-100,108-117.
d) anglikanische
J. Robert Wright, Ekklesiologischer Kommentar zu den orthodox-altkatholischen

Dialogtexten und Überlegungen zu möglichen Folgerungen für das neue
Europa, IKZ 84 (1994) 77-91.

e) weitere

Eugen Hämmerte, Altkatholiken und Orthodoxe im Gespräch, Materialdienst
des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim 40 (1989) 3-5; griechisch in:
Episkepsis Nr.420 vom l.Juni 1989; englisch als «Old Catholic-Orthodox Dialogue»
in: One in Christ 26 (1990) 155-159 [mit etlichen Irrtümern].

Die deutschsprachigen Texte der obgenannten Ausgabe wurden nachgedruckt
in: Orthodoxes Forum 4 (1990) 238-291.

Die englische Übersetzung wurde übernommen in: The Road to Unity. A
collection of agreed statements of the joint Old Catholic-Orthodox Theological
Commissions, o.O. und o.J [Scranton 1990].

Eine Auswahl der Texte (111/1-5,7-8; IV/2; V/2,4,7; VII) in englischer Übersetzung

wurden übernommen in: One in Christ 26 (1990) 159-181.
2 Vgl. Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholicismus. Geschichte seiner

Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland, Giessen

(Roth) 1887 [Nachdruck: Aalen (Scientia) 1965], 22-24, hier 24: Urs Küry, Die
altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen. Ergänzte und
mit einem Nachtrag versehene 2. Auflage hg.v. Christian Oeyen, KW 3, Stuttgart
(EVW) 1978 [= 31982] 450-452, hier 451.

Nach der Konstituierung der Utrechter Union 1889 wurde der Programmpunkt

wieder aufgenommen durch den 3. Internationalen Altkatholikenkongress

Rotterdam 1894: ««Für die Trennung der morgen- und abendländischen
Kirche liegt ein entscheidender Grund nicht vor. Bei seinem Streben nach wahrer

Einheit zwischen den verschiedenen Kirchen liegt also dem Altkatholizismus

vor allem die Verpflichtung ob. die nötigen Schritte zu thun, damit,
unbeschadet der gegenseitigen Selbständigkeit, die Wiedervereinigung jener beiden
Kirchen möglichst gefördert und verwirklicht werde. Bei diesem Streben, wozu
der erste Schritt bereits durch den Kongress in München 1871 gethan wurde,
darf auf die Mitwirkung der morgenländischen Kirche gerechnet werden.» Der
vom Kongress angenommene Text wurde von Prof. Eugène Michaud (1839-
1917) und General Aleksandr Kirejew (1832-1910) begründet; vgl. Derde inter-
nationaal Congres der Oud-Katholieken gehouden te Rotterdam, 28, 29 en
30 Augustus 1894, Stenographisch verslag, Berne (Stampili) 1894. 1021; RITh 2

(1894) 744-770.

201



3 Vgl. Urs von Arx, Kurze Einführung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen

Dialogs, in: Koinonia (Fn. 1) 11-26. Ausführlich die in Fn. 1 genannten
Studien von A. R. Heyligers, I. V. Leb, Orthodoxie; H. Rein, Band II, 69-202.

4 Die Geschichte der bisher 26 Internationalen Altkatholikenkongresse ist
noch nicht aufgearbeitet. Einen Anfang leisteten M.P.J. van Harderwijk, Les
congrès anciens-catholiques internationaux. IKZ 10 (1920) 36-44; Otto Stein-
wachs, Die internationalen Altkatholikenkongresse, IKZ 15 (1925) 129-144. Zu
konsultieren sind die Berichte, die von 1890-1909 als selbständige Veröffentlichungen,

von 1913 an (Ausnahme 19/1965/Wien) in der IKZ - von 1913-1961
zusätzlich noch als Separatdrucke - erschienen sind.

5 Eine Ausnahme ist, aus verständlichen Gründen - es war der erste nach dem

Krieg-, der 15.Internationale Altkatholikenkongress 1948 in Hilversum.
6 Vgl. U. Küry (Fn.2), 358-377, bes. 361 f.; ders., Kirchengeschichte und Kleine

Unterscheidungslehre für den christkatholischen Unterricht. Allschwil
(Christkatholischer Schriftenverlag) 1968, 73.

7 Verzeichnet von I.-V. Leb, Orthodoxie (Fn. 1). 63ff.
8 Ich verweise beispielshalber auf
a) die Prinzipien, auf die sich die vom 2. Altkatholikenkongress in Köln 1872

gewählte Unionskommission am 23. September 1872 einigte: «1. Gottheit Christi.
2. Er hat eine Kirche gegründet. 3. Als Quellen sind anzunehmen: a) die Hl.
Schrift, b) die Lehren der ökumenischen Konzilien, c) die Lehren der Kirchenväter

der ungeteilten Kirche (die mit der Hl. Schrift übereinstimmende Überlieferung).

4. Criterium: der Ausspruch des hl. Vincentius Lirinensis «Quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus creditum est.> 5. Als Methode ist die historische
gewählt.»

Diese Kommission umfasste die Geistlichen J.J. Ignaz von Döllinger (1799-
1890), München (Präsident): Johann Friedrich (1836-1917), München (Schriftführer);

Joseph Langen (1837-1901), Bonn; J.A.Bernhard Lutterbeck (1812-
1882), Giessen; Eugène Michaud (1839-1917), Paris; Friedrich Michelis (1815-
1886), Braunsberg: Joseph Hubert Reinkens (1821-1896). Breslau: Franz Heinrich

Reusch (1825-1900). Bonn: sowie den Kanonisten Johann Friedrich von
Schulte (1827-1914), Prag, und den Appellationsgerichtsrat Franz Josef Rotteis
(t 1890), Köln. Sie formulierte die Prinzipien in Anwesenheit u. a der Orthodoxen
Protopresbyter Ivan Leontiowitsch Janyschew (1826-1910), Rektor der geistlichen

Akademie St. Petersburg, und Oberst Aleksandr Kirejew (1832-1910),
Sekretär der 1872 eröffneten St. Petersburger Sektion der Gesellschaft der Freunde
geistlicher Aufklärung [1862 in Moskau gegründet], sowie der Anglikaner
Edward Harold Browne (1811-1891), Bischof von Ely (später Winchester) und
Präsident der 1853 gegründeten Anglo-Continental Society, und William R. Whit-
tingham (1805-1879). Bischof von Maryland und Präsident der Kommission für
Unionsfragen der amerikanischen Episkopalkirche.

Die Unionskommission wurde durch Beschluss des 3. Altkatholikenkongresses
in Konstanz 1873 im November jenes Jahres in zwei Spezialkommissionen

unterteilt; die eine war zuständig für die Beziehung mit der anglikanischen Kirche

(I. von Döllinger. J.Friedrich und Josef Anton Messmer [1829-1879], alle
München), die andere für die Beziehungen «zu den Russischen» (J. Langen, Peter

Knoodt [1811-1889] und EH.Reusch. alle Bonn): vgl. Deutscher Merkur 5

(1874) 29.

202



b) die von Döllinger formulierte Einladung zu den Bonner Unionskonferenzen:

«Als Grundlage und Massstab des Erreichbaren und zu Erstrebenden sind
die Bekenntnissformeln der ersten kirchlichen Jahrhunderte und diejenigen Lehren

und Institutionen zu betrachten, welche in der allgemeinen Kirche des Ostens
und des Westens vor den grossen Trennungen als wesentlich und unentbehrlich
gegolten haben. Das Ziel, welches zunächst erstrebt und mittels der Conferenz
gefördert werden soll, ist nicht eine absorptive Union oder völlige Verschmelzung
der verschiedenen Kirchenkörper, sondern die Herstellung einer kirchlichen
Gemeinschaft auf Grund der «unitas in necessariis>. mit Schonung und Beibehaltung
der nicht zur Substanz des altkirchlichen Bekenntnisses gehörigen Eigenihüm-
lichkeiten der einzelnen Kirchen». Deutscher Merkur 5 (1874) 261.

Vgl. auch die zwei ersten Thesen des 2. Internationalen Altkatholikenkongresses
1892 Luzern.

Gegenüber der je bilateralen Vorgehensweise, die sich im Zusammenhang mit
den Altkatholikenkongressen von 1872 und 1873 abzeichnet, hat Döllinger die

Bonner Unionskonferenzen an sich als ein multilaterales Gespräch konzipiert: sie

wurden wegen der fundamentalen altkirchlichen Orientierung faktisch zu einem
mehrheitlich trilateralen (orthodox-altkatholisch-anglikanischen). Bezeichnend
dafür ist u. a. das von Alfred Plummer berichtete Diktum Döllingers. Philip Schaff
(1819-1893). der bekannte presbyterianische Sekretär der Evangelischen Allianz,
habe eigentlich als Mitglied einer Kirche, die den Episkopat nicht bewahrt habe,

gar kein Recht, auf der Konferenz angehört zu werden; vgl. Robrecht Bondens

(Hg.), Alfred Plummer - Conversations with Dr. Döllinger 1870-1890. BETL 67,

Louvain 1985,134.
Das hat nie freundschaftliche Beziehungen mit protestantischen Persönlichkeiten

oder Gruppierungen, die besonders dem Präsidenten der ersten
Altkatholikenkongresse von 1871-1890 (Ausnahme 1877), J.F. von Schulte, ein Anliegen
waren, verhindert. Erwähnt seien etwa die Theologieprofessoren Friedrich
Nippold (1838-1918) und Willibald Beyschlag (1823-1900). die mit ihrer wiederholten

Anwesenheit auf den Altkatholikenversammlungen, bisweilen als Vertreter
des 1886 gegründeten deutschen «Evangelischen Bundes», auch in Veröffentlichungen

ihre Unterstützung bekundeten. 1873 kam es zu anscheinend nicht
weitergeführten Kontakten zur 1846 gegründeten «Evangelischen Allianz». Im
weiteren haben auch evangelische Theologen an den Bonner Unionskonferenzen
teilgenommen, allerdings in geringer Zahl (vgl. auch Fn.8).

Generell konnten die Altkatholiken auf die Sympathie gewisser (aber längst
nicht aller) protestantischer Kreise rechnen, weil man in ihnen Verbündete in der

Auseinandersetzung mit dem romtreuen politischen Katholizismus sehen

konnte. Diese Sympathie müsste nicht notwendigerweise auch Verständnis für
die spezifisch «katholischen» Anliegen bedeuten; oft war sie verbunden mit
einem Bedauern über die altkatholische Halbherzigkeit bei ihren kirchlichen
Reformen.

10 Dazu die folgenden Hinweise:
a) Der 2. Internationale Altkatholikenkongress 1892 in Luzern machte sich

einen von J. Friedrich begründeten Antrag These 1) zu eigen:
«Der Altkatholizismus (die katholische Reformbewegung) ist kein blosser

Protest gegen die neuen Dogmen des Vatikan und speziell gegen die päpstliche
Unfehlbarkeit, sondern er ist die Rückkehr zu dem wahren Katholizismus der al-

203



ten, einen und ungetheilten Kirche, hinweg über die Verderbnisse des papistisch-
jesuitischen Kirchenthums, und ein Mahnruf an alle christlichen Gemeinschaften
zur Einigung auf altchristlichem Grunde.

Die Delegiertenversammlung stellt an die hochwürdigen Bischöfe Deutschlands,

der Schweiz und Hollands das Ersuchen, in ihrer amtlichen Eigenschaft mit
den kirchlichen Autoritäten der übrigen uns befreundeten Kirchen in eine
Verhandlung über die Wiedervereinigung einzutreten.» Vgl. Der zweite internationale

Altkatholiken-Kongress in Luzern. 13. bis 15. September 1892. Stenographischer

Bericht. Offizielle Ausgabe, Luzern (Burkhardt) 1892, 31^13.
b) Der 4. Internationale Altkatholikenkongresses 1897 Wien stimmte zwei von

anglikanischer Seite vorgebrachten Anträgen zu:
«Der IV. internationale Altkatholiken-Kongress, geleitet von dem Wunsche,

den von ihm vertretenen Unionsgedanken praktischen und lebendigen Ausdruck
zu geben und die volle Annäherung der Kirchen durch die That zu fördern,
ersucht das Präsidium, ungesäumt Schritte zu veranlassen, welche zu der
Wiederaufnahme der in den Jahren 1874 und 1876 unter dem Vorsitze Dr.v. Döllingers zu
Bonn abgehaltenen Unionskonferenzen führen werden.»

«Der Kongress hat von dem Wunsche der Lambethkonferenz, welche um die
Wiederaufnahme der Bonner Unionskonferenzen ersucht, mit Freuden Kenntnis
genommen und beschliesst: 1. Es wird zur Wiederaufnahme der Unionskonferenzen

eine Kommission bestellt. Zum Präsidenten dieser Kommission ernennt der
Kongress Herrn Bischof Dr. Theodor Weber, zum Vizepräsidenten Herrn Bischof
Dr. Eduard Herzog, zu Mitgliedern die Herren Professor Dr. Längen-Bonn,
Professor Dr. Michaud-Bern, Seminarpräses van Thiel-Amersfoort, zum Sekretär
den Herrn Professor Dr. Lauchert-Bonn. Der Kongress ersucht diese Kommission,

die Konferenzen in Bonn wenn möglich schon nächstes Jahr zu eröffnen. 2.

Als Organ dieser Konferenz wird die in Bern erscheinende Revue internationale
de Théologie erklärt.»

Der erste Antrag kam von den beiden offiziellen Gästen der amerikanischen
Episkopalkirche, George F. Seymour, Bischof von Springfield, und Charles Haie,
Bischof von Cairo IL. Der zweite, von Dr. Josef Leonz Weibel (1847-1899),
Luzern, formulierte Antrag greift ein Grusswort des Delegierten des Erzbischofs
von Canterbury, Rev. H.J.White, Salisbury, auf. Es wird darin Bezug genommen
auf Resolution 33 der 4. Lambethkonferenz 1897. Diese lautet: «That we recommend

to the Archbishop of Canterbury and the primates and presiding bishops
of other Churches in communion with the Church of England the appointment
of at least one representative of each Church to attend the International
Congress which is to meet in Vienna on 30 August 1897; and we express the hope
that there may be a revival of such Conferences as those held at Bonn in 1874
and 1875 to which representatives may be invited and appointed from the
Church of England and the Churches in communion with her» (vgl. Roger Coleman

[Hg.], Resolutions of the twelve Lambeth Conferences 1867-1988, Toronto
[Anglican Book Centre] 1992, 22). Dem zweiten Antrag widersprach Janyschew,
da er eine Unionskonferenz als offizielle Versammlung (miss)verstand. Vgl.
Bericht über den vierten internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien, 31.

August bis 3.September 1897. Zusammengestellt von E.H., Bern (Stampili) 1898,

11-13, 45.

Zur Ausführung des mit viel Optimismus gefassten Beschlusses kam es nie.

204



c) So beauftragte der 10. Internationale Altkatholikenkongress 1925 Bern eine
eben ins Leben gerufene «Internationale Arbeitsgemeinschaft des Altkatholizismus»,

die Kongressbeschlüsse von Luzern und Wien betreffend Einleitung neuer
Unionsverhandlungen weiterzuverfolgen, IKZ 15 (1925) 203f. Auch daraus
entstanden in der Folge keine neuen, gemeinsam mit Orthodoxen und Anglikanern
geführten theologische Gespräche, sondern nur parallel geführte, die von
altkatholischer Seite inhaltlich mehr oder weniger koordiniert waren; vgl. H. Rein,
Kirchengemeinschaft (Fn. 1), Band I, 168-231: Band II, 116-122.

11 Die detaillierte, bis 1914 reichende Untersuchung von Ralph Ruthenberg,
Gesellschaften und Vereinigungen für Interkommunion zwischen den Anglikanischen

und Orthodoxen Kirchen, Kirche im Osten 15 (1972) 48-73; 16 (1973)
57-105; 17 (1974) 62-102; 18 (1975) 109-167, hat für die Zeit der ersten
Altkatholikenkongresse und der Bonner Unionskonferenzen gezeigt, welche Repräsentanten

anglikanischer und orthodoxer Gruppierungen, die an einer kirchlichen
Annäherung und Einigung interessiert waren, die altkatholischen Initiativen von
1871 ff. aufnahmen (viele anglikanischen und orthodoxen Teilnehmer waren also
nicht nur als Privatpersonen anwesend). Schon darin war der von mir sog.
Trilateralismus gegeben. Vgl. oben Fn.8.

Die 1920er Jahre waren gekennzeichnet durch intensivierte gegenseitige
Kontakte und Gespräche zwischen der orthodoxen Kirche, nunmehr unter der Initiative

des Ökumenischen Patriarchats, und der anglikanischen Kirche. Im Horizont
der an alle Kirchen Christi gerichteten Enzyklika des Ökumenischen Patriarchats
vom Januar 1920 (vgl. loannis Karmiris, Ta dogmatika kai symbolika mnëmeia tes
Orthodoxou Katholikos Ekklësias. Band II, 2. Auflage, Graz [ADV] 1968,1055-
1058; Constantin G. Patelos. The Orthodox Church in the Ecumenical Movement.
Documents and Statements 1902-1975. Geneva [WCC] 1978, 40-43) und des

«Appeal to All Christian People» der 6. Lambethkonferenz 1920 (vgl. George
K. A. Bell, Documents on Christian Unity 1920-4, Oxford (OUP) 1924, 1-5) kam
es in den 1920er Jahren zu intensivierten anglikanischen und orthodoxen Kontakten,

die von altkatholischer Seite mit grossem Interesse verfolgt wurden, wie die
von Adolf Küry getätigte Berichterstattung in der IKZ zeigt. Von besonderem
Interesse ist dabei der 1920 veröffentlichte Vorschlag einer trilateralen Vereinbarung

(Proposed Concordat) ««Terms of Agreement between Eastern Orthodox,
Old Catholic and Anglican Churches, proposed as Basis of Restoration of Corporate

Union and Intercommunion», den eine Kommission der amerikanischen
Episkopalkirche ausarbeitete und für den eine Delegation auf ihrer Reise nach

Europa die grundsätzliche Unterstützung der folgenden Autoritäten fand: a)
Bischof Eduard Herzog und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der Schweiz;
b) Erzbischof Meletios Metaxakis (1871-1935) von Athen (der seiner Zeit weit
vorausdenkende Mann war 1921-1923 Patriarch von Konstantinopel, 1926-1936
Patriarch von Alexandrien) und Hl. Synod der Kirche von Griechenland: c)
Patriarchatsverweser Metropolit Dorotheus und Hl. Synod von Konstantinopel; d) der
armenische Patriarch von Konstantinopel (Zaven); vgl. IKZ 10 (1920) 195-215;
G.Beil, 491

Der Vorschlag geriet dann in den Schatten der 1921 vom Eastern Churches
Committee der Kirche von England ausgearbeiteten «Terms of Intercommunion
suggested between the Church of England and the Churches in Communion with
her and the Eastern Orthodox Church». Vgl. G.Bell, 77-89; die IKZ // (1921)

205



128 f. bringt nur einen stark gekürzten Auszug. Der Text enthält als Anhang die
Thesen der 2. Bonner Unionskonferenz von 1875.

Zu erwähnen ist auch noch die von 3715 anglikanischen Geistlichen
unterzeichnete und an das Ökumenische Patriarchat gerichtete «Declaration of Faith»,
die 1922 von einer Kommission der «English Church Union» ausgearbeitet
wurde, und zwar im Hinblick auf eine «Interkommunion» zwischen der
englischen Kirche und der Orthodoxie. Vgl. G. Bell, 90-92: J. A. Douglas, The Relations

of the Anglican Churches with the Eastern Orthodox, London (Faith) 1921,
89-93: Douglas war der Hauptinitiant. Vgl. Fn. 13.

Vgl. zum Ganzen auch xMetropolit Germanos (Strinopoulos) von Thyateira,
Fortschritte in der Widervereinigungsfrage der Orthodoxen und Anglikanischen
Kirche, IKZ 19 (1929) 129-145 (Übersetzung aus: The Christian East 1929).

Im Gefolge dieses Aufbruchs anerkannten die orthodoxen Kirchen von
Konstantinopel (unter Patriarch Meletios IV.) sowie von Jerusalem (Patriarch Damianos)

und Zypern (Erzbischof Kyrillos) 1922 bzw. 1923 die Gültigkeit der anglikanischen

Weihen (die Kirchen von Alexandrien und Rumänien folgten 1930 bzw.

1936); vgl. Bell, Documents 93 f.; 97-99. Zum Ganzen dieser dynamischen, von
starken und charismatischen Persönlichkeiten geprägten Zeit vgl. V. T. Istavridis,
Orthodoxy and Anglicanism, London (SPCK) 1966. 25-70 (griechisch 1963):
Methodios Fouyas. Orthodoxy. Roman Catholicism and Anglicanism. London
(OUP) 1972. 35-50. Ferner auch Germanos Strinopoulos, Die Beziehungen der
Orthodoxen Kirche zu den anderen Kirchen, in: Ekklèsia. Eine Sammlung von
Selbstdarstellungen der christlichen Kirchen. Band X/l: Die Orthodoxe Kirche
auf dem Balkan und in Vorderasien. Geschichte, Lehre und Verfassung der
Orthodoxen Kirche, Leipzig (Klotz) 1939. 114-160; G. Florovsky (Fn.l): Nicolas
Zernov, The Eastern Churches and the Ecumenical Movement in the Twentieth
Century, in: Ruth Rouse/Stephen Ch. Neill (Hg.), A History of the Ecumenical
Movement 1517-1948, Geneva (WCC) 1954/31986, 643-674; Vasilios Joannidis,
Die Beziehungen der orthodoxen Ostkirche zu den andersgläubigen Kirchen, in:
Panagiotis Bratsiotis (Hg.). Die orthodoxe Kirche in griechischer Sicht. 2. Teil,
KW /, Stuttgart (EVW) 1960. 117-143: Demosthenes Savramis, Ökumenische
Probleme in der neugriechischen Theologie, Leiden (Brill) 1964.

12 Vgl. IKZ 75 (1925) 170 f. bzw. 229 und 242.

Ein weiterer Beschluss empfiehlt den altkatholischen Ortskirchen, die
Bestrebungen der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung zu unterstützen. Dabei

wird im Hinblick auf mögliche Konferenzen gesagt: «Bei den Verhandlungen
ist für die altkatholischen Kommissionen die Utrechter Konvention des Jahres
1889 wegleitend. Nächstes Ziel ist die Interkommunion der katholischen
Kirchen. Die Einheit der altkatholischen Kirche wird dadurch nicht gefährdet. Endziel

ist die eine allgemeine christliche Kirche.» Im zugehörigen Referat brachte
Seminarpräsident Cornelis Wijker. Amersfoort. die orthodoxe, anglikanische
und altkatholische Kirche ausdrücklich in den Zusammenhang mit dem Ziel der
«Interkommunion der katholischen Kirchen», der intercommunio in sacris: vgl.
IKZ 15 (1925) 171. 258-264. sowie die IBK-Erklärung zu den Berichten der
Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Lausanne 1928. IKZ 18

(1928) 177 f.

Der neue Aufbruch zu Gesprächen hat auch mit inneraltkatholischen Entwicklungen

zu tun:

206



1922 distanzierte sich die altkatholische Kirche der Niederlande von der
damals immer noch herrschenden römischen und auf dem Utrechter Provinzialkonzil

1763 auch vertretenen Auffassung, die orthodoxe Kirche sei wegen ihrer Trennung

von Rom schismatisch, und sie anerkannte «ohne Einschränkung den
katholischen Charakter der griechischen oder morgenländischen Kirche», vgl. IKZ 12

(1922) 134; U. Küry (Fn.2) 478 f.

1925 (also in zeitlichem Gefolge entsprechender orthodoxer Erklärungen!)
anerkannte die holländische altkatholische Kirche die Gültigkeit der anglikanischen

Weihen und somit die apostolische Sukzession der Kirche von England, vgl.
IKZ 15 (1925) 65; U. Küry (Fn.2) 468.

Das ermöglichte es den in der Utrechter Union vereinigten Bischöfen im
September 1925. diese Anerkennung nunmehr gesamthaft und als Voraussetzung für
eine künftige engere Gemeinschaft auszusprechen, vgl. U. Küry (Fn.2) 468.

Wie sehr die altkatholische ökumenische Orientierung sich auf die anglikanische

und orthodoxe Kirche richtete, zeigt auch noch die von Walther Herzog
veranstaltete Sammlung «Dokumente zu den Unionsbestrebungen des Altkatholizismus»,

IKZ 15 (1925) 3-26, Separatdruck 24 S. Sie bildet die Basis der strukturell

gleich angelegten Dokumentensammlung in U. Küry (Fn.2) 443-488.
13 Vgl. etwa die offizielle Erklärung des allrussischen Landeskonzils 1917/18

vom 20. September 1918, wonach die Unionsbestrebungen bezüglich der in einem
Atemzug genannten Altkatholiken und Anglikanern fortzusetzen seien, vgl.
G. Florovsky, Orthodox Ecumenism (Fn. 1) 272. Sie scheint allerdings damals den
Altkatholiken nicht bekannt geworden zu sein.

Auf den panorthodoxen Versammlungen in Konstantinopel 1923 (unter Patriarch

Meletios) und im Athoskloster Vatopedi 1930 wurden wiederum die
altkatholische und die anglikanische Kirche als diejenigen Kirchen genannt, mit denen
eine Vereinigung am aussichtsreichsten erscheine; vgl. Andreas M. Wittig, Die
panorthodoxen Beratungen von 1923 (Konstantinopel) und 1930 (Vatopedi), Der
Christliche Osten 44 (1989) 300-307. Auf der ersten Versammlung überreichte
übrigens der emeritierte anglikanische Bischof von Oxford, Charles Gore (1853-
1932). die in Fn. 11 erwähnte «Declaration of Faith». Wittig (S. 302) nennt auf
Grund griechischer Quellen die Zahl von 5000 unterzeichnenden anglikanischen
Priestern.

Auf der Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Lausanne 1927
hielt Metropolit Germanos (Strinopoulos) von Thyateira (1872-1951), der seit
1920 wiederholt mit den altkatholischen Bischöfen in Kontakt getreten war und
1929 zum offiziellen Vertreter des Ökumenischen Patriarchen bei den altkatholischen

Kirchen ernannt wurde (vgl. IKZ 19 [1929] 232f.), eine Rede zum Thema
«Der Ruf der Einheit»; darin führte er u. a. aus: «Aber welches sind die Elemente
der christlichen Lehre, die als wesentlich angesehen werden müssen? Die Orthodoxe

Kirche vertritt die Ansicht, dass es nicht notwendig ist, diese in der Gegenwart

zu erörtern und zu bestimmen, da sie bereits in den alten Symbolen und
Entscheidungen der sieben Ökumenischen Synoden festgelegt sind. Folglich muss die
Lehre der alten, ungeteilten Kirche der ersten acht Jahrhunderte, unter Ausschaltung

jeder Frage, die nicht eine direkte Beziehung zu den damals für glaubensnotwendig

erachteten Dingen besitzt, auch heute die Grundlage für die Wiedervereinigung

der Kirchen bilden. Dass das eine gesunde Grundlage ist, ist allgemein
anerkannt worden in den Diskussionen über die Wiedervereinigung, welche in den

207



jüngstvergangenen Jahren zwischen Orthodoxen, Altkatholiken und Anglikanern
stattgefunden haben.» Vgl. Hermann Sasse (Hg.), Die Weltkonferenz für Glauben
und Kirchenverfassung. Deutscher amtlicher Bericht über die Weltkirchenkonferenz

zu Lausanne 3.-21. August 1927. Berlin (Furche) 1929. 105-109, hier 108

[Piervorhebung U.v.A],
Im Zusammenhang mit der 7. Lambeth Conference 1930 kam es in London zu

zeitlich getrennten, aber sachlich doch verbundenen Begegnungen der drei
altkatholischen Bischöfe der niederländischen altkatholischen Kirche (Franciscus
Kenninck, Erzbischofvon Utrecht; Henricus Johannes Theodorus van Vlijmen.
Bischof von Haarlem, und Johannes Hermannus Berends, Bischof von Deventer)
mit anglikanischen und mit Vertretern orthodoxer Kirchen.

Beim Treffen mit den Anglikanern am 16. und 19. Juli 1930 wurde den
Altkatholiken u. a. die in Fn. 11 erwähnten «Terms of Intercommunion» vorgelegt, ein
hochkirchlich inspiriertes und eine anglikanisch-orthodoxe Union anzielendes
Dokument. Im Verlauf des Gesprächs machte dann Kenninck die Ankündigung,
es sei auf dem 12. Internationalen Altkatholikenkongress in Wien vom September
1931 eine Aussprache von orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen
Kirchenvertretern über die Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft geplant, vgl.
Report of the Meeting of the Commission of the Anglican Communion and the
Old Catholic Churches Held at Bonn on Thursday, July 2. 1931. London (SPCK)
o.J. [1931], 30-36: deutsch in: Dokumente zu den Unionsverhandlungen der
anglikanischen und altkatholischen Kirche. IKZ 21 (1931) 139-146. Die «Terms»
wurden ein Jahr später in Bonn nicht mehr herangezogen (wohl aber in London
für die Orthodoxen!), dafür spielten die von G. F. Graham-Brown aufgesetzten
«Suggested Conditions on which the Church of England and the Churches now in
Full Communion with it might contemplate formal Intercommunion with the Old
Catholic Church», welche die divergenten theologischen Positionen der «Evangelicals»

reflektieren, eine Rolle; vgl zuletzt H. Rein (Fn. 1) Band I, 215-252.
Zum Treffen mit den Orthodoxen unter der Führung des Patriarchen von

Alexandrien Meletios (vgl. Fn. 11) am 16. und 18. Juli 1930 vgl. den Bericht in: De
Oud-Katholiek 46/10 (1930) 231-233; Katholik53 (1930) 250f.: darin äussern sich
die holländischen Bischöfe, dass sowohl sie wie die Orthodoxen eine Vereinigung
mit der anglikanischen Kirche für möglich erachten.

Nach dem 2. Weltkrieg lösten die Orthodoxen zusehends den trilateralen Konnex,

soweit er für sie überhaupt bestanden hatte, was aber von altkatholischer
Seite im Hinblick auf die Bonner Vereinbarung 1931 und ihre Konsequenzen für
die altkatholisch-orthodoxen Beziehungen nur mit Widerstreben zur Kenntnis
genommen wurde und wird.

14 Vgl. a) Report (Fn. 13) 12-27; Dokumente zu den Unionsverhandlungen der
anglikanischen und altkatholischen Kirche, IKZ27 (1931) 146-161, etwas gekürzt
abgedruckt in: U. Küry (Fn.2) 469-478: ferner Chronicle of the Convocation of
Canterbury, London 1932, 19-35 (Upper House), 155-170 (Lower House): York
Journal of Convocation. London 1932. 36-45 (Upper House), 99-107 (Lower
House): eine Zusammenfassung bietet Constantin Nathans, Das altkatholisch-
anglikanische Interkommunionsschema vor den Konvokationen von Canterbury
and York. IKZ 22 (1932) 28-39.

b) Adolf Küry (Hg.). Bericht über die Verhandlungen der altkatholischen und
der orthodoxen Kommission in Bonn am 27. und 28. Oktober 1931, IKZ 22 (1932)

208



18-27. abgedruckt in: U. Küry (Fn.2) 479-484; vgl. Relations between the Orthodox

and Old Catholic Churches, The Christian East 13 (1932) 91-98; Hal scheseis

tön Ekklêsiôn Orthodoxes kai Palaiokatholikës, Orthodoxia 7 (1932) 156-162,
210 f.

15 Vgl. Report of the Joint Doctrinal Commission Appointed by the Oecumenical

Patriarch and the Archbishop of Canterbury for Consultation on the Points of
Agreement and Difference between the Anglican and the Eastern Orthodox
Churches, London (SPCK) 1932,18 (englisch) / 19 (griechisch): «The representatives

of the Anglican Communion laid before the Commission the Report of the
Conference that was held between representatives of the Anglican Communion
and the Old Catholic Churches and the Resolutions therein agreed upon. The
representatives of the Eastern Orthodox Church agreed to lay this Report and these
Resolutions for the consideration of the Synode of the Eastern Orthodox
Church.» Vgl. auch George K.A. Bell, Documents on Christian Unity. Third
Series 1930-48, London (OUP) 1948.43; Orthodoxia 7 (1932) 233 f. In der deutschen
Übersetzung von C Neuhaus wird dies in einer irreführenden Paraphrase
wiedergegeben: «Zum Schluss wurde die bekannte Bonner Vereinbarung zwischen der
altkatholischen und anglikanischen Kirche von 1931 mit ihren drei Thesen
einstimmig angenommen» vgl. Constantin Neuhaus, Die Unionsverhandlungen
zwischen den orthodoxen Kirchen des Morgenlandes und der Kirche von England.
IKZ 22 (1932) 65-98, hier 97. Dies hat neben anderem, für das allerdings auch

damalige Orthodoxe verantwortlich sind, auf altkatholischer Seite dazu beigetragen,

dass die orthodoxen Schwierigkeiten mit der Bonner Vereinbarung lange
Zeit übersehen wurden. Vgl. dazu zuletzt H. Rein (Fn.l), Band II, 116-155.

16 Die Internationale Bischofskonferenz stimmte der im Sommer getroffenen
Bonner Vereinbarung im September 1931 in Wien zu, aber mit einer textlichen
Modifizierung, die dann später wieder zurückgezogen wurde. Vgl. II. Rein (Fn. 1),
Band I, 252-262. Für die Applikation zwischen der Polish National Catholic
Church einerseits und der amerikanischen Episkopalkirche und der anglikanischen

Kirche von Kanada andererseits vgl. Urs von Arx, Zwischen Krise und
Stabilität, IKZ 81 (1991) 1-40, hier 18.

17 Vgl. auch Fn. 15. Zu nennen sind hier Andreas Rinkel (1889-1979), 1937-
1970 Erzbischofvon Utrecht, und Urs Küry (1901-1976), 1955-1972 Bischof der
Christkatholischen Kirche der Schweiz. Letzterer war zudem von 1938-1957
Sekretär des Ständigen Ausschusses der Internationalen Altkatholikenkongresse.
Als Präsident und Sekretär der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

waren beide ausserordentlich stark für die weitergeführte «trilaterale»
ökumenische Ausrichtung des Altkatholizismus verantwortlich: sie engagierten sich
sehr für eine kirchliche Gemeinschaft mit der Orthodoxie, wollten aber diejenige
mit den Anglikanern nicht ohne Not preisgeben. U. Küry wurde übrigens 1971

zum Präsidenten der Internationalen Kommission der Utrechter Union für den
Orthodox-Altkatholischen Dialog bestimmt, konnte aber infolge seines 1972

gesundheitshalber erfolgten Rücktritts vom Bischofsamt das Amt des Kopräsidenten
auf den gemeinsamen Sitzungen ebensowenig wahrnehmen wie der am 3.

Dezember 1971 tödlich verunfallte Metropolit Jakovos (Tsanavaris) auf orthodoxer
Seite.

18 Vgl. I. Karmiris (Fn. 11) 1116-1123: ders., Orthodoxia kai Palaiokatholikis-
mos, Teil 1, Athen 1966 (Sonderdruck aus «Ekklësia») - aus dieser Publikation

209



wurden die S. 42-79 bzw. 80-97 in deutscher Übertragung publiziert in: IKZ 57
(1967) 83-109 bzw. 110-119.

19 Vgl. U. von Arx (Fn.3) 16; W. Küppers, Der orthodox-altkatholische Dialog
nimmt Gestalt an, IKZ 63 (1973) 182-192; /. Karmiris, Orthodoxia kai Palaioka-
tholikismos, Teil 5, Athen 1973 [sie] (Sonderdruck aus «Ekklësia»),

20 Auf dem 23. Internationalen Altkatholikenkongress 1982 in Wien hielt Prof.
Christian Oeyen (Bonn), der gemäss den Ausführungen des Sekretärs des Ständigen

Kongressausschusses während 1978-1982 als theologischer Berater gewirkt
hatte, einen Vortrag zum Thema: «Der Kampf der Väter und unsere heutige
Situation. Gedanken zum Thema: Was sind wir?» Dabei ging er durchaus auf die
ökumenische Dimension der altkatholischen Kirche ein und kam dabei neben
den 1931 und 1965 auf Grund der Bonner Vereinbarung in Sakramentsgemeinschaft

mit den Altkatholiken stehenden Kirchen auf weitere Kandidaten mit
nunmehr apostolischer Sukzession zu sprechen (die Südindische Kirche, die Kirchen
von Nordindien und Pakistan, die Kirche von Sri Lanka; ferner die Mariaviten); er
brachte es dabei fertig, mit keinem Wort die orthodoxe Kirche explizit zu erwähnen,

obwohl er doch als Kommissionsmitglied der deutschen Kirche am laufenden

Dialog verantwortlich mitbeteiligt war und hier sich eine Möglichkeit geboten

hätte, diesen wichtigen Strang ökumenischen Handelns der Utrechter Union
zu nennen. Implizit kam der Dialog freilich schon zur Sprache in der negativen
These 10 (sie lehnt einen «einseitigen Anschluss» an eine bestehende Kirche ab),
die im Kontrast zu den positiven Thesen 11 und 12 steht: vgl. IKZ 72 (1982) 257-
272, hier 264-266.271.

Andererseits kam in Gesprächsgruppen die orthodoxe Beziehung doch noch in
wohlwollender Weise zur Sprache (ebd. 305f., 307f.).

Auch auf dem nächsten Kongress 1986 in Münster übergingen die zum Thema
«Ökumene» sprechenden Referenten (Pfr. Dr. Hans Frei, Bern, und Dr. Govaert
Kok. Rotterdam) die Beziehungen zur Orthodoxie bzw. den vor dem Abschluss
stehenden Dialog, und das in Gegenwart einer orthodoxen Delegation, die eben

wegen des sich dem Ende zuneigenden Dialogs in einer Zahl wie schon lange
nicht mehr sich einfanden, vgl. IKZ 77 (1987) 76-92.

21 Neben den schon in Fn. 17 genannten starken Figuren Rinkel und Urs Küry,
die hinsichtlich ihres ökumenischen Engagements in den Fussstapfen des früheren

Bischofs der Christkatholischen Kirche (1924-1955) und langjährigen
Mitglieds des Ständigen Ausschusses der Internationalen Altkatholikenkongresse
(1913-1938), Adolf Küry (1870-1956), standen, ist natürlich noch Prof. Werner
Küppers (1907-1980), Bonn, zu erwähnen, die Seele des in den 1960er Jahren wieder

in Gang gekommenen orthodox-altkatholischen Dialogs; auch er war 1953-
1974 Mitglied des Ständigen Ausschusses.

22 Vgl. IKZ 67 (1977) 30-52 sowie IKZ 79 (1989) 29-79. Die am schärfsten
formulierten Kritiken zu einzelnen Dialogtexten von altkatholischer Seite kamen
von Christian Oeyen, dessen in Fn. 1 genannter Beitrag seine Auffassung noch
einmal ausführlich darlegt (vgl. auch unten Fn.32). Aber auch andere Teilnehmende

an den beiden Theologentagungen brachten Einwände und Fragen vor.
23 IKZ 79 (1989) 78 f.
24 Vgl. Herwig Aldenhoven (Fn. 1), 27-44, hier 43. Eine Überarbeitung verlangt

Ch. Oeyen (Fn. 22) und in seinem Gefolge die deutsche altkatholische Kirche (vgl.
Fn. 32). Vor einer analogen Fragestellung stand der anglikanisch/römisch-katholi-

210



sehe Dialog (ARCIC I). wo den nicht veränderten Texten später sog. «Elucidations»

folgten. Vgl. zum damit angesprochenen Problem Gillian R. Evans,
Method in Ecumenical Theologv. The lessons so far. Cambridge (CUP) 1996. 203-
208.

25 Die 1985 von der deutschen altkatholischen Kirche ohne vorgängige Besprechung

im Schoss der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK)
getroffene «Vereinbarung über eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der
Feier der Eucharistie» mit der Evangelischen Kirche in Deutschland, die von der
IBK nicht gebilligt wurde (vgl. S. 193) hat die Beziehungen unter den Bischöfen
schwierig gemacht wie wohl nie zuvor in der Geschichte der Bischofskonferenz
(jedenfalls nicht unter den westeuropäischen Amtsträgern). Die dadurch entstandene

Spannung wurde später noch überlagert durch die Frage der Frauenordination.

wo die deutsche Synode sich 1994 vom 1991 in der IBK noch gemeinsam
beschlossenen Vorgehen trennte und die Einführung der Frauenordination
beschloss (vgl. S. 194). Die Situation ist aber so. dass es für die beiden deutsch-altkatholischen

Alleingänge (vor allem in der Frage der Frauenordination) durchaus
auch Sympathisierende in anderen westeuropäischen Kirchen gibt bzw. solche,
welchen zwischenkirchliche Konsequenzen gleichgültig sind.

Angesichts der durch die genannte AKD/EKD-Vereinbarung ausgelösten
Krise, die auch auf der im Herbst 1985 in Amersfoort tagenden 6. Vollversammlung

der Dialogkommission zur Sprache kam. verfassten die altkatholischen
Teilnehmer in der Folge eine Erklärung «Die ökumenische Aufgabe der altkatholischen

Kirche» (IKZ 77 [1987] 40-43). Sie sandten sie an ihre Bischöfe mit der
Bitte, dafür zu sorgen, dass sie in der Presse der betreffenden Ortskirche
abgedruckt werde. Das geschah m. W. aber nur in der Schweiz (Christkatholisches
Kirchenblatt 109 [1986] 128f.) und in Österreich (Altkatholische Kirchenzeitung 21

[1986] Nr. 6. S.3 f.).
Zur Einschätzung der Handlungsunfähigkeit der IBK und die im Hinblick auf

den orthodox-altkatholischen Dialog schlechte Kommunikation zwischen IBK
und der von Bischof Léon Gauthier (Bern) präsidierten altkatholischen
Dialogkommission vgl. auch H. Rein (Fn. 1), Band II, bes. 173f.. 191-193. 248.

26 Sie ist auf eine Gemengelage von Faktoren zurückzuführen. Ich nenne ohne
Anspruch auf Vollständigkeit:

a) Der Rückgang der identitätsstiftenden Kraft von konfessionell geprägten
kirchlichen Zielsetzungen, damit eine andere Form von ökumenischer Erfahrung
mit ökologischen, feministischen, interreligösen Akzentuierungen, und das in
einem Umfeld, das bekanntlich durch eine individualisierte Religiosität mit schwacher

Bindung an kirchliche Bekenntnispositionen gekennzeichnet ist; vgl. dazu
v.. B. Alfred Dubach/Roland J. Campiche (Hg.), Jeder ein Sonderfall. Religion in
der Schweiz. Ergebnisse einer Repräsentativbefragung. Zürich/Basel (NZN/
Reinhardt) 1993. Die Individualisierung ist dadurch gekennzeichnet, dass sie

durchaus zu sozialen Vergemeinschaftungsformen findet, aber Zugehörigkeiten
sind optional, kontextabhängig und somit provisorisch angelegt und widerrufbar.

b) Die zunehmende Beteiligung von Laiinnen und Laien an der Planung ge-
samtaltkatholischer Versammlungen; ihnen ist das im theologischen Diskurs sich
vollziehende ökumenische Anliegen des klassischen Altkatholizismus eher
fremd. Damit ist auch ein anderes Bild von der Aufgabe des Pfarrers bzw. Theologen

verbunden.

211



c) Der in den letzten zwei Jahrzehnten starke Zustrom von Geistlichen aus der
römisch-katholischen Kirche - am ausgeprägtesten wohl in Deutschland -. die mit
dem Altkatholizismus oft eine kirchliche und ökumenische Vision verbinden, die
sie in ihrer Herkunftskirche entwickelt haben, die aber nicht unbedingt mit dem in
den ersten hundert Jahren gewachsenen Altkatholizismus übereinstimmt. Der
jeweils biographisch relevante Anknüpfungspunkt zur Geschichte der altkatholischen

Kirche ist primär die Zeit der 1870er Jahre, also der Bruch mit einem als

unerträglich gehaltenen System sowie die damals in die Wege geleiteten Reformen
(wie etwa die faktische Ausserkraftsetzung der Zölibatsverpflichtung). Bei dieser
Verbindung von Vergangenheit und Gegenwart spielt die weitgehend
unbekannte Geschichte der altkatholischen Ortskirche im Verbund der Utrechter
Union und deren Zielsetzungen so gut wie keine Rolle. Bisweilen habe ich den
Eindruck, dass die Profilierung der altkatholische Kirche einerseits im Hinblick
auf potentiell unzufriedene und «reform»orientierte Römisch-Katholikinnenund
-Katholiken betrieben wird, deren ideologische Agenda ja teilweise übernommen
wird, andererseits auf im Horizont eines altkatholisch-evangelisch-anglikanischen

- und somit anderen, weniger problematischen - «Trilateralismus».
d) Die Krise in derjenigen altkatholischen Kirche, die wohl noch den grössten

Bestand an Mitgliedern hat. die nicht konvertiert sind, nämlich in der
Christkatholischen Kirche der Schweiz. Dazu ein Indiz: nach meiner subjektiven
Wahrnehmung hat sich hier der Klerus, der doch in der grossen Mehrheit durch eine

eigene und auch gemeinsam prägende Fakultät hindurchgegangen ist, theologisch
gleichsam abgemeldet und wirkt wie erloschen; daran ändern auch wiederholte
Appelle des Bischofs nicht viel. Dafür mag es eine Reihe von Gründen geben.
Sicher hat es auch mit dem Schock zu tun. den die nach der Volkszählung von 1970

erfolgte Wahrnehmung, dass die Mitgliederzahl auf ca. 20000 Personen abgesunken

ist (1992: 14000), ausgelöst hat.
Vielleicht ist es zur Zeit die holländische altkatholische Kirche und ihre

Theologinnen und Theologen, welche die ökumenischen und ekklesiologischen
Grundanliegen der Utrechter Union mit einer erkennbaren Kontinuität zu 1889

am besten weitertragen können.
e) Die in den letzten zwei Jahrzehnten geschwundene Zusammenarbeit der

theologischen Lehranstalten für gesamtaltkatholische theologische Projekte.
f) Die nicht erfolgte Integrierung der altkatholischen Main-stream-Theologie

in die PNCC. etwa in Analogie zu der bis ca. 1925 gelungenen Integrierung derselben

in die holländische Kirche.
Nach dem Fall des Kommunismus scheint Entsprechendes immerhin für die

Polnisch-Katholische Kirche möglich. In diesem Zusammenhang ist insbesondere
auf die Übersetzungstätigkeit des jetzigen leitenden Bischofs. Prof. Wiktor
Wysoczanski. hinzuweisen. Seit mehr als zwei Jahrzehnten veröffentlicht er in der
kirchlichen Zeitschrift «Poslannictwo» und anderswo Beiträge altkatholischer
Theologen, die in deutscher Sprache erschienen sind. Einen Höhepunkt dieser
Vermittlungsarbeit bildet die vor dem Abschluss stehende polnische Übersetzung
und Herausgabe des in Fn.2 genannten Standardwerkes von U. Küry (Nachtrag:
vgl. jetzt Urs Küry, Kosciol starokatolicki. Historia. nauka. da^zenia. Warszawa
[Chrzescijariska Akademia Teologiczna] 1996, 748 S. Der Dokumentationsteil
und die Bibliographie sind stark erweitert: u.a. liegen S.556-601 die orthodox-
altkatholischen Dialogtexte nunmehr vollständig in polnischer Sprache vor).

212



Analoge Bemühungen in der PNCC sind mir nicht bekannt. Veröffentlichungen

aus der PNCC machen wiederholt den Anschein, dass sie die Beziehungen zur
Utrechter Union in der 1907 erfolgten Eingliederung von Bischof Franciszek
Hodur in die apostolische Sukzession erschöpft sein lässt.

27 Vgl. dazu Urs Küry, Die Internationalen altkatholischen Theologentagungen

von 1950-1971, IKZ 67 (1977) 106-124, 140-184, 224-251; 68 (1978) 83-122.
28 Ich meine damit die auf die anglikanische und die orthodoxe Kirche bezogene

Ausrichtung, wie sie für die Verantwortlichen der Altkatholikenkongresse
von 1925-1970 kennzeichnend war. Natürlich ist das schon vor 1931 geknüpfte
Netz von altkatholisch-anglikanischen Beziehungen auch nach 1970 nicht zerrissen,

sondern auf verschiedenen Ebenen, auch in einzelnen altkatholischen
Ortskirchen, verstärkt worden. So haben sich seit 1957 etwa die Anglikanisch-Altkatholischen

Theologenkonferenzen (A-AKThK) als ein mehr oder weniger
institutionalisiertes Austauschforum erwiesen (bisher 14 Tagungen). Daneben gab
und gibt es noch andere Möglichkeiten der Begegnung. Dem steht für die orthodoxe

Seite nichts gegenüber, was auch bei fehlender Kirchengemeinschaft schon

möglich gewesen wäre. Ein Pendant zur 1908 gegründeten St. Willibrord Society
(vgl. John Burley/Jack Witten, The Society of St. Willibrord, in: Gordon Huelin
[Hg.], Old Catholics and Anglicans 1931-1981. To Commemorate the Fiftieth
Anniversary of Intercommunion. Oxford [OUP] 1983, 62-85) kam nicht zustande,
bzw. die 1957 auf christkatholischer Initiative in der Schweiz gegründete St.

Nikolaus-Gemeinschaft (Patrone: der russische Metropolit Nikolaj, Paris, und Bischof
Urs Küry, Bern) wurde zu wenig bekannt und schlief nach 1969 wieder ein (vgl.
AKID 3 [1961] 41; 4 [1962] 37; 7 [1965] 844:11 [1969] 1276). Warum gibt es keine
Kontakte zwischen altkatholischen und orthodoxen Jugendverbänden? Warum
nicht Partnerschaften unter altkatholischen und orthodoxen Gemeinden in
Westeuropa? Warum nicht Arbeitsgruppen für Theologinnen und Theologen? Fragen,
die sich natürlich an beide Seiten richten - ist die Antwort hier und dort das

mangelnde Interesse?
29 Vgl. Reports to the XVIII General Synod of the Polish National Catholic

Church, October 1-5,1990, Toronto, Ontario. Canada. Leichter zugänglich auch
bei H. Rein (Fn. 1), Band 1,442-441. Die von der Synodal Church Doctrine
Commission beantragte Zustimmung der Generalsynode enthält Bemerkungen zu
den folgenden Texten: II/3 (leibliche Aufnahme Marias durch Konsenstext nicht
ausgeschlossen), V/1 (das gehörte und gepredigte Wort Gottes hat in der PNCC
sakramentale Kraft), V/2-4 (die PNCC führt die westliche Praxis hinsichtlich der
Spendung von Taufe. Firmung und Erstkommunion weiter), V/4 («The PNCC
acknowledges that the form of the Eucharist resides in the words of Christ, the

epiclesis, and in the total Eucharistie Prayer. However, we maintain the Western
tradition according to which the consecration of the bread and wine into the Body
and Blood of Jesus Christ is effected by the Words of Institution»), V/5 (auch die

gemeinsame Bussfeier ist sakramental), V/1 («the PNCC hopes and prays for the
salvation of all through Jesus Christ»). Als Unterlage wurde den Synodalen die in
Fn. 1 erwähnte Broschüre «Road to Unity» zugestellt. Zur Diskussion vgl.
Eighteenth General Synod of the PNCC... Proceedings 179-211; dabei wurde die
PNCC-Sonderlehre hinsichtlich der sieben Sakramente - neben dem einen Sakrament

«Taufe und Firmung» noch das Sakrament «Wort Gottes» - mit 182 gegen
170 Stimmen bestätigt (S.210).

213



30 Protokoll der ordentlichen Synode 1991. S.26: Der Antrag «Die Synode
rezipiert die Papiere und das Ergebnis des Dialogs» wurde einstimmig angenommen.
Den Synodalen wurden zuvor Unterlagen (welche?) zugestellt und auf der
Sitzung selbst von Prof. DDDr.Ernst Hammerschmidt (1928-1993. ab 1981 als

Nachfolger von Werner Küppers Ko-Sekretär der Gemischten Orthodox-Altkatholischen

Theologischen Kommission, kurz vor seinem Unfalitod in die
römischkatholische Kirche rekonvertiert) ein Communique vorgelesen, das die altkatholischen

Kommissionsmitglieder 1986 verfasst hatten (vgl. Fn.25).
31 Die Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz hat auf ihrer

121. Session in Starrkirch/Dulliken einer von Bischof und Synodalrat formulierten

Stellungnahme mit einer Gegenstimme zugestimmt. Sie lautet (ohne die
Vorbemerkung):

«1. Die Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz begrüsst
den Abschluss der Arbeiten der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Dialogkommission und die von dieser erarbeiteten Texte als einen Ausdruck der
bestehenden vollen Übereinstimmung in den Glaubensgrundlagen zwischen der
Orthodoxen Kirche des Ostens und der Altkatholischen Kirche der Utrechter
Union.

Die Nationalsynode erhofft, dass nach der Feststellung der gemeinsamen
theologischen Tradition, wie sie in den Texten vorgenommen wurde, auf dieser
Grundlage auch theologisch begründete und für weitere Kreise verständliche
Antworten auf in neuerer Zeit aufgetauchte drängende Fragen gesucht und
gefunden werden.

Die Nationalsynode verweist im übrigen auf die Stellungnahme der
Generalkonferenz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz, welche wichtige
Hinweise zum Verständnis einiger Stellen in den Texten gibt.

2. Die Nationalsynode erwartet, dass die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz (IBK) mit der orthodoxen Kirchengemeinschaft Gespräche
aufnimmt mit dem Ziel der konkreten Verwirklichung der vollen kirchlichen
Gemeinschaft. Sie setzt als selbstverständlich voraus, dass allfällige sich ergebende
Regelungen, welche die Christkatholische Kirche der Schweiz verpflichten, ihr
zur Zustimmung unterbreitet werden. Die Nationalsynode betrachtet die
erstrebte und erhoffte Gemeinschaft mit den orthodoxen Kirchen des Ostens auch
als einen Dienst an der Einheit aller christlichen Kirchen auf der Grundlage des

Glaubens der alten ungeteilten Kirche.»
Den Synodalen lagen schriftlich nicht nur die Stellungnahme der Konferenz

der Geistlichen vor. sondern auch eine Erklärung von Bischof Hans Gerny und
eine den Inhalt zusammenfassende «Kurze Darstellung der gemeinsamen
orthodox-altkatholischen Dialogtexte und erläuternde Bemerkungen» aus der Feder
von Prof. Herwig Aldenhoven. Mitglied der Dialogkommission. Letztere erwiesen

sich insofern als unentbehrlich, als die Nationalsynode ein Jahr zuvor es
ablehnte, ohne hinreichende Kenntnis der Dialogtexte auf das Geschäft einzutreten.

Vgl. Protokoll der Nationalsynode 121/1992/Starrkirch-Dulliken 83-103:
Protokoll der Nationalsynode 120/1991/Liestal 98-105.

32 Die 51. Bistumssynode des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in
Deutschland 1994 in Mainz nahm folgenden Antrag zum Thema «Alt-katholisch/
Orthodoxe Kommissionstexte» mit einer Gegenstimme und vier Enthaltungen
an:

214



«Die Synode möge beschliessen: Wir begrüssen das Zustandekommen dieser
Texte, die in vielen Punkten die bestehende Glaubensübereinstimmung zwischen
der Orthodoxen Kirche des Ostens und den Alt-Katholischen Kirchen der
Utrechter Union zum Ausdruck bringen. Wir sehen darin einen ersten wichtigen
Schritt auf dem Weg der Wiederherstellung der Gemeinschaft zwischen unseren
Kirchen in gegenseitiger Achtung und Liebe.

Wir sind zugleich der Auffassung, dass zur Vermeidung von Missverständnissen

und zum Schutz der verschiedenen legitimen Traditionen des Ostens und des
Westens einige Stellen verändert werden müssen. Dies betrifft insbesondere die
synodale Mitwirkung des Presbyteriums und des Gottesvolkes an der Führung
der Kirche, die sog. «Unfehlbarkeit» der Kirche, das Verhältnis zu anderen
Kirchen einschliesslich der Einladung zur Feier der Eucharistie, die Möglichkeit der
Ordination von Frauen zum Priesteramt [auf derselben Synode beschlossen], die

Mitwirkung des Presbyteriums bei der Ordination von Priestern, die Marienlehre
und die Erlaubtheit der westlichen Lehrmeinung in der Frage des Ausgangs des

Heiligen Geistes. Eine Richtigstellung in diesen Punkten ist vor der endgültigen
Rezeption dieser Texte unerlässlich.

Die Synode nimmt das diesbezügliche Gutachten des Dozentenkollegiums zur
Kenntnis und beauftragt Bischof und Synodalvertretung, unter Mitwirkung des

Dozentenkollegiums auf eine Verbesserung dieser wichtigen Dokumente
hinzuwirken.» Vgl. Amtliches Kirchenblatt des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken

in Deutschland 1994, Nr.2, S.4.
Ein kürzerer, aber in der Sache ähnlicher Antrag erreichte in der vorgängigen

Synode 1991 nicht das nötige Quorum, vgl. Amtliches Kirchenblatt 1991, Nr. 3,

S.4, 13. Auch diesem Antrag lag eine Stellungnahme des Dozentenkollegiums
bei.

Sowohl die Stellungnahme zuhanden der Synode 1991 (siebenseitiges Typo-
skript) wie auch das im Synodebeschluss von 1994 erwähnte Gutachten (vierseitiges

Typoskript) ist vom Direktor des Alt-Katholischen Seminars der Universität
Bonn, Prof. Christian Oeyen, verfasst, der selbst Mitglied der Dialogkommission
ist und auf der Synode jeweils über dieses Traktandum auch referierte. Man muss
also daraus schliessen, dass das Dozentenkollegium und später die Synode sich

vollständig seine Positionen zu eigen gemacht hat, die er schon früher auf
Altkatholischen Theologenkonferenzen vorgetragen hat (vgl. oben Fn.22).

'3 In der Niederlande, wie auch in Polen, ist das Geschäft noch nicht vor die
letzten massgebenden Gremien gelangt. Immerhin hat die Provinzialsynode der
altkatholischen Geistlichkeit in einem Schreiben vom 12. Januar 1987 an den
altkatholischen Kopräsidenten der Dialogkommission, Bischof Léon Gauthier
(Bern), der Sorge Ausdruck gegeben «über die Implikationen der Forderungen,
die von orthodoxer Seite zu erwarten sind», und die Meinung geäussert, «dass

eine Communio mit den orthodoxen Kirchen nicht expliziter formuliert werden
sollte als die Formulierung des Bonner Agreement von 1931 zwischen den
Altkatholiken und Anglikanern». Im weiteren hat Prof. Martien Parmentier. Mitglied
der Dialogkommission, im Frühjahr 1991 die Dialogtexte im Altkatholischen
Seminar der Universität Utrecht zum Thema einer kritisch prüfenden Vorlesung
gemacht.

Im übrigen sind die orthodox-altkatholischen Beziehungen in den letzten Jahren

nicht nur durch den zögerlichen Vorgang einer formellen Rezeption der Dia-

215



logtexte bestimmt gewesen. So stattete der Ökumenische Patriarch Bartholomaios

am 17. November 1994 in Utrecht der Altkatholischen Kirche der Niederlande

und am 9. Dezember 1995 in Bern der Christkatholischen Kirche der
Schweiz einen offiziellen Besuch ab. Im Juli 1996 besuchte eine altkatholische
Gruppe (gegen die ursprüngliche Intention mit einer Ausnahme leider nur
schweizerische Teilnehmende) aus Anlass der (über) hundertjährigen
kirchenamtlichen Beziehungen zwischen der Utrechter Union und der Russischen
Orthodoxen Kirche die letztere; dabei fand am 15. Juli in Moskau auch ein kleines
wissenschaftliches Symposion statt. Schliesslich ist zur Zeit mit dem Segen des
Ökumenischen Patriarchen und des Erzbischofs von Utrecht eine inoffizielle
orthodox-altkatholische Konsultation zur Stellung der Frau in der Kirche und zur
Frauenordination als ökumenischem Problem im Gang.

34 Vgl. Una Sancta 42 (1987) 9f.: Orthodoxes Forum 5 (1991) 335f.
-3:> Vgl. die Inventarisierung der Differenzpunkte auf der 1. Sitzung der

Interorthodoxen Theologischen Kommission für den Dialog mit den Altkatholiken in
Belgrad 1966 (oben Fn. 18) oder die reduzierte Liste, welche diese Kommission
auf ihrer 2.Sitzung in Chambésy/Genf 1970 aufstellte, vgl. IKZ 61 (1971) 71-74;
/. Karmiris, Orthodoxia kai Palaiokatholikismos. Teil III, Athen 1970 (Sonderdruck

aus «Theologia»).
36 Auf der Eröffnungssitzung der 7. Vollversammlung der Gemischten

Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission am 10. Oktober 1987 in Kavala
sagte der orthodoxe Kopräsident, Metropolit Damaskinos: «Diese [unsere orthodoxen

Kirchen] bekundeten oft ihre Genugtuung über das von uns zustande
gebrachte theologische Werk und zögern nicht, unseren Dialog als Modell für die

übrigen bilateralen Dialoge [der orthodoxen Kirche] zu empfehlen.» Vgl. Protokoll

der 7. Vollversammlung der Gemischten Theologischen Kommission für den
orthodox-altkatholischen Dialog. Kavala. 12.-19.Oktober 1987, S.66, griechisch
S.5.

37 «Es wurde [von orthodoxer Seite] sogar gesagt, dass im Falle eines Scheiterns

unseres Dialoges alle anderen bilateralen Dialoge ihren Sinn und ihre
Glaubwürdigkeit verlieren würden» - so Metropolit Damaskinos in seiner
Eröffnungsansprache zur O.Vollversammlung der Kommission am 1.Oktober 1985.

Vgl. Protokoll der O.Vollversammlung der Gemischten Theologischen Kommission

für den orthodox-altkatholischen Dialog, Amersfoort, den 30. September-
S.Oktober 1985, S.69, griechisch S.73.

38 IKZ 79 (1989) 78f. (vgl. Fn.22).
39 Ein frühes Zeugnis sind die Ausführungen von Protopresbyter I. Janyschew

[vgl. Fn. 8), der ja an den Beratungen der Altkatholikenkongresse wiederholt
teilgenommen hat: «Es giebt in dem Schicksal des Altkatholicismus nur einen
Umstand, der die Überzeugung von ihrer Orthodoxie zu erschüttern und jede Hoffnung

auf ihre kirchliche Einigung mit den Orthodoxen zu zerstören vermöchte.
Es ist dies die bekannte Tatsache der sogenannten Interkommunion, indem zwei
altkatholische Bischöfe mit einigen der Bischöfe der anglikanischen Kirche
gemeinschaftlich das heilige Abendmahl genossen haben. Auf beiden Seiten
herrscht zweifelsohne völlige Klarheit über den entschieden protestantischen,
speziell kalvinistischen Charakter der 39 Artikel, in denen die vom Parlament
bestätigte Glaubenslehre der anglikanischen Kirche niedergelegt ist...»; vgl. J.

Janyschew, Über das Verhältnis der Altkatholiken zur Orthodoxie, Wiesbaden (Bech-

216



told) 1891. 27. Diese Broschüre wurde, nach des Autors Besuch des
Altkatholikenkongresses in Köln, 1890 zuerst auf russisch veröffentlicht. Der russische

Theologe spielt vermutlich auf den im Herbst 1881 erfolgten Besuch des
deutschen und des schweizerischen Bischofs, Joseph Hubert Reinkens und Eduard
Herzog (1841-1924), bei Bischöfen der Kirche von England an. Im weiteren geht
er auch auf den Beschluss der deutschen Synode von 1883, Anglikanern das
Abendmahl zu reichen, ein; vgl. zum ganzen Problemkreis die knappen Hinweise
bei U. von Arx (Fn. 16) 36f. Bemerkenswert an Janyschews Beurteilung ist die
tiefe Einsicht in die schwierige, durch Isolation (an sich ja etwas «Unkatholisches»)

gekennzeichnete Situation der Altkatholiken, aus der sie unbedingt
herauskommen wollten; diese Einsicht ist manch anderem, nur dogmatisch
argumentierenden orthodoxen Beobachter abgegangen - und daher auch das Gespür für
den eben nicht ewig dauernden Kairos einer guten Sache...

40 Vgl. AKID 10 (1968) 1229; Werner Küppers, Stand und Perspektiven des

orthodox-altkatholischen Dialogs. IKZ 62 (1972) 87-114, hier 104 f.

Eine ähnliche Forderung wurde in Belgrad 1966 von der Interorthodoxen
Theologischen Kommission für den Dialog mit den Anglikanern aufgestellt; die
erste von vier Fragen, die zuerst Gegenstand des Dialogs sein mussten, lautete:
«Die Möglichkeit der Einigung mit den Anglikanern nach ihrer «Interkommunion)

mit den Altkatholiken, den [schwedischen] Lutheranern und vielleicht auch
den Methodisten»; vgl. /. Karmiris (Fn. 11) 1112-1116, hier 1115; Kallistos Ware/
Colin Davey (Hg.), Anglican-Orthodox Dialogue. The Moscow Statement
Agreed by the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission 1976 with
introductory and supporting material, London (SPCK) 1977, 28.

41 Vgl. /. Karmiris (Fn. 18) 37^45; [von Theodor Nikolaou übersetztes] Protokoll

der Sitzungen der gemischten Orthodox-altkatholischen Kommission für den

Dialog zwischen Orthodoxen und Altkatholiken (9.-14.Juli 1973), 27-31;
W. Küppers (Fn. 18) 182-192, hier 187. In der Folge entstanden auch einige
unveröffentlichte Textentwürfe, nämlich von den Professoren Werner Küppers, Peter
Amiet (Bern) und Stefan Alexe (Bukarest).

42 Vgl. dazu zuletzt die in Fn. 16 genannte Literatur.
43 Die beiden Kirchen auf der iberischen Halbinsel gehören seit 1980 formell

der Anglikanischen Kirchengemeinschaft an.
44 Brief vom 3. August 1986. Eine ähnliche Bitte wurde auch von seiten der

Gesprächskommission der christkatholischen und der römisch-katholischen Kirche
der Schweiz (CRGK) an die IBK gerichtet (Protokoll vom 10. November 1987).

4"' Vgl. Metropolit Damaskinos (Fn. 1) 148. Auch wenn die «Geburtstagsfeier»
der Utrechter Union mit den zahlreichen anglikanischen Gästen nicht der richtige
Ort war, um im Festvortrag die «anglikanisch-altkatholische Interkommunion»
als das (damals) verbleibende hauptsächliche Hindernis für den altkatholisch-orthodoxen

Einigungsprozess zu thematisieren und dadurch für dieses Einheitsanliegen

eine atmosphärische Verschlechterung zurückblieb, ist die altkatholische
Kritik am Metropoliten zu unnuanciert, weil oft ohne genaue Kenntnis des Wortlauts

wie auch des anvisierten Sachverhalts, ausgefallen. Was von orthodoxer
Seite wirklich verlangt wird, ist eine autoriative und daher wohl doch von der
Altkatholischen Bischofskonferenz zu leistende Interpretation des Stellenwerts der
Bonner Vereinbarung von 1931 und der darauf beruhenden vollen Sakramentsgemeinschaft

mit den Anglikanern im Licht der allgemeinen ökumenischen Ent-

217



wicklung, der neueren anglikanischen Initiativen zu eucharistischer Praxis mit
anderen Kirchen ohne volle, auf Glaubensübereinstimmung beruhender
Kirchengemeinschaft (zu dieser Praxis vgl. kritisch H. Rein (Fn. 1), Band II. 260—275.471—

531) und schliesslich des orthodox-altkatholischen Dialogs selbst. Dazu könnten
die schon vorliegenden Studien von VV. Küppers (Fn.40) bes. 104-111; ders.,
Eucharistie und Kircheneinheit. Alt-katholische Bemerkungen zur Studie
«Interkommunion», in: «Interkommunion», Eine Studie und Stellungnahme,
Sonderausgabe des Materialdienstes der ökumenischen Zentrale, März 1986, S. 43-50,
hier 49; sowie die in Fn.41 erwähnten unveröffentlichten Textentwürfe von
VV. Küppers und P. Amiet eine gewisse Hilfe bieten.

46 Der Terminus «Interkommunion». der übrigens in den 1920/30er Jahren
auch von orthodoxer Seite in Gesprächen mit den Altkatholiken verwendet und

von Griechen mit mystëriakë koinonia übersetzt wurde, wird als solcher in der
neueren ökumenischen Literatur für verschiedene ekklesiologische Sachverhalte
verwendet. Er muss deshalb definiert oder umschrieben werden, wenn damit
sinnvollerweise etwas bezeichnet oder abgelehnt wird.

47 Zur Umbenennung von «intercommunion» in «full communion», deren
Sinngehalt (nur terminologische oder auch inhaltliche Änderung, auf Grund
einer Ausweitung der in 1931 ins Auge gefassten Praxis) auf altkatholischer Seite
umstritten ist, vgl. U. von Arx (Fn.16) 23-25.

48 Vgl. etwa Martien Parmentier, Evangelical Anglicans and Old Catholics in
1931, in: C. van Kasteel/P.J. Maan/M. F. G. Parmentier (Hg.), Kracht in zwakheid
van een kleine wereldkerk. De Oud-Katholieke Unie van Utrecht, Amersfoort
1982,125-144; Christian Oeyen, Die Katholizität der Kirche und das anglikanisch-
altkatholische Kommunionabkommen, in: Kurt Stalder (Hg.), Hundert Jahre
Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität Bern, Beiheft zu IKZ 64

(1974) 128-144, hier 143 f. (anders 1982 in seinem Wiener Kongressvortrag: IKZ
72 [1982] 265); jetzt H. Rein (Fn. 1), Band I, 168-351; Band II, 260-275.

49 Diesbezüglich schrieb schon der anglikanische Kenner und Freund der
Orthodoxie, J. A. Douglas, der übrigens 1928 die eher dahinsiechende Society of
St. Willibrord wieder zum Leben brachte und Teilnehmer der Bonner Unionsgespräche

1931 war, in seinem in Fn. 11 erwähnten Buch: «It would also be impossible

for them to have Intercommunion with a Church itself in communion with a

Church not in dogmatic Union with them» (S.96, Fn.3). In dieser Frage verhält
sich die altkatholische Seite ambivalent: einerseits steht sie qua Utrechter Union
z.B. nicht in full communion mit Kirchen, mit denen die anglikanische Kirche in
full communion steht (z.B. die Syrische Mar-Thoma-Kirche von Malabar), und
die von A.Rinkel und U.Küry inspirierte Bischofskonferenz hat vor 1970 auch
wiederholt ihre Bedenken gegen anglikanische Unionspläne mit Kirchen geäussert,

die heute in «full communion» mit den Anglikanern stehen (vgl. U. von Arx
[Fn. 16] 27 f.). Andererseits hat sie daraus nie die Konsequenz ziehen wollen, die
mit der Anglikanischen Kirchengemeinschaft bestehende «full communion»
aufzulösen. Vgl. noch Fn.55.

50 Ansätze dazu gab es verschiedentlich auf den Internationalen Anglikanisch-
Altkatholischen Theologentagungen, so etwa 1973 in Oxford (Thema: Full
Communion), 1974 in Luzern (Das Bonner Abkommen heute), 1990 in
Morschach (Die Bonner Vereinbarung von 1931), vgl. U. von Arx (Fn.16) 6f.; aber
eine gemeinsame Arbeit im Sinn einer theologischen Klärung oder Vertiefung der

218



Lehrvoraussetzungen der Bonner Vereinbarung ist nicht einmal in Ansätzen
entstanden. Von anglikanischer Seite wird sie nicht als dringend empfunden, von
altkatholischer Seite wohl nur halbherzig.

S1 Vgl. IKZ «W (1993) 250-254. Ein ergänzender Abschnitt betreffend die
«Altkatholische Kirche der Mariaviten» in Polen wurde 1994 verabschiedet, aber
bislang nicht veröffentlicht. Die Altkatholische Bischofskonferenz hat schon 1965

und 1966 - auf Anregung von W. Küppers - die Notwendigkeit erkannt, im
Hinblick auf die altkatholisch-anglikanische Bonner Vereinbarung von 1931 eine
Erklärung über die «volle kirchliche Gemeinschaft» bzw. über die Katholizität der
Kirche auszuarbeiten, aber das ist nie erfolgt (vgl. Protokolle der Bischofskonferenz

1965, S.4 bzw. 1966. S.2).
1,2 Die Utrechter «Vereinbarung», welche die kirchliche Gemeinschaft der

Bischöfe untereinander und damit auch der Ortskirchen regelt, bestimmt in der
ursprünglichen Fassung von 1889: «Die Mitglieder der Conferenz werden anderen
Kirchen gegenüber keine Verpflichtungen eingehen, ohne dass diese vorher in
gemeinschaftlicher Berathung besprochen und von allen Mitgliedern gebilligt worden

sind» (§ 5). Die zweite Revision von 1974 formuliert in Art. 10: «1. Die
Bischöfe gehen anderen Kirchen gegenüber keine Verpflichtung ein, ohne dass dies
vorher in gemeinschaftlichen Beratungen besprochen und von der IBK gebilligt
worden ist.» Vgl. auch noch die in der Revision von 1974 aufgenommene Bestimmung

(Art. 5.1): «Die IBK [Internationale Altkatholische Bischofskonferenz] ist

zuständig für alle Fragen, die die Aufrechterhaltung der Gemeinschaft der
altkatholischen Kirchen sowie die Beziehungen zu anderen Kirchen betreffen.» Die
für die Utrechter Union relevanten Texte sind abgedruckt in: Urs von Arx, Der
ekklesiologische Charakter der Utrechter Union, IKZ 84 (1994) 20-61.

53 Zu unterscheiden ist die Spendung der Eucharistie an einzelne Angehörige
anderer Kirchen unter bestimmten Bedingungen; vgl. dazu H. Aldenhoven (Fn. I)
41 und die dort genannte Literatur. Für orthodoxe Beispiele vgl. J. A. Douglas
(Fn 11) 175-183: Katholik 37 (1915) 123; ferner Jerome Kotsonis, Problèmes de
l'économie ecclésiastique, Gembloux (Duculot) 1971 [griech. 1957],

Die 1984 in der Tschechoslowakei zwischen der dortigen altkatholischen Kirche

und der Schlesisch-Evangelischen Kirche A.B. getroffene Vereinbarung
sowie die 1985 in Österreich zwischen der Altkatholischen Kirche und der Evangelischen

Kirche gemeinsam gemachte «Feststellung» (Altkatholische Kirchenzeitung

20 [1985] Nr.4, S.6) lassen sich zur Not in dieselbe Kategorie einordnen.
Jedenfalls ist es bei diesen Kirchen nicht zu einer sich verhärtenden Konfrontation
mit der Bischofskonferenz gekommen wie im Fall der deutschen AKD-EKD-
Vereinbarung.

"'4 Die Unterscheidung von teilweiser und voller Kirchengemeinschaft, die
primär durch partielle und volle Übereinstimmung im formulierbaren Glauben der
Kirche bzw. der Lehre bzw. dem Dogma bedingt ist, und die Zuordnung der
Eucharistiegemeinschaft zur teilweisen Kirchengemeinschaft verrät ein Kirchenverständnis,

das die Einheit der Kirche als etwas nur bzw. doch schon in ihrer Un-
sichtbarkeit voll Gegebenes sieht. Die unsichtbar gegebene, in der Vorgabe Gottes

gründende Einheit legitimiert Eucharistiegemeinschaft bei fehlender
Kirchengemeinschaft. Diese Konzeption und das entsprechende zwischenkirchliche
Verfahren von «unity by steps», wo «eucharistie sharing» zu den ersten Schritten
gehört, entspricht kaum der traditionellen altkatholischen Ekklesiologie, wie sie

219



im Lauf der Zeit ihr Profil gefunden hat. Diese Einschätzung teilt auch H. Rein,
der die AKD-EKD-Vereinbarung in Band II, 381^129, seines in Fn. 1 genannten
Werkes einer Kritik unterwirft.

55 «Zu Fragen der ökumenischen Dimension der Feier der Eucharistie», IKZ
77 (1987) 207 f. Der Text wurde auf der 7. Vollversammlung der orthodox-altkatholischen

Dialogkommission im Herbst 1987 in Kavala bekannt und hat dort für
erhebliche Irritation gesorgt. Dabei müsste auch der Status einer altkatholischen
Theologenkonferenz erläutert werden: kein offzielles Gremium wie etwa die
Bischofskonferenz, aber wichtig für die theologische Meinungsbildung in der
Utrechter Union. Wie weit das Orthodoxen einleuchtet, steht auf einem anderen
Blatt.

56 Meiner Einschätzung nach haben von den Dialogen, welche die Anglikaner
mit anderen Kirchen geführt haben und führen, diejenigen mit den Lutheranern
vor allem in der deutschen altkatholischen Kirche Beachtung gefunden, und dies
besonderes nach 1985, wo in der kirchlichen Presse öfters die Konstellation einer
besonderen altkatholisch-evangelisch-anglikanischen Nähe herausgestellt worden

ist. Eine herausgehobene Rolle spielen dabei die von den anglikanischen und
lutherischen Kirchen zu rezipierenden Dokumente «The Niagra-Report», «The
Meissen Common Statement» und «The Porvoo Common Statement». Sie finden
sich in den folgenden Veröffentlichungen: a) Niagra-Bericht. Bericht der
[internationalen] anglikanisch/lutherischen Konsultation über Episkope 1987, Frankfurt
(Lembeck) 1989: b) Auf dem Weg zu sichtbarer Einheit. Eine gemeinsame
Feststellung, 18. März 1988 Meissen. Kirche von England. Bund der Evangelischen
Kirchen in der Deutschen Demokratischen Republik. Evangelische Kirche in
Deutschland, Berlin/Hannover 1988 [mit dem deutschen altkatholischen Bischof,
Dr. Sigisbert Kraft, als offiziellem Beobachter]; c) Together in Mission and Ministry.

The Porvoo Common Statement with Essays on Church and Ministry in
Northern Europe. Conversations between The British and Irish Anglican Churches

and the Nordic and Baltic Lutheran Churches [insgesamt 12 Kirchen], London

(Church House) 1993. Sie alle setzen eucharistische Gemeinschaft bei noch
fehlender voller Kirchengemeinschaft (auf Grund des diesbezüglich als notwendig

erachteten Ausmasses der Glaubensübereinstimmung) voraus, was auf
anglikanischer Seite ja auch der Regelung der «Ecumenical Canons» bzw. der Resolution

45 der Lambeth Conference 1968 entspricht. Was die volle Kirchengemeinschaft

primär hindert, ist die Amtsfrage, genauer die verschieden beurteilte
Bedeutung und Verbindlichkeit dessen, was die Anglikaner als «historic episcopate»
bezeichnen. Eine konsequente und zugleich flexible anglikanische Haltung in dieser

Frage nimmt m.E. aber nur das 1991 veröffentlichte «Concordat of Agreement»

ein, das der Episcopal Church und der Evangelical Lutheran Church in
America zu Annahme oder Verwerfung unterbreitet worden ist; vgl. William
A. Norgren/William G. Rusch (Hg.). «Toward Full Communion» and «Concordat
of Agreement». Lutheran Episcopal Dialogue, Series III: Minneapolis/Cincinnati
(Augsburg/Forward) 1991.

Meine Kritik an dem lockeren Zusammenhang zwischen Eucharistie- und
Kirchengemeinschaft ist die, dass der höchste Ausdruck und tiefste Grund von
Kirchengemeinschaft - in der Ortskirche und zwischen Ortskirchen -, nämlich die
Koinonia des Leibes und Blutes Christi, sozusagen schon «aufgebraucht» ist,

wenn es darum geht, eine weitergehende oder volle Kirchengemeinschaft zu be-

220



zeugen. Das soll dann etwa dadurch geschehen, dass Amtsträger ausgetauscht
werden, miteinander konzelebrieren, gemeinsam an Ordinationen teilnehmen,
oder dass irgendwelche höchste Instanzen verbindliche Beschlüsse fassen. Damit
scheint mir die volle Kirchengemeinschaft durch Klerikalisierung oder Bürokrati-
sierung gefährdet und die Eucharistie instrumentalisiert zu werden. Vgl. Fn.54.

"Vgl. IKZ 84 (1994) 62 f.
58 Amtliches Kirchenblatt des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in

Deutschland 1994. Nr. 2. S. 3.15 f. Die deutsche Seite hat dabei freilich die Schlussklausel

eigenmächtig abgeändert und dabei die ausdrückliche Erwähnung der

Nichtbilligung der «AKD-EKD-Vereinbarung» durch die Altkatholische
Bischofskonferenz gestrichen.

^' Die Bischofskonferenz hat bekanntlich auf der Sondersession vom Juli 1991

in Wislikofen ein gemeinsames Vorgehen in dieser in der Utrechter Union
umstrittenen Frage beschlossen, um möglichst auch einen gemeinsam verantworteten

Beschluss. wie immer er auch ausfällt, zu fassen: vgl. IKZ 82 (1992) 195-201.
Unterdessen sollten, wiederum nach einem Beschluss der Bischofskonferenz im
November 1991. u.a. in den Ortskirchen koordinierte Seminare stattfinden: vgl.
Christkatholisches Kirchenblatt /75 (1992) Nr.5. S.2. Die altkatholische Kirche
Deutschlands hat sich von diesem gemeinsamen Weg distanziert und auf der
51. Bistumssynode am 10. Mai 1994 in Mainz mit 124 Ja-Stimmen gegen 10 Nein-
Stimmen die Einführung der Ordination von Frauen zum Priester- und Bischofsamt

beschlossen: vgl. Amtliches Kirchenblatt des Katholischen Bistums der Alt-
Katholiken in Deutschland 1994, Nr. 2, lf., 9. Die erste Weihe von zwei Diakoninnen

zu Priesterinnen erfolgte am 27. Mai 1996 in Konstanz. Die Polish National
Catholic Church in Nordamerika hat diesen Schritt als Bruch der kirchlichen
Gemeinschaft zwischen der AKD und der PNCC beurteilt (Brief vom 22. April
1996). Die nächste Sondersession der Bischofskonferenz ist für Juli 1997 vorgesehen.

(Vgl. IKZ 87 [1997] S.225-240).
Vgl. zur IBK-Sondersession die von Urs von Arx herausgegebenen

Zusammenstellungen «Die Ordination von Frauen zum Priesteramt. Dokumentation für
die Sondersession der IBK 1991 in Wislikofen». o.O.. Mai/Juni 1991; «The
Ordination of Women to the Priesthood. Documentation» [englische Ausgabe]; «Die
Ordination von Frauen zum Priesteramt. Akten der Sondersession der IBK vom
Juli 1991 in Wislikofen». o. O., Dezember 1991; «The Ordination of Women to the
Priesthood. Proceedings» [englische Ausgabe].

Zu den ortskirchlichen Seminaren vgl. ««De Haagse teksten>. Referaten en be-

schouwingen op de studiedagen «Vrouw en kerkelijk ambt>. 18-20 januari 1994».

Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminare 27. Amersfoort 1994;
«Dokumentation über das Seminar zur Frage der Frauenordination 11.-13. August 1995

Franziskushaus Dulliken SO. Texte zur Vorbereitung. Referate. Berichte», hg.
von Urs von Arx, Bern. Oktober 1995. Von den Seminaren in Österreich und Polen

liegen Berichte in der kirchlichen Presse vor: Trude Török und Elfriede Kreuzeder.

Altkatholische Kirchenzeitung 27 (1992) Nr. 6. S. 1-4; Karin Schaub. Christ-
katholisches Kirchenblatt /77(1994) 378.

Aus der deutschen Kirche sind zu nennen: «Einbeziehung der Frauen in das

apostolische Amt. Entscheidung der Synode der Alt-Katholischen Kirche
Deutschlands und ihre Begründung», hg.von Bischof und Synodalvertretung.
o.O. undo. J. [Bonn 1990]: englisch als «The Inclusion of Women in the Apostolic

221



Ministry. Resolution of the Synode of The Old Catholic Church in Germany and
its theological justification». Bonn 1990; «Frauen als Botschafterinnen um Gottes
willen. Dokumentation über das Seminar zum Thema Frauenordination vom 29.
bis 31. Januar 1995 in Rastatt/Deutschland», hg.von Angela Berlis u.a.. Bonn
1995: Bischof Joachim Vobbe. «Geh zu meinen Brüdern. Vom priesterlichen Auftrag

der Frauen in der Kirche. Brief des Bischofs an die Gemeinden des Katholischen

Bistums der Alt-Katholiken». o.O. und o.J. [Bonn 1996],
60 Vgl. Koinonia (Fn. 1)95.
61 Der historische Tatbestand wird in jüngster Zeit insofern in Frage gestellt, als

die Forschung hinsichtlich längst bekannter Fakten, wie z. B. der literarischen und
epigraphischen Bezeugung der Existenz von «Presbyterinnen», nicht mehr so
selbstverständlich wie früher damit rechnet, dass es sich dabei um Ehefrauen von
männlichen Amtsträgern handelt. Vgl. zuletzt Ute E. Eisen. Amtsträgerinnen im
frühen Christentum. Epigraphische und literarische Studien. FKDG 61. Göttingen

(Vandenhoeck) 1996.
62 Vgl. etwa Hervé Legrand OP. Traditio perpetua servata? La non-ordination

des femmes: Tradition ou simple fait historique?, in: Rituels. FS Père Guy OP. Paris

(Cerf) 1990, 393^116; Traditio Perpetua Servata? The Non-Ordination of
Women: Tradition or Simply Historical Fact?, One in Christ 29 (1993) 1-23; auch
italienisch und polnisch. Eine von Georges Pucher und U. von Arx angefertigte deutsche

Übersetzung findet sich in der Fn.59 erwähnten IBK-Dokumentation.
63 Vgl. Heinz Ohme. Die orthodoxe Kirche und die Ordination von Frauen -

Zur Konferenz von Rhodos vom 30. Oktober bis 7. November 1988. ÖR 42 (1993)
52-65. Der Autor kommentiert die zunächst allein veröffentlichten «Conclusions»

der gesamtorthodoxen Konsultation über die Stellung der Frau in der Kirche

und die Frauenordination. und er stellt m. E. zu Recht die Tendenz fest, das

Nein zur Ordination von Frauen zum Priesteramt letztlich mit einem Rekurs auf
ein innerorthodoxes kirchliches Glaubensbewusstsein zu begründen, das
argumentativ nicht vermittelt werden kann. Warum kommt solches nur hier zur
Geltung und nicht auch in anderen Bereichen theologischer Rede, die es doch immer
mit dem Mysterium des dreieinen Gottes zu tun hat? Wäre unter solchen
Voraussetzungen der orthodox-altkatholische Dialog möglich gewesen?

Die umfassende Publikation zur Konsultation ist jetzt: Gennadios Limouris
(Hg.). The Place of the Woman in the Orthodox Church and the Question of the
Ordination of Women. Interorthodox Symposion. Rhodos, Greece. 30 October-
7 November 1988, Katerini/GR (Tertios) 1992.

64 Die Erklärung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz «Zur
Frage der Frauenordination» vom 7.Dezember 1976 findet sich bei U.Küry
(Fn.2) 460f. Eine Kritik westeuropäischer Provenienz zeigt sich in den Thesen
der 24. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz von 1984. vgl. IKZ
75 (1985) 70. Vgl. im weiteren die in Fn.59 genannte Literatur.

65 Aus der Frühzeit des offiziellen Dialogs ist zumindest eine ortskirchliche
orthodoxe Reaktion auf die 1975 gemeinsam verabschiedeten Texte bekannt: so hat
die für die zwischenkirchlichen Beziehungen zuständige Kommission des Heiligen

Synods der russischen Kirche in einem sechsseitigen Brief Änderungswün-
sche vorgeschlagen, die allerdings eher redaktionellen Charakter haben. Eine
weitere Stellungnahme ist damals von der Kirche von Zypern angekündigt worden.

Man hat sich aber in der gemischten Dialogkommission geeinigt, dass auf sol-

222



che Reaktionen erst nach Abschluss der Arbeit der Kommission sinnvollerweise
einzugehen sei. In dieser Richtung ist aber seit 1987 nichts geschehen.

1,6 Das entspricht einem Erfordernis, das 1987 Metropolit Damaskinos äusserte.
IKZ 78 (1988) 46. Er selbst hat im Jahr 1986 die damals vorliegenden gemeinsamen

Texte aller von der Orthodoxie geführten Dialoge in griechischer Sprache
veröffentlicht: Theologikoi Dialogoi. Mia Orthodoxe» Prooptike, Thessaloniki
1986.241-285.

67 Die Dialogtexte haben natürlich Aufnahme gefunden in den in verschiedenen
Sprachen vorliegenden Sammelwerken, wie etwa: Harding Meyer u. a. (Hg.),
Dokumente w achsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte
interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene. Band 1: 1931-1982: Band 2: 1982-
1990, Paderborn/Frankfurt (Bonifatius/Lembeck) 21991/1992; Harding Meyer/
Lukas Vischer (Hg.), Growth in Agreement. Reports and Agreed Statements of
Ecumenical Conversations on a World Level. New York/Geneva (Paulist/WCC).
Eine italienische Übersetzung findet sich in der von S.J. Voicu/G. Cereti u.a.
herausgegebenen mehrbändigen Ausgabe Enchiridion oecumenicum, Roma (EDB)
1986ff. Zur polnischen Übersetzung vgl. den Nachtrag in Fn.26 Buchstabe f.

Die in Fn. 1 genannte Textedition ist meines Wissens nur selten rezensiert worden;

vgl. etwa ÖR39 (1990) 233 (Vo.); Sobornost 72 (1990) 184f. (D. Schuld). Vgl.
noch die bibliographischen Angaben in Fn. 1.

68 Das entspricht natürlich dem minimalen Gewicht der zahlenmässig winzigen
altkatholischen Kirchengemeinschaft, im Hinblick auf die Orthodoxie müssen
aber offensichtlich noch andere Faktoren im Spiel sein.

Immerhin seien als Ausnahmen erwähnt: Heinz Schütte, Kirche im ökumenischen

Verständnis. Kirche des dreieinigen Gottes, Paderborn/Frankfurt
(Bonifatius/Lembeck) 1991. passim; ders. Glaube im ökumenischen Verständnis. Grundlage

christlicher Einheit, Paderborn/Frankfurt (Bonifatius/Lembeck) 1993,
passim; Erich Geldbach, Taufe, BenshH 79, Göttingen (V&R) 1996, 92-94. Verwiesen

sei ferner auf die zutreffende Wahrnehmung von Geoffrey Wainwright
hingewiesen, dass sich im Text II1/3 «Die Grenzen der Kirche» Aussagen finden, die mit
den (bisweilen missverständlichen) Selbstbezeichnungen der Orthodoxie als der
(alleinigen) Kirche des Glaubenssymbols bemerkenswert kontrastieren; vgl.
seinen Art. «Church», in: Nicholas Lossky u. a. (Hg.), Dictionary of the Ecumenical
Movement, Geneva/Grand Rapids MI (WCC/Eerdmans) 1991,159-167, hier 162.

69 Vgl. dazu auch J. R. Wright (Fn. 1

70 Vgl. z. B. /. R. Wright (Fn. 1) passim; 77. Aldenhoven (Fn. 1 38.
71 Vgl. dazu die Wünsche der schweizerischen Nationalsynode (Fn.31).
72 Vo. kommt in der in Fn.65 genannten kurzen Rezension zur (kritischen)

Schlussfolgerung: «Dass Koinonia in der Kirche nach Ansicht der Beteiligten vor
allem auf weitestgehender Identität der Lehre beruhen muss, ist damit unübersehbar

verdeutlicht.»
J. R. Wright verglich in einem Vortrag auf der 13. Anglikanisch-Altkatholischen

Theologentagung von 1990 in Morschach die 25 Texte als Umschreibung des

Glaubens, der Voraussetzung ist für die kirchliche Gemeinschaft, von der der
letzte Text redet, weshalb dieser der Bonner Vereinbarung von 1931 funktional
vergleichbar ist; vgl. auch ders. (Fn. 1) 86.

73 Vgl. etwa aus der nach Beendigung der letzten Vollversammlung am 18.

Oktober 1988 gehaltenen Schlussansprache des orthodoxen Kopräsidenten, Metro-

223



polit Damaskinos: «Die in der Gemischten Theologischen Kommission geführten
theologischen Gespräche zur Erstellung der gemeinsamen Texte fanden in der
Tat im Lichte auch der vorangegangenen bekannten theologischen Gespräche
statt und konzentrierten sich vor allem auf die umstrittenen Punkte der Themenliste

[von 1973], da die Mitglieder der Kommission das klare Bewusstsein hatten,
dass ihre Aufgabe die Klärung theologischer Unterschiede und die Aufhebung
festgestellter theologischer Differenzen und nicht die erschöpfende Niederschrift
einer Art gemeinsamen «Glaubensbekenntnisses) zu jedem Thema war...
Gemeinsames Bewusstsein der Mitglieder der Interorthodoxen Kommission war die
Feststellung, dass der theologische Dialog sich auf die erschöpfende Untersuchung

und Ausarbeitung der überlieferten theologischen Gegensätze beschränken

sollte, damit auf Grund der gemeinsamen kirchlichen Tradition der ersten
Jahrhunderte die Übereinstimmung im gemeinsamen Glauben festgestellt und
die Überwindung dieser Widersprüche gesucht wird... Ausserdem beweist die
Erhebung der gemeinsamen kirchlichen Tradition der ersten Jahrhunderte zum
Kriterium unseres gemeinsamen Glaubens die prinzipiell implizierte Übereinstimmung

auch in nicht ausreichend besprochenen Fragen oder in vielleicht unklaren
Formulierungen in den gemeinsamen theologischen Texten», vgl. IKZ 78 (1988)
44 f.

74 Metropolit Damaskinos (Fn.71) 45.
75 Koinonia (Fn. 1) 104 f.
76 In der altkatholischen Kirche gibt es in Ehe lebende Bischöfe, und die Priester

und Diakone (und gar die Diakoninnen) heiraten oft nach ihrer Ordination -
dies gegen die orthodoxe Praxis auf Grund altkirchlicher Kanones. Gehört diese
Differenz in den Bereich der «kirchlichen Gebräuche»? Vgl. dazu - im Hinblick
auf andere konkrete Probleme - die einschlägigen Äusserungen der photianischen

Synode von Konstantinopel 879/80.
77 Yves Congar, Diversités et communion. Dossier historique et conclusion

théologique, CFi 112, Paris (Cerf) 1982,37-54; ferner auch Emmanuel Lanne, Les
différences compatibles avec l'unité dans la tradition de l'Eglise ancienne
jusqu'au XIIe siècle, Istina 8 (1961/2) 227-253; Gillian R. Evans, The Church and
the Churches. Toward an ecumenical ecclesiologv, Cambridge (CUP) 1994. bes.
174-211.

78 Vgl. etwa Harding Meyer, «Grundkonsens und Kirchengemeinschaft».
Bericht und Reflexionen über eine Konsultation und ihr Thema, in: André Birmelé/
ders., Grundkonsens - Grunddifferenz. Studie des Strassburger Instituts für
Ökumenische Forschung. Ergebnisse und Dokumente, Frankfurt a.M./Paderborn
(Lembeck/Bonifatius) 1992, 11-55: Joseph A. Burgess (Hg.), In Search of Unity.
Basic Consensus - Basic Difference, Philadelphia (Fortress) 1991.

224


	Der orthodox-altkatholische Dialog

