Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 3

Artikel: Der orthodox-altkatholische Dialog
Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404868

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der orthodox-altkatholische Dialog

Anmerkungen zu einer schwierigen Rezeption*

1. Der offizielle theologische Dialog zwischen der orthodoxen Kirche
und der Utrechter Union der altkatholischen Kirchen ist nach einer
14 Jahre intensiv gefithrten Arbeit der Gemischten Kommission im Jahr
1987 abgeschlossen worden. Er stellt iiber ein weites Gebiet der klassi-
schen Bereiche der dogmatischen Tradition einen Konsens fest, der in 25
gemeinsamen Texten festgehalten ist. Diese Bereiche betreffen Gottes-
lehre, Christologie inkl. Mariologie, Ekklesiologie, Soteriologie, Sakra-
mentenlehre und Eschatologie. Thnen folgt als letzter Text eine Art
Grundsatzerkldrung tiber Voraussetzungen und Folgen der Kirchenge-
meinschaft, des erklarten Ziels des Dialogs. Der erreichte Konsens
kommt augenfillig durch die am Ende eines jeden Textes erscheinende
Klausel zum Ausdruck: «Der obige Text iiber ... gibt nach Auffassung der
Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die
Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.»!

Es ist an sich ein erstaunliches Phianomen, dass zwei Kirchen, die liber
Jahrhunderte hinweg in der grossen Trennung zwischen West- und Ost-
kirche gelebt haben, innert so kurzer Zeit einen Konsens in der formu-
lierbaren Glaubenslehre finden konnten. Allerdings ist zu beriicksichti-
gen, dass den vierzehn Jahren, in denen der theologische Dialog gefiihrt
wurde — mit vier gemeinsamen vorbereitenden Tagungen 1973-1975 und
sieben Vollversammlungen 1975-1987 —, etwa 100 Jahre an Kontakten
vorausgingen. Diese standen von Anfang an unter dem Motto der Her-
stellung kirchlicher Gemeinschaft. Ich erwédhne das sog. Miinchener Pro-
gramm, das die antiinfallibilistisch gesinnten Katholiken, die noch nicht
kirchlich organisiert waren, im September 1871 aufstellten. Dort wird
u.a. die Hoffnung ausgesprochen «auf eine Wiedervereinigung mit der
griechisch-orientalischen und russischen Kirche, deren Trennung ohne
zwingende Ursachen erfolgte und in keinen unausgleichbaren dogmati-
schen Unterschieden begriindet ist»2.

Die Hauptphasen der orthodox-altkatholischen Beziehungen sind be-
kannt*:

a) zuerst die Teilnahme orthodoxer Theologen an den ersten grundle-
genden Altkatholikenkongressen 1871-1873 und an den von Ignaz DoI-
linger, dem damaligen Spiritus rector der altkatholischen Bewegung, ein-
berufenen Unionskonferenzen in Bonn 1874-1875;

* Die Fussnoten befinden sich am Ende dieses Artikels.

184



b) dann die kirchenoffizielle Aufnahme eines Dialogs zwischen der
russischen orthodoxen Kirche und der inzwischen konstituierten Utrech-
ter Union in den Jahren 1893-1894 (vollzogen durch den Austausch
theologischer Gutachten zwischen der St. Petersburger und der Rotter-
damer Kommission 1894-1913);

c) spiter die Ausweitung offizieller Beziehungen unter der Fiihrung
des Okumenischen Patriarchates, die in die zweitigige Unionskonferenz
im Oktober 1931 in Bonn einmiindeten; auf ihr ist schon eine Mehrzahl
der orthodoxen Kirchen vertreten;

d) schliesslich die durch die erste gesamtorthodoxe Initiative der
1.Panorthodoxen Konferenz 1961 eingeleitete Phase, in der faktisch die
Aufarbeitung von allenfalls theologischen Divergenzen und Fragen von
neuem in Angriff genommen wurde und die mit den Konsenstexten ihr
vorlaufiges, noch offenes Ende gefunden hat.

Offen ist sie, da die Bewertung der Dialogergebnisse und gegebenen-
falls ithre Rezeption durch die Kirchenleitungen noch ausstehen.

Im Hinblick auf diese Vorgeschichte des theologischen Dialogs und
auf seine Resultate — gemeinsame Glaubensbasis zwischen West und Ost
— miisste man eigentlich erwarten, dass der Dialog sowohl in Altkatholi-
zismus und Orthodoxie wie auch in der weiteren Okumene auf grosses
Interesse stosst — wenigstens dort, wo sich diese nicht mit einem katho-
lisch-protestantischen Réduit bescheidet. Das scheint mir aber nicht der
Fall zu sein. Ich mochte den Griinden im folgenden etwas nachgehen.

2. Auf altkatholischer Seite ist in den letzten 25 Jahren bei vielen
Theologen und interessierten Laien so etwas wie eine emotionale Er-
schopfung gegeniiber dem Thema «altkatholisch-orthodoxe Gemein-
schaft und Einheit» eingetreten. Sie kontrastiert mit der zuvor wihrend
Jahrzehnten immer wieder ausgesprochenen Erwartung, es komme ge-
mass den programmatischen altkirchlichen Zielsetzungen des Altkatho-
lizismus zu einem kirchlich relevanten Zusammenschluss mit der ortho-
doxen Kirche; terminologisch wurde er etwa als Union, Interkommu-
nion, Sakraments- oder Kirchengemeinschaft umschrieben.

Ich mochte diesen Erwartungswandel an der Programmatik der Inter-
nationalen Altkatholikenkongresse seit 1925 aufzeigen. Die Internatio-
nalen Altkatholikenkongresse sind nach der 1889 erfolgten Konstituie-
rung der Utrechter Union der altkatholischen Bischofe und ihrer Kir-
chen ins Leben gerufen worden. Genauer, die in Deutschland fortge-
fiihrte Tradition von Altkatholikenkongressen, die nach den ersten drei
grundlegenden von Miinchen 1871, K6ln 1872 und Konstanz 1873 bald

185



zu fast rein innerdeutschen Versammlungen geworden waren, wurde mit
dem Kongress von Koln 1890 wieder internationalisiert. Sie wurden zum
wichtigsten iiberortskirchlichen altkatholischen Gespréichsforum fiir Bi-
schofe, Theologen und Laien; zugleich waren sie auch ein Podium, auf
dem nach aussen hin Zeugnis und Anliegen der altkatholischen Kirche
signalisiert und dokumentiert werden konnte®.

Gerade unter diesem Gesichtspunkt erweisen sich in der Retrospek-
tive die Kongresse von 1925-1970 als durch eine eindriickliche Konsi-
stenz gekennzeichnet. Es gibt kaum einen Kongress®, auf dem nicht mehr
oder weniger ausfihrlich etwas von dem zur Sprache kam, was Urs Kiiry
spiter die altkirchliche Gestalt der Okumene nannte: die Bestrebungen
zur Gewinnung kirchlicher Gemeinschaft auf dem Boden der ungeteil-
ten Kirche des ersten Jahrtausends — Bestrebungen, denen Kiiry die or-
thodoxen, anglikanischen und altkatholischen Kirchen zuordnete®. Das
zeigte sich an der Wahl der Themen und auch der Referenten, unter de-
nen immer wieder auch orthodoxe’ und anglikanische figurierten. Dabei
war in der Zwischenkriegszeit auch durchaus der Horizont der Fragen
deutlich, der durch die grossen Versammlungen der «Bewegung fiir
Glauben und Kirchenverfassung» in Lausanne (1927) und Edinburgh
(1937) aufgeworfen wurde; hier fiihlten sich die altkatholischen Vertre-
ter mit Orthodoxen und Anglikanern verwandt.

Die orthodox-altkatholischen Beziehungenstellen sich alsoin altkatho-
lischer Perspektive als ein Teilmoment eines grosseren Ganzen dar, das
durch einen theoretischen «Trilateralismus» gekennzeichnet ist: die pri-
miaren Ansprechpartner der Altkatholiken sind die orthodoxen und die
anglikanischen Kirchen. Das ist ein Erbe aus der Zeit der ersten Unions-
bestrebungen und der Bonner Unionskonferenzen; die dort inaugurierte
altkirchliche Referenzgrosse® hat sich als eine Art von Selektion fiir die
Resonanz anderer Kirchen gegeniiber den Altkatholiken erwiesen. Von
daheristesetwazuerkldaren, dasses nicht zu bilateralen Beziechungen zwi-
schen der Utrechter Union und reformatorischen Kirchen gekommenist.”

FEsist zu vermuten, dass die 1897 und 1925 reaktivierte Idee einer Wie-
deraufnahme der Bonner Unionskonferenzen'?, die im altkatholischen
Horizont eben im Sinn des Trilateralismus verstanden wurde, neuen
Auftrieb bekam durch die intensivierten anglikanisch-orthodoxen Ge-
spriche jener Zeit!!. Jedenfalls begriisste der 10.Internationale Altka-
tholikenkongress 1925 in Bern offiziell die Wiederaufnahme von Ge-
sprachen mit der orthodoxen und der anglikanischen Kirche!?. Dabei
filhrte die altkatholische Wahrnehmung orthodoxer Signale zur Uber-
zeugung, auch fiir die orthodoxe Seite sei eine sachliche Korrelierung der

186



Unionsgesprache mit Altkatholiken und Anglikanern, also ein trilatera-
ler Kontext, gegeben'?. So ist es auch nicht verwunderlich, dass die altka-
tholischen Bischéfe und ihre Berater in Bonn bekanntlich sowohl mit der
anglikanischen wie mit der orthodoxen Seite Gespriche iiber die Voraus-
setzungen fiir die Aufnahme einer — wie man damals im Westen formu-
lierte — Interkommunion fiithrten, ndmlich am 2. Juli 1931 mit einer angli-
kanischen, am 27.-28. Oktober 1931 mit einer orthodoxen Delegation'®,
Und auf der anglikanisch-orthodoxen Konsultation vom 15.-20 Oktober
1931 in London waren es die Anglikaner, welche den orthodoxen Vertre-
tern den offiziellen Bericht iiber die altkatholisch-anglikanischen Bon-
ner Gespriche und die sog. Bonner Vereinbarung beziiglich Interkom-
munion vorlegten'>,

Hier muss ich eine Zwischenbemerkung einschalten: Im Hinblick auf
die spiter deutlich werdende orthodoxe Kritik an der altkatholisch-an-
glikanischen Interkommunionsvereinbarung, der die Internationale Alt-
katholische Bischofskonferenz am 7.September 1931 zustimmte!, ist es
erstaunlich, dass diese Vereinbarung im zweitdgigen Gespriach mit den
Orthodoxen nicht explizit, hochstens indirekt, zur Sprache kam. Viel-
mehr herrschte in der Folge bei massgebenden altkatholischen Theolo-
gen lange Zeit die (sachlich offenbar unzutreffende) Meinung, die
Grundlagen fiir eine kirchliche Gemeinschaft mit den Orthodoxen - in
Analogie zur Vereinbarung mit den Anglikanern —seien 1931 in Bonn ei-
gentlich hinreichend gelegt worden und es liege nur an der orthodoxen
Schwierigkeit oder Unféhigkeit, sich auf einer gemeinsamen Prosynode
verbindlich zu dussern, dass die ersehnte Gemeinschaft nicht verwirk-
licht werden konnte!’. Nach der Wiederaufnahme des altkatholisch-or-
thodoxen Dialogs nach dem zweiten Weltkrieg kam es infolgedessen fiir
die altkatholische Seite wie eine kalte Dusche, als die lange Liste der Pro-
bleme bekannt wurde, welche die Interorthodoxe Dialogkommission in
Belgrad 1966 aufgestellt hatte!®. Davon konnte freilich sehr viel im Laufe
der sieben Jahre noch getrennt verlaufenden Vorarbeiten bis zur ersten
gemeinsamen Zusammenkunft 1973 bereinigt werden'®,

So hitten die Kongresse den seit 1973 guten Verlauf des Dialogs
ebenso begleiten konnen wie die viel unbefriedigendere Situation zuvor.
Das war aber nicht der Fall. Die Kongresse nach 1970 nahmen zusehends
einen anderen Charakter an und entwickelten sich zu Kirchentagen, auf
denen die spezifisch altkatholischen Anliegen und 6kumenischen Ziel-
setzungen kaum mehr thematisiert wurden?’, Damit verloren die Kon-
gresse die Funktion sowohl nach innen etwas von diesen, bisher als altka-
tholisches Proprium betrachteten Anliegen einer neuen Generation zu

187



vermitteln als auch nach aussen zu bezeugen. Die Thematiken der letz-
ten Kongresse waren in diesem Sinn nicht mehr unbedingt erkennbar alt-
katholisch. Freilich scheint dieser Wandel von Aussenstehenden nicht im
vollen Ausmass wahrgenommen worden zu sein, wurden die Kongresse
doch immer noch von Reprisentanten der anglikanischen und orthodo-
xen Kirchen besucht — freilich nicht mehr als Referenten — bzw. mit
Grussbotschaften bedacht.

Dieser an den Kongressen ablesbare Wandel ist m. E. ein Indiz fiir ei-
nen auch sonst wahrnehmbaren Traditions- und Kontinuitidtseinbruch
im Altkatholizismus generell. Auf die vielfiltigen, natiirlich auch gesell-
schaftlich und kulturell bedingten Griinde kann ich hier nicht eingehen.
Es ist nur noch anzumerken, dass er verbunden ist mit dem Abgang von
Figuren, welche die Kongresse und andere gesamtaltkatholische Institu-
tionen und Gremien stark gepriigt’! und auch zur Profilierung einer alt-
katholischen Ekklesiologie beigetragen haben: Andreas Rinkel, Urs
Kiiry, Werner Kiippers, zuvor auch Adolf Kiiry.

Von den iibrigen gesamtaltkatholischen Institutionen hat sich die In-
ternationale Altkatholische Theologenkonferenz auf zwei Tagungen
1976 und 1988 mit dem Dialog befasst*? und eine Erkldrung zum abge-
schlossenen Dialog verdffentlicht”. Darin wird der Wunsch geidussert,
dass zu missverstandlichen Stellen der Dialogtexte Erkldarungen gegeben
werden und dass dazu die Internationale Bischofskonferenz die zu sam-
melnden Stellungnahmen der einzelnen altkatholischen Ortskirchen
durch eine kleine Kommission untersuchen lasse und daraufhin entspre-
chende Vorschlige an die orthodoxe Seite richte. Ferner wird der Uber-
zeugung Ausdruck verliehen, dass die Gemeinschaft mit der anglikani-
schen Kirche erhalten bleiben muss.

Damit war der Ball bei den Bischofen. Die vorgeschlagene Kommis-
sion ist aber nie eingesetzt worden. Das hingt wohl einerseits damit zu-
sammen, dass die Bischofe bzw. das Biiro der Altkatholischen Bischofs-
konferenz viel weniger in den Dialog eingebunden war als vergleichs-
weise bei fritheren Unionsgesprichen, andererseits hat es damit zu tun,
dass altkatholischerseits keine Einhelligkeit dariiber besteht, ob die Dia-
logtexte stellenweise iiberarbeitet oder nur kommentiert werden sol-
len?. Dariiber hinaus ist aber nicht zu iibersehen, dass die Altkatholische
Bischofskonferenz auf Grund inneraltkatholischer Schwierigkeiten in
den letzten zehn Jahren weitgehend handlungsunfidhig — und das auch im
Blick auf die Rezeption der Dialogtexte — geworden ist*. Mehr noch: die
Utrechter Union als Ganzes steht in einer Zerreissprobe®®. Ob sie auf die
Dauer ihren Zusammenhalt wahren kann, ist unsicher.

188



Nun sind in den letzten Jahren — Giber den Internationalen Altkatholi-
kenkongress (IAKK - seit 1890) und die Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz (IAThK - seit 1950)?” — auch noch weitere gesamt-
altkatholische Gruppierungen entstanden wie die Internationale Altka-
tholische Jugend (IAKJ — seit 1982) und das Internationale Altkatholi-
sche Laienforum (IALF - seit 1991). Alle diese Gremien haben keine
Entscheidungsverantwortlichkeiten fiir die Utrechter Union, sie sind
aber wichtig fiir die Meinungsbildung. In ihnen ist viel guter Wille zu spii-
ren fiir die Weitergabe des Glaubens in einer rasch sich dndernden Welt,
fiir den Zusammenhalt der gefdhrdeten Union, aber auch hier ist schlicht
festzustellen, dass von der traditionellen altkirchlich orientierten oku-
menischen Ausrichtung des Altkatholizismus der ersten hundert Jahre
kaum etwas lebt®®. Das aber heisst konkret, dass eben auch hier auf ge-
samtaltkatholischer Ebene im Sinn einer Rezeption des Dialogs im wei-
teren Sinn so gut wie nichts geschieht.

Unterdessen vollzieht sich der synodale Rezeptionsprozess in den ein-
zelnen Ortskirchen, aber er kommt nur miithsam voran: erst drei altka-
tholische Ortskirchen haben die Texte durch die entsprechenden syn-
odalen Gremien angenommen: 1990 die Polish National Catholic
Church?, 1991 die Altkatholische Kirche Osterreichs®’, 1992 die Christ-
katholische Kirche der Schweiz’!. Das Katholische Bistum der Alt-Ka-
tholiken in Deutschland hat 1994 die endgiiltige Rezeption der Dialog-
texte von der Verbesserung bzw. Richtigstellung bestimmter Aussagen
abhingig gemacht*’. Die iibrigen altkatholischen Ortskirchen haben
noch keine synodalen Entscheidungen getroffen?.

Ich konstatiere nebenbei, dass offensichtlich die altkatholischen An-
forderungen an den Rezeptionsvorgang hinsichtlich des orthodox-altka-
tholischen Dialogergebnisses, der eine Feststellung einer weitgehenden
Glaubensiibereinstimmung zum Gegenstand hat, offensichtlich viel ho-
her liegen als im Fall der Vereinbarung kirchlicher Gemeinschaft mit den
Anglikanern 1931 oder mit der Spanisch-Reformierten Episkopalkirche,
der Lusitanisch-Katholischen Kirche Portugals und mit der Philippini-
schen Unabhéngigen Kirche 1965; dort hat die Bischofskonferenz die
entsprechenden Beschliisse jeweils auf einem Altkatholikenkongress
mitgeteilt, ohne dass dabei die Rede war, den Vorgang vorgingig den
synodalen Gremien der Ortskirchen zu unterbreiten. Dieser Wandel ist
ein Indiz dafiir, dass die Beantwortung der Frage, wo die Autoritit in der
Kirche zur Geltung kommt, im Altkatholizismus schwieriger und an-
spruchsvoller geworden ist als friiher.

189



3. Uber den Rezeptionsprozess auf orthodoxer Seite bin ich im einzel-
nen weniger im Bild. Auf ekklesial sehr hoher Ebene hat sich — noch vor
dem Abschluss der Kommissionsarbeiten — bekanntlich die 3. Vorkonzi-
liare Panorthodoxe Konferenz 1986 gedussert und dabei zum Thema
«Die Beziehungen der orthodoxen Kirche zur gesamten christlichen
Welt» (namentlich zu Anglikanern, Altkatholiken, Altorientalen, Ro-
misch-Katholiken, Lutheranern, Reformierten) festgehalten:

«Die I11. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz bringt ihre Genugtu-
ung zum Ausdruck tiber den bisherigen Verlauf des theologischen Dia-
logs zwischen der Orthodoxen und der Alt-Katholischen Kirche, der
bald seinem Ende zugeht... Unsere Konferenz ist der Meinung, dass fiir
eine umfassendere Auswertung der Dialogergebnisse zwei wesentliche
Aspekte nicht ausser acht gelassen werden diirfen:

a) die Aufrechterhaltung der alten Interkommunionspraxis der Altkatholi-
schen Kirche mit der Anglikanischen Kirche sowie die neueren Tendenzen zu ei-
ner dhnlichen Praxis mit der Evangelischen Kirche in Deutschland. Diese Ten-
denzen schwiichen die Bedeutung der gemeinsam unterzeichneten ekklesiologi-
schen Texte ab;

b) die Schwierigkeiten, die die Altkatholische Kirche hat, die Theologie der ge-
meinsam unterzeichneten Lehrtexte voll in ihr Leben einzufiihren und in die Pra-
Xis umzusetzen.

Diese zwei Fragen miissen von den zustiandigen Stellen der Orthodoxen Kirche
auf mogliche ekklesiale und ekklesiologische Konsequenzen gepriift werden, da-
mit die ekklesiologischen Bedingungen fiir die Wiederherstellung der vollen
kirchlichen Gemeinschaft mit den Alt-Katholiken so bald wie moglich festgelegt
werden konnen. Der mogliche Erfolg dieses theologischen Dialogs wird sich auch
auf die anderen Dialoge giinstig auswirken und deren Glaubwiirdigkeit stdr-
ken.»*

Zuniichst ist dazu festzustellen, dass, anders als in friitheren Ausse-
rungen eines panorthodoxen Gremiums, viele Fragen und Unklarhei-
ten als im Verlauf des gemeinsamen Dialogs durch die gemeinsamen
Texte beantwortet und geklirt betrachtet werden®. Weiter ist der vor-
sichtig formulierte Schlusssatz ein Echo auf Aussagen, wonach der or-
thodox-altkatholische Dialog ein Modell fiir die ibrigen orthodoxen
Dialoge sei®® bzw. ein Scheitern desselben die anderen Dialoge gefihr-
den wiirde?’.

Was den zweiten Teil der orthodoxen Bedenken anbelangt, ist nicht
klar gesagt, worum es geht; darum hat ja die Internationale Altkatholi-
sche Theologenkonferenz 1988 die Altkatholische Bischofskonferenz?
gebeten, von orthodoxer Seite eine Konkretisierung zu verlangen®; ob in
dieser Richtung etwas geschehen ist, entzieht sich meiner Kenntnis.

190



Ich gehe auf den ersten Punkt der orthodoxen Bedenken ein. Er ist na-
turlich nicht iberraschend, wenn ich mir auch eine theologisch prizisere
Differenzierung zwischen der Sakramentsgemeinschaft der Utrechter
Union mit den Anglikanern und der altkatholisch-evangelischen Verein-
barung iiber eucharistische Gastbereitschaft in Deutschland gewiinscht
hitte. Die Frage der Interkommunion bzw. der kirchlichen Gemein-
schaft zwischen Anglikanern und Altkatholiken ist von orthodoxer Seite
seit iber hundert Jahren immer wieder aufgeworfen worden®. Was sich
in den letzten dreissig Jahren verdndert hat, ist sozusagen der Ort im gan-
zen Dialogprozess, wo das Problem konkret anzugehen ist. Die vierte
Panorthodoxe Konferenz von Chambésy 1968 wollte den Dialog einlei-
ten mit der gemeinsamen Priifung der Vereinbarungen kirchlicher Ge-
meinschaft von 1931 und 1965%. Davon riickte man spiter ab, da einige
der Probleme anscheinend auf der ersten Sitzung der Gemischten Ortho-
dox-Altkatholischen Theologischen Kommission in Athen 1973 geklért
werden konnten; stattdessen einigte man sich damals darauf, den um-
fangreichen ekklesiologischen Teil des theologischen Dialogs mit einem
Text iiber «Das Problem der <nterkommunions>» abzuschliessen*!. Das
kam aber auch nicht zur Ausfiihrung, an seiner Stelle wurde schliesslich —
auch veranlasst durch die AKD-EKD-Vereinbarung von 1985 — ein
grundsitzlich gehaltener Text Giber die Voraussetzungen und Folgen von
Kirchengemeinschaft verabschiedet.

Das alles aber hat nie bedeuten kénnen, dass die Frage der auf Grund
der Bonner Vereinbarung von 1931 bestehenden kirchlichen Bezie-
hung* mit der Anglikanischen Kirchengemeinschaft einerseits und mit
den genannten Kirchen in Spanien, Portugal®’ und den Philippinen ande-
rerseits (1965) damit erledigt gewesen wire. Vielmehr sollte sie im Licht
der gemeinsamen Dialogtexte zur Sprache gebracht werden. In diesem
Sinn hat die orthodox-altkatholische Subkommission 1986 die Altkatho-
lische Bischofskonferenz ersucht, dass sie eine «Erklidrung iiber die Be-
zichungen der Utrechter Union zu anderen Kirchen» gebe*. Auch Me-
tropolit Damaskinos hat bei seinem Festvortrag zur Hundertjahrfeier
der Utrechter Union die altkatholische Seite zu einem Schritt in dieser
Richtung aufgefordert®.

Nun ist im Hinblick auf die zwischen Altkatholiken und Anglikanern
bestehende kirchliche Gemeinschaft, nenne man sie nun «Interkommu-
nion»*® oder «volle kirchliche Gemeinschaft (full communion)»*’ oder
wie auch immer, folgendes festzuhalten: Sie basiert auf dem Grundsatz,
dass Eucharistiegemeinschaft Kirchengemeinschaft (in welcher Form
auch immer) impliziert und diese wiederum Ubereinstimmung im Glau-

191



ben voraussetzt. Die Bonner Vereinbarung sagt in Punkt 3: «Interkom-
munion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme aller
Lehrmeinungen, sakramentalen Frommigkeit oder liturgischen Praxis,
die der andern eigentiimlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede
glaubt, die andere halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens
fest.» Das entspricht hinsichtlich der Quaestio iuris dem abschliessenden
orthodox-altkatholischen Dialogtext «Kirchengemeinschaft». Man kann
sich freilich bei der Lektiire der zeitgendssischen Texte zu Vorbereitung,
Ausarbeitung und Rezeption der Bonner Vereinbarung des Eindrucks
nicht erwehren, dass die Feststellung hinsichtlich dessen, was zum We-
sentlichen des Glaubens gehort, summarisch ausgefallen ist und Schwie-
rigkeiten und Meinungsverschiedenheiten iiberdeckt hat (Quaestio
facti). Das wird ja auch von altkatholischen Autoren, insoweit sie die na-
heren Umstidnde kennen, durchaus zugegeben*.

Genau bei der Quaestio facti setzt die orthodoxe Anfrage ein. Die or-
thodoxe Kirche hat eine Ubereinstimmung im Wesentlichen des Glau-
bens als Voraussetzung von kirchlicher Gemeinschaft in ihren eigenen
theologischen Gespriachen mit den Anglikanern, die in noch frithere Zeit
zuriickreichen als diejenigen mit den Altkatholiken, nicht gefunden. Sie
hat sie aber, wie die Dialogtexte zeigen, mit den Altkatholiken gefunden
(vorbehaltlich der Rezeption der Kommissionstexte durch die Kirchen).
Das aber wirft doch die Frage nach Art und Umfang der Verbindlichkeit
der Dialogtexte fiir die altkatholische Seite auf. Oder anders gesagt:
wenn die Altkatholiken mit den Anglikanern Kirchengemeinschaft ha-
ben, miissten auch die Orthodoxen mit diesen eine soiche eingehen kon-
nen. Wenn sie dafiir aber keine Moglichkeit sehen, wieso kénnen es dann
die Altkatholiken, wenn sie doch an sich dieselben Prinzipien vertre-
ten?4

Esliegt also in der zwischen Anglikanern und Altkatholiken bestehen-
den kirchlichen Gemeinschaft ein Problem, das der orthodox-altkatholi-
sche Dialog deutlicher als zuvor ans Licht gebracht hat. Andererseits ist
nicht zu leugnen, dass diese Gemeinschaft im kirchlich-religiosen Be-
wusstsein zumindest der westeuropdischen altkatholischen Ortskirchen,
wo immer wieder Begegnungen und Zusammenarbeit moglich sind, so
tief verankert ist, dass sie schon aus psychologischen Griinden nicht ein-
fach von oben aufgekiindigt werden kann. Das wiirde von den Gldubi-
gen, die ja um die ekklesiologischen Probleme nicht wissen, nicht akzep-
tiert. Das hat auch damit zu tun, dass andererseits fiir auch bescheidene
Formen altkatholisch-orthodoxer Gemeinschaft jenseits der Ebene von
einzelnen Bischofen und Theologen die Erfahrung weitgehend fehlt.

192



Das ist wieder ein Element, das den Rezeptionsprozess abseits theologi-
scher Uberlegungen erschwert.

Natiirlich liesse sich versuchen, nachzuholen, was 1931 unterblieben
ist: eine von Altkatholiken und Anglikanern gemeinsam in Angriff ge-
nommene Umschreibung des Wesentlichen des christlichen Glaubens,
aber Ansitze dazu sind nie weit geraten™.

Es bleibt abzuwarten, inwieweit die nunmehr (1993) von der Altka-
tholischen Bischofskonferenz veroffentlichte Erklarung iiber «Die Be-
ziehungen der Utrechter Union zu anderen Kirchen»’!' ein altkatho-
lisch-orthodoxes Gesprich iiber einen Sachverhalt er¢ffnen kann, in
dem auch viele nicht-theologische Faktoren impliziert sind. Jedenfalls
ist diese Erklarung gedacht als Antwort auf die alte orthodoxe An-
frage.

Die zwischen dem Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland und der Evangelischen Kirche in Deutschland 1985 abge-
schlossene «Vereinbarung iiber eine gegenseitige Einladung zur Teil-
nahme an der Feier der Eucharistie» sollte unter verschiedener Hinsicht
von der anglikanisch-altkatholischen Sakramentsgemeinschaft unter-
schieden werden. Erstens kam sie so zustande, dass die Internationale
Altkatholische Bischofskonferenz keine Gelegenheit hatte, dariiber vor-
gdngig zu beraten, wie es die «Utrechter Vereinbarung» fiir zwischen-
kirchliche Beziehungen seit 1889 vorsieht™. Zweitens hat die Bischofs-
konferenz die Vereinbarung nicht gebilligt; dabei hat sie das gezwunge-
nermassen aus einer Position tun miissen, die sie als eine Instanz erschei-
nen liess, die einer Ortskirche jurisdiktionell iibergeordnet ist — was
ziemlich ungliicklich ist. Sie hat sie u.a. auch deswegen nicht gebilligt,
weil die zwischen der AKD und der EKD getroffene Vereinbarung auf
einer ekklesiologischen Basis beruht, die nicht die traditionell altkatholi-
sche ist, wie sie sich mit zunehmender Konsistenz bis in die jiingste Ver-
gangenheit herausgebildet hat>’. Diese Vereinbarung setzt voraus, dass
Eucharistiegemeinschaft in Form einer gemeinsam ausgesprochenen
und aufrechterhaltenen «eucharistischen Gastbereitschaft» auch bei feh-
lender Ubereinstimmung in der Glaubenslehre und bei fehlender voller
Kirchengemeinschaft gegeben ist. Eucharistische Gemeinschaft ist somit
ein Teilmoment in einem Prozess, der erst zur vollen Kirchengemein-
schaft fiihrt, sie geht also dieser voraus>.

Freilich hat die 26. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
1987 eine Erkldrung verabschiedet, die offensichtlich als Unterstiitzung
des die AKD-EKD-Vereinbarung leitenden Rationale interpretiert wer-
den kann. Von da gibt es dann auch eine Querverbindung zu den Ver-

193



einbarungen, welche anglikanische Kirchenprovinzen mit reformatori-
schen Kirchen getroffen haben. Es ist kein Wunder, dass primér in der
deutschen altkatholischen Kirche darauf Gewicht gelegt wird. So haben
wir es also mit unterschiedlichen ekklesiologischen Ansitzen innerhalb
der Utrechter Union zu tun.

Es ist von daher verstdandlich, dass von orthodoxer Seite angesichts
dieser Sachlage ein verbindlicher Kommentar der altkatholischen Seite
erwartet wird. Die Internationale Bischofskonferenz hat 1992 eine Er-
klarung zur Frage «Eucharistiegemeinschaft und kirchliche Einheit»
ausgearbeitet®’, Sie ist zu verstehen als Aufnahme und Prizisierung des
eben erwidhnten Konsenspapiers der Altkatholischen Theologenkonfe-
renz von 1987. Die Erkldarung sollte iiberdies auch helfen, die seit 1985
anhaltenden Divergenzen zwischen der Bischofskonferenz und der deut-
schen altkatholischen Kirche zu beseitigen: sie sollte den Rahmen fiir In-
terpretation und Praxis der AKD-EKD-Vereinbarung festlegen. In die-
sem Sinn hat die Bischofskonferenz die mit einer Eingangs- und einer
Schlussklausel versehene Erklarung der deutschen Kirche unterbreitet,
und diese hat ihr auf der 51. Bistumssynode vom Mai 1994 in Mainz zuge-
stimmt®. Inwieweit damit wenigstens diese Problematik entschirft wor-
den ist, wird die Zukunft zeigen.

Ich bin auf die Anfragen der 3. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konfe-
renz von 1986 betreffend altkatholische Sachverhalte eingegangen, ohne
freilich die hier und dort zugrundeliegenden ekklesiologischen Voraus-
setzungen genauer zu analysieren. Ich meine, dass nun der Ball wieder
bei der orthodoxen Seite liege. Sie kann jedenfalls nicht mehr sagen, dass
sie auf altkatholische Erkldrungen warte.

Aber hat nicht eine andere Entwicklung in der Utrechter Union die
ekklesiologische Frage, deren sachgerechte Beurteilung in den je ver-
schiedenen kulturellen und 6kumenischen Kontexten von altkatholi-
scher und orthodoxer Kirche so anspruchsvoll und schwierig ist, ldngst in
den Hintergrund gedréngt? Hat nicht sie den Tod der Hoffnung auf die
ersehnte Einheit und Gemeinschaft der orthodoxen und altkatholischen
Kirche eingeldutet? Ich meine die Ordination von Christinnen zum Amt
des Priesters (Presbyters) und Bischofs, deren Einflihrung von den Syn-
oden der westeuropdischen altkatholischen Kirchen gewiinscht wird und
deren Verwirklichung die deutsche altkatholische Kirche im Alleingang
bereits vollzogen hat?>’

Auf dieses Thema, das unter einer Vielzahl von theologischen Aspek-
ten zu diskutieren wire, kann ich hier nicht eingehen. Nur eine Bemer-
kung will ich machen. Die theologische Legitimititit oder Nichtlegitimi-

194



tat der Frauenordination ist m. E. nicht schon damit beantwortet, was im
orthodox-altkatholischen Dialogtext iiber «Die Ordination» (1987) dazu
gesagt ist: «Die ungeteilte Kirche hat, abgesehen von der nicht geklédrten
Einrichtung der Diakoninnen, die Ordination von Frauen nicht zugelas-
sen.»% Dieser Satz ist zunéchst deskriptiv und bringt einen historischen
Tatbestand® zum Ausdruck. Ob dieser Tatbestand auch schon ein Ele-
ment der in verschiedenen kulturellen Situationen und Sensibilitdten
fundamentalen und daher bleibenden Tradition der Kirche ist®?, muss
erst sorgfiltig und moglichst auch auf der Ebene einer mitteilbaren theo-
logischen Rationalitit geklirt werden®. Andererseits ist der oben zi-
tierte Satz auch in einem bestimmten zeitgeschichtlichen Kontext formu-
liert worden, der auf altkatholischer Seite durch die bekannte Erklidrung
der Bischofskonferenz von 1976 gekennzeichnet ist, wonach die Konfe-
renz der Frauenordination, die sie als eine Glaubensfrage bewertet, nicht
zustimmen kann; zum Kontext gehort auch die damals schon formulierte
inneraltkatholische Kritik an der Erkldrung®.

Ich wiirde gern noch auf den innerorthodoxen Prozess der Rezeption
der Dialogtexte als solcher eingehen, also abgesehen von den erwidhnten
ekklesiologischen Fragen und der quasi zu einem Schibbolet geworde-
nen Frage der Frauenordination, aber ich verfiige nicht iiber die dazu
notwendigen umfassenden Informationen®. Ich darf nur auf eine Erfah-
rung hinweisen, ohne sie a tout prix verallgemeinern zu wollen: Ich bin in
den letzten Jahren immer wieder orthodoxen Bischéfen und Theologen
und 0kumenisch interessierten Laien begegnet, die iiber den Dialog in-
haltlich keine oder kaum zureichende Kenntnisse hatten und auch nicht
wussten, wo sie sich dariiber orientieren konnten. So scheint es keine mit
Einfithrung und Kommentaren versehene vollstindige Gesamtpublika-
tion des ganzen Dialogs in einer der Sprachen der orthodoxen Lander zu
geben, wie sie etwa auf altkatholischer Seite vorliegt®®. Hat das nur mit
der auf Grund anderer Voraussetzungen auch anderen Weise der Rezep-
tion auf orthodoxer Seite zu tun?

4. Ich schliesse meine Ausfithrungen zur Rezeption des orthodox-alt-
katholischen Dialogs mit einem Blick auf die weitere Okumene. Er ist
meiner Einschidtzung nach ausserhalb der altkatholischen und orthodo-
xen Kirchen kaum wahrgenommen worden. Gewiss figurieren die Kon-
senstexte in den grossen Sammlungen der interkonfessionellen Dialo-
ge®’, aber ansonsten scheint er weder von den professionellen Okumeni-
kerinnen und Okumenikern noch von einer weiteren interessierten Of-

fentlichkeit wahrgenommen worden zu sein®.

195



Das mag einmal damit zu tun haben, dass die gemischte Kommission
in ithren Texten nie auf andere, zeitlich parallel laufende Dialogtexte
oder auf Aussagen, die im Zusammenhang mit der «Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung» in 6kumenisch multilateraler Weise
erarbeitet worden sind, verweist. Damit unterscheiden die orthodox-alt-
katholischen Dialogtexte sich von vielen anderen 6kumenischen Doku-
menten, die zu einer Vernetzung der bilateralen Dialoge beitragen, zu-
mindest der von den jeweiligen Kirchen mit anderen Partnern gefithrten.

Dieser Umstand ist an sich bedauerlich, auch wenn er sich leicht er-
klart. Der altkatholisch-orthodoxe Dialog wurzelt in einer Geschichte,
die vor die Zeit der anbrechenden grossen internationalen Dialoge zu-
riickreicht, und das gilt teilweise auch noch fiir die unmittelbaren Vorbe-
reitungen von 1964-1973. Im weiteren werden in der Regel Autoritidten
zitiert, die an sich «die» (alte ungeteilte) Kirche repriasentieren, nimlich
die Kirchenviter; 6kumenische Konsens- oder Konvergenzaussagen ha-
ben in diesem Kontext nicht dasselbe Gewicht, wo eine identische Lehre
der Kirche festgestellt werden soll. Ferner erleichtert eine gewisse vorge-
gebene theologische (zumal inner«katholische») Affinitit das Uberge-
hen jener Fragestellungen, die im weltweiten 6kumenischen Prozess von
den protestantischen Kirchen eingebracht worden sind. Diese werden
sich auch in den theologischen Dialogen, welche die Orthodoxie mit re-
formatorischen Kirchen angefangen hat, mit der Zeit bemerkbar ma-
chen. Fiir die Utrechter Union sind sie zum Teil mit der Kirchengemein-
schaft mit der anglikanischen Kirche gegeben, die aber bekanntlich nicht
auf gemeinsam ausformulierten Glaubensgrundlagen beruht. Sowohl
die orthodoxe wie die altkatholische Seite geben in den Dialogtexten
nicht explizit zu verstehen, dass sie beide mit mindestens einer Kirche —
der anglikanischen — je in offiziellen, wenn auch nach ihrem Stellenwert
unterschiedlichen kirchlichen Beziehungen stehen.

Hinderlicher fiir die Rezeption der orthodox-altkatholischen Dialog-
texte in der weiteren Okumene erweist sich wohl das Ineinandergehen
von historischen und theologischen oder bekennenden Aussagen bzw.
von nur deskriptiven, von préskriptiv gemeinten deskriptiven und von
klar priskriptiven Aussagen®®, wobei die ersteren oft viel zu undifferen-
ziert sind’. Das hat mit dem — freilich von der Kommission nicht geklir-
ten — Genre der Texte zu tun, die jain erster Linie eine Ubereinstimmung
in der Lehre festhalten und darin in die Ndhe von Bekenntnistexten gera-
ten, dies aber unter stindigem Riickgriff auf die historisch vermittelbare
Referenzgrosse der alten Kirche tun, und diese wird doch wieder als mit
dem gegenwirtigen Glaubensbewusstsein identisch vorausgesetzt. Die

196



dahinter stehenden Uberlegungen samt ihren theologiegeschichtlichen
Voraussetzungen werden nicht auf einer Metaebene dargelegt. Ferner
entschliisseln die Dialogtexte kaum die Relevanz der Aussagen fiir Le-
ben und Sendung der Kirche in den Herausforderungen der Gegen-
wart’!. Schliesslich sucht man auch vergebens eine explizite Reflexion
des inneren Zusammenhangs der 25 Konsenstexte von Gotteslehre bis
Eschatologie zum 26. Text iiber die Voraussetzungen und Folgen der Kir-
chengemeinschaft.

Was den letzten Punkt anbelangt, kann man immerhin vermuten, dass
in den 25 Texten das vorliegt, was im abschliessenden Text als «wahrer
Glaube» zur Sprache kommt, der als gemeinsam erkannter eben die
volle Kirchengemeinschaft (und mithin die eucharistische) als ihren Aus-
druck zur Folge hat’. Dass die Dialogtexte nicht auf eine erschopfende
Feststellung des gemeinsamen Glaubens zielen, ist wihrend des Dialogs
verschiedentlich gesagt worden’®. Es wird sich also bei den 25 Texten
eher um eine Darlegung des Wesentlichen der kirchlichen Glaubens-
tiberlieferung handeln, situiert im Hinblick auf die angestrebte ortho-
dox-altkatholische Kirchengemeinschaft. Dabei ist, wie der orthodoxe
Koprisident Metropolit Damaskinos beim Abschluss der Kommissions-
arbeit am 10. Oktober 1988 in Kavala ausfiihrte, ein hohes Mass an theo-
logischer Ubereinstimmung sowohl in grundsitzlichen Fragen des Glau-
bens als auch in den iiberlieferten Streitpunkten erreicht worden’. Das
heisst, es konnten Verschiedenheiten, die als gemeinschaftshindernde
Widerspriiche zu taxieren sind, behoben werden. Letztlich bezeugen die
Texte aber das gemeinsam geteilte Bewusstsein, auf demselben Boden
des Glaubens der Kirche zu stehen, wie er (eben traditionsspezifisch) an
der Alten Kirche wahrgenommen wird.

5. Lassen Sie mich noch ein Wort zu einer moglichen Zukunft sagen.
Ich kniipfe dafiir bei einer Aussage des Dialogtextes iiber die Kirchenge-
meinschaft an. Von dieser Gemeinschaft wird abschliessend sehr schon
gesagt: «Sie bedeutet keine Uniformitét in der liturgischen Ordnung und
in den kirchlichen Gebriuchen, sondern kommt darin zum Ausdruck,
dass die beteiligten Kirchen die je geschichtlich gewordene legitime Ent-
faltung des einen Glaubens der alten und ungeteilten Kirche bewahren.
Diese Gemeinschaft bedingt auch nicht die Unterwerfung der einen Kir-
che mit ihrer Tradition unter die andere, denn dies wiirde der Wirklich-
keit der Gemeinschaft gerade widersprechen.»’ Das scheint zu implizie-
ren, dass einmal die Verschiedenheit der Liturgie eine geschichtlich legi-
time Entfaltung des einen Glaubens sein darf. Dasselbe gilt fiir die kirch-

197



lichen Gebriuche, die sich freilich einer klaren Definition entziehen;
man wird dazu auch einen Teil der kanonischen Tradition der Alten Kir-
che ziihlen miissen’®. Wie weit die Nicht-Uniformitét, die Verschieden-
heit aber gehen kann, so dass im Verschiedenen noch das Eine, dessen
Entfaltung ja das Verschiedene ist, erkannt werden kann, ist dann wohl
Sache eines gemeinsamen Feststellens im Zusammenhang einer Ge-
meinschaft, die schon gelebt wird, und sei es auch in noch tastender, nicht
schon von vornherein abgesicherter Weise. Damit wiirde sich fiir die Zu-
kunft der altkatholisch-orthodoxen Beziehungen ein Feld eroffnen, das
um einiges herausfordernder ist als die Ausarbeitung und Rezeption des-
sen, was in den Dialogtexten steht. Denn fiir den Fall, dass zwe1 Kirchen
mit legitim divergierenden liturgischen (und kanonischen) Traditionen
und verschiedener kultureller Verwurzelung ithre Gemeinschaft konkret
vollziehen wollen, gibt es keine einfach abrufbaren Rezepte, keine
gleichsam mechanischen Anwendungen von Prinzipien. Hier wiirde ein
Stiick Neuland betreten, und die gemeinsam geernteten Friichte wiren
fiir die Heilung der grossen kirchlichen Trennung von Morgen- und
Abendland von grosser Bedeutung.

Noch etwas: Was beziiglich liturgische Ordnung und kirchliche Ge-
briauche — das sind die traditionellen Bereiche, wo die Verschiedenheit
zur Geltung kommt’” — gesagt wird, wird sich vermutlich auch im Hin-
blick auf den Glauben in seiner sprachlich formulierbaren und fir das
Leben der Kirche identititstiftenden Kraft als Frage und Aufgabe stel-
len. Jedenfalls scheint sich das aus neueren Reflexionen tber die bisher
gefiihrten bilateralen Dialoge der Okumene nahezulegen’s. Damit ist
auch fiir die orthodox-altkatholischen Beziechungen zu rechnen, da in
den Lebensdusserungen der Kirche irgendwie alles mit allem zusam-
menhéngt und der gemeinsam erkannte und bekannte Glaube der Kir-
che in seiner formulierbaren Gestalt nicht eine museal geschiitzte, als
Reliquie behandelte Grosse sein kann, der also nur (in der Karikatur ei-
ner «Papageientheologie», wie mein Fakultdtskollege und Freund Ana-
stasios Kallis zu sagen pflegt) zu wiederholen wire. Vielmehr muss die
im Riickgriff auf die Alte Kirche formulierte gemeinsame dogmatische
Tradition in verschiedenen kulturellen Kontexten auch wieder in ver-
schiedenen und letztlich doch konvergierenden Formulierungen artiku-
liert werden — konvergierend, weil sie das sprachlich unausschopfbare
Mysterium Gottes in seinem Eingehen in seine Schopfung bezeugt. Al-
lerdings — und das ist entscheidend — sollte solches Tun gemeinsam ge-
schehen, wo immer es die konkrete Situation erlaubt. Dann wird deut-
lich, dass Vielfalt die Erscheinungsgestalt derjenigen Einheit ist, die

198



nicht als Uniformitét, sondern als Gemeinschaft (von inkulturierten
Ortskirchen) konzipiert ist.

Ich habe meine Ausfiihrungen mit einem schnellen Blick auf eine
mogliche Zukunft beendet. Soll es fiir das, was im bisherigen orthodox-
altkatholischen Dialog gemeinsam initiiert worden ist, diese Zukunft ge-
ben - ich spreche hier kat’ anthropon —, so muss unbedingt die jetzige
Stagnation iiberwunden werden, so verstdndlich sie ist. Anstdsse und In-
itiativen sind gefragt, auf allen Ebenen. In diesem Sinn appelliere ich an
die Verantwortlichen und Engagierten in beiden Kirchen. Deus provide-
bit.

Liebefeld BE Urs von Arx

Fussnoten

* Es handelt sich hier um den Vortrag, den der Autor anlésslich der Verleihung
des Doctor theologiae honoris causa durch die Christlich-theologische Akademie
in Warschau (Chrzescijanska Akademia Teologiczna w Warszawie) am 20. Au-
gust 1996 gehalten hat. Die Wahl des Themas legte sich deshalb nahe, weil die
Akademie neben der evangelischen eine orthodoxe und eine altkatholische
Abteilung aufweist und die Akademie auch das 6kumenische Engagement des
Autors als eines Mitglieds der Christkatholisch-theologischen Fakultdt der Uni-
versitdt Bern gewlirdigt hat.

' Vgl. Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemein-
samen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzdsischer
und englischer Ubersetzung, hg.v. Urs von Arx, Beiheft zur Internationalen
Kirchlichen Zeitschrift [=IKZ] (Bern [Stampfli]) 79, 1989.

In der chronologischen Ubersicht S.17f. ist auf Seite 18, vierte Zeile von oben,
zu erginzen: «(1973) 4. Sitzung der Interorthodoxen Theologischen Kommission
fiir den Dialog mit den Altkatholiken in Penteli/Athen, anschliessend (1. Sitzung
der Gemischten...)».

Zur S.25f. gegebenen Bibliographie sind die folgenden Nachtridge zu machen:

a) altkatholisch

Abraham Rudolphus Heyligers, Die Wiedervereinigungsverhandlungen zwi-
schen der Altkatholischen Kirche und der Orthodoxen Kirche des Ostens als 6ku-
menisches Problem, Diss. [Faculté de Théologie Protestante] Strasbourg 1983,
145 S. [reicht bis 1976].

Christian Oeyen, Ekklesiologische Fragen in den orthodox-altkatholischen
Kommissionstexten, IKZ 79 (1989) 237-265.

Herwig Aldenhoven, Charakter, Bedeutung und Ziel der Dialogtexte, in: Koi-
nonia auf altkirchlicher Basis, 27-44.

Harald Rein, Der orthodox-altkatholische Dialog ist abgeschlossen. Folgerun-
gen und Perspektiven aus altkatholischer Sicht, Orthodoxes Forum 4 (1990)
151-171.

Harald Rein, Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-orthodo-
xen Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre 6kumenische Relevanz. Band I: All-

199



gemeine Einfithrung. Die anglikanisch-altkatholischen Beziehungen, EHS.T 477,
Bern (Lang) 1993; Band II: Die anglikanisch-orthodoxen Beziehungen. Die or-
thodox-altkatholischen Beziehungen. Das ekklesiologische Selbstverstindnis
und die Beziehungen dieser drei zu anderen Kirchen, EHS.T 511, Bern (Lang)
1994.

Harald Rein, Das zweite Gutachten der Petersburger Kommission von 1897.
Erstmals in deutscher Sprache herausgegeben und in seinem Gesamtkontext er-
lautert, Orthodoxes Forum 8 (1994) 49-61.

Franz Jorg Staffenberger, Der orthodox-altkatholische Dialog, Diss. theol.
Graz 1994, 238 S.

b) orthodox

Georges Florovsky, Orthodox Ecumenism in the Nineteenth Century, in:
Aspects of Church History, Collected Works 4, Belmont MA (Nordland) 1975,
213-277. 300-313 [Nachdruck einer erstmals 1956 publizierten Arbeit, von der
eine — viel bekanntere — Kurzfassung erschienen ist als: The Orthodox Churches
and the Ecumenical Movement prior to 1910, in: Ruth Rouse/Stephen Ch. Neill
(Hg.), A History of the Ecumenical Movement 1517-1948, Geneva (WCC) 1954/
31986, 169-215; ebenfalls abgedruckt in: Georges Florovsky, Christianity and Cul-
ture, Collected Works 2, Belmont MA (Nordland) 1974, 161-231]. Die den Altka-
tholizismus betreffenden Partien finden sich auf S.248-261, 309-311.

D. K. Surma, Die Bemiihungen um eine Annédherung der orthodoxen und alt-
katholischen Kirchen [russisch], in: Jezegodnik pravoslavnoj zerkvi v Cechoslova-
kii [Jahrbuch der orthodoxen Kirche in der Tschechoslowakei], Prag 1968, 34-60.

loan Vasile Leb, Die Entwicklung der orthodox-altkatholischen Beziehungen
bilateral und im Rahmen der 6kumenischen Bewegung, Diss. theol. Heidelberg
1981, 471 S. [reicht bis 1979, mit Einbeziechung ruménischer orthodoxer Autoren].

Damaskinos (Papandreou), Metropolit der Schweiz, Die Bedeutung der Ut-
rechter Union aus orthodoxer Sicht, Orthodoxes Forum 4 (1990) 139-149 [Fest-
vortrag gehalten im Rahmen der Hundertjahrfeier der Utrechter Union am
22.9.1989 in Utrecht]; eine englische Zusammenfassung findet sich in: The Road
to Unity. A collection of agreed statements of the joint Old Catholic-Orthodox
Theological Commissions, 0. O. und o.J. [Scranton 1990], 1-14.

Theodor Nikolaou, Der offizielle Orthodox-Altkatholische Dialog, Orthodo-
xes Forum 4 (1990) 173-184.

Ioannis Kalogirou, Henas Theologikos Dialogos tés Orthodoxias bainon syn
Theoi epitychos pros to terma. Ho Heortasmos tés Hekatontaetéridos tés Délo-
se0s tés Outrechtés ton Palaiokatholikon (1889-1989), hypo ta «Sémeia» tou apo-
peratothentos Orthodoxou-Palaiokatholikou Theologikou Dialogou, Grégorios
ho Palamas 73 (1990) 8-42, 424-448; [3.Folge in:] Grégorios ho Palamas, Pante-
leemoni B to1 panagiotatoi Métropolitéi Thessalonikés. Teuchos aphierotérion,
Thessaloniki 1991, 285-346.

Peter Anthony Baktis, Old Catholic-Orthodox Agreed Statements on Ecclesio-
logy: Reflection for a Paradigm Shift in Contemporary Ecumenism, IKZ 84
(1994) 229-235.

loan-Vasile Leb, Orthodoxie und Altkatholizismus. Eine hundert Jahre oku-
menische Zusammenarbeit (1870-1970) [sic], Cluj-Napoca (Presa Universitar a
Clujeand, «Babes-Bolyai» Universitat) 1995 [bis 1970 reichender Teildruck der
obgenannten Dissertation].

200



Georges Tsetsis, The Bilateral Dialogues of the Orthodox Churches. Problems
arising from the Reception of their Agreed Statements, Orthodoxes Forum 9
(1995) 231-241, bes. 235 [Referat gehalten auf dem «Sixth Forum on Bilateral
Dialogues», Bossey/CH, 8.-13. Oktober 1994].

c) réomisch-katholisch

Bi-annual Bulletin des Centro Pro Unione Nr.36/Fall 1989, 32f.; Nr.38/Fall
1990, 20.

Maria-Helene Gamillscheg, Die Kontroverse um das Filioque. Moglichkeiten
einer Problemlodsung auf Grund der Forschungen und Gespriche der letzten hun-
dert Jahre, OC 45, Wiirzburg (Augustinus) 1996, bes. 43-100, 108-117.

d) anglikanische

J. Robert Wright, Ekklesiologischer Kommentar zu den orthodox-altkatholi-
schen Dialogtexten und Uberlegungen zu moglichen Folgerungen fiir das neue
Europa, IKZ 84 (1994) 77-91.

e) weitere

Eugen Himmerle, Altkatholiken und Orthodoxe im Gesprach, Materialdienst
des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim 40 (1989) 3-5; griechisch in: Epi-
skepsis N1.420 vom 1.Juni 1989; englisch als «Old Catholic-Orthodox Dialogue»
in: One in Christ 26 (1990) 155-159 [mit etlichen Irrtiimern].

Die deutschsprachigen Texte der obgenannten Ausgabe wurden nachgedruckt
in: Orthodoxes Forum 4 (1990) 238-291.

Die englische Ubersetzung wurde iibernommen in: The Road to Unity. A col-
lection of agreed statements of the joint Old Catholic—-Orthodox Theological
Commissions, 0. 0. und 0.J [Scranton 1990].

Eine Auswahl der Texte (111/1-5,7-8; 1V/2; V/2.4,7; VII) in englischer Uberset-
zung wurden iibernommen in: One in Christ 26 (1990) 159-181.

> Vgl. Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholicismus. Geschichte seiner
Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland, Gies-
sen (Roth) 1887 [Nachdruck: Aalen (Scientia) 1965],22-24, hier 24; Urs Kiiry, Die
altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen. Ergénzte und
mit einem Nachtrag versehene 2. Auflage hg.v. Christian Oeyen, KW 3, Stuttgart
(EVW) 1978 [=*1982] 450452, hier 451.

Nach der Konstituierung der Utrechter Union 1889 wurde der Programm-
punkt wieder aufgenommen durch den 3.Internationalen Altkatholikenkon-
gress Rotterdam 1894: «Fir die Trennung der morgen- und abendldndischen
Kirche liegt ein entscheidender Grund nicht vor. Bei seinem Streben nach wah-
rer Einheit zwischen den verschiedenen Kirchen liegt also dem Altkatholizis-
mus vor allem die Verpflichtung ob, die notigen Schritte zu thun, damit, unbe-
schadet der gegenseitigen Selbstidndigkeit, die Wiedervereinigung jener beiden
Kirchen moglichst geférdert und verwirklicht werde. Bei diesem Streben, wozu
der erste Schritt bereits durch den Kongress in Miinchen 1871 gethan wurde,
darf auf die Mitwirkung der morgenldndischen Kirche gerechnet werden.» Der
vom Kongress angenommene Text wurde von Prof. Eugéne Michaud (1839-
1917) und General Aleksandr Kirejew (1832-1910) begriindet; vgl. Derde inter-
nationaal Congres der Oud-Katholieken gehouden te Rotterdam, 28, 29 en
30 Augustus 1894, Stenographisch verslag, Berne (Stampfli) 1894, 102f.; RITh 2
(1894) 744-770.

201



3 Vgl. Urs von Arx, Kurze Einfithrung in die Geschichte des orthodox-altkatho-
lischen Dialogs, in: Koinonia (Fn.1) 11-26. Ausfiihrlich die in Fn.1 genannten
Studien von A. R. Heyligers, 1. V. Leb, Orthodoxie; H. Rein, Band I1, 69-202.

* Die Geschichte der bisher 26 Internationalen Altkatholikenkongresse ist
noch nicht aufgearbeitet. Einen Anfang leisteten M. P.J. van Harderwijk, Les
congres anciens-catholiques internationaux, IKZ /0 (1920) 36-44; Otto Stein-
wachs, Die internationalen Altkatholikenkongresse, IKZ 15 (1925) 129-144. Zu
konsultieren sind die Berichte, die von 1890-1909 als selbstdndige Verdffentli-
chungen, von 1913 an (Ausnahme 19/1965/Wien) in der IKZ - von 1913-1961 zu-
sdtzlich noch als Separatdrucke — erschienen sind.

° Eine Ausnahme ist, aus verstandlichen Griinden — es war der erste nach dem
Krieg —, der 15. Internationale Altkatholikenkongress 1948 in Hilversum.

® Vgl. U. Kiiry (Fn.2), 358-377, bes. 361 .. ders., Kirchengeschichte und Kleine
Unterscheidungslehre fiir den christkatholischen Unterricht, Allschwil (Christ-
katholischer Schriftenverlag) 1968, 73.

”Verzeichnet von L-V. Leb, Orthodoxie (Fn. 1), 63ff.

8 Ich verweise beispielshalber auf

a) die Prinzipien, auf die sich die vom 2. Altkatholikenkongress in Kéln 1872
gewihlte Unionskommission am 23. September 1872 einigte: «1. Gottheit Christi.
2. Er hat eine Kirche gegriindet. 3. Als Quellen sind anzunehmen: a) die HI.
Schrift, b) die Lehren der 6kumenischen Konzilien, ¢) die Lehren der Kirchenvi-
ter der ungeteilten Kirche (die mit der HI. Schrift iibereinstimmende Uberliefe-
rung). 4. Criterium: der Ausspruch des hl. Vincentius Lirinensis <Quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus creditum est.» 5. Als Methode ist die historische
geWéhlt.»

Diese Kommission umfasste die Geistlichen J.J.Ignaz von Déllinger (1799-
1890), Miinchen (Président); Johann Friedrich (1836-1917), Miinchen (Schrift-
fithrer); Joseph Langen (1837-1901), Bonn; J. A. Bernhard Lutterbeck (1812-
1882), Giessen; Eugéne Michaud (1839-1917), Paris; Friedrich Michelis (1815~
1886), Braunsberg; Joseph Hubert Reinkens (1821-1896), Breslau; Franz Hein-
rich Reusch (1825-1900), Bonn; sowie den Kanonisten Johann Friedrich von
Schulte (1827-1914), Prag, und den Appellationsgerichtsrat Franz Josef Rottels
(1 1890), Koln. Sie formulierte die Prinzipien in Anwesenheit u. a der Orthodoxen
Protopresbyter Ivan Leontiowitsch Janyschew (1826-1910), Rektor der geistli-
chen Akademie St.Petersburg, und Oberst Aleksandr Kirejew (1832-1910), Se-
kretdr der 1872 eroffneten St. Petersburger Sektion der Gesellschaft der Freunde
geistlicher Aufklarung [1862 in Moskau gegriindet], sowie der Anglikaner Ed-
ward Harold Browne (1811-1891), Bischof von Ely (spidter Winchester) und Pra-
sident der 1853 gegriindeten Anglo-Continental Society, und William R. Whit-
tingham (1805-1879), Bischof von Maryland und Prédsident der Kommission fiir
Unionsfragen der amerikanischen Episkopalkirche.

Die Unionskommission wurde durch Beschluss des 3. Altkatholikenkongres-
ses in Konstanz 1873 im November jenes Jahres in zweil Spezialkommissionen
unterteilt; die eine war zustidndig fiir die Beziehung mit der anglikanischen Kir-
che (I. von Dollinger, J. Friedrich und Josef Anton Messmer [1829-1879], alle
Miinchen), die andere fiir die Beziehungen «zu den Russischen» (J.Langen, Pe-
ter Knoodt [1811-1889] und F. H. Reusch, alle Bonn); vgl. Deutscher Merkur 5
(1874) 29.

202



b) die von Déllinger formulierte Einladung zu den Bonner Unionskonferen-
zen: «Als Grundlage und Massstab des Erreichbaren und zu Erstrebenden sind
die Bekenntnissformeln der ersten kirchlichen Jahrhunderte und diejenigen Leh-
ren und Institutionen zu betrachten, welche in der allgemeinen Kirche des Ostens
und des Westens vor den grossen Trennungen als wesentlich und unentbehrlich
gegolten haben. Das Ziel, welches zunichst erstrebt und mittels der Conferenz
gefordert werden soll, ist nicht eine absorptive Union oder véllige Verschmelzung
der verschiedenen Kirchenkorper, sondern die Herstellung einer kirchlichen Ge-
meinschaft auf Grund der <unitas in necessariis>, mit Schonung und Beibehaltung
der nicht zur Substanz des altkirchlichen Bekenntnisses gehorigen Eigenthiim-
lichkeiten der einzelnen Kirchen», Deutscher Merkur 5 (1874) 261.

Vgl. auch die zwei ersten Thesen des 2. Internationalen Altkatholikenkongres-
ses 1892 Luzern.

Gegeniiber der je bilateralen Vorgehensweise, die sich im Zusammenhang mit
den Altkatholikenkongressen von 1872 und 1873 abzeichnet, hat Dollinger die
Bonner Unionskonferenzen an sich als ein multilaterales Gesprich konzipiert; sie
wurden wegen der fundamentalen altkirchlichen Orientierung faktisch zu einem
mehrheitlich trilateralen (orthodox-altkatholisch-anglikanischen). Bezeichnend
daftirist u. a. das von Alfred Plummer berichtete Diktum Déllingers, Philip Schaff
(1819-1893), der bekannte presbyterianische Sekretir der Evangelischen Allianz,
habe eigentlich als Mitglied einer Kirche, die den Episkopat nicht bewahrt habe,
gar kein Recht, auf der Konferenz angehort zu werden; vgl. Robrecht Boudens
(Hg.), Alfred Plummer — Conversations with Dr. Dollinger 1870-1890, BETL 67,
Louvain 1985, 134.

? Das hat nie freundschaftliche Beziehungen mit protestantischen Personlich-
keiten oder Gruppierungen, die besonders dem Présidenten der ersten Altkatho-
likenkongresse von 1871-1890 (Ausnahme 1877), J.F. von Schulte, ein Anliegen
waren, verhindert. Erwihnt seien etwa die Theologieprofessoren Friedrich Nip-
pold (1838-1918) und Willibald Beyschlag (1823-1900), die mit ihrer wiederhol-
ten Anwesenheit auf den Altkatholikenversammlungen, bisweilen als Vertreter
des 1886 gegriindeten deutschen «Evangelischen Bundes», auch in Veroffentli-
chungen ihre Unterstiitzung bekundeten. 1873 kam es zu anscheinend nicht wei-
tergefithrten Kontakten zur 1846 gegriindeten «Evangelischen Allianz». Im wei-
teren haben auch evangelische Theologen an den Bonner Unionskonferenzen
teilgenommen, allerdings in geringer Zahl (vgl. auch Fn.8).

Generell konnten die Altkatholiken auf die Sympathie gewisser (aber lingst
nicht aller) protestantischer Kreise rechnen, weil man in ihnen Verbiindete in der
Auseinandersetzung mit dem romtreuen politischen Katholizismus sehen
konnte. Diese Sympathie musste nicht notwendigerweise auch Verstdndnis fiir
die spezifisch «katholischen» Anliegen bedeuten; oft war sie verbunden mit ei-
nem Bedauern iiber die altkatholische Halbherzigkeit bei ihren kirchlichen Re-
formen.

1" Dazu die folgenden Hinweise:

a) Der 2. Internationale Altkatholikenkongress 1892 in Luzern machte sich ei-
nen von J. Friedrich begriindeten Antrag (= These 1) zu eigen:

«Der Altkatholizismus (die katholische Reformbewegung) ist kein blosser
Protest gegen die neuen Dogmen des Vatikan und speziell gegen die pépstliche
Unfehlbarkeit, sondern er ist die Riickkehr zu dem wahren Katholizismus der al-

203



ten, einen und ungetheilten Kirche, hinweg liber die Verderbnisse des papistisch-
jesuitischen Kirchenthums, und ein Mahnruf an alle christlichen Gemeinschaften
zur Einigung auf altchristlichem Grunde.

Die Delegiertenversammlung stellt an die hochwiirdigen Bischofe Deutsch-
lands, der Schweiz und Hollands das Ersuchen, in threr amtlichen Eigenschaft mit
den kirchlichen Autoritédten der iibrigen uns befreundeten Kirchen in eine Ver-
handlung iiber die Wiedervereinigung einzutreten.» Vgl. Der zweite internatio-
nale Altkatholiken-Kongress in Luzern, 13. bis 15. September 1892. Stenographi-
scher Bericht. Offizielle Ausgabe, Luzern (Burkhardt) 1892, 31-43.

b) Der 4. Internationale Altkatholikenkongresses 1897 Wien stimmte zwei von
anglikanischer Seite vorgebrachten Antrigen zu:

«Der IV. internationale Altkatholiken-Kongress, geleitet von dem Wunsche,
den von ithm vertretenen Unionsgedanken praktischen und lebendigen Ausdruck
zu geben und die volle Anndherung der Kirchen durch die That zu fordern, er-
sucht das Présidium, ungesdumt Schritte zu veranlassen, welche zu der Wieder-
aufnahme der in den Jahren 1874 und 1876 unter dem Vorsitze Dr. v. Dollingers zu
Bonn abgehaltenen Unionskonferenzen fithren werden.»

«Der Kongress hat von dem Wunsche der Lambethkonferenz, welche um die
Wiederaufnahme der Bonner Unionskonferenzen ersucht, mit Freuden Kenntnis
genommen und beschliesst: 1. Es wird zur Wiederaufnahme der Unionskonferen-
zen eine Kommission bestellt. Zum Prisidenten dieser Kommission ernennt der
Kongress Herrn Bischof Dr. Theodor Weber, zum Vizeprésidenten Herrn Bischof
Dr. Eduard Herzog, zu Mitgliedern die Herren Professor Dr. Langen-Bonn, Pro-
fessor Dr.Michaud-Bern, Seminarpridses van Thiel-Amersfoort, zum Sekretér
den Herrn Professor Dr. Lauchert-Bonn. Der Kongress ersucht diese Kommis-
sion, die Konferenzen in Bonn wenn moglich schon néchstes Jahr zu ertffnen. 2.
Als Organ dieser Konferenz wird die in Bern erscheinende Revue internationale
de Théologie erklart.»

Der erste Antrag kam von den beiden offiziellen Gésten der amerikanischen
Episkopalkirche, George F Seymour, Bischof von Springfield, und Charles Hale,
Bischof von Cairo IL. Der zweite, von Dr.Josef Leonz Weibel (1847-1899), Lu-
zern, formulierte Antrag greift ein Grusswort des Delegierten des Erzbischofs
von Canterbury, Rev. H.J. White, Salisbury, auf. Es wird darin Bezug genommen
auf Resolution 33 der 4. Lambethkonferenz 1897. Diese lautet: «That we recom-
mend to the Archbishop of Canterbury and the primates and presiding bishops
of other Churches in communion with the Church of England the appointment
of at least one representative of each Church to attend the International Con-
gress which is to meet in Vienna on 30 August 1897; and we express the hope
that there may be a revival of such Conferences as those held at Bonn in 1874
and 1875 to which representatives may be invited and appointed from the
Church of England and the Churches in communion with her» (vgl. Roger Cole-
man [Hg.], Resolutions of the twelve Lambeth Conferences 1867-1988, Toronto
[Anglican Book Centre] 1992, 22). Dem zweiten Antrag widersprach Janyschew.,
da er eine Unionskonferenz als offizielle Versammlung (miss)verstand. Vgl. Be-
richt iiber den vierten internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien, 31. Au-
gust bis 3.September 1897. Zusammengestellt von E. H., Bern (Stampfli) 1898,
11-13, 45.

Zur Ausfithrung des mit viel Optimismus gefassten Beschlusses kam es nie.

204



c¢) So beauftragte der 10. Internationale Altkatholikenkongress 1925 Bern eine
eben ins Leben gerufene «Internationale Arbeitsgemeinschaft des Altkatholizis-
mus», die Kongressbeschliisse von Luzern und Wien betreffend Einleitung neuer
Unionsverhandlungen weiterzuverfolgen, IKZ 15 (1925) 203f. Auch daraus ent-
standen in der Folge keine neuen, gemeinsam mit Orthodoxen und Anglikanern
gefiihrten theologische Gespriche, sondern nur parallel gefiihrte, die von altka-
tholischer Seite inhaltlich mehr oder weniger koordiniert waren; vgl. H. Rein, Kir-
chengemeinschaft (Fn.1), Band I, 168-231; Band II, 116-122.

1 Die detaillierte, bis 1914 reichende Untersuchung von Ralph Ruthenberg,
Gesellschaften und Vereinigungen fiir Interkommunion zwischen den Anglikani-
schen und Orthodoxen Kirchen, Kirche im Osten 75 (1972) 48-73; 16 (1973)
57-105; 17 (1974) 62-102; 18 (1975) 109-167, hat fiir die Zeit der ersten Altkatho-
likenkongresse und der Bonner Unionskonferenzen gezeigt, welche Reprisen-
tanten anglikanischer und orthodoxer Gruppierungen, die an einer kirchlichen
Anndherung und Einigung interessiert waren, die altkatholischen Initiativen von
1871 ff. aufnahmen (viele anglikanischen und orthodoxen Teilnehmer waren also
nicht nur als Privatpersonen anwesend). Schon darin war der von mir sog. Trilate-
ralismus gegeben. Vgl. oben Fn. 8.

Die 1920er Jahre waren gekennzeichnet durch intensivierte gegenseitige Kon-
takte und Gespréche zwischen der orthodoxen Kirche, nunmehr unter der Initia-
tive des Okumenischen Patriarchats, und der anglikanischen Kirche. Im Horizont
der an alle Kirchen Christi gerichteten Enzyklika des Okumenischen Patriarchats
vom Januar 1920 (vgl. foannis Karmiris, Ta dogmatika kai symbolika mnémeia tés
Orthodoxou Katholikes Ekklgsias, Band II, 2. Auflage, Graz [ADV] 1968, 1055—
1058; Constantin G. Patelos, The Orthodox Church in the Ecumenical Movement.
Documents and Statements 1902-1975, Geneva [WCC] 1978, 40-43) und des
«Appeal to All Christian People» der 6. Lambethkonferenz 1920 (vgl. George
K. A. Bell, Documents on Christian Unity 19204, Oxford (OUP) 1924, 1-5) kam
esin den 1920er Jahren zu intensivierten anglikanischen und orthodoxen Kontak-
ten, die von altkatholischer Seite mit grossem Interesse verfolgt wurden, wie die
von Adolf Kiiry getitigte Berichterstattung in der IKZ zeigt. Von besonderem In-
teresse ist dabei der 1920 veroffentlichte Vorschlag einer trilateralen Vereinba-
rung (Proposed Concordat) «Terms of Agreement between Eastern Orthodox,
Old Catholic and Anglican Churches, proposed as Basis of Restoration of Corpo-
rate Union and Intercommunion», den eine Kommission der amerikanischen
Episkopalkirche ausarbeitete und fiir den eine Delegation auf ihrer Reise nach
Europa die grundsitzliche Unterstiitzung der folgenden Autorititen fand: a) Bi-
schof Eduard Herzog und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der Schweiz;
b) Erzbischof Meletios Metaxakis (1871-1935) von Athen (der seiner Zeit weit
vorausdenkende Mann war 1921-1923 Patriarch von Konstantinopel, 1926-1936
Patriarch von Alexandrien) und HI. Synod der Kirche von Griechenland; c) Patri-
archatsverweser Metropolit Dorotheus und HI. Synod von Konstantinopel; d) der
armenische Patriarch von Konstantinopel (Zaven); vgl. IKZ 10 (1920) 195-215;
G. Bell, 491.

Der Vorschlag geriet dann in den Schatten der 1921 vom Eastern Churches
Committee der Kirche von England ausgearbeiteten «Terms of Intercommunion
suggested between the Church of England and the Churches in Communion with
her and the Eastern Orthodox Church». Vgl. G. Bell, 77-89; die IKZ 11 (1921)

205



128f. bringt nur einen stark gekiirzten Auszug. Der Text enthilt als Anhang die
Thesen der 2. Bonner Unionskonferenz von 1875.

Zu erwihnen ist auch noch die von 3715 anglikanischen Geistlichen unter-
zeichnete und an das Okumenische Patriarchat gerichtete «Declaration of Faith»,
die 1922 von einer Kommission der «English Church Union» ausgearbeitet
wurde, und zwar im Hinblick auf eine «Interkommunion» zwischen der engli-
schen Kirche und der Orthodoxie. Vgl. G. Bell, 90-92; J. A. Douglas, The Rela-
tions of the Anglican Churches with the Eastern Orthodox, London (Faith) 1921,
89-93; Douglas war der Hauptinitiant. Vgl. Fn. 13.

Vel. zum Ganzen auch Metropolit Germanos (Strinopoulos) von Thyateira,
Fortschritte in der Widervereinigungsfrage der Orthodoxen und Anglikanischen
Kirche, IKZ 79 (1929) 129-145 (Ubersetzung aus: The Christian East 1929).

Im Gefolge dieses Aufbruchs anerkannten die orthodoxen Kirchen von Kon-
stantinopel (unter Patriarch Meletios I'V.) sowie von Jerusalem (Patriarch Damia-
nos) und Zypern (Erzbischof Kyrillos) 1922 bzw. 1923 die Giiltigkeit der anglika-
nischen Weihen (die Kirchen von Alexandrien und Rumiénien folgten 1930 bzw.
1936); vgl. Bell, Documents 93f.; 97-99. Zum Ganzen dieser dynamischen, von
starken und charismatischen Personlichkeiten gepriagten Zeit vgl. V. T. Istavridis,
Orthodoxy and Anglicanism, London (SPCK) 1966, 25-70 (griechisch 1963); Me-
thodios Fouyas, Orthodoxy, Roman Catholicism and Anglicanism, London
(OUP) 1972, 35-50. Ferner auch Germanos Strinopoulos, Die Beziehungen der
Orthodoxen Kirche zu den anderen Kirchen, in: Ekklesia. Eine Sammlung von
Selbstdarstellungen der christlichen Kirchen, Band X/1: Die Orthodoxe Kirche
auf dem Balkan und in Vorderasien. Geschichte, Lehre und Verfassung der Or-
thodoxen Kirche, Leipzig (Klotz) 1939, 114-160; G. Florovsky (Fn.1); Nicolas
Zernov, The Eastern Churches and the Ecumenical Movement in the Twentieth
Century, in: Ruth Rouse/Stephen Ch. Neill (Hg.), A History of the Ecumenical
Movement 1517-1948, Geneva (WCC) 1954/°1986, 643-674; Vasilios Joannidis,
Die Beziehungen der orthodoxen Ostkirche zu den andersgldubigen Kirchen, in:
Panagiotis Bratsiotis (Hg.), Die orthodoxe Kirche in griechischer Sicht, 2. Teil,
KW /, Stuttgart (EVW) 1960, 117-143; Demosthenes Savramis, Okumenische
Probleme in der neugriechischen Theologie, Leiden (Brill) 1964.

12Vgl. IKZ 15 (1925) 170f. bzw. 229 und 242.

Ein weiterer Beschluss empfiehlt den altkatholischen Ortskirchen, die Bestre-
bungen der Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung zu unterstiitzen. Da-
bei wird im Hinblick auf mogliche Konferenzen gesagt: «Bei den Verhandlungen
ist fiir die altkatholischen Kommissionen die Utrechter Konvention des Jahres
1889 wegleitend. Nichstes Ziel ist die Interkommunion der katholischen Kir-
chen. Die Einheit der altkatholischen Kirche wird dadurch nicht gefdhrdet. End-
ziel ist die eine allgemeine christliche Kirche.» Im zugehorigen Referat brachte
Seminarprasident Cornelis Wijker, Amersfoort, die orthodoxe, anglikanische
und altkatholische Kirche ausdriicklich in den Zusammenhang mit dem Ziel der
«Interkommunion der katholischen Kirchen», der intercommunio in sacris; vgl.
IKZ 15 (1925) 171, 258-264, sowie die IBK-Erkldrung zu den Berichten der
Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung in Lausanne 1928, IKZ I8
(1928) 1771

Der neue Aufbruch zu Gespréchen hat auch mit inneraltkatholischen Entwick-
lungen zu tun:

206



1922 distanzierte sich die altkatholische Kirche der Niederlande von der da-
mals immer noch herrschenden romischen und auf dem Utrechter Provinzialkon-
zil 1763 auch vertretenen Auffassung, die orthodoxe Kirche sei wegen ihrer Tren-
nung von Rom schismatisch, und sie anerkannte «ohne Einschrinkung den katho-
lischen Charakter der griechischen oder morgenlidndischen Kirche», vgl. IKZ 712
(1922) 134; U. Kiiry (Fn.2) 478f.

1925 (also in zeitlichem Gefolge entsprechender orthodoxer Erklirungen!)
anerkannte die holldndische altkatholische Kirche die Giiltigkeit der anglikani-
schen Weihen und somit die apostolische Sukzession der Kirche von England, vgl.
IKZ 15 (1925) 65; U. Kiiry (Fn.2) 468.

Das ermdéglichte es den in der Utrechter Union vereinigten Bischéfen im Sep-
tember 1925, diese Anerkennung nunmehr gesamthaft und als Voraussetzung fiir
eine kiinftige engere Gemeinschaft auszusprechen, vgl. U. Kiiry (Fn.2) 468.

Wie sehr die altkatholische 6kumenische Orientierung sich auf die anglikani-
sche und orthodoxe Kirche richtete, zeigt auch noch die von Walther Herzog ver-
anstaltete Sammlung «Dokumente zu den Unionsbestrebungen des Altkatholi-
zismus», IKZ 15 (1925) 3-26, Separatdruck 24 S. Sie bildet die Basis der struktu-
rell gleich angelegten Dokumentensammlung in U. Kiiry (Fn.2) 443-488.

3Vgl. etwa die offizielle Erklidrung des allrussischen Landeskonzils 1917/18
vom 20. September 1918, wonach die Unionsbestrebungen beziiglich der in einem
Atemzug genannten Altkatholiken und Anglikanern fortzusetzen seien, vgl.
G. Florovsky, Orthodox Ecumenism (Fn. 1) 272. Sie scheint allerdings damals den
Altkatholiken nicht bekannt geworden zu sein.

Auf den panorthodoxen Versammlungen in Konstantinopel 1923 (unter Patri-
arch Meletios) und im Athoskloster Vatopedi 1930 wurden wiederum die altka-
tholische und die anglikanische Kirche als diejenigen Kirchen genannt, mit denen
eine Vereinigung am aussichtsreichsten erscheine; vgl. Andreas M. Wittig, Die
panorthodoxen Beratungen von 1923 (Konstantinopel) und 1930 (Vatopedi), Der
Christliche Osten 44 (1989) 300-307. Auf der ersten Versammlung iiberreichte
tibrigens der emeritierte anglikanische Bischof von Oxford, Charles Gore (1853-
1932), die in Fn.11 erwidhnte «Declaration of Faith». Wirtig (S.302) nennt auf
Grund griechischer Quellen die Zahl von 5000 unterzeichnenden anglikanischen
Priestern.

Auf der Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung in Lausanne 1927
hielt Metropolit Germanos (Strinopoulos) von Thyateira (1872-1951), der seit
1920 wiederholt mit den altkatholischen Bischofen in Kontakt getreten war und
1929 zum offiziellen Vertreter des Okumenischen Patriarchen bei den altkatholi-
schen Kirchen ernannt wurde (vgl. IKZ 719 [1929] 232f.), eine Rede zum Thema
«Der Ruf der Einheit»; darin fiihrte er u. a. aus: «Aber welches sind die Elemente
der christlichen Lehre, die als wesentlich angesehen werden miissen? Die Ortho-
doxe Kirche vertritt die Ansicht, dass es nicht notwendig ist, diese in der Gegen-
wart zu erdrtern und zu bestimmen, da sie bereits in den alten Symbolen und Ent-
scheidungen der sieben Okumenischen Synoden festgelegt sind. Folglich muss die
Lehre der alten, ungeteilten Kirche der ersten acht Jahrhunderte, unter Ausschal-
tung jeder Frage, die nicht eine direkte Beziehung zu den damals fiir glaubensnot-
wendig erachteten Dingen besitzt, auch heute die Grundlage fiir die Wiederverei-
nigung der Kirchen bilden. Dass das eine gesunde Grundlage ist, ist allgemein
anerkannt worden in den Diskussionen iiber die Wiedervereinigung, welche in den

207



jiingstvergangenen Jahren zwischen Orthodoxen, Altkatholiken und Anglikanern
stattgefunden haben.» Vgl. Hermann Sasse (Hg.), Die Weltkonferenz fiir Glauben
und Kirchenverfassung. Deutscher amtlicher Bericht iiber die Weltkirchenkonfe-
renz zu Lausanne 3.-21. August 1927, Berlin (Furche) 1929, 105-109, hier 108
[Hervorhebung U.v.A].

Im Zusammenhang mit der 7. Lambeth Conference 1930 kam es in London zu
zeitlich getrennten, aber sachlich doch verbundenen Begegnungen der drei altka-
tholischen Bischofe der niederldndischen altkatholischen Kirche (Franciscus
Kenninck, Erzbischof von Utrecht; Henricus Johannes Theodorus van Vlijmen,
Bischof von Haarlem, und Johannes Hermannus Berends, Bischof von Deventer)
mit anglikanischen und mit Vertretern orthodoxer Kirchen.

Beim Treffen mit den Anglikanern am 16. und 19.Juli 1930 wurde den Altka-
tholiken u.a. die in Fn. 11 erwihnten «Terms of Intercommunion» vorgelegt, ein
hochkirchlich inspiriertes und eine anglikanisch-orthodoxe Union anzielendes
Dokument. Im Verlauf des Gespriichs machte dann Kenninck die Ankiindigung,
essei auf dem 12. Internationalen Altkatholikenkongress in Wien vom September
1931 eine Aussprache von orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen Kir-
chenvertretern tiber die Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft geplant, vgl.
Report of the Meeting of the Commission of the Anglican Communion and the
Old Catholic Churches Held at Bonn on Thursday, July 2, 1931, London (SPCK)
o.J. [1931], 30-36; deutsch in: Dokumente zu den Unionsverhandlungen der an-
glikanischen und altkatholischen Kirche, IKZ 27 (1931) 139-146. Die «Terms»
wurden ein Jahr spéter in Bonn nicht mehr herangezogen (wohl aber in London
fiir die Orthodoxen!), dafiir spielten die von G. F. Graham-Brown aufgesetzten
«Suggested Conditions on which the Church of England and the Churches now in
Full Communion with it might contemplate formal Intercommunion with the Old
Catholic Church», welche die divergenten theologischen Positionen der «Evange-
licals» reflektieren, eine Rolle; vel zuletzt H. Rein (Fn. 1) Band I, 215-252.

Zum Treffen mit den Orthodoxen unter der Fithrung des Patriarchen von
Alexandrien Meletios (vgl. Fn.11) am 16. und 18.Juli 1930 vgl. den Bericht in: De
Oud-Katholiek 46/10 (1930) 231-233; Katholik 53 (1930) 250f.; darin dussern sich
die holldndischen Bischofe, dass sowohl sie wie die Orthodoxen eine Vereinigung
mit der anglikanischen Kirche fiir méglich erachten.

Nach dem 2. Weltkrieg losten die Orthodoxen zusehends den trilateralen Kon-
nex, soweit er fiir sie iberhaupt bestanden hatte, was aber von altkatholischer
Seite im Hinblick auf die Bonner Vereinbarung 1931 und ihre Konsequenzen fiir
die altkatholisch-orthodoxen Bezichungen nur mit Widerstreben zur Kenntnis
genommen wurde und wird.

' Vgl. a) Report (Fn. 13) 12-27; Dokumente zu den Unionsverhandlungen der
anglikanischen und altkatholischen Kirche, IKZ 27 (1931) 146161, etwas gekiirzt
abgedruckt in: U. Kiiry (Fn.2) 469-478; ferner Chronicle of the Convocation of
Canterbury, London 1932, 19-35 (Upper House), 155-170 (Lower House); York
Journal of Convocation, London 1932, 36-45 (Upper House), 99-107 (Lower
House); eine Zusammenfassung bietet Constantin Neuhaus, Das altkatholisch-
anglikanische Interkommunionsschema vor den Konvokationen von Canterbury
and York, IKZ 22 (1932) 28-39.

b) Adolf Kiiry (Hg.), Bericht tiber die Verhandlungen der altkatholischen und
der orthodoxen Kommission in Bonn am 27. und 28. Oktober 1931, IKZ 22 (1932)

208



18-27, abgedruckt in: U. Kiiry (Fn.2) 479-484; vgl. Relations between the Ortho-
dox and Old Catholic Churches, The Christian East 73 (1932) 91-98; Hai scheseis
ton Ekklesion Orthodoxés kai Palaiokatholikés, Orthodoxia 7 (1932) 156-162,
210f.

'3 Vgl. Report of the Joint Doctrinal Commission Appointed by the Oecumeni-
cal Patriarch and the Archbishop of Canterbury for Consultation on the Points of
Agreement and Difference between the Anglican and the Eastern Orthodox
Churches, London (SPCK) 1932, 18 (englisch) / 19 (griechisch): «The representa-
tives of the Anglican Communion laid before the Commission the Report of the
Conference that was held between representatives of the Anglican Communion
and the Old Catholic Churches and the Resolutions therein agreed upon. The re-
presentatives of the Eastern Orthodox Church agreed to lay this Report and these
Resolutions for the consideration of the Synode of the Eastern Orthodox
Church.» Vgl. auch George K. A. Bell, Documents on Christian Unity. Third Se-
ries 193048, London (OUP) 1948, 43; Orthodoxia 7 (1932) 233f. In der deutschen
Ubersetzung von C. Neuhaus wird dies in einer irrefithrenden Paraphrase wieder-
gegeben: «Zum Schluss wurde die bekannte Bonner Vereinbarung zwischen der
altkatholischen und anglikanischen Kirche von 1931 mit ihren drei Thesen ein-
stimmig angenommen» vgl. Constantin Neuhaus, Die Unionsverhandlungen zwi-
schen den orthodoxen Kirchen des Morgenlandes und der Kirche von England,
1KZ. 22 (1932) 65-98, hier 97. Dies hat neben anderem, fiir das allerdings auch da-
malige Orthodoxe verantwortlich sind, auf altkatholischer Seite dazu beigetra-
gen, dass die orthodoxen Schwierigkeiten mit der Bonner Vereinbarung lange
Zeit iibersehen wurden. Vgl. dazu zuletzt H. Rein (Fn.1), Band 11, 116-155.

1o Die Internationale Bischofskonferenz stimmte der im Sommer getroffenen
Bonner Vereinbarung im September 1931 in Wien zu, aber mit einer textlichen
Modifizierung, die dann spiter wieder zuriickgezogen wurde. Vgl. H. Rein (Fn. 1),
Band I, 252-262. Fiir die Applikation zwischen der Polish National Catholic
Church einerseits und der amerikanischen Episkopalkirche und der anglikani-
schen Kirche von Kanada andererseits vgl. Urs von Arx, Zwischen Krise und Sta-
bilitiat, IKZ 87 (1991) 1-40, hier 18.

7Vgl. auch Fn.15. Zu nennen sind hier Andreas Rinkel (1889-1979), 1937-
1970 Erzbischof von Utrecht, und Urs Kiiry (1901-1976), 1955-1972 Bischof der
Christkatholischen Kirche der Schweiz. Letzterer war zudem von 1938-1957 Se-
kretédr des Stdndigen Ausschusses der Internationalen Altkatholikenkongresse.
Als Prisident und Sekretdr der Internationalen Altkatholischen Bischofskonfe-
renz waren beide ausserordentlich stark fiir die weitergefiihrte «trilaterale» dku-
menische Ausrichtung des Altkatholizismus verantwortlich: sie engagierten sich
sehr fiir eine kirchliche Gemeinschaft mit der Orthodoxie, wollten aber diejenige
mit den Anglikanern nicht ohne Not preisgeben. U. Kiiry wurde iibrigens 1971
zum Prisidenten der Internationalen Kommission der Utrechter Union fiir den
Orthodox-Altkatholischen Dialog bestimmt, konnte aber infolge seines 1972 ge-
sundheitshalber erfolgten Riicktritts vom Bischofsamt das Amt des Koprisiden-
ten auf den gemeinsamen Sitzungen ebensowenig wahrnehmen wie der am 3. De-
zember 1971 todlich verunfallte Metropolit Jakovos (Tsanavaris) auf orthodoxer
Seite.

8 Vgl, I. Karmiris (Fn.11) 1116-1123; ders., Orthodoxia kai Palaiokatholikis-
mos, Teil 1, Athen 1966 (Sonderdruck aus «Ekklgsia») — aus dieser Publikation

209



wurden die S.42-79 bzw. 80-97 in deutscher Ubertragung publiziert in: IKZ 57
(1967) 83-109 bzw. 110-119.

¥ Vel. U. von Arx (Fn.3) 16; W. Kiippers, Der orthodox-altkatholische Dialog
nimmt Gestalt an, IKZ 63 (1973) 182-192; 1. Karmiris, Orthodoxia kai Palaioka-
tholikismos, Teil 5, Athen 1973 [sic] (Sonderdruck aus «Ekklésia»).

20 Auf dem 23.Internationalen Altkatholikenkongress 1982 in Wien hielt Prof.
Christian Oeyen (Bonn), der gemiss den Ausfithrungen des Sekretars des Stiandi-
gen Kongressausschusses wihrend 1978-1982 als theologischer Berater gewirkt
hatte, einen Vortrag zum Thema: «Der Kampf der Viter und unsere heutige Si-
tuation. Gedanken zum Thema: Was sind wir?» Dabei ging er durchaus auf die
Okumenische Dimension der altkatholischen Kirche ein und kam dabei neben
den 1931 und 1965 auf Grund der Bonner Verecinbarung in Sakramentsgemein-
schaft mit den Altkatholiken stehenden Kirchen auf weitere Kandidaten mit nun-
mehr apostolischer Sukzession zu sprechen (die Siidindische Kirche, die Kirchen
von Nordindien und Pakistan, die Kirche von Sri Lanka; ferner die Mariaviten); er
brachte es dabei fertig, mit keinem Wort die orthodoxe Kirche explizit zu erwih-
nen, obwohl er doch als Kommissionsmitglied der deutschen Kirche am laufen-
den Dialog verantwortlich mitbeteiligt war und hier sich eine Moglichkeit gebo-
ten hitte, diesen wichtigen Strang 6kumenischen Handelns der Utrechter Union
zu nennen. Implizit kam der Dialog freilich schon zur Sprache in der negativen
These 10 (sie lehnt einen «einseitigen Anschluss» an eine bestehende Kirche ab),
die im Kontrast zu den positiven Thesen 11 und 12 steht; vgl. IKZ 72 (1982) 257-
272, hier 264-266.271.

Andererseits kam in Gesprichsgruppen die orthodoxe Beziehung doch noch in
wohlwollender Weise zur Sprache (ebd. 305f., 3071.).

Auch auf dem ndchsten Kongress 1986 in Miinster tibergingen die zum Thema
«Okumene» sprechenden Referenten (Pfr. Dr. Hans Frei, Bern, und Dr. Govaert
Kok, Rotterdam) die Beziehungen zur Orthodoxie bzw. den vor dem Abschluss
stehenden Dialog, und das in Gegenwart einer orthodoxen Delegation, die eben
wegen des sich dem Ende zuneigenden Dialogs in einer Zahl wie schon lange
nicht mehr sich einfanden, vgl. IKZ 77 (1987) 76-92.

2 Neben den schon in Fn. 17 genannten starken Figuren Rinkel und Urs Kiiry,
die hinsichtlich ihres 6kumenischen Engagements in den Fussstapfen des frithe-
ren Bischofs der Christkatholischen Kirche (1924-1955) und langjahrigen Mit-
glieds des Stidndigen Ausschusses der Internationalen Altkatholikenkongresse
(1913-1938), Adolf Kiiry (1870-1956), standen, ist natiirlich noch Prof. Werner
Kiippers (1907-1980), Bonn, zu erwidhnen, die Seele des in den 1960er Jahren wie-
der in Gang gekommenen orthodox-altkatholischen Dialogs: auch er war 1953-
1974 Mitglied des Standigen Ausschusses.

2 Vel IKZ 67 (1977) 30-52 sowie IKZ 79 (1989) 29-79. Die am schérfsten for-
mulierten Kritiken zu einzelnen Dialogtexten von altkatholischer Seite kamen
von Christian Oeyen, dessen in Fn.1 genannter Beitrag seine Auffassung noch
einmal ausfiihrlich darlegt (vgl. auch unten Fn.32). Aber auch andere Teilneh-
mende an den beiden Theologentagungen brachten Einwénde und Fragen vor.

2 IKZ 79 (1989) 78f.

24 Vgl. Herwig Aldenhoven (Fn.1),27-44, hier 43. Eine Uberarbeitung verlangt
Ch. Oeyen (Fn.22) und in seinem Gefolge die deutsche altkatholische Kirche (vgl.
Fn.32). Vor einer analogen Fragestellung stand der anglikanisch/rémisch-katholi-

210



sche Dialog (ARCIC I), wo den nicht veridnderten Texten spiter sog. «Elucida-
tions» folgten. Vgl. zum damit angesprochenen Problem Gillian R. Evans, Me-
thod in Ecumenical Theology. The lessons so far, Cambridge (CUP) 1996, 203-
208.

> Die 1985 von der deutschen altkatholischen Kirche ohne vorgiingige Bespre-
chung im Schoss der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK)
getroffene «Vereinbarung iiber eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der
Feier der Eucharistie» mit der Evangelischen Kirche in Deutschland, die von der
IBK nicht gebilligt wurde (vgl. S.193) hat die Beziehungen unter den Bischofen
schwierig gemacht wie wohl nie zuvor in der Geschichte der Bischofskonferenz
(jedenfalls nicht unter den westeuropéischen Amtstriagern). Die dadurch entstan-
dene Spannung wurde spiter noch iiberlagert durch die Frage der Frauenordina-
tion, wo die deutsche Synode sich 1994 vom 1991 in der IBK noch gemeinsam be-
schlossenen Vorgehen trennte und die Einfiihrung der Frauenordination be-
schloss (vgl. S.194). Die Situation ist aber so, dass es fiir die beiden deutsch-altka-
tholischen Alleingénge (vor allem in der Frage der Frauenordination) durchaus
auch Sympathisierende in anderen westeuropiischen Kirchen gibt bzw. solche,
welchen zwischenkirchliche Konsequenzen gleichgiiltig sind.

Angesichts der durch die genannte AKD/EKD-Vereinbarung ausgeltsten
Krise, die auch auf der im Herbst 1985 in Amersfoort tagenden 6. Vollversamm-
lung der Dialogkommission zur Sprache kam, verfassten die altkatholischen Teil-
nehmer in der Folge eine Erkldrung «Die 6kumenische Aufgabe der altkatholi-
schen Kirche» (IKZ 77 [1987] 40-43). Sie sandten sie an ihre Bischofe mit der
Bitte, dafiir zu sorgen, dass sie in der Presse der betreffenden Ortskirche abge-
druckt werde. Das geschah m. W. aber nur in der Schweiz (Christkatholisches Kir-
chenblatt 109 [1986] 128f.) und in Osterreich (Altkatholische Kirchenzeitung 27
[1986] Nr.6, S.3f.).

Zur Einschéitzung der Handlungsunfihigkeit der IBK und die im Hinblick auf
den orthodox-altkatholischen Dialog schlechte Kommunikation zwischen IBK
und der von Bischof Léon Gauthier (Bern) prisidierten altkatholischen Dialog-
kommission vgl. auch H. Rein (Fn. 1), Band II, bes. 173f., 191-193, 248.

%6 Sie ist auf eine Gemengelage von Faktoren zuriickzufiihren. Ich nenne ohne
Anspruch auf Vollstindigkeit:

a) Der Riickgang der identitétsstiftenden Kraft von konfessionell gepriagten
kirchlichen Zielsetzungen, damit eine andere Form von 6kumenischer Erfahrung
mit 0kologischen, feministischen, interreligdsen Akzentuierungen, und das in ei-
nem Umfeld, das bekanntlich durch eine individualisierte Religiositdt mit schwa-
cher Bindung an kirchliche Bekenntnispositionen gekennzeichnet ist; vgl. dazu
z.B. Alfred Dubach/Roland J. Campiche (Hg.), Jeder ein Sonderfall. Religion in
der Schweiz. Ergebnisse einer Reprisentativbefragung, Ziirich/Basel (NZN/
Reinhardt) 1993. Die Individualisierung ist dadurch gekennzeichnet, dass sie
durchaus zu sozialen Vergemeinschaftungsformen findet, aber Zugehorigkeiten
sind optional, kontextabhingig und somit provisorisch angelegt und widerrufbar.

b) Die zunehmende Beteiligung von Laiinnen und Laien an der Planung ge-
samtaltkatholischer Versammlungen; ihnen ist das im theologischen Diskurs sich
vollziehende Okumenische Anliegen des klassischen Altkatholizismus eher
fremd. Damit ist auch ein anderes Bild von der Aufgabe des Pfarrers bzw. Theolo-
gen verbunden.

211



¢) Der in den letzten zwei Jahrzehnten starke Zustrom von Geistlichen aus der
romisch-katholischen Kirche — am ausgeprigtesten wohlin Deutschland —, die mit
dem Altkatholizismus oft eine kirchliche und 6kumenische Vision verbinden, die
sie in ithrer Herkunftskirche entwickelt haben, die aber nicht unbedingt mitdem in
den ersten hundert Jahren gewachsenen Altkatholizismus tibereinstimmt. Der je-
weils biographisch relevante Ankniipfungspunkt zur Geschichte der altkatholi-
schen Kirche ist primér die Zeit der 1870er Jahre, also der Bruch mit einem als un-
ertrdaglich gehaltenen System sowie die damals in die Wege geleiteten Reformen
(wie etwa die faktische Ausserkraftsetzung der Zolibatsverpflichtung). Bei dieser
Verbindung von Vergangenheit und Gegenwart spielt die weitgehend unbe-
kannte Geschichte der altkatholischen Ortskirche im Verbund der Utrechter
Union und deren Zielsetzungen so gut wie keine Rolle. Bisweilen habe ich den
Eindruck, dass die Profilierung der altkatholische Kirche einerseits im Hinblick
auf potentiell unzufriedene und «reform»orientierte Romisch-Katholikinnen und
-Katholiken betrieben wird, deren ideologische Agenda ja teilweise tibernommen
wird, andererseits auf im Horizont eines altkatholisch-evangelisch-anglikani-
schen — und somit anderen, weniger problematischen — «Trilateralismus».

d) Die Krise in derjenigen altkatholischen Kirche, die wohl noch den gréssten
Bestand an Mitgliedern hat, die nicht konvertiert sind, ndmlich in der Christka-
tholischen Kirche der Schweiz. Dazu ein Indiz: nach meiner subjektiven Wahr-
nehmung hat sich hier der Klerus, der doch in der grossen Mehrheit durch eine ei-
gene und auch gemeinsam priagende Fakultdt hindurchgegangen ist, theologisch
gleichsam abgemeldet und wirkt wie erloschen; daran dndern auch wiederholte
Appelle des Bischofs nicht viel. Dafiir mag es eine Reihe von Griinden geben. Si-
cher hat es auch mit dem Schock zu tun, den die nach der Volkszdhlung von 1970
erfolgte Wahrnehmung, dass die Mitgliederzahl auf ca. 20000 Personen abgesun-
ken ist (1992: 14000), ausgelost hat.

Vielleicht ist es zur Zeit die holldndische altkatholische Kirche und ihre Theo-
loginnen und Theologen, welche die okumenischen und ekklesiologischen
Grundanliegen der Utrechter Union mit einer erkennbaren Kontinuitédt zu 1889
am besten weitertragen konnen.

e) Die in den letzten zwei Jahrzehnten geschwundene Zusammenarbeit der
theologischen Lehranstalten fiir gesamtaltkatholische theologische Projekte.

f) Die nicht erfolgte Integrierung der altkatholischen Main-stream-Theologie
in die PNCC, etwa in Analogie zu der bis ca. 1925 gelungenen Integrierung dersel-
ben in die holldndische Kirche.

Nach dem Fall des Kommunismus scheint Entsprechendes immerhin fiir die
Polnisch-Katholische Kirche moéglich. In diesem Zusammenhang ist insbesondere
auf die Ubersetzungstitigkeit des jetzigen leitenden Bischofs, Prof. Wiktor Wy-
soczanski, hinzuweisen. Seit mehr als zwei Jahrzehnten veroffentlicht er in der
kirchlichen Zeitschrift «Postannictwo» und anderswo Beitrdge altkatholischer
Theologen, die in deutscher Sprache erschienen sind. Einen Hohepunkt dieser
Vermittlungsarbeit bildet die vor dem Abschluss stehende polnische Ubersetzung
und Herausgabe des in Fn.2 genannten Standardwerkes von U. Kiiry (Nachtrag:
vgl. jetzt Urs Kiiry, Kosciot starokatolicki. Historia, nauka, dazenia, Warszawa
[Chrzescijanska Akademia Teologiczna] 1996, 748 S. Der Dokumentationsteil
und die Bibliographie sind stark erweitert; u.a. liegen S.556-601 die orthodox-
altkatholischen Dialogtexte nunmehr vollstdndig in polnischer Sprache vor).

212



Analoge Bemiihungen in der PNCC sind mir nicht bekannt. Veroffentlichun-
gen aus der PNCC machen wiederholt den Anschein, dass sie die Beziehungen zur
Utrechter Union in der 1907 erfolgten Eingliederung von Bischof Franciszek
Hodur in die apostolische Sukzession erschopft sein ldsst.

" Vgl. dazu Urs Kiiry, Die Internationalen altkatholischen Theologentagun-
gen von 1950-1971, IKZ 67 (1977) 106-124, 140-184, 224-251; 68 (1978) 83-122.

8 Ich meine damit die auf die anglikanische und die orthodoxe Kirche bezo-
gene Ausrichtung, wie sie fiir die Verantwortlichen der Altkatholikenkongresse
von 1925-1970 kennzeichnend war. Natiirlich ist das schon vor 1931 gekniipfte
Netz von altkatholisch-anglikanischen Beziehungen auch nach 1970 nicht zerris-
sen, sondern auf verschiedenen Ebenen, auch in einzelnen altkatholischen Orts-
kirchen, verstiarkt worden. So haben sich seit 1957 etwa die Anglikanisch-Altka-
tholischen Theologenkonferenzen (A-AKThK) als ein mehr oder weniger insti-
tutionalisiertes Austauschforum erwiesen (bisher 14 Tagungen). Daneben gab
und gibt es noch andere Moglichkeiten der Begegnung. Dem steht fiir die ortho-
doxe Seite nichts gegeniiber, was auch bei fehlender Kirchengemeinschaft schon
moglich gewesen wire. Ein Pendant zur 1908 gegriindeten St. Willibrord Society
(vgl. John Burley/Jack Witten, The Society of St. Willibrord, in: Gordon Huelin
[Hg.], Old Catholics and Anglicans 1931-1981. To Commemorate the Fiftieth An-
niversary of Intercommunion, Oxford [OUP] 1983, 62-85) kam nicht zustande,
bzw. die 1957 auf christkatholischer Initiative in der Schweiz gegriindete St. Niko-
laus-Gemeinschaft (Patrone: der russische Metropolit Nikolaj, Paris, und Bischof
Urs Kiiry, Bern) wurde zu wenig bekannt und schlief nach 1969 wieder ein (vgl.
AKID 3 [1961] 41; 4 [1962] 37; 7 [1965] 844; 11 [1969] 1276). Warum gibt es keine
Kontakte zwischen altkatholischen und orthodoxen Jugendverbdnden? Warum
nicht Partnerschaften unter altkatholischen und orthodoxen Gemeinden in West-
europa? Warum nicht Arbeitsgruppen fiir Theologinnen und Theologen? Fragen,
die sich natiirlich an beide Seiten richten — ist die Antwort hier und dort das man-
gelnde Interesse?

2 Vgl. Reports to the XVIII General Synod of the Polish National Catholic
Church, October 1-5, 1990, Toronto, Ontario, Canada. Leichter zugédnglich auch
bei H. Rein (Fn. 1), Band 1, 442-447. Die von der Synodal Church Doctrine Com-
mission beantragte Zustimmung der Generalsynode enthdlt Bemerkungen zu
den folgenden Texten: I1/3 (leibliche Aufnahme Marias durch Konsenstext nicht
ausgeschlossen), V/1 (das gehorte und gepredigte Wort Gottes hat in der PNCC
sakramentale Kraft), V/2—4 (die PNCC fiihrt die westliche Praxis hinsichtlich der
Spendung von Taufe, Firmung und Erstkommunion weiter), V/4 («The PNCC
acknowledges that the form of the Eucharist resides in the words of Christ, the
epiclesis, and in the total Eucharistic Prayer. However, we maintain the Western
tradition according to which the consecration of the bread and wine into the Body
and Blood of Jesus Christ is effected by the Words of Institution»), V/5 (auch die
gemeinsame Bussfeier ist sakramental), V/1 («the PNCC hopes and prays for the
salvation of all through Jesus Christ»). Als Unterlage wurde den Synodalen die in
Fn.1 erwdhnte Broschiire «Road to Unity» zugestellt. Zur Diskussion vgl.
Eighteenth General Synod of the PNCC ... Proceedings 179-211; dabei wurde die
PNCC-Sonderlehre hinsichtlich der sieben Sakramente — neben dem einen Sakra-
ment «Taufe und Firmung» noch das Sakrament «Wort Gottes» — mit 182 gegen
170 Stimmen bestatigt (S.210).

213



30 Protokoll der ordentlichen Synode 1991, S.26: Der Antrag «Die Synode rezi-
piert die Papiere und das Ergebnis des Dialogs» wurde einstimmig angenommen.
Den Synodalen wurden zuvor Unterlagen (welche?) zugestellt und auf der Sit-
zung selbst von Prof. DDDr. Ernst Hammerschmidt (1928-1993, ab 1981 als
Nachfolger von Werner Kiippers Ko-Sekretir der Gemischten Orthodox-Altka-
tholischen Theologischen Kommission, kurz vor seinem Unfalltod in die romisch-
katholische Kirche rekonvertiert) ein Communiqué vorgelesen, das die altkatho-
lischen Kommissionsmitglieder 1986 verfasst hatten (vgl. Fn.25).

31 Die Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz hat auf ihrer
121.Session in Starrkirch/Dulliken einer von Bischof und Synodalrat formulier-
ten Stellungnahme mit einer Gegenstimme zugestimmt. Sie lautet (ohne die Vor-
bemerkung):

«1. Die Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz begriisst
den Abschluss der Arbeiten der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Dialog-
kommission und die von dieser erarbeiteten Texte als einen Ausdruck der beste-
henden vollen Ubereinstimmung in den Glaubensgrundlagen zwischen der Or-
thodoxen Kirche des Ostens und der Altkatholischen Kirche der Utrechter
Union.

Die Nationalsynode erhofft, dass nach der Feststellung der gemeinsamen theo-
logischen Tradition, wie sie in den Texten vorgenommen wurde, auf dieser
Grundlage auch theologisch begriindete und fiir weitere Kreise versténdliche
Antworten auf in neuerer Zeit aufgetauchte dringende Fragen gesucht und ge-
funden werden.

Die Nationalsynode verweist im iibrigen auf die Stellungnahme der General-
konferenz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz, welche wichtige Hin-
weise zum Verstdndnis einiger Stellen in den Texten gibt.

2. Die Nationalsynode erwartet, dass die Internationale Altkatholische Bi-
schofskonferenz (IBK) mit der orthodoxen Kirchengemeinschaft Gespriche auf-
nimmt mit dem Ziel der konkreten Verwirklichung der vollen kirchlichen Ge-
meinschaft. Sie setzt als selbstverstandlich voraus, dass allfillige sich ergebende
Regelungen, welche die Christkatholische Kirche der Schweiz verptlichten, ihr
zur Zustimmung unterbreitet werden. Die Nationalsynode betrachtet die er-
strebte und erhoffte Gemeinschaft mit den orthodoxen Kirchen des Ostens auch
als einen Dienst an der Einheit aller christlichen Kirchen auf der Grundlage des
Glaubens der alten ungeteilten Kirche.»

Den Synodalen lagen schriftlich nicht nur die Stellungnahme der Konferenz
der Geistlichen vor, sondern auch eine Erklarung von Bischof Hans Gerny und
eine den Inhalt zusammenfassende «Kurze Darstellung der gemeinsamen ortho-
dox-altkatholischen Dialogtexte und erlauternde Bemerkungen» aus der Feder
von Prof. Herwig Aldenhoven, Mitglied der Dialogkommission. Letztere erwie-
sen sich insofern als unentbehrlich, als die Nationalsynode ein Jahr zuvor es ab-
lehnte, ohne hinreichende Kenntnis der Dialogtexte auf das Geschift einzutre-
ten. Vgl. Protokoll der Nationalsynode 121/1992/Starrkirch-Dulliken 83-103;
Protokoll der Nationalsynode 120/1991/Liestal 98-105.

2 Die 51.Bistumssynode des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in
Deutschland 1994 in Mainz nahm folgenden Antrag zum Thema «Alt-katholisch/
Orthodoxe Kommissionstexte» mit einer Gegenstimme und vier Enthaltungen
an:

214



«Die Synode moge beschliessen: Wir begriissen das Zustandekommen dieser
Texte, die in vielen Punkten die bestehende Glaubensiibereinstimmung zwischen
der Orthodoxen Kirche des Ostens und den Alt-Katholischen Kirchen der Ut-
rechter Union zum Ausdruck bringen. Wir sehen darin einen ersten wichtigen
Schritt auf dem Weg der Wiederherstellung der Gemeinschaft zwischen unseren
Kirchen in gegenseitiger Achtung und Liebe.

Wir sind zugleich der Auffassung, dass zur Vermeidung von Missverstiandnis-
sen und zum Schutz der verschiedenen legitimen Traditionen des Ostens und des
Westens einige Stellen verdndert werden miissen. Dies betrifft insbesondere die
synodale Mitwirkung des Presbyteriums und des Gottesvolkes an der Fiihrung
der Kirche, die sog. «Unfehlbarkeit» der Kirche, das Verhiltnis zu anderen Kir-
chen einschliesslich der Einladung zur Feier der Eucharistie, die Moglichkeit der
Ordination von Frauen zum Priesteramt [auf derselben Synode beschlossen], die
Mitwirkung des Presbyteriums bei der Ordination von Priestern, die Marienlehre
und die Erlaubtheit der westlichen Lehrmeinung in der Frage des Ausgangs des
Heiligen Geistes. Eine Richtigstellung in diesen Punkten ist vor der endgiiltigen
Rezeption dieser Texte unerldsslich.

Die Synode nimmt das diesbeziigliche Gutachten des Dozentenkollegiums zur
Kenntnis und beauftragt Bischof und Synodalvertretung, unter Mitwirkung des
Dozentenkollegiums auf eine Verbesserung dieser wichtigen Dokumente hinzu-
wirken.» Vgl. Amtliches Kirchenblatt des Katholischen Bistums der Alt-Katholi-
ken in Deutschland 1994, Nr.2, S.4.

Ein kiirzerer, aber in der Sache dhnlicher Antrag erreichte in der vorgidngigen
Synode 1991 nicht das nétige Quorum, vgl. Amtliches Kirchenblatt 1991, Nr.3,
S.4, 13. Auch diesem Antrag lag eine Stellungnahme des Dozentenkollegiums
bei.

Sowohl die Stellungnahme zuhanden der Synode 1991 (siebenseitiges Typo-
skript) wie auch das im Synodebeschluss von 1994 erwihnte Gutachten (vierseiti-
ges Typoskript) ist vom Direktor des Alt-Katholischen Seminars der Universitit
Bonn, Prof. Christian Oeyen, verfasst, der selbst Mitglied der Dialogkommission
ist und auf der Synode jeweils iiber dieses Traktandum auch referierte. Man muss
also daraus schliessen, dass das Dozentenkollegium und spiter die Synode sich
vollstindig seine Positionen zu eigen gemacht hat, die er schon frither auf Altka-
tholischen Theologenkonferenzen vorgetragen hat (vgl. oben Fn.22).

3 In der Niederlande, wie auch in Polen, ist das Geschift noch nicht vor die
letzten massgebenden Gremien gelangt. Immerhin hat die Provinzialsynode der
altkatholischen Geistlichkeit in einem Schreiben vom 12.Januar 1987 an den alt-
katholischen Koprisidenten der Dialogkommission, Bischof Léon Gauthier
(Bern), der Sorge Ausdruck gegeben «iiber die Implikationen der Forderungen,
die von orthodoxer Seite zu erwarten sind», und die Meinung gedussert, «dass
eine Communio mit den orthodoxen Kirchen nicht expliziter formuliert werden
sollte als die Formulierung des Bonner Agreement von 1931 zwischen den Altka-
tholiken und Anglikanern». Im weiteren hat Prof. Martien Parmentier, Mitglied
der Dialogkommission, im Friihjahr 1991 die Dialogtexte im Altkatholischen Se-
minar der Universitdt Utrecht zum Thema einer kritisch priifenden Vorlesung ge-
macht.

Im iibrigen sind die orthodox-altkatholischen Beziehungen in den letzten Jah-
ren nicht nur durch den zdgerlichen Vorgang einer formellen Rezeption der Dia-

215



logtexte bestimmt gewesen. So stattete der Okumenische Patriarch Bartholo-
maios am 17.November 1994 in Utrecht der Altkatholischen Kirche der Nieder-
lande und am 9.Dezember 1995 in Bern der Christkatholischen Kirche der
Schweiz einen offiziellen Besuch ab. Im Juli 1996 besuchte eine altkatholische
Gruppe (gegen die urspriingliche Intention mit einer Ausnahme leider nur
schweizerische Teilnehmende) aus Anlass der (liber) hundertjahrigen kirchen-
amtlichen Beziehungen zwischen der Utrechter Union und der Russischen Or-
thodoxen Kirche die letztere; dabei fand am 15.Juli in Moskau auch ein kleines
wissenschaftliches Symposion statt. Schliesslich ist zur Zeit mit dem Segen des
Okumenischen Patriarchen und des Erzbischofs von Utrecht eine inoffizielle or-
thodox-altkatholische Konsultation zur Stellung der Frau in der Kirche und zur
Frauenordination als 6kumenischem Problem im Gang.

3 Vgl. Una Sancta 42 (1987) 9f.; Orthodoxes Forum 5 (1991) 335f.

3 Vgl. die Inventarisierung der Differenzpunkte auf der 1. Sitzung der Interor-
thodoxen Theologischen Kommission fiir den Dialog mit den Altkatholiken in
Belgrad 1966 (oben Fn.18) oder die reduzierte Liste, welche diese Kommission
auf ihrer 2.Sitzung in Chambésy/Genf 1970 aufstellte, vgl. IKZ 67 (1971) 71-74;
I. Karmiris, Orthodoxia kai Palaiokatholikismos, Teil 111, Athen 1970 (Sonder-
druck aus «Theologia»).

3 Auf der Eroffnungssitzung der 7. Vollversammlung der Gemischten Ortho-
dox-Altkatholischen Theologischen Kommission am 10. Oktober 1987 in Kavala
sagte der orthodoxe Koprisident, Metropolit Damaskinos: «Diese [unsere ortho-
doxen Kirchen| bekundeten oft ihre Genugtuung tiber das von uns zustande ge-
brachte theologische Werk und zogern nicht, unseren Dialog als Modell fiir die
tibrigen bilateralen Dialoge [der orthodoxen Kirche] zu empfehlen.» Vgl. Proto-
koll der 7. Vollversammlung der Gemischten Theologischen Kommission fiir den
orthodox-altkatholischen Dialog, Kavala, 12.-19. Oktober 1987, S.66, griechisch
8.3

37 «Es wurde [von orthodoxer Seite] sogar gesagt, dass im Falle eines Schei-
terns unseres Dialoges alle anderen bilateralen Dialoge ihren Sinn und ihre
Glaubwiirdigkeit verlieren wiirden» — so Metropolit Damaskinos in seiner Eroft-
nungsansprache zur 6. Vollversammlung der Kommission am 1. Oktober 1985.
Vgl. Protokoll der 6. Vollversammlung der Gemischten Theologischen Kommis-
sion fiir den orthodox-altkatholischen Dialog, Amersfoort, den 30.September—
5.Oktober 1985, S. 69, griechisch S.73.

I IKZ 79 (1989) 78f. (vgl. Fn.22).

3 Ein frithes Zeugnis sind die Ausfiihrungen von Protopresbyter I. Janyschew
[vgl. Fn. 8], der ja an den Beratungen der Altkatholikenkongresse wiederholt teil-
genommen hat: «Es giebt in dem Schicksal des Altkatholicismus nur einen Um-
stand, der die Uberzeugung von ihrer Orthodoxie zu erschiittern und jede Hoff-
nung auf ihre kirchliche Einigung mit den Orthodoxen zu zerstéren vermdochte.
Es ist dies die bekannte Tatsache der sogenannten Interkommunion, indem zwei
altkatholische Bischofe mit einigen der Bischofe der anglikanischen Kirche ge-
meinschaftlich das heilige Abendmahl genossen haben. Auf beiden Seiten
herrscht zweifelsohne vollige Klarheit tiber den entschieden protestantischen,
speziell kalvinistischen Charakter der 39 Artikel, in denen die vom Parlament be-
statigte Glaubenslehre der anglikanischen Kirche niedergelegt ist ...»; vgl. J. Jany-
schew, Uber das Verhiiltnis der Altkatholiken zur Orthodoxie, Wiesbaden (Bech-

216



told) 1891, 27. Diese Broschiire wurde, nach des Autors Besuch des Altkatholi-
kenkongresses in Koln, 1890 zuerst auf russisch veroffentlicht. Der russische
Theologe spielt vermutlich auf den im Herbst 1881 erfolgten Besuch des deut-
schen und des schweizerischen Bischofs, Joseph Hubert Reinkens und Eduard
Herzog (1841-1924), bei Bischofen der Kirche von England an. Im weiteren geht
er auch auf den Beschluss der deutschen Synode von 1883, Anglikanern das
Abendmabhl zu reichen, ein; vgl. zum ganzen Problemkreis die knappen Hinweise
bei U. von Arx (Fn.16) 36f. Bemerkenswert an Janyschews Beurteilung ist die
tiefe Einsicht in die schwierige, durch Isolation (an sich ja etwas «Unkatholi-
sches») gekennzeichnete Situation der Altkatholiken, aus der sie unbedingt her-
auskommen wollten; diese Einsicht ist manch anderem, nur dogmatisch argumen-
tierenden orthodoxen Beobachter abgegangen — und daher auch das Gespiir fiir
den eben nicht ewig dauernden Kairos einer guten Sache...

“Vel. AKID 70 (1968) 1229; Werner Kiippers, Stand und Perspektiven des or-
thodox-altkatholischen Dialogs, IKZ 62 (1972) 87-114, hier 104 f.

Eine dhnliche Forderung wurde in Belgrad 1966 von der Interorthodoxen
Theologischen Kommission fiir den Dialog mit den Anglikanern aufgestellt; die
erste von vier Fragen, die zuerst Gegenstand des Dialogs sein miissten, lautete:
«Die Moglichkeit der Einigung mit den Anglikanern nach ihrer <Interkommu-
nion> mit den Altkatholiken, den [schwedischen| Lutheranern und vielleicht auch
den Methodisten»; vgl. I. Karmiris (Fn. 11) 1112-1116, hier 1115; Kallistos Ware/
Colin Davey (Hg.), Anglican-Orthodox Dialogue. The Moscow Statement
Agreed by the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission 1976 with intro-
ductory and supporting material, London (SPCK) 1977, 28.

"'Vel. I. Karmiris (Fn.18) 37-45; [von Theodor Nikolaou iibersetztes| Proto-
koll der Sitzungen der gemischten Orthodox-altkatholischen Kommission fiir den
Dialog zwischen Orthodoxen und Altkatholiken (9.-14.Juli 1973), 27-31;
W. Kiippers (Fn. 18) 182-192, hier 187. In der Folge entstanden auch einige unver-
offentlichte Textentwiirfe, ndmlich von den Professoren Werner Kiippers, Peter
Amiet (Bern) und Stefan Alexe (Bukarest).

2 Vgl. dazu zuletzt die in Fn. 16 genannte Literatur.

# Die beiden Kirchen auf der iberischen Halbinsel gehoren seit 1980 formell
der Anglikanischen Kirchengemeinschaft an.

* Brief vom 3. August 1986. Eine dhnliche Bitte wurde auch von seiten der Ge-
sprachskommission der christkatholischen und der romisch-katholischen Kirche
der Schweiz (CRGK) an die IBK gerichtet (Protokoll vom 10. November 1987).

¥ Vel. Metropolit Damaskinos (Fn.1) 148. Auch wenn die «Geburtstagsfeier»
der Utrechter Union mit den zahlreichen anglikanischen Gésten nicht der richtige
Ort war, um im Festvortrag die «anglikanisch-altkatholische Interkommunion»
als das (damals) verbleibende hauptsichliche Hindernis fiir den altkatholisch-or-
thodoxen Einigungsprozess zu thematisieren und dadurch fiir dieses Einheitsan-
liegen eine atmosphérische Verschlechterung zuriickblieb, ist die altkatholische
Kritik am Metropoliten zu unnuanciert, weil oft ohne genaue Kenntnis des Wort-
lauts wie auch des anvisierten Sachverhalts, ausgefallen. Was von orthodoxer
Seite wirklich verlangt wird, ist eine autoriative und daher wohl doch von der Alt-
katholischen Bischofskonferenz zu leistende Interpretation des Stellenwerts der
Bonner Vereinbarung von 1931 und der darauf beruhenden vollen Sakramentsge-
meinschaft mit den Anglikanern im Licht der allgemeinen dkumenischen Ent-

20T



wicklung, der neueren anglikanischen Initiativen zu eucharistischer Praxis mit an-
deren Kirchen ohne volle, auf Glaubensiibereinstimmung beruhender Kirchen-
gemeinschaft (zu dieser Praxis vgl. kritisch H. Rein (Fn. 1), Band 11, 260-275.471-
531) und schliesslich des orthodox-altkatholischen Dialogs selbst. Dazu konnten
die schon vorliegenden Studien von W. Kiippers (Fn.40) bes. 104-111; ders., Eu-
charistie und Kircheneinheit. Alt-katholische Bemerkungen zur Studie «Inter-
kommunion», in: «Interkommunion», Eine Studie und Stellungnahme, Sonder-
ausgabe des Materialdienstes der 6kumenischen Zentrale, Médrz 1986, S.43-50,
hier 49; sowie die in Fn.41 erwdhnten unveroffentlichten Textentwiirfe von
W. Kiippers und P. Amiet eine gewisse Hilfe bieten.

* Der Terminus «Interkommunion», der iibrigens in den 1920/30er Jahren
auch von orthodoxer Seite in Gespriachen mit den Altkatholiken verwendet und
von Griechen mit mystériaké koindnia tibersetzt wurde, wird als solcher in der
neueren Okumenischen Literatur fiir verschiedene ekklesiologische Sachverhalte
verwendet. Er muss deshalb definiert oder umschrieben werden, wenn damit
sinnvollerweise etwas bezeichnet oder abgelehnt wird.

47 Zur Umbenennung von «intercommunion» in «full communion», deren
Sinngehalt (nur terminologische oder auch inhaltliche Anderung, auf Grund ei-
ner Ausweitung der in 1931 ins Auge gefassten Praxis) auf altkatholischer Seite
umstritten ist, vgl. U. von Arx (Fn.16) 23-25.

B Vel. etwa Martien Parmentier, Evangelical Anglicans and Old Catholics in
1931, in: C. van Kasteel/P.J. Maan/M. F. G. Parmentier (Hg.), Kracht in zwakheid
van een kleine wereldkerk. De Oud-Katholieke Unie van Utrecht, Amersfoort
1982, 125-144; Christian Oeyen, Die Katholizitdt der Kirche und das anglikanisch-
altkatholische Kommunionabkommen, in: Kurt Stalder (Hg.), Hundert Jahre
Christkatholisch-theologische Fakultidt der Universitiat Bern, Beiheft zu IKZ 64
(1974) 128-144, hier 143f. (anders 1982 in seinem Wiener Kongressvortrag: IKZ
72 [1982] 265); jetzt H. Rein (Fn.1), Band I, 168-351; Band II, 260-275.

4 Diesbeziiglich schrieb schon der anglikanische Kenner und Freund der Or-
thodoxie, J. A. Douglas, der tbrigens 1928 die eher dahinsiechende Society of
St. Willibrord wieder zum Leben brachte und Teilnehmer der Bonner Unionsge-
spriche 1931 war, in seinem in Fn. 11 erwidhnten Buch: «It would also be impossi-
ble for them to have Intercommunion with a Church itself in communion with a
Church not in dogmatic Union with them» (§.96, Fn.3). In dieser Frage verhilt
sich die altkatholische Seite ambivalent: einerseits steht sie qua Utrechter Union
z.B. nicht in full communion mit Kirchen, mit denen die anglikanische Kirche in
full communion steht (z. B. die Syrische Mar-Thoma-Kirche von Malabar), und
die von A.Rinkel und U. Kiiry inspirierte Bischofskonferenz hat vor 1970 auch
wiederholt ihre Bedenken gegen anglikanische Unionsplidne mit Kirchen gedus-
sert, die heute in «full communion» mit den Anglikanern stehen (vgl. U. von Arx
[Fn.16] 27f.). Andererseits hat sie daraus nie die Konsequenz ziechen wollen, die
mit der Anglikanischen Kirchengemeinschaft bestehende «full communion» auf-
zuldsen. Vgl. noch Fn.55.

U Ansitze dazu gab es verschiedentlich auf den Internationalen Anglikanisch-
Altkatholischen Theologentagungen, so etwa 1973 in Oxford (Thema: Full
Communion), 1974 in Luzern (Das Bonner Abkommen heute), 1990 in Mor-
schach (Die Bonner Vereinbarung von 1931), vgl. U. von Arx (Fn.16) 6f.; aber
eine gemeinsame Arbeit im Sinn einer theologischen Klarung oder Vertiefung der

218



Lehrvoraussetzungen der Bonner Vereinbarung ist nicht einmal in Ansédtzen ent-
standen. Von anglikanischer Seite wird sie nicht als dringend empfunden. von alt-
katholischer Seite wohl nur halbherzig.

T'Vgl. IKZ 83 (1993) 250-254. Ein ergiinzender Abschnitt betreffend die «Alt-
katholische Kirche der Mariaviten» in Polen wurde 1994 verabschiedet, aber bis-
lang nicht verdffentlicht. Die Altkatholische Bischofskonferenz hat schon 1965
und 1966 - auf Anregung von W.Kiippers — die Notwendigkeit erkannt, im Hin-
blick auf die altkatholisch-anglikanische Bonner Vereinbarung von 1931 eine Er-
kldarung iiber die «volle kirchliche Gemeinschaft» bzw. tiber die Katholizitat der
Kirche auszuarbeiten, aber das ist nie erfolgt (vgl. Protokolle der Bischofskonfe-
renz 1965, S.4 bzw. 1966, S.2).

32 Die Utrechter «Vereinbarung», welche die kirchliche Gemeinschaft der Bi-
schofe untereinander und damit auch der Ortskirchen regelt, bestimmt in der ur-
spriinglichen Fassung von 1889: «Die Mitglieder der Conferenz werden anderen
Kirchen gegeniiber keine Verptlichtungen eingehen, ohne dass diese vorher in ge-
meinschaftlicher Berathung besprochen und von allen Mitgliedern gebilligt wor-
den sind» (§ 5). Die zweite Revision von 1974 formuliert in Art.10: «1. Die Bi-
schofe gehen anderen Kirchen gegentiber keine Verpflichtung ein, ohne dass dies
vorher in gemeinschaftlichen Beratungen besprochen und von der IBK gebilligt
worden ist.» Vgl. auch noch die in der Revision von 1974 aufgenommene Bestim-
mung (Art.5,1): «Die IBK [Internationale Altkatholische Bischofskonferenz] ist
zustdndig fiir alle Fragen, die die Aufrechterhaltung der Gemeinschaft der altka-
tholischen Kirchen sowie die Beziehungen zu anderen Kirchen betreffen.» Die
fiir die Utrechter Union relevanten Texte sind abgedruckt in: Urs von Arx, Der
ekklesiologische Charakter der Utrechter Union, IKZ 84 (1994) 20-61.

3 Zu unterscheiden ist die Spendung der Eucharistie an einzelne Angehorige
anderer Kirchen unter bestimmten Bedingungen; vgl. dazu H. Aldenhoven (Fn.1)
41 und die dort genannte Literatur. Fiir orthodoxe Beispiele vgl. J. A. Douglas
(Fn. 11) 175-183; Katholik 37 (1915) 123; ferner Jérome Kotsonis, Probléemes de
I'économie ecclésiastique, Gembloux (Duculot) 1971 [griech. 1957].

Die 1984 in der Tschechoslowakei zwischen der dortigen altkatholischen Kir-
che und der Schlesisch-Evangelischen Kirche A.B. getroffene Vereinbarung so-
wie die 1985 in Osterreich zwischen der Altkatholischen Kirche und der Evangeli-
schen Kirche gemeinsam gemachte «Feststellung» (Altkatholische Kirchenzei-
tung 20 [1985] Nr.4, S.6) lassen sich zur Not in dieselbe Kategorie einordnen. Je-
denfalls ist es bei diesen Kirchen nicht zu einer sich verhidrtenden Konfrontation
mit der Bischofskonferenz gekommen wie im Fall der deutschen AKD-EKD-
Vereinbarung.

% Die Unterscheidung von teilweiser und voller Kirchengemeinschaft, die pri-
miir durch partielle und volle Ubereinstimmung im formulierbaren Glauben der
Kirche bzw. der Lehre bzw. dem Dogma bedingt ist, und die Zuordnung der Eu-
charistiegemeinschaft zur teilweisen Kirchengemeinschaft verrit ein Kirchenver-
standnis, das die Einheit der Kirche als etwas nur bzw. doch schon in ihrer Un-
sichtbarkeit voll Gegebenes sicht. Die unsichtbar gegebene, in der Vorgabe Got-
tes griindende Einheit legitimiert Eucharistiegemeinschaft bei fehlender Kir-
chengemeinschaft. Diese Konzeption und das entsprechende zwischenkirchliche
Verfahren von «unity by steps», wo «eucharistic sharing» zu den ersten Schritten
gehort, entspricht kaum der traditionellen altkatholischen Ekklesiologie, wie sie

219



im Lauf der Zeit ihr Profil gefunden hat. Diese Einschitzung teilt auch H. Rein,
der die AKD-EKD-Vereinbarung in Band 11, 381-429, seines in Fn.1 genannten
Werkes einer Kritik unterwirft.

> «Zu Fragen der dkumenischen Dimension der Feier der Eucharistie», IKZ
77 (1987) 207f. Der Text wurde auf der 7. Vollversammlung der orthodox-altka-
tholischen Dialogkommission im Herbst 1987 in Kavala bekannt und hat dort fiir
erhebliche Irritation gesorgt. Dabei musste auch der Status einer altkatholischen
Theologenkonferenz erlautert werden: kein offzielles Gremium wie etwa die Bi-
schofskonferenz, aber wichtig fiir die theologische Meinungsbildung in der Ut-
rechter Union. Wie weit das Orthodoxen einleuchtet, steht auf einem anderen
Blatt.

*% Meiner Einschitzung nach haben von den Dialogen, welche die Anglikaner
mit anderen Kirchen gefiihrt haben und fithren, diejenigen mit den Lutheranern
vor allem in der deutschen altkatholischen Kirche Beachtung gefunden. und dies
besonderes nach 1985, wo in der kirchlichen Presse Ofters die Konstellation einer
besonderen altkatholisch-evangelisch-anglikanischen Nidhe herausgestellt wor-
den ist. Eine herausgehobene Rolle spielen dabei die von den anglikanischen und
lutherischen Kirchen zu rezipierenden Dokumente «The Niagra-Report», «The
Meissen Common Statement» und «The Porvoo Common Statement». Sie finden
sich in den folgenden Verdffentlichungen: a) Niagra-Bericht. Bericht der [interna-
tionalen] anglikanisch/lutherischen Konsultation iiber Episkopé 1987, Frankfurt
(Lembeck) 1989; b) Auf dem Weg zu sichtbarer Einheit. Eine gemeinsame Fest-
stellung, 18.Mirz 1988 Meissen. Kirche von England, Bund der Evangelischen
Kirchen in der Deutschen Demokratischen Republik, Evangelische Kirche in
Deutschland, Berlin/Hannover 1988 [mit dem deutschen altkatholischen Bischof,
Dr. Sigisbert Kraft, als offiziellem Beobachter]; ¢) Together in Mission and Mini-
stry. The Porvoo Common Statement with Essays on Church and Ministry in
Northern Europe. Conversations between The British and Irish Anglican Chur-
ches and the Nordic and Baltic Lutheran Churches [insgesamt 12 Kirchen], Lon-
don (Church House) 1993. Sie alle setzen eucharistische Gemeinschaft bei noch
fehlender voller Kirchengemeinschaft (auf Grund des diesbeziiglich als notwen-
dig erachteten Ausmasses der Glaubensiibereinstimmung) voraus, was auf angli-
kanischer Seite ja auch der Regelung der «Ecumenical Canons» bzw. der Resolu-
tion 45 der Lambeth Conference 1968 entspricht. Was die volle Kirchengemein-
schaft primér hindert, ist die Amtsfrage, genauer die verschieden beurteilte Be-
deutung und Verbindlichkeit dessen, was die Anglikaner als «historic episcopate»
bezeichnen. Eine konsequente und zugleich flexible anglikanische Haltung in die-
ser Frage nimmt m. E. aber nur das 1991 veroffentlichte «Concordat of Agree-
ment» ein, das der Episcopal Church und der Evangelical Lutheran Church in
America zu Annahme oder Verwerfung unterbreitet worden ist; vgl. William
A. Norgren/William G. Rusch (Hg.), «Toward Full Communion» and «Concordat
of Agreement», Lutheran Episcopal Dialogue, Series IT1; Minneapolis/Cincinnati
(Augsburg/Forward) 1991.

Meine Kritik an dem lockeren Zusammenhang zwischen Eucharistie- und Kir-
chengemeinschaft ist die, dass der héchste Ausdruck und tiefste Grund von Kir-
chengemeinschaft — in der Ortskirche und zwischen Ortskirchen —, ndmlich die
Koinonia des Leibes und Blutes Christi, sozusagen schon «aufgebraucht» ist,
wenn es darum geht, eine weitergehende oder volle Kirchengemeinschaft zu be-

220



zeugen. Das soll dann etwa dadurch geschehen, dass Amtstriager ausgetauscht
werden, miteinander konzelebrieren, gemeinsam an Ordinationen teilnehmen,
oder dass irgendwelche hochste Instanzen verbindliche Beschliisse fassen. Damit
scheint mir die volle Kirchengemeinschaft durch Klerikalisierung oder Biirokrati-
sierung gefihrdet und die Eucharistie instrumentalisiert zu werden. Vgl. Fn. 54.

Vgl IKZ 84 (1994) 62f.

3% Amtliches Kirchenblatt des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in
Deutschland 1994, Nr.2,S.3, 151. Die deutsche Seite hat dabei freilich die Schluss-
klausel eigenmichtig abgeédndert und dabei die ausdriickliche Erwdhnung der
Nichtbilligung der «AKD-EKD-Vereinbarung» durch die Altkatholische Bi-
schofskonferenz gestrichen.

°” Die Bischofskonferenz hat bekanntlich auf der Sondersession vom Juli 1991
in Wislikofen ein gemeinsames Vorgehen in dieser in der Utrechter Union um-
strittenen Frage beschlossen, um moglichst auch einen gemeinsam verantworte-
ten Beschluss, wie immer er auch ausfillt, zu fassen; vgl. IKZ 82 (1992) 195-201.
Unterdessen sollten, wiederum nach einem Beschluss der Bischofskonferenz im
November 1991, u.a. in den Ortskirchen koordinierte Seminare stattfinden; vgl.
Christkatholisches Kirchenblatt /75 (1992) Nr.5, S.2. Die altkatholische Kirche
Deutschlands hat sich von diesem gemeinsamen Weg distanziert und auf der
51.Bistumssynode am 10.Mai 1994 in Mainz mit 124 Ja-Stimmen gegen 10 Nein-
Stimmen die Einfithrung der Ordination von Frauen zum Priester- und Bischofs-
amt beschlossen; vgl. Amtliches Kirchenblatt des Katholischen Bistums der Alt-
Katholiken in Deutschland 1994, Nr.2, 1f{., 9. Die erste Weihe von zwei Diakonin-
nen zu Priesterinnen erfolgte am 27. Mai 1996 in Konstanz. Die Polish National
Catholic Church in Nordamerika hat diesen Schritt als Bruch der kirchlichen Ge-
meinschaft zwischen der AKD und der PNCC beurteilt (Brief vom 22. April
1996). Die néchste Sondersession der Bischofskonferenz ist fiir Juli 1997 vorgese-
hen. (Vgl. IKZ 87 [1997] S.225-240).

Vgl. zur IBK-Sondersession die von Urs von Arx herausgegebenen Zusam-
menstellungen «Die Ordination von Frauen zum Priesteramt. Dokumentation fiir
die Sondersession der IBK 1991 in Wislikofen», 0. O., Mai/Juni 1991; «The Ordi-
nation of Women to the Priesthood. Documentation» [englische Ausgabe]; «Die
Ordination von Frauen zum Priesteramt, Akten der Sondersession der IBK vom
Juli 1991 in Wislikofen», 0. 0., Dezember 1991; «The Ordination of Women to the
Priesthood. Proceedings» [englische Ausgabe].

Zu den ortskirchlichen Seminaren vgl. «<De Haagse teksten>. Referaten en be-
schouwingen op de studiedagen <Vrouw en kerkelijk ambt>, 18-20 januari 1994»,
Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminare 27, Amersfoort 1994; «Doku-
mentation iiber das Seminar zur Frage der Frauenordination 11.-13. August 1995
Franziskushaus Dulliken SO. Texte zur Vorbereitung, Referate, Berichte», hg.
von Urs von Arx, Bern, Oktober 1995. Von den Seminaren in Osterreich und Po-
len liegen Berichte in der kirchlichen Presse vor: Trude Torok und Elfriede Kreuz-
eder, Altkatholische Kirchenzeitung 27 (1992) Nr.6, S. 1-4; Karin Schaub, Christ-
katholisches Kirchenblatt 777 (1994) 378.

Aus der deutschen Kirche sind zu nennen: «Einbeziehung der Frauen in das
apostolische Amt. Entscheidung der Synode der Alt-Katholischen Kirche
Deutschlands und ihre Begriindung», hg.von Bischof und Synodalvertretung,
0.0.und o0.J. [Bonn 1990]; englisch als «The Inclusion of Women in the Apostolic

221



Ministry. Resolution of the Synode of The Old Catholic Church in Germany and
its theological justification», Bonn 1990; «Frauen als Botschafterinnen um Gottes
willen. Dokumentation iiber das Seminar zum Thema Frauenordination vom 29.
bis 31. Januar 1995 in Rastatt/Deutschland», hg.von Angela Berlis u.a., Bonn
1995; Bischof Joachim Vobbe, «Geh zu meinen Briidern. Vom priesterlichen Auf-
trag der Frauen in der Kirche. Brief des Bischofs an die Gemeinden des Katholi-
schen Bistums der Alt-Katholiken», 0.O. und o.J. [Bonn 1996].

Vgl Koinonia (Fn. 1) 95.

®l Der historische Tatbestand wird in jiingster Zeit insofern in Frage gestellt, als
die Forschung hinsichtlich lingst bekannter Fakten, wie z. B. der literarischen und
epigraphischen Bezeugung der Existenz von «Presbyterinnen», nicht mehr so
selbstverstdandlich wie frither damit rechnet, dass es sich dabei um Ehefrauen von
minnlichen Amtstrdgern handelt. Vgl. zuletzt Ute E. Eisen, Amtstrigerinnen im
frithen Christentum. Epigraphische und literarische Studien, FKDG 61, Gottin-
gen (Vandenhoeck) 1996.

92 Vgl. etwa Hervé Legrand OP, Traditio perpetua servata? La non-ordination
des femmes: Tradition ou simple fait historique?, in: Rituels. FS Pere Guy OP, Pa-
ris (Cerf) 1990, 393-416; Traditio Perpetua Servata? The Non-Ordination of Wo-
men: Tradition or Simply Historical Fact?, One in Christ 29 (1993) 1-23; auch ita-
lienisch und polnisch. Eine von Georges Pucher und U. von Arx angefertigte deut-
sche Ubersetzung findet sich in der Fn.59 erwiihnten IBK-Dokumentation.

% Vgl. Heinz Ohme, Die orthodoxe Kirche und die Ordination von Frauen —
Zur Konferenz von Rhodos vom 30. Oktober bis 7. November 1988, OR 42 (1993)
52-65. Der Autor kommentiert die zundchst allein veroffentlichten «Conclu-
sions» der gesamtorthodoxen Konsultation iiber die Stellung der Frau in der Kir-
che und die Frauenordination, und er stellt m. E. zu Recht die Tendenz fest, das
Nein zur Ordination von Frauen zum Priesteramt letztlich mit einem Rekurs auf
ein innerorthodoxes kirchliches Glaubensbewusstsein zu begriinden, das argu-
mentativ nicht vermittelt werden kann. Warum kommt solches nur hier zur Gel-
tung und nicht auch in anderen Bereichen theologischer Rede, die es doch immer
mit dem Mysterium des dreieinen Gottes zu tun hat? Wire unter solchen Voraus-
setzungen der orthodox-altkatholische Dialog moglich gewesen?

Die umfassende Publikation zur Konsultation ist jetzt: Gennadios Limouris
(Hg.). The Place of the Woman in the Orthodox Church and the Question of the
Ordination of Women. Interorthodox Symposion, Rhodos, Greece, 30 October—
7 November 1988, Katerini/GR (Tertios) 1992.

® Die Erkldrung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz «Zur
Frage der Frauenordination» vom 7.Dezember 1976 findet sich bei U. Kiiry
(Fn.2) 460f. Eine Kritik westeuropédischer Provenienz zeigt sich in den Thesen
der 24. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz von 1984, vgl. IKZ
75 (1985) 70. Vgl. im weiteren die in Fn.59 genannte Literatur.

65 Aus der Friihzeit des offiziellen Dialogs ist zumindest eine ortskirchliche or-
thodoxe Reaktion auf die 1975 gemeinsam verabschiedeten Texte bekannt: so hat
die fiir die zwischenkirchlichen Beziehungen zustdndige Kommission des Heili-
gen Synods der russischen Kirche in einem sechsseitigen Brief Anderungswiin-
sche vorgeschlagen, die allerdings eher redaktionellen Charakter haben. Eine
weitere Stellungnahme ist damals von der Kirche von Zypern angekiindigt wor-
den. Man hat sich aber in der gemischten Dialogkommission geeinigt, dass auf sol-

222



che Reaktionen erst nach Abschluss der Arbeit der Kommission sinnvollerweise
einzugehen sel. In dieser Richtung ist aber seit 1987 nichts geschehen.

 Das entspricht einem Erfordernis, das 1987 Metropolit Damaskinos dusserte,
IKZ 78 (1988) 46. Er selbst hat im Jahr 1986 die damals vorliegenden gemeinsa-
men Texte aller von der Orthodoxie gefithrten Dialoge in griechischer Sprache
veroffentlicht: Theologikoi Dialogoi. Mia Orthodoxos Prooptike, Thessaloniki
1986, 241-285.

%7 Die Dialogtexte haben natiirlich Aufnahme gefundenindenin verschiedenen
Sprachen vorliegenden Sammelwerken, wie etwa: Harding Meyer u.a. (Hg.), Do-
kumente wachsender Ubereinstimmung. Samtliche Berichte und Konsenstexte in-
terkonfessioneller Gespriche auf Weltebene, Band 1: 1931-1982; Band 2: 1982-
1990, Paderborn/Frankfurt (Bonifatius/Lembeck) 21991/1992; Harding Meyer/
Lukas Vischer (Hg.), Growth in Agreement. Reports and Agreed Statements of
Ecumenical Conversations on a World Level, New York/Geneva (Paulist/ WCC).
Eine italienische Ubersetzung findet sich in der von S.J. Voict/G. Cereti u. a. her-
ausgegebenen mehrbiandigen Ausgabe Enchiridion oecumenicum, Roma (EDB)
1986 ff. Zur polnischen Ubersetzung vgl. den Nachtrag in Fn. 26 Buchstabe f.

Die in Fn. 1 genannte Textedition ist meines Wissens nur selten rezensiert wor-
den; vgl. etwa OR 39 (1990) 233 (Vo.); Sobornost 12 (1990) 184f. (D. Schuld). Vgl.
noch die bibliographischen Angaben in Fn.1.

88 Das entspricht natiirlich dem minimalen Gewicht der zahlenmissig winzigen
altkatholischen Kirchengemeinschaft, im Hinblick auf die Orthodoxie miissen
aber offensichtlich noch andere Faktoren im Spiel sein.

Immerhin seien als Ausnahmen erwihnt: Heinz Schiitte, Kirche im dkumeni-
schen Verstidndnis. Kirche des dreieinigen Gottes, Paderborn/Frankfurt (Bonifa-
tius/Lembeck) 1991, passim; ders. Glaube im 6kumenischen Verstandnis. Grund-
lage christlicher Einheit, Paderborn/Frankfurt (Bonifatius/Lembeck) 1993, pas-
sim; Erich Geldbach, Taufe, BenshH 79, Gottingen (V&R) 1996, 92-94. Verwie-
sen sei ferner auf die zutreffende Wahrnehmung von Geoffrey Wainwright hinge-
wiesen, dass sich im Text I11/3 «Die Grenzen der Kirche» Aussagen finden, die mit
den (bisweilen missverstandlichen) Selbstbezeichnungen der Orthodoxie als der
(alleinigen) Kirche des Glaubenssymbols bemerkenswert kontrastieren; vgl. sei-
nen Art. «Church», in: Nicholas Lossky u.a. (Hg.), Dictionary of the Ecumenical
Movement, Geneva/Grand Rapids MI (WCC/Eerdmans) 1991, 159-167, hier 162.

% Vgl. dazu auch J. R. Wright (Fn.1).

O'Vgl. z.B. J. R. Wright (Fn. 1) passim; H. Aldenhoven (Fn.1) 38.

' Vgl. dazu die Wiinsche der schweizerischen Nationalsynode (Fn.31).

2 Vo. kommt in der in Fn.65 genannten kurzen Rezension zur (kritischen)
Schlussfolgerung: «Dass Koinonia in der Kirche nach Ansicht der Beteiligten vor
allem auf weitestgehender Identitidt der Lehre beruhen muss, ist damit uniiber-
sehbar verdeutlicht.»

J. R. Wright verglich in einem Vortrag auf der 13. Anglikanisch-Altkatholischen
Theologentagung von 1990 in Morschach die 25 Texte als Umschreibung des
Glaubens, der Voraussetzung ist fiir die kirchliche Gemeinschaft, von der der
letzte Text redet, weshalb dieser der Bonner Vereinbarung von 1931 funktional
vergleichbar ist; vgl. auch ders. (Fn.1) 86.

73 Vgl. etwa aus der nach Beendigung der letzten Vollversammlung am 18. Ok-
tober 1988 gehaltenen Schlussansprache des orthodoxen Koprisidenten, Metro-

223



polit Damaskinos: «Die in der Gemischten Theologischen Kommission gefiihrten
theologischen Gespriche zur Erstellung der gemeinsamen Texte fanden in der
Tat im Lichte auch der vorangegangenen bekannten theologischen Gespriche
statt und konzentrierten sich vor allem auf die umstrittenen Punkte der Themenli-
ste [von 1973], da die Mitglieder der Kommission das klare Bewusstsein hatten,
dass ihre Aufgabe die Kldrung theologischer Unterschiede und die Aufhebung
festgestellter theologischer Differenzen und nicht die erschopfende Niederschrift
einer Art gemeinsamen <Glaubensbekenntnisses> zu jedem Thema war... Ge-
meinsames Bewusstsein der Mitglieder der Interorthodoxen Kommission war die
Feststellung, dass der theologische Dialog sich auf die erschépfende Untersu-
chung und Ausarbeitung der tiberlieferten theologischen Gegensatze beschran-
ken sollte, damit auf Grund der gemeinsamen kirchlichen Tradition der ersten
Jahrhunderte die Ubereinstimmung im gemeinsamen Glauben festgestellt und
die Uberwindung dieser Widerspriiche gesucht wird ... Ausserdem beweist die Er-
hebung der gemeinsamen kirchlichen Tradition der ersten Jahrhunderte zum Kri-
terium unseres gemeinsamen Glaubens die prinzipiell implizierte Ubereinstim-
mung auch in nicht ausreichend besprochenen Fragen oder in vielleicht unklaren
Formulierungen in den gemeinsamen theologischen Texten», vgl. IKZ 78 (1988)
441.

™ Metropolit Damaskinos (Fn.71) 45.

> Koinonia (Fn. 1) 104f.

7% In der altkatholischen Kirche gibt es in Ehe lebende Bischofe, und die Prie-
ster und Diakone (und gar die Diakoninnen) heiraten oft nach ihrer Ordination —
dies gegen die orthodoxe Praxis auf Grund altkirchlicher Kanones. Gehort diese
Differenz in den Bereich der «kirchlichen Gebriduche»? Vgl. dazu — im Hinblick
auf andere konkrete Probleme - die einschlidgigen Ausserungen der photiani-
schen Synode von Konstantinopel 879/80.

" Yves Congar, Diversités et communion. Dossier historique et conclusion
théologique, CFi 112, Paris (Cerf) 1982, 37-54; ferner auch Emmanuel Lanne, Les
différences compatibles avec l'unité dans la tradition de I'Eglise ancienne
jusqu’au XII¢ siecle, Istina 8 (1961/2) 227-253; Gillian R. Evans, The Church and
the Churches. Toward an ecumenical ecclesiology, Cambridge (CUP) 1994, bes,
174-211.

8 Vgl. etwa Harding Meyer, «Grundkonsens und Kirchengemeinschaft». Be-
richt und Reflexionen iber eine Konsultation und ihr Thema. in: André Birmelé/
ders., Grundkonsens — Grunddifferenz. Studie des Strassburger Instituts fiir Oku-
menische Forschung. Ergebnisse und Dokumente, Frankfurt a.M./Paderborn
(Lembeck/Bonifatius) 1992, 11-55; Joseph A. Burgess (Hg.), In Search of Unity.
Basic Consensus — Basic Difference, Philadelphia (Fortress) 1991.

224



	Der orthodox-altkatholische Dialog

