
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 3

Artikel: Zum 100-Jahr-Jubiläum der Rotterdamer und Petersburger Kommission

Autor: Borovoj, Vitalij

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum 100-Jahr-Jubiläum
der Rotterdamer und Petersburger Kommission

Ein Vermächtnis für die Gegenwart

1. Einführende Bemerkungen zum Thema

Die Tätigkeit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission, deren
100-Jahr-Jubiläum wir feiern, war ein wichtiger Meilenstein im Laufe der

Annäherung der orthodoxen und der altkatholischen Kirche. In der
gesamtchristlichen Dimension hat dies die Entwicklung der ökumenischen
Beziehungen zwischen den Kirchen des Ostens und Westens und ihre

Bemühungen zur Erreichung der christlichen Einheit gefördert.
Die Teilnehmer und Zeitgenossen der beiden Kommissionen und die

Kirchen, die altkatholische und die orthodoxe, deren Annäherung die
Kommissionen dienten, haben die Bedeutung und die Notwendigkeit
ihrer Arbeit richtig verstanden. Es gibt eine Menge Beispiele solcher
Einschätzungen. Ich möchte hier nur vier von den charakteristischsten und

gewichtigsten als Beispiele anführen.
Ein Jahr vor seinem Tod hat eines der aktivsten Mitglieder der Petersburger

Kommission, General Alexander Alexejewitsch Kirejew1, in
einem Brief an seinen Freund, das Mitglied der Rotterdamer Kommission,
Professor Eugène Michaud, die Bedeutung und den Sinn der gemeinsamen

Arbeit so bewertet: «Ja, es kam noch nicht zur Vereinigung, aber wir
haben nicht umsonst gearbeitet, wir haben tapfer für die gute Sache

gekämpft, und diese gute Sache wird den Sieg davontragen. Ich zweifle
nicht daran. Die historischen Ereignisse gehen langsamer vor sich als das

Leben der Menschen, die an ihnen teilnehmen.»2
Ein anderes Mitglied der Petersburger Kommission, ein echter Architekt

unserer Annäherung an die Altkatholiken, der Rektor der Geistlichen

Akademie von St.Petersburg, Protopresbyter Vater Ioann
Janyschew (persönlicher geistlicher Vater der Zarenfamilie und des Kaiserfi-

1 Gest. 27.7.1910.
: «Oui!... la réunion ne s'est pas encore faite, mais nous n'avons pas travaillé en

vain; nous avons bravement lutté pour la bonne cause, et cette bonne cause
triomphera, je n'en ai nul doute. Les événements historiques marchent plus lentement

que les biographies des gens qui y prennent part.» Brief vom 9.6.1909.
Hier nach: Raoul Dederen, Un réformateur catholique au XIXe siècle. Eugène
Michaud. Genève 1963. 245.

141



chen Hofes) hat bezeugt, dass «die Sache der Altkatholiken eine wahrhaft

heilige Sache ist»3.

Auf dem 18. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Haarlem
(Holland) 1961 hat der Erzbischofvon Utrecht, Andreas Rinkel, in
seinem Vortrag «Altkatholizismus und Orthodoxie», wo er über die
Kontakte und die Annäherung an die Russische Orthodoxe Kirche sprach,
die Arbeit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission sehr hoch

gewertet. Er sagte: «Zwanzig Jahre lang, von 1894 bis 1914, hat sich die
bekannte «Kommission Petersburg-Rotterdam) in gründlicher theologischer

Arbeit um die Erforschung der Unterschiede und der Übereinstimmung

in der Lehre der Orthodoxen und Altkatholiken bemüht, bis der
erste Weltkrieg und die damit zusammenhängende politische Umwälzung

in Russland den Beratungen ein Ende machte. Die älteren unter
uns werden sich ohne Zweifel mit Hochachtung und Ehrfurcht an die
Namen der russischen Theologen und grössten Freunde der Altkatholiken
unter den Orthodoxen erinnern, an den Erzpriester Janyschew und den
General Kirejew.»4

Die höchste Bewertung wurde den Arbeiten der Petersburger und
Rotterdamer Kommission und der Notwendigkeit der Vereinigung der
Altkatholischen und der Orthodoxen Kirche jedoch auf der höchsten
Ebene zuteil, die es in der russischen Kirche gibt, nämlich in den
Beschlüssen des Moskauer Konzils der Russischen Kirche zu diesem
Thema vom 21. September 1918. Wie bekannt, hat das Konzil einen
besonderen Ausschuss für die Vereinigung der Kirchen eingesetzt, wo auch

die altkatholische Frage untersucht wurde.
Ich zitiere das Protokoll der Sitzung des Konzilsausschusses vom

17.September 1918: «Die Besprechung des Referates von Professor
W. A. Kerenskij über den Altkatholizismus wurde fortgesetzt. Professor
A. I.Brilliantow informierte über den Stand der Frage der Vereinigung
mit der altkatholischen Kirche in der Kommission für die altkatholische
Frage, wobei er das Wesentliche der Argumente darlegte, die von beiden
Seiten im Laufe der Arbeit der orthodoxen und der altkatholischen
Kommission bezüglich der altkatholischen Lehre über den Heiligen
Geist, die Eucharistie und die Wirklichkeit8 der altkatholischen Hierarchie

vorgebracht wurden.»

3 «La cause des anciens-catholiques est vraiment une sainte cause.» A.a.O.,
235, Anm. 52.

4 Erzbischof A. Rinkel, Altkatholisch und Orthodox. In: IKZ 51 (1961) 257-
270, 264.

5 Anmerkung des Übersetzers (H.Aldenhoven): In westlicher Terminologie

142



Dann folgte ein Meinungsaustausch über die wirkliche Bedeutung der
Unterschiede, die die altkatholische und die orthodoxe Kirche trennen.
Daran nahmen Professor W A.Kerenskij, Professor I.PSokolow, Prof.
A.I.Brilliantow und Erzbischof Ewdovim teil. In den Reden der Sprecher

wurde der Mangel an Bestimmtheit in der Auslegung der altkatholischen

Lehre in den angegebenen Punkten vermerkt, aber gleichzeitig
darauf hingewiesen, dass es keine unüberwindlichen Hindernisse zur
Vereinigung mit den Altkatholiken gibt, und dass es, wenn die Sache
auch weiterhin auf dem richtigen Weg der wissenschaftlich-theologischen

Untersuchung behandelt wird, voll und ganz möglich sei, zu einer
Übereinstimmung zu gelangen.

Es wurde die Frage zur Diskussion gestellt, wie der Ausschuss seinen

Antrag zu den untersuchten Fragen über die Vereinigung mit der
altkatholischen Kirche und der Anglo-Amerikanischen Bischöflichen Kirche
formulieren sollte, um ihn dem Konzil vorzulegen.

Auf Grund des Meinungsaustausches wurde beschlossen, dass in dem

Antrag des Ausschusses folgendes ausgesagt sein müsse:

Der Ausschuss für die Vereinigung der Kirchen hat sich mit dem Stand
der Frage der Vereinigung mit der altkatholischen Kirche und der Anglo-
Amerikanischen Bischöflichen Kirche, welche aufrichtig und
nachdrücklich die Einigung und Annäherung suchen, vertraut gemacht und
findet keine unüberwindlichen Hindernisse, um das erwähnte Ziel zu
erreichen.

Der Ausschuss hält die Vereinigung der christlichen Kirchen für besonders

wünschenswert in dieser Zeit eines angespannten Kampfes gegen
Unglauben, groben Materialismus und moralische Verwilderung und
stellt dem Heiligen Konzil den Antrag, folgende Beschlüsse zu fassen:
Es folgt der Text der dann vom Konzil angenommenen Beschlüsse.
1. Das Heilige Konzil der Russischen Orthodoxen Kirche sieht mit

Freude das aufrichtige Streben der Altkatholiken und Anglikaner zur
Einigung mit der orthodoxen Kirche auf der Grundlage der Lehre und
Überlieferung der Alten Ökumenischen Kirche und segnet die Werke
und Bemühungen der Personen, die daran arbeiten, Wege zur Einigung

mit den erwähnten uns freundschaftlich verbundenen Kirchen zu
suchen.

würde man hier «Gültigkeit» erwarten. Da in der orthodoxen Theologie dieser
Ausdruck aber oft als ein typisches Ergebnis westlich-kirchenrechtlicher Denkweise

betrachtet wird, gibt die Übersetzung hier bewusst das russische Original
wörtlich wieder.

143



2. Das Konzil überlässt es dem Heiligen Synod, beim Heiligen Synod
eine ständige Kommission mit Abteilungen in Russland und im Ausland

ins Leben zu rufen, um die altkatholischen und anglikanischen
Fragen weiter zu studieren, durch Kontakte mit den Altkatholiken
und den Anglikanern die auf dem Weg zur Einheit stehenden
Schwierigkeiten zu lösen (zu klären), und in Zusammenarbeit das Endziel
möglichst schnell zu erreichen.

Im Protokoll der letzten Konzilssitzung vom 23. September 1918 heisst

es: «Antrag zum Beschluss erhoben»6.

Dieser Konzilsbeschluss war die letzte Handlung des Konzils vor
seinem Ende und seiner gewaltsamen Auflösung. Das war das letzte Wort
des Konzils: Der Segen für alle, die für die Annäherung und die christliche

Einheit arbeiten. Der Segen für die Sache der Einheit, das heisst auch

für die Sache der Petersburger und Rotterdamer Kommission und für die
Sache der Annäherung und Vereinigung der altkatholischen Kirche mit
der orthodoxen Kirche, denn das entsprach dem ekklesiologischen
Selbstbewusstsein sowohl der altkatholischen als auch der orthodoxen
Kirche.

2. Das ekklesiologische Selbstbewusstsein der altkatholischen Kirche

Das ekklesiologische Selbstbewusstsein der altkatholischen Kirche ist in
der bekannten «Utrechter Erklärung» der Bischöfe vom 24. September
1889 dargelegt, die zum offiziellen Dokument der Altkatholischen Kirche

der Utrechter Union geworden ist. Als klarer und deutlicher
Kommentar zu ihr können folgende Thesen von Erzbischof Andreas Rinkel
dienen, die seinem Vortrag in Haarlem 1961 entnommen sind. «Nach
dem Jahre 1054 sind Osten und Westen je ihre eigenen Wege gegangen,
auf der einen Seite die unverrückbar am Urchristentum festhaltende
Orthodoxie, andererseits die abendländische Kirche unter der Oberherrschaft

des Bischofs von Rom.... Wir Altkatholiken gehören zum Westen
und stammen aus dieser abendländisch-katholischen Kirche unter ihrer
späteren römischen Signatur. Sie ist unsere Mutterkirche, und in ihr liegt
für uns das Band mit dem Ursprung, mit der Kirche der Apostelzeit, mit
jener Kirche, die in ihrer morgenländischen und abendländischen
Ausdehnung noch eine und ungeteilt war. Wir nennen uns «Altkatholiken).
weil wir uns einig wissen mit der «alten katholischen) Kirche. Durch die

katholische Kirche des Westens hindurch reichen wir, durch die Jahrhun-

8 Original des Protokolls im Staatsarchiv der Russischen Föderation.

144



derte hindurch, in die alte und eine Kirche zurück und wir sind der

Überzeugung, dass dieses Band nie und nirgends zerbrochen worden ist.

Wir legen Wert darauf... zu betonen, dass wir uns nicht als Mitglieder
einer neuen Kirche betrachten, die etwa seit dem Jahre 1870 ins Dasein
getreten ist. jene Altkatholiken, die nach 1870 mit der alten Utrechter
Kirche in Verbindung getreten sind, haben nie die Absicht gehabt, eine

neue Kirche zu bilden, die etwa in jenem Jahre ihre Geburtsstunde erlebt
hätte. Sie waren nichts anderes als die treuen Mitglieder der
abendländisch-katholischen Kirche, die sich eben weigerten, die neuen, in der
alten Kirche des ersten Jahrtausends unbekannten Dogmen anzunehmen.

Die treugebliebenen Gläubigen von Deutschland, der Schweiz und
Österreich und alle, die später in anderen Ländern ihnen auf dem Weg
der Treue gefolgt sind, begehrten nichts anderes als <die> katholische Kirche

zu bleiben, und - sie sind es geblieben. Die altkatholische Kirche
hat nie eine neue Kirche sein wollen, - sie ist die alte katholische Kirche
des Westens, die sich wiedergefunden hat.»7

Das ist die tiefste Überzeugung der Altkatholiken, und sie glauben,
dass gerade dieses Erbe die Orthodoxen und die Altkatholiken vereint.
«Die Kirche des Athanasius war die gleiche wie die des Chrysostomus
und Basilius, die Kirche Cyprians und Augustins, die gleiche wie die des

Irenäus und Gregorius, aber sie sprachen alle ihre eigene Sprache, gleich
wie jetzt die Kirche von Konstantinopel und die von Jerusalem, Alexandrien

und Moskau, gleich wie jetzt die Kirche von Canterbury und die

Kirche von Utrecht, gleich wie jetzt die Kirche des Ostens und die Kirche
des Westens. Hier finden Weisheit und Liebe, Gebet und Glaube, der
wahrhafte Gehorsam gegenüber dem Herrn und der echte Begriff der
Dienerschaft den Weg zur Einheit im Herrn, der uns zu dieser Einheit
ruft.»8

Im Hinblick auf all dies erklärte Erzbischof Andreas Rinkel weiter:
«Wir [Altkatholiken] sind keine Phantasten, sondern nüchterne
Repräsentanten der irdischen und zeitlichen Wirklichkeit. Wir suchen keine

Verschmelzung, die für einen Moment Grenzen verwischt, welche sich

bald darauf als unverwischbar erweisen. Wir sind uns auch dessen

bewusst, dass die Möglichkeiten einer Begegnung in sacris sich nicht auf
einmal vervielfältigen werden ; auch die festeste Freundschaft und
Bruderschaft müssen wachsen. Aber wir wünschen leidenschaftlich, dass wir
[Orthodoxe und Altkatholiken] uns gegenseitig als Teilhaber und Träger

7 A.Rinkel, a.a.O.. S.260L
8 A.a.O., 269.

145



der einen heiligen katholischen und apostolischen Kirche betrachten und
anerkennen, der Kirche, in der wir in der Stimme der Apostel und der
Väter die Stimme unseres Herrn vernehmen.»9

Die Utrechter Erklärung und die in anderen Erklärungen der
altkatholischen Kirche, zum Beispiel in dem oben angeführten Vortrag von
Erzbischof Andreas Rinkel, enthaltenen Erläuterungen bezeugen, dass

dem ekklesiologischen Selbstbewusstsein des Altkatholizismus der
Wunsch zu Grunde liegt, sich an den Glauben der Alten Kirche zu halten,
wie er im Westen in der Zeit der Ökumenischen Konzile der ungeteilten
Kirche des Westens und Ostens des ersten Jahrtausends seinen
Ausdruck gefunden hatte.

Das andere grundlegende Element des ekklesiologischen Bewusstseins

des Altkatholizismus ist das Streben, günstige Voraussetzungen für
die mögliche Vereinigung der Kirchen zu schaffen.

Von Anfang der altkatholischen Bewegung an hat man gestrebt und
versucht, dies zu verwirklichen.

Schon der erste von den Altkatholiken abgehaltene «Katholikenkongress»

von 1871 in München hat in seinem «Programm» die Hoffnung auf
die Vereinigung mit der Orthodoxen Kirche (im Dokument als
«griechisch-orientalische und russische Kirche» bezeichnet) sowie auf eine
allmähliche Verständigung mit den Anglikanischen und Protestantischen

Kirchen ausgesprochen10.
Die Versammlung in Ölten (Schweiz) 1872 hat eine Erklärung abgegeben,

dass das Endziel der Bewegung die Vereinigung aller christlichen
Kirchen sei.

Der Altkatholikenkongress 1873 in Konstanz hat den Beschluss
gefasst, zwei Kommissionen für die Vereinigung der Kirchen einzusetzen:
Eine Kommission in München für die Beziehungen mit den orthodoxen
Kirchen, die andere in Bonn für die Annäherung an die Anglikaner und
Protestanten. Die Arbeit dieser Kommissionen sollte günstige
Voraussetzungen schaffen, um ein ökumenisches Konzil zur Wiedervereinigung
der Kirchen einzuberufen.

1874 hat Professor Ignaz von Döllinger, der massgebende Initiator der
altkatholischen Bewegung, von seiner Überzeugung geschrieben, dass

die altkatholische Gemeinschaft eine höhere, ihr gegebene Sendung zu
erfüllen habe, und zwar eine dreifache:

9A.a.O.,269f.
10 Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. 3. Aufl., Frankfurt/M 1982, 451.

146



1. Zeugnis zu geben für die altkirchliche Wahrheit und gegen die neuen

päpstlichen Dogmen,
2. eine der alten, noch unzertrennten mehr entsprechenden Kirchen

darzustellen,

3. als Werkzeug und Vermittlungsglied einer künftigen grossen
Wiedervereinigung der getrennten Christen und Kirchen zu dienen".
Das Streben der Altkatholiken, der Einen Alten Kirche die Treue zu

bewahren, ihre Hoffnungen auf die Wiedervereinigung mit der orthodoxen

Kirche, so wie ihr aufrichtiger Wunsch, als Vermittlungsglied bei der

Wiedervereinigung aller Christen und ihrer Kirchen zu dienen, all dies

traf bei den Orthodoxen auf grosses Verständnis und auf eine Haltung, die

auf dem ekklesiologischen Bewusstsein der orthodoxen Kirche gründete.

3. Das ekklesiologische Bewusstsein der orthodoxen Kirche

Dem ekklesiologischen Bewusstsein der orthodoxen Kirche liegt das

Gebot Christi zu Grunde: «Dass alle eins seien, damit die Welt glaube»
(Joh 17,21-23), sowie unsere Treue gegenüber der Alten Kirche im Geist
brüderlicher Liebe und immerwährenden Gebetes «um das Wohlergehen

der Heiligen Kirche Gottes und die Vereinigung aller». Denn die

Einheit ist ein klares Gebot des Herrn für alle, die an ihn glauben, für alle
Christen.

Die Christen haben infolge ihrer Sündhaftigkeit das Gebot der Einheit
verletzt. Nach der Trennung der westlichen Kirche von der östlichen
haben sich im Prozess der weiteren Trennungen die Christen des Westens in

vielem der Überlieferung und dem Erbe der Alten Kirche entfremdet.
Die orthodoxe Kirche, die sich in unmittelbarer Verbindung mit dem

Glauben, dem Leben und der Überlieferung der Alten Kirche der Zeit
der Sieben Ökumenischen Konzile weiss, hielt und hält es für ihre Pflicht,
den getrennten Christen von der unveränderten apostolischen und
patristischen Überlieferung der Alten Kirche Zeugnis abzulegen, um zur
Wiederherstellung der Einheit aller Christen in der Einen Heiligen
Katholischen und Apostolischen Kirche beizutragen.

Das war und ist der Hauptsinn unserer Beziehungen mit den getrennten

christlichen Brüdern aus andersgläubigen Kirchen. Hierin liegt auch

der Sinn unserer Teilnahme an der ökumenischen Bewegung und unserer

Mitgliedschaft im Weltkirchenrat.

" Ignaz von Döllinger, Briefe und Erklärungen über die Vatikanischen
Dekrete 1869-1887, München 1890; Nachdr. Darmstadt 1968, 104 f.

147



Im Geiste der so verstandenen Bedeutung des orthodoxen Zeugnisses
für die Wiederherstellung der christlichen Einheit und geleitet von
solchen Überlegungen eines «orthodoxen» Ökumenismus, (wie sich Vater
Georgij Florovskij ausdrückte) hat unsere Kirche schon im W.Jahrhun¬
dert sehr ernsthafte Verhandlungen mit den Anglikanern und den
Altkatholiken über die Einheit und die Wiederherstellung der Gemeinschaft
geführt. Diese theologischen Gespräche wurden im Geiste brüderlicher
Liebe, doch auf der Grundlage der historischen Treue und der inneren
Ganzheit des Zeugnisses von Glauben, Leben und Überlieferung der
Einen Alten Kirche geführt. Dabei liess sich unsere Kirche von den
Schwierigkeiten und den häufig auftretenden Hindernissen nicht entmutigen,
indem sie auf streng orthodoxe Weise - doch mit der der Orthodoxie
eigenen «pastoralen Oikonomia» - «das Fehlende ergänzte».

Diese führende Rolle unserer Kirche in der Frage der christlichen Einheit

war in der christlichen Welt des 19. Jahrhunderts weit herum
bekannt. Es ist völlig natürlich, dass die altkatholische Bewegung in unserer
Kirche Interesse hervorgerufen und Unterstützung gefunden hat. Auf
dieser Grundlage entstanden auch die freundschaftlichen Beziehungen
zwischen den führenden Vertretern der altkatholischen Bewegung und
den kirchlich-gesellschaftlichen Kreisen der Russischen Kirche. Das hat
sich insbesondere in der aktiven Teilnahme von Theologen und führenden

Persönlichkeiten unserer Kirche an altkatholischen Konferenzen
und Kongressen gezeigt - den sogenannten Bonner Konferenzen und
den nachfolgenden Kongressen.

4. Die Bonner Konferenzen und die Voraussetzungen

für die theologischen Gespräche zwischen der Russischen Orthodoxen
und der altkatholischen Kirche

Als unter vielen Professoren der Theologie und Kirchengeschichte an
den katholischen Fakultäten in Deutschland und der Schweiz Opposition

gegen die Beschlüsse des 1. Vatikanums 1870) und besonders gegen
das neue Dogma von der päpstlichen Unfehlbarkeit entstand und der
angesehene Theologe und Kirchenhistoriker Ignaz von Döllinger, Professor

an der Universität München, an die Spitze dieser Bewegung trat, rief
das in Russland in den kirchlich-gesellschaftlichen Kreisen der Russischen

Orthodoxen Kirche tiefe Sympathie und lebhaftes Interesse hervor.

Zeitlich fiel das mit der Gründung einer Abteilung der «Gesellschaft
der Freunde der geistlichen Aufklärung» in St. Petersburg 1871 zusammen.

Eine der Aufgaben dieser Gesellschaft bestand gerade darin, «die

148



Beziehungen mit den Verfechtern der orthodoxen Wahrheit im Ausland

zu pflegen und ihnen moralische Unterstützung zu gewähren»12.
Diese Gesellschaft, deren Mitglieder angesehene Theologen und

kirchlich-gesellschaftlich führende Persönlichkeiten der Russischen Kirche

waren, hat seit dem Beginn der altkatholischen Bewegung alle

Bemühungen um Annäherung zwischen Altkatholiken und Orthodoxen
sehr aktiv und aufrichtig unterstützt.

Von 1871 bis 1892 bereitete die Gesellschaft durch inoffizielle
Beziehungen und Verhandlungen mit den Altkatholiken den Boden für die
offiziellen Verhandlungen und für die Arbeit der Petersburger und der
Rotterdamer Kommission vor.

Die Seele dieses grossen apostolischen Anliegens war Protopresbyter
Ioann Janyschew. Seine nächsten Freunde und Helfer waren General
A.A. Kirejew und der Professor der Petersburger Geistlichen Akademie
Iwan Terentjewitsch Ossinin. Die Gefühle und Hoffnungen, die die
Orthodoxen in ihrer Beziehung zum Altkatholizismus beflügelten, brachte

Janyschew oft folgendermassen auf klare und bildhafte Weise zum
Ausdruck: «Ist es etwa möglich, für Christen, Männer der Wissenschaft und
der Ehre, die sich für Christi Evangelium selbstlos eingesetzt haben und

die, den alten Asketen gleich, die ihnen allein bekannten schweren Folgen

ihres grossen Unternehmens auf sich nehmen, keine herzliche
Sympathie zu haben?»

Nach der Überzeugung Janyschews «sind von allen ausserhalb der
Orthodoxie in der Welt existierenden christlichen Gemeinschaften allein
die Altkatholiken in voller Übereinstimmung mit der dogmatischen
Lehre der Orthodoxen Kirche»13.

Ebensolche Gefühle hatte auch Professor Ossinin, als er im September
1871 in München an dem von den Altkatholiken abgehaltenen
Katholikenkongress teilnahm, wo die dort versammelten angesehenen katholischen

Theologie-Professoren, die gegen das 1. Vatikanum und das neue

Dogma von der päpstlichen Unfehlbarkeit protestierten, sich als

«Altkatholiken» erklärten, das heisst als Katholiken, die an der Lehre der «alten

ungeteilten Kirche» festhalten. Sie erklärten: «Wir halten fest an dem

alten, katholischen Glauben, wie er in Schrift und Tradition bezeugt ist...
[wir] verwerfen die unter dem Pontifikate Pius' IX. im Widerspruch

,: Sbornik protokolov Obscestva ljubitelej duchovnago prosvescenija
(Sammelband der Protokolle der Gesellschaft der Freunde der geistlichen Aufklärung).

St. Petersburg 1873, 7.
15 /. P. Sokolow, I.L. Janyschew als treibende Kraft in der altkatholischen

Frage. In: Christianskoje Ctenie (Christliche Lektüre), Februar 1911, 239.

149



mit der Lehre der Kirche und den vom Apostelkonzil an befolgten
Grundsätzen zustande gebrachten Dogmen, insbesondere das Dogma
von dem «unfehlbaren Lehramte> und von der «höchsten, ordentlichen
und unmittelbaren Jurisdiktion) des Papstes Wir halten fest an der
alten Verfassung der Kirche Wir verwerfen die Lehre, dass der Papst
der einzige göttlich gesetzte Träger aller kirchlichen Autorität und
Amtsgewalt sei Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der
griechischorientalischen und russischen Kirche [d.h. Orthodoxen Kirche] ...»'4

Von solchen Gefühlen gegenüber den Altkatholiken liessen sich auch

die russischen Teilnehmer am Kölner Altkatholikenkongress 1872 leiten

- Erzpriester Janyschew, Erzpriester A.Tatschalow und General A.
Kirejew -, als sie zusammen mit den Altkatholiken «Allgemeine Grundlagen»

ausarbeiteten, die man bei den wissenschaftlichen Untersuchungen
von «Unterschieden» in der Lehre berücksichtigen sollte (Heilige
Schrift, Heilige Überlieferung, Lehre der Kirchenväter und die dogmatischen

Beschlüsse der Sieben Ökumenischen Konzile, Identität des Glaubens

an den Herrn Jesus Christus, den Begründer und das Haupt der
Einen Kirche und als allgemeines Kriterium der Wahrheit die Regel von
Vinzenz von Lerin: «Das was überall, immer und von allen geglaubt worden

ist [quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est]»).
Von solchen ökumenischen Überlegungen liessen sich russische Theologen

im Mai 1872 leiten, als sie auf die Anfrage des Vorsitzenden des

französischen altkatholischen Komitees, Professor Eugène Michaud,
bezüglich der Bedingungen der Wiedervereinigung mit der orthodoxen
(orientalischen) Kirche antworteten, dass lediglich Identität im Glauben,
in den Dogmen notwendig ist, wo keine Konzessionen möglich sind. Die
Russische Orthodoxe Kirche respektierte und respektiert örtliche
Überlieferungen und Bräuche, die nie im Widerspruch zur Lehre der ökumenischen

Kirche standen18.

In solchem Geist war auch die Erklärung der russischen Teilnehmer
am Altkatholikenkongress in Konstanz 1873 (Erzpriester I.Wassiljew
und General A. Kirejew) gehalten, nämlich dass «die Orthodoxen bereit
sind, zum Wiederaufbau der alt-katholischen16 Kirche im Westen unter

14 Vgl. Urs Küry. Die Altkatholische Kirche, 3. Aufl.. Frankfurt/M 1982, 450f.
15 Sammelband der Protokolle der Gesellschaft der Freunde der geistlichen

Aufklärung. St. Petersburg 1872. 34 f.
16 Anm. des Übers.: im Russischen steht hier nicht das sonst gebrauchte Wort

für «altkatholisch» (starokatoliceskij). sondern ein zusammengesetztes Adjektiv
(drevne-kafoliceskij). dessen erster Teil «alt» im Sinn von «historisch alt» und dessen

zweiter Teil «katholisch» nicht im Sinn von «abendländisch-katholisch» nach

150



Aufrechterhaltung ihrer Unabhängigkeit und Bewahrung der
Verschiedenheiten in den Riten und Bräuchen bei Einheit im Glauben brüderlich
mitzuhelfen»17.

Vom Beginn der altkatholischen Bewegung an zeigten nicht nur die

Orthodoxen, speziell aus Russland. Sympathien und lebendiges Interesse

für diese, sondern auch die Anglikaner - aus England und den USA

-, die ebenfalls zusammen mit den Russen aktive Teilnehmer an den
altkatholischen Kongressen waren.

Diese ökumenische Unterstützung der altkatholischen Bewegung von
Seiten der Orthodoxen und Anglikaner hat den Altkatholikenkongress
in Köln (September 1872) angeregt, eine besondere Kommission für den

Dialog und Verhandlungen mit von Rom unabhängigen Konfessionen
und Kirchen, besonders mit den Orthodoxen und den Anglikanern, zu
schaffen. Vorsitzender der Kommission wurde Professor Ignaz von
Döllinger. Die Kommission arbeitete mit den orthodoxen Kongressteilnehmern

(Janyschew, Kirejew und Tatschalow) die sogenannten «Allgemeinen

Grundlagen» im Geist des bekannten Einheitskriteriums von
Vinzenz von Lerin aus und fasste den Beschluss, eine Konferenz über die

Fragen der Vereinigung und der Einheit der Christen in Bonn auf das

Jahr 1874 einzuberufen. Tatsächlich fanden zwei solche Konferenzen
statt: die erste Bonner Konferenz auf Initiative der deutschen Altkatholiken

vom 13. bis lO.September 1874 und die zweite Bonner Konferenz,
die Fortsetzung der ersten, vom 11. bis 16. August 1875.

In der Einladung zur ersten Bonner Konferenz, die von Döllinger
unterzeichnet wurde, heisst es: «Das Ziel, welches zunächst erstrebt und
mittels der Konferenz gefördert werden soll, ist nicht eine absorptive
Union oder völlige Verschmelzung der verschiedenen Kirchenkörper,
sondern die Herstellung einer kirchlichen Gemeinschaft auf Grund der
«unitas in necessaris> mit Schonung und Beibehaltung der nicht zur
Substanz des altkirchlichen Bekenntnisses gehörigen Eigentümlichkeiten
der einzelnen Kirchen.»18

Die Konferenz fand unter dem Vorsitz von Professor I. von Döllinger
statt, der den theologischen Boden für die Konferenz durch seine sieben
berühmten Vorträge über die «Wiedervereinigung der Kirchen» (Münder

Trennung von der Ostkirche, sondern «katholisch» im Sinn des Glaubensbekenntnisses

bedeutet. Das entspricht dem von Michaud gebrauchten «ancien-catholique».

17 Protokolle 31.10.1873, St. Petersburg. S. 7.
18 Bericht über die zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, hrsg. von

H. Reusch, Bonn 1874,1.

151



chen, Januar-Februar 1872) vorbereitet hatte, wo er die Perspektive
einer Wiedervereinigung der Kirchen durch eine schöpferische Rückkehr
zur Alten Ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends begründete und

prophetisch voraussagte, dass die Zeit kommen werde, in welcher die
Kirche des heiligen Petrus und die Kirche des heiligen Paulus zur Kirche
des heiligen Johannes wird. Das werde so geschehen, dass die getrennt
existierenden Kirchen gegenseitig voneinander lernen und dass sie die

Lehren und Symbole, die beiden Seiten bekannt sind, höher stellen als

das, was jetzt noch trennt19.

Diese Überzeugung lag der Arbeit der Bonner Konferenz zu Grunde,
die beschloss, als Grundlage und Massstab für die Wiedervereinigung die
Bekenntnisformeln der ersten christlichen Jahrhunderte sowie jene Lehren

und Einrichtungen anzuerkennen, die als wesentlich und notwendig
für die ganze Kirche des Ostens und Westens galten.

Diese Ansicht der Konferenz über die Kriterien für die Wiederherstellung

der Einheit der getrennten Kirchen auf der Grundlage der Einheit
im Glauben, im Leben und in den Überlieferungen der Alten Kirche
konnten die Orthodoxen nur begrüssen und sich über diese Haltung der
altkatholischen Brüder freuen. Aber auf dieser Konferenz wurde eine
andere Art, auf die Frage der Wiederherstellung der christlichen Einheit
heranzugehen, vertreten.

Diese andere Art, die Grundlagen, Methoden und Ziele der Verhandlungen

über die Einheit zu sehen, lässt sich so zusammenfassen:
a) Die getrennten Kirchen sind eigentlich Zweige oder Sektionen der

Einen christlichen Kirche, die sich infolge des «grossen Schismas» und
der folgenden Reformation trennten. Keine Kirche kann in Anspruch
nehmen, dass sie ihrem Wesen nach die Una Sancta ist, und kann sich

nicht den anderen entgegenstellen, als befänden sie sich - völlig, zum
Teil oder abgestuft - ausserhalb der Kirche (Una Sancta).

b)In der Glaubenslehre dieser Kirchen (faktisch aller Kirchen) kann und
muss man das Grundlegende unterscheiden, das heisst das, was zum
Glauben der ungeteilten Kirche gehört, und das. was Glaubenslehren
und Gebräuche der einzelnen Kirchen (ihre besonderen Glaubenslehren

und Bräuche) darstellt,
c) Die Gemeinschaft (Koinonia) kann man auf Grund der Einheit im

Wesentlichen herstellen (oder, richtiger gesagt, wiederherstellen) unter

Wahrung der Freiheit in den speziellen Glaubenslehren.

19 /. von Döllinger, Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen.
Nördlingen 1888, 11.

152



Es ist nicht schwer zu merken, dass eine solche Methode dem
ekklesiologischen Selbstbewusstsein der orthodoxen Kirche widerspricht, für
die die «Theorie der Zweige und Sektionen» (Branch Theory) und die

selektiv-vergleichende Methode zum Erreichen der Einheit nicht
annehmbar sind, denn die orthodoxe Kirche weiss sich in unmittelbarer
Verbindung mit dem Glauben, dem Leben und der Überlieferung der
Alten Kirche, als deren historische Fortsetzung und Zeugin sie sich

fühlt.
Dieser Unterschied in der Methode, an die Fragen der Wiederherstellung

der Einheit heranzugehen, hat sich auch auf die Endergebnisse der
Bonner Konferenzen, auf den ganzen Gang der Verhandlungen
zwischen den Orthodoxen und den Katholiken und auf die ganze Geschichte
der ökumenischen Bemühungen zur Erreichung der christlichen Einheit
ausgewirkt und wirkt sich bis heute auf sie aus.

Nichtsdestoweniger dürfen wir unsere Augen nicht vor der grossen
ökumenischen Bedeutung und den für die künftige christliche Einheit
sehr positiven Ergebnissen der Bonner Konferenzen von 1874/75 schliessen.

Diese haben eine solide Grundlage für die künftigen Arbeiten der

Petersburger und Rotterdamer Kommission und für die ganze Schlussphase

des orthodox-altkatholischen Dialogs vorbereitet.
An den Arbeiten der ersten Bonner Konferenz 1874 beteiligten sich

Altkatholiken, Anglikaner, Protestanten und seitens der Orthodoxen
aus Russland Janyschew, Kirejew, Tatschalow, Suchomi, und aus
Griechenland der Athener Professor Z. Rhossis. Auf der Konferenz wurden
15 Fragen besprochen, in welchen die bedeutendsten Unterschiede
zwischen der Orthodoxie, dem Katholizismus und dem Anglikanismus
enthalten waren. Die vom Standpunkt der Orthodoxen wichtigsten
Beschlüsse der Konferenz waren:

- Das Glaubensbekenntnis von Nicäa-Konstantinopel wurde als das

ökumenische Symbolum der Christenheit anerkannt; die Hinzufügung
des Filioque wurde als unrechtmässig anerkannt

- das neue päpstliche Dogma von der unbefleckten Empfängnis wurde
verworfen

- die Lehre vom Schatz der überschüssigen Verdienste der Heiligen
wurde verworfen.
Es wurde beschlossen, auf das folgende Jahr (1875) eine zweite Konferenz

einzuberufen, um die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen
weiter zu besprechen.

Als Hauptthema der Verhandlungen an der zweiten Konferenz wurde
das Dogma über den Ausgang des Heiligen Geistes bestimmt.

153



Die zweite Bonner Konferenz fand vom 11. bis 16. August 1875 statt.
An ihren Arbeiten nahmen über hundert Personen teil, darunter 15

Orthodoxe (8 aus Russland: Janyschew, Tatschalow, Kirejew, Ossinin u.a..
und 7 aus anderen Orthodoxen Kirchen: darunter von der Kirche von
Griechenland Erzbischof Lykurgos. 2 Bischöfe aus Rumänien,
Archimandrit Sawwa aus Belgrad. 2 griechische Professoren aus Athen: Rhossis

und Damalas, und ein Archimandrit aus Ungarn).
Am Vorabend der Konferenz erarbeiteten die Orthodoxen den Text

einer gemeinsamen Erklärung, deren Redaktor Professor Ossinin war.
Diese Erklärung wurde auf der Konferenz verlesen. Sie bestand aus
sieben Punkten:
1. Die Gespräche müssen auf der Grundlage der Überlieferung der Alten

Ungeteilten Kirche geführt werden, die die dogmatischen
Beschlüsse der Sieben ökumenischen Konzile und die damit übereinstimmende

Lehre der alten Kirchenväter einschliessen, die «unantastbar»
bleiben muss als die verbindliche Lehre der «Alten Ungeteilten
Kirche».

2. Nur jene Überlieferungen müssen anerkannt werden, welche «dogmatische

Bedeutung und Autorität» haben, und nicht individuelle, oft
einander widersprechende Meinungen, die von der in ihrer Ökumenizität

unfehlbaren Kirche nicht autorisiert sind. «Im Wesentlichen
Einheit, sonst überall Freiheit, in allem Liebe».

3. Dogmen sind jene Glaubenslehren, die ihrer Herkunft und ihrem
Inhalt nach in der göttlichen Offenbarung wurzeln (in klaren Texten der

Fleiligen Schrift) und entweder von den Ökumenischen Konzilen
bekräftigt und definiert oder einmütiges Zeugnis der Kirchenväter sind
oder als eine im allgemein-kirchlichen Bewusstsein existierende
Überlieferung verpflichtende Bedeutung besitzen.

4. Häretisch jedoch ist alles, was der dogmatischen Glaubenslehre
widerspricht oder sich eine dogmatische Bedeutung zuschreibt, die es

offensichtlich nicht hat.
5. Was weder auf die Seite des Dogmas noch auf die Seite der Häresie

gehört, kann, ohne die kirchliche Einheit zu verletzen, als «theologische
Meinung oder Schulthese» vertreten werden.

6. Die Interpretation der Meinungen der Väter soll unter Berücksichtigung

der historischen Umstände der Zeit geschehen, in der diese

Meinungen geäussert wurden.
7. Die dogmatische Lehre vom Ausgang des Heiligen Geistes ist eine

geheimnisvolle und schwer zugängliche Wahrheit der göttlichen
Offenbarung. Deshalb kann sie, vom kirchlichen Standpunkt betrachtet,

154



nicht auf dem Weg einer philosophischen Analyse bestätigt oder
entwickelt werden.
Diese Thesen der Orthodoxen wurden von der Konferenz als Grundlage

der Gespräche angenommen.
Professor Döllinger seinerseits äusserte im Namen der Altkatholiken

die Vermutung, dass es möglich sei, bezüglich der folgenden wesentlichen

Thesen unbestritten bereits jetzt Übereinstimmung festzustellen:
1. Wir nehmen einmütig die dogmatischen Beschlüsse der Ökumenischen

Konzile und das Symbolum von Nicäa-Konstantinopel an.
2. Wir können jeden Punkt der Lehre vom Heiligen Geist unterschreiben,

die Johannes von Damaskus vertritt, der als der eigentliche Theologe

der Ostkirche angesehen wird.
3. Wir können sogar den Satz der «Confessio Orthodoxa» als gültig

anerkennen, dass der Heilige Geist vom Vater allein ausgehe, da beigefügt
ist: sofern der Vater «Ursprung und Quelle der Gottheit» ist.
Im Grunde genommen waren im Sinn dieser Erklärung Döllingers die

Altkatholiken bereit, die orthodoxe Lehre vom Heiligen Geist und
überhaupt das ganze Erbe der Alten Ungeteilten Kirche ohne Vorbehalte
anzunehmen, um ihre Einheit im Glauben mit der Überlieferung und
Lehre der heiligen Väter der östlichen und westlichen Kirche der Zeit
der Sieben Ökumenischen Konzile zu bezeugen.

Döllinger legte ein «Glaubensbekenntnis bezüglich des Heiligen
Geistes» zur Prüfung durch die Orthodoxen vor. Es enthielt 11 Artikel, von
denen jeder mit Worten von Vätern der östlichen Kirche (Athanasius
und Kyrill von Alexandrien, Basilius der Grosse, Johannes Chrysostomus,

Gregor von Nyssa, Johannes von Damaskus u. a.) formuliert war.
Die Orthodoxen waren verwirrt, und in ihrem Namen sagte Professor

Ossinin, dass es unmöglich sei, in so kurzer Zeit über dieses Dokument
ein Urteil abzugeben. Es sei nötig, die Verweise auf die heiligen Väter
mit deren Werken im Zusammenhang mit anderen von ihnen stammenden

Äusserungen und unter Berücksichtigung der Ziele, die sie mit diesen

Meinungsäusserungen verfolgten, zu vergleichen.
Es wurde eine Kommission gebildet, welche der Konferenz ein

Schema vorlegte, das aus sechs Thesen bestand, die auf der Lehre des

Heiligen Johannes von Damaskus gründeten und die die Übereinstimmung

der östlichen und westlichen Konferenzteilnehmer ausdrückten.

Döllinger schlug vor, diese übereinstimmend angenommenen Thesen

aus Johannes von Damaskus dem Episkopat der Ortskirchen (den
Bischöfen und den Synoden) vorzulegen, damit auf der nächsten Konferenz

eine bereits offizielle, von der Hierarchie und den Synoden der östli-

155



chen Kirchen sanktionierte Übereinkunft im Glauben angenommen
werden könnte.

Als Döllinger die Bilanz der Konferenz zog, brachte er seine Freude
und Hoffnung im Zusammenhang mit den Ergebnissen der theologischen

Erörterungen bezüglich der Frage des Ausgangs des Heiligen Geistes

zum Ausdruck und sagte: «... ein dogmatischer Gegensatz ist
bezüglich dieser Frage [des Ausgangs des Heiligen Geistes] zwischen uns
nicht mehr vorhanden Ich hoffe, wir werden im nächsten Jahr diese

internationalen Conferenzen fortsetzen können. Welche Freude, wenn uns
dann die Orientalen verkünden können: unsere Bischöfe. Synoden und
Kirchen haben unserer Vereinbarung zugestimmt!»-0

In seiner Ansprache berührte Döllinger auch andere an der Konferenz
erörterte Themen und versuchte in allen Fragen für alle Versammelten
eine gemeinsame Linie zu finden21.

Die Bonner Unionskonferenzen von 1874/75 führten zwar nicht zur
Vereinigung der Altkatholiken, Orthodoxen und Anglikaner, wovon die
Führer der altkatholischen Bewegung träumten, aber sie waren doch das

hervorragendste ökumenische Ereignis im Dialog zwischen den getrennten

Kirchen im 19. Jahrhundert. Auf den Konferenzen trafen sich im
brüderlichen Dialog über hundert Theologen und bedeutende kirchliche
Persönlichkeiten aus den orthodoxen, altkatholischen und anglikanischen

Kirchen (über 65 Anglikaner aus England und den Vereinigten
Staaten, 15 Orthodoxe aus Russland, Griechenland und anderen
Balkan-Ländern, über 45 Altkatholiken aus Deutschland, der Schweiz,
Österreich, Holland und Frankreich, sowie eine bedeutende Gruppe von
protestantischen Pastoren aus Deutschland). Und diese ökumenischen

Gespräche und Verhandlungen waren Vorboten und gewissermassen
eine bahnbrechende Vorwegnahme der späteren ökumenischen Bewegung,

die nach den Versammlungen von Edinburgh (1910) und Genf
(1920) institutionalisiert wurde. Wie Dr. Willem Visser't Hooft darüber

später sagte, waren es Ökumeniker «avant la lettre», d.h. Ökumeniker
vor der ökumenischen Bewegung, oder, wie noch später der altkatholische

Bischof Urs Küry sagte, es war die Ökumene vor dem Erscheinen
der später organisierten Ökumene des Genfer Typs.

Den grössten ökumenischen Erfolg hatten die Bonner Konferenzen
von 1874/75 für die Annäherung zwischen den Altkatholiken und den

Anglikanern, obwohl manche Anglikaner wegen der ihrer Meinung nach

20 A.a.O., 93f.
21 A.a.O., 94-99.

156



übermässigen Neigung des Altkatholizismus zur Orthodoxie unzufrieden

waren.
Die protestantischen Elemente bei den Anglikanern («Low Church»)

waren mit den Thesen der Bonner Konferenzen über die Überlieferung,
die Beichte und die Eucharistie unzufrieden, und die romanisierenden
Elemente («High Church») warfen Bonn Konzessionen an die Orthodoxen

in der Frage des Filioque vor. (Zum Beispiel der bedeutende Theologe

der hochkirchlichen Bewegung Dr. Edward Pusey).
Was die Reaktion der Orthodoxen auf die Bonner Konferenzen

betrifft, so gab es auch hier neben den im höchsten Grad positiven Bewertungen

durch Janyschew, Kirejew und Ossinin unzufriedene Pessimisten.

Als im Dezember 1875, vier Monate nach der 2. Bonner Konferenz, Prof.
Ossinin auf der Versammlung der «Gesellschaft der Freunde der geistlichen

Aufklärung» einen ausführlichen Bericht über die Arbeit der
Konferenz vorlegte, stellte sich in der Diskussion darüber heraus, dass es unter

den Mitgliedern der Gesellschaft auch Unzufriedene und Skeptiker
bezüglich der Aussichten der Annäherung mit den Altkatholiken gab22.

Doch die Mehrheit war der Meinung, dass die Begegnungen mit den

Altkatholiken fortgesetzt werden sollten «in der Hoffnung, dass dies die

Altkatholiken zur Annahme der orthodoxen Lehre führen kann»23.

Diese Reaktion von seiten der Anglikaner und der Orthodoxen
förderte den Prozess der Vereinigung der nationalen Gruppen und Kirchen
der altkatholischen Bewegung zur Union der Altkatholischen Kirchen,
die sogenannte «Utrechter Union», mit der Konferenz der altkatholischen

Bischöfe, an deren Spitze als Präsident unter den mit ihm
gleichberechtigten altkatholischen Bischöfen der Primas der Niederländischen

Kirche, der Erzbischof von Utrecht, steht.
Diese Bischofskonferenz der Utrechter Union gab im September 1889

die «Utrechter Erklärung» heraus, eine Art gemeinsame Grundsatzcharta,

die aus 8 Punkten besteht.

Die «Utrechter Erklärung» war ein ausserordentlich positiver und
stabilisierender Faktor für die Entwicklung der Beziehungen der altkatholischen

Kirche mit allen andern christlichen Kirchen der Welt. Das trug
sehr stark zur Herausbildung von partnerschaftlichen Beziehungen der
altkatholischen Kirche im ganzen Prozess der Gespräche mit der
orthodoxen Kirche über die Wiederherstellung der Einheit und Gemeinschaft

Rechenschaftsbericht in den Protokollen S. 113-139.

A.a.O., 130.

157



auf der Grundlage der Einen Ungeteilten Kirche des Ostens und des

Westens bei.
Nach der Vereinigung in der «Utrechter Union» begannen die

Altkatholiken regelmässig - jedes zweite Jahr - Internationale Altkatholikenkongresse

einzuberufen, an denen -wie schon an den früheren
Altkatholikenkongressen - russische Theologen aus Russland wie auch aus dem
Westen immer sehr aktiv teilnahmen. Auf dem ersten dieser Internationalen

Altkatholikenkongresse in Köln (1890) wurde den Erklärungen
der Bonner Konferenz von 1875 entsprechend das Glaubensbekenntnis

zum ersten Mal ohne Filioque vorgelesen. Auf dem nächsten Kongress
1892 in Luzern war ausser den offiziellen Vertretern der Russischen Kirche

(Janyschew, Kirejew, Ossinin, Katanskij u.a.) als Gast der griechische

Erzbischof von Patarä, Nikephóros Kalogeras, anwesend, der den

Kongress auf griechisch segnete und eine Grussbotschaft des Metropoliten
Germanos von Athen verlas.

Der Kongress erklärte: «Der Altkatholizismus (die katholische
Reformbewegung) ist kein blosser Protest gegen die neuen Dogmen des
Vatikans und speziell gegen die päpstliche Unfehlbarkeit, sondern er ist die

Rückkehr zu dem wahren Katholizismus der alten, einen und ungeteilten
Kirche, hinweg über die Verderbnisse des papistisch-jesuitischen Kir-
chentums, und ein Mahnruf an alle christlichen Gemeinschaften zur
Einigung auf altchristlichem Grunde.»24

Der russische Kongressteilnehmer Professor A.L. Katanskij
unterstützte diesen Aufruf und sagte, dass die östlichen Christen kein Recht
hätten, sich völlig von der tätigen Anteilnahme am Schicksal des
Altkatholizismus fernzuhalten. Der orthodoxe Osten hat die Pflicht, seinen

westlichen Brüdern, die bei uns eine feste Stütze suchen, brüderlich zu
helfen. Eine Übereinkunft mit ihnen ist durchaus möglich auf der

Grundlage der gemeinsamen (dogmatischen) Glaubensgesinnung unter
Beibehaltung geschichtlicher und ritueller Unterschiede.

Ein anderer Vertreter der Russischen Kirche, General Kirejew, schlug
vor, eine internationale theologische Fakultät und ein internationales
theologisches Organ, eine Zeitschrift für substantielle theologische
Diskussionen über die Fragen der christlichen Einheit, zu schaffen.

Der Kongress billigte diese Voten und nahm die beiden Vorschläge Ki-
rejews an, doch gelang es nur, den zweiten Vorschlag zu verwirklichen,
d.h. eine internationale theologische Zeitschrift zu gründen. Es war die
«Revue Internationale de Theologie», die seit 1892 erschien und seit

24 S. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, 3. Aufl., Frankfurt/M 1982, 454.

158



1911 als «Internationale Kirchliche Zeitschrift» fortgeführt wird. Nebenbei

bemerkt wurde dieses Unternehmen am Anfang von den Freunden
der altkatholischen Bewegung aus der Russischen Orthodoxen Kirche,
besonders Janyschew und Kirejew, tatkräftig unterstützt.

Noch mehr wurde dieses Unternehmen durch die ungewöhnliche
Popularität des bekannten altkatholischen Theologen und Reformers
Professor Eugène Michaud in den kirchlich-gesellschaftlichen und sogar in
den Regierungskreisen Russlands gefördert. Er war nicht nur ein naher
Freund und Mitkämpfer der russischen Freunde der altkatholischen

Bewegung (Janyschew, Kirejew, Ossinin, Wassiljew, Olga Nowikowa u.a.),
sondern auch fest angestellter Korrespondent des Russischen Ministeriums

für Volksbildung, der durch einen persönlichen Erlass Kaiser
Alexanders IL in diese Stellung berufen worden war. E. Michaud war begeistert

vom Gedanken der Wiederherstellung der eucharistischen Gemeinschaft

(Koinonia, communio in sacris) zwischen der orthodoxen Kirche
und der katholischen Kirche des Westens. Dafür lebte und arbeitete er.

Doch dazu war es nach seiner Überzeugung nötig, zuerst die Kirche des

Westens zu reformieren, sie zum gemeinsamen Glauben und zur gemeinsamen

Überlieferung der Einen Ungeteilten Kirche der Zeit der Sieben
Ökumenischen Konzile zurückzubringen. Diese Gedanken und

Hoffnungen legte er in zwei Büchern dar: «Programme de réforme de l'église
d'Occident», Paris 1872; «Discussions sur les sept conciles oecuméniques»,

Bruxelles 1878. Das letztere Buch widmete er «der ehrwürdigen
Kirche des Ostens, die seit elf Jahrhunderten tapfer gegen das Papsttum
und den Papismus kämpft und die christlichen Überlieferungen treu
bewahrt»25.

Diese Bücher von Professor E. Michaud genossen in Russland auf
höchster Ebene grösste Wertschätzung. Der Oberprokuror des Heiligen
Synods, Graf Dimitrij Tolstoj, beauftragte eine Gruppe von russischen

Gelehrten, Spezialisten der Theologie und der Geschichte, die Arbeiten
von Michaud wissenschaftlich zu begutachten.

Die eingehende Untersuchung und der Bericht übertrafen alle
Erwartungen. Wegen ihres hohen Niveaus und der Klarheit in der Darstellung
sowie wegen der Objektivität und der Übereinstimmung ihres Inhalts
mit der orthodoxen Lehre und dem orthodoxen Standpunkt zu den be-

18 «À la vénérable Eglise d'Orient qui, depuis onze siècles, lutte vaillamment
contre la papauté et le papisme, et garde fidèlement les traditions chrétiennes ...».

Zitiert nach R. Dederen, Un réformateur catholique au XIXe siècle. Eugène
Michaud, Genève 1963, 232.

159



handelten Fragen können die Arbeiten von Michaud nach Meinung der
Rezensenten als kirchengeschichtliche Lehrbücher an unseren geistlichen

Seminaren gebraucht werden.
Nach dem Urteil der Kommission verdienen die Bücher von Michaud

besondere Anerkennung durch die Kirche. Der Heilige Synod nahm von
diesem Bericht Kenntnis und bat den Oberprokuror Kaiser Alexander
IL, von der hohen wissenschaftlichen Qualität der Bücher von Michaud
zu berichten und die Frage zu stellen, ob es möglich sei, dem Verfasser
die Würde eines Doktors der Theologie zu verleihen. Als Kirejew dies
Michaud mitteilte, lehnte dieser das Ansinnen diskret ab, nahm aber mit
Dankbarkeit vom Kaiser eine goldene Tabakdose und die Stellung eines

festangestellten Korrespondenten des Russischen Ministeriums für
Volksbildung an. Mit diesen Sympathien für die Orthodoxie und die
Russische Kirche zog sich Michaud Unmutsäusserungen einiger Altkatholiken

zu26.

Michaud antwortet darauf, dass er in allem, was in der Alten Kirche
dem Osten und dem Westen gemeinsam war, gleichzeitig westlich und
östlich sei. In allem, was für die Alte Kirche des Westens charakteristisch
war, sei er nur westlich27.

Diese tiefen und aufrichtigen Überzeugungen der Pioniere und Väter
der altkatholischen Bewegung (Döllinger, Michaud u.a.), dass man nur
auf der Grundlage der Gemeinsamkeit und Einheit von Ost und West,
des gemeinsamen Erbes und der gemeinsamen Überlieferung der Alten
Ungeteilten Kirche nach der Einheit der Christen streben könne, lösten
einen starken positiven Impuls in der Russischen Kirche aus und führten
zu einer Initiative, nun auch offizielle Verhandlungen mit den Altkatholiken

aufzunehmen.
Die Bonner Konferenzen von 1874/75 und die Teilnahme von

russischen Theologen von der «Gesellschaft der Freunde der geistlichen
Aufklärung» an allen Kongressen und Konferenzen der altkatholischen
Bewegung hatten eine gute Grundlage für den offiziellen Dialog der Kirche
und für die erfolgreichen Arbeiten der St. Petersburger und der Rotterdamer

Kommission geschaffen.

26 «N'était-il pas pope russe et n'en tirait-il pas traitement? demandaient
d'aucuns.» A. a. O.. 233, Anm. 39.

27 «Dans tout ce qui est universel, je suis à la fois occidental et oriental; dans tout
ce qui n'est pas universel, je suis seulement occidental.» A.a.O., 233.

160



5. Die St.Petersburger und die Rotterdamer Kommission

Fassen wir nochmals zusammen, welche Umstände schliesslich zur
Aufnahme der offiziellen Verhandlungen zwischen der russischen-orthodo-

xen und der altkatholischen Kirche führten:
a) Theologen und kirchlich-gesellschaftlich führende Persönlichkeiten

aus dem Kreis der «Gesellschaft der Freunde der Geistlichen Aufklärung»

hatten an den ersten altkatholischen Kongressen teilgenommen
und unterstützten die altkatholische Bewegung.

b)Den Büchern des altkatholischen Theologen Professor E. Michaud
über das Programm zur Reform der abendländischen Kirche und über
die Sieben Ökumenischen Konzile wurde 1872/73 in Russland höchste

Anerkennung von seiten des Heiligen Synods, des Oberprokurors und
des Kaisers zuteil.

c) Auf der Bonner Konferenz 1875 hatte Döllinger erklärt, dass die
Altkatholiken die Lehre des Heiligen Johannes von Damaskus über den

Heiligen Geist annehmen, und zwar wie sie in der «Confessio Ortho-
doxa» dargelegt ist.

d) Auf dem Kölner Kongress 1890 wurde das Glaubensbekenntnis ohne

Filioque gelesen.
e) Auf dem Luzerner Kongress 1892 schlug der russische Kongressteilnehmer

General Kirejew vor. eine internationale theologische Fakultät

zu gründen und durch gemeinsame Anstrengungen die Herausgabe

einer wissenschaftlichen, internationalen theologischen
Zeitschrift in die Wege zu leiten.

f) In den Thesen des Luzerner Kongresses 1892 (den sogenannten
«Luzerner Thesen») wurde erklärt, dass offizielle Gespräche mit der
orthodoxen Kirche nötig seien (auf Vorschlag Janyschews in der gegebenen

Lage mit der Russischen Orthodoxen Kirche).
Auf all dies reagierte der Heilige Synod der Russischen Orthodoxen

Kirche mit der Herausgabe eines Erlasses vom 15. Dezember 1892 über
die Bildung einer speziellen Kommission zur Prüfung der Möglichkeit
einer Wiedervereinigung der Altkatholiken mit der Orthodoxen Kirche28.

Die Kommission setzte sich wie folgt zusammen:
Vorsitzender:
Erzbischof Antonij (Wadkowskij) von Finnland
Mitglieder:
Protopresbyter I. Janyschew

28 «Bedingungen und Richtlinien ausarbeiten, die Verhandlungen mit den
Altkatholiken zu Grunde gelegt werden könnten». Ukas des Synods Nr. 5038.

161



Archimandrit Boris (Plotnikow), Rektor der St.Petersburger Geistlichen

Akademie.
Die Professoren der St. Petersburger Geistlichen Akademie:

Iwan Jegorjewitsch Troitzkij
Alexander Lwowitsch Katanskij
Iwan Terentjewitsch Ossinin

Wasilij Wasiljewitsch Bolotow
General Alexander Alexejewitsch Kirejew
Wladimir Karlowitsch Sabler, Stellvertreter des Oberprokurors des

Heiligen Synods

Erzpriester Pjotr Smirnow, Vorsteher der Isaakskathedrale

Erzpriester Alexander Lebedew, Vorsteher der Kasaner Kathedrale
Erzpriester Pjotr Lebedew, Religionslehrer des Pagenkorps
Sekretär der Kommission:
Professor Bolotow
Die Petersburger Kommission begann ihre Arbeit im Dezember 1892

und stellte fest, dass es bei den Verhandlungen mit den Altkatholiken um
drei altkatholische Ortskirchen gehe: die Utrechter Kirche (Holland),
die deutsche und die schweizerische Kirche. Diesen Kirchen standen
Erzbischof Gerardus Gul und die Bischöfe Joseph Hubert Reinkens und
Eduard Herzog vor. Diese Altkatholiken hätten eine mehr oder weniger
bestimmte kirchliche Organisation, eine feste Gottesdienstordnung und
amtliche Bücher dogmatischen und zum Teil kirchenrechtlichen Inhalts.
Um sich über den Altkatholizismus eine Meinung zu bilden, benützte die

Kommission: die Utrechter Erklärung von 1889; den Leitfaden für den
katholischen Religionsunterricht an höheren Schulen (verfasst von
Professor Joseph Langen) 1875; den 1875 im Auftrag der Altkatholischen
Synode herausgegebenen Katechismus; den Katechismus der Schweizer
Altkatholiken (Bern 1889); das Gebet- und Gesangbuch (Mannheim
1885) und das Gebetbuch der Schweizer Altkatholiken (Bern 1889).
Ergänzend gebrauchte die Kommission noch die 1874 von der Petersburger
Sektion der «Gesellschaft der Freunde der Geistlichen Aufklärung»
zusammengestellte «Aufzählung der dogmatischen (6 Punkte) und der

wichtigsten liturgischen und kirchenrechtlichen (7 Punkte) Differenzen,
die die Westliche Kirche von der Orthodoxen Ostlichen unterscheiden»
und die Antwort der Altkatholiken darauf (1875). Auch wurden alle
Berichte über die Sitzungen der beiden Bonner Konferenzen von 1874/75

studiert.
Nachdem die Kommission alle erwähnten Materialien geprüft hatte,

erklärte sie, dass die Punkte der Utrechter Erklärung, die das Selbstbe-

162



wusstsein des Altkatholizismus ausdrückten (Punkte 1,2,3,4,5,7,8), für
die orthodoxe Seite verständlich seien und keine Schwierigkeiten
verursachten. Bloss ein Punkt, der 6. über die Eucharistie, bedürfe ergänzender

Erläuterungen seitens der Altkatholiken.
Von den in der «Aufzählung» der «Gesellschaft der Freunde der

geistlichen Aufklärung» erwähnten 6 dogmatischen Unterschieden zwischen
der westlichen und der orthodoxen Kirche bleibe vom Standpunkt der
Kommission die Frage des Ausgangs des Heiligen Geistes noch ungelöst.
In den Katechismen der Altkatholiken gebe es noch keine klaren Angaben

über die Ökumenischen Konzile.
Von den kirchenrechtlichen Fragen war nach Meinung der Kommission

die wichtigste die der Anerkennung der Bischöfe der Utrechter Kirche

und der von ihr geweihten Bischöfe Reinkens und Herzog.
Die anderen kirchenrechtlichen und liturgischen Differenzen können

für die Kommission kein Hindernis für die Gemeinschaft mit der
orthodoxen Kirche bilden. Zur Frage der Lehre der Altkatholiken über den

Heiligen Geist (Filioque) wurde festgestellt: Obwohl die Altkatholiken
das Filioque aus dem Symbolum gestrichen und erklärt hätten, dass es

kein Dogma, sondern nur eine theologische Meinung einiger Väter und
Lehrer der westlichen Kirche sei, und dass die Altkatholiken den Vater
als die einzige Ursache des Seins des Sohnes und des Geistes anerkennen
und den Sohn nicht als zweiten Ursprung des Heiligen Geistes betrachten,

möchte die Kommission dennoch in dieser für die Einheit sehr wichtigen

Frage um der Klarheit willen wissen, ob die Altkatholiken mit
folgenden Thesen einverstanden wären:
1. «Wir glauben, dass der Vater die Ursache des Sohnes und des Geistes

ist, des Sohnes durch die Zeugung, des Heiligen Geistes durch den

Ausgang. Der Vater zeugt den Sohn und lässt den heiligen Geist ausgehen.

Der Sohn wird vom Vater gezeugt und der Heilige Geist geht aus

dem Vater aus. So verehren wir einen einzigen Ursprung und anerkennen

den Vater als die einzige Ursache des Sohnes und des Geistes.»29

2. In theologischen Spekulationen vermeiden wir jede Darstellungs- und
Ausdrucksweise, durch die auch nur im geringsten zwei Ursachen oder
zwei Ursprünge in der Heiligen Dreifaltigkeit anerkannt würden,
selbst wenn diese nicht in demselben Sinn verstanden würden; also

wenn zum Beispiel der Sohn als sekundäres Prinzip oder Sekundärursache

des Heiligen Geistes anerkannt würde oder wenn der Vater und

Aus dem Ritus des bischöflichen Bekenntnisses und Gelöbnisses.

163



der Sohn als miteinander zum einen Ursprung für den Ausgang des

Heiligen Geistes vereint gedacht würden.
3. Es wäre auch abzuklären, ob sich nach der Meinung der Altkatholiken

das «Hervorleuchten aus dem Vater durch den Sohn» (eine Formulierung,

die sich bei einigen Kirchenvätern findet) nur auf die Sendung
des Heiligen Geistes in die Welt zur Begnadung der Geschöpfe bezieht
oder ob es auch im ewigen Leben der Gottheit denkbar ist.

Im Zusammenhang mit der Unklarheit in der Haltung der Altkatholiken
zum Filioque hielt es die Kommission für nötig zu fordern, dass alle
altkatholischen Gemeinden das Wort Filioque aus dem Glaubensbekenntnis

und aus den Katechismen entfernen.
Die Kommission machte die Altkatholiken auch darauf aufmerksam,

dass es im Katechismus und im Leitfaden für höhere Schulen keine genügend

klaren und konkreten Angaben über die ökumenischen Konzile
gibt, dass die Lehre von den «zwei Naturen der einen Hypostase», von
der «einen Person», von den zwei Wollens- und Wirkweisen sowie die
Lehre von der Gottesmutter ungenügend erklärt seien.

Die Lehre der Altkatholiken über die heilige Eucharistie, wie sie im
6. Punkt der Utrechter Erklärung dargelegt ist, bedarf nach Meinung der
Kommission weiterer Erläuterungen, denn obwohl dort gesagt ist, dass

die Altkatholiken unversehrt in aller Treue den alten katholischen Glauben

von dem heiligen Altarsakramente festhalten, ist nicht klar, ob sie

meinen, dass Brot und Wein in der heiligen Eucharistie infolge der
Wesensverwandlung30 Leib und Blut Christi selbst sind.

Im Leitfaden für höhere Schulen und im Katechismus werden die

«Wandlung» oder «Wesensverwandlung» in der heiligen Eucharistie
nicht erwähnt.

Von den kirchenrechtlichen Fragen behandelte die Kommission die

Frage der Anerkennung der Weihen der Bischöfe der Utrechter Kirche
und der altkatholischen Bischöfe Reinkens und Herzog, die von dieser
die Weihe empfangen hatten.

Nachdem die Kommission den ganzen Komplex der kirchenrechtlichen

Schwierigkeiten studiert hatte, der mit der Weihe von Cornelius
Steenoven durch Dominique-Marie Varlet, Bischof von Babylon - in

50 Anm. des Übersetzers: Das russische Wort ist dem griechischen «metousio-
sis», bez. lat. «transsubstantiatio» nachgebildet, hat aber nicht die Assoziationen
mit der hochmittelalterlich-scholastischen Transsubstantiationslehre. die im
Deutschen mit dem Wort «Transsubstantiation» verbunden sind. In den Übersetzungen

aus dem Russischen, die den Altkatholiken übergeben wurden, stand aber
natürlich «Transsubstantiation».

164



partibus infidelium -, verbunden war, kam sie zur Schlussfolgerung, dass

der Ursprung der Utrechter Hierarchie unbestreitbar kanonisch irregulär

sei. Doch die Kommission schloss ihren Bericht an den Heiligen
Synod über diese Frage mit folgender Erklärung aus der Geschichte der
kanonischen Praxis der Kirche in ähnlich gelagerten schwierigen und

verworrenen Situationen:
«Aus der Praxis der Alten Kirche ist ersichtlich, dass die Kirche als

eine lebendige und umfassend beauftragte Gemeinschaft die Vollmacht

beanspruchte, über kanonisch irreguläre Weihen zu urteilen, und auf die

einen von ihnen die ganze Strenge der Kanones anzuwenden und sie für
nichtig und unwirksam zu erklären, gegenüber anderen, dem Buchstaben

der Kanones nach ebenso irregulären, illegitimen und daher unwirksamen

Weihen dagegen Nachsicht zu üben, und diese durch ihre Zustimmung

zu bestätigen und so die Unwirksamkeit aufzuheben.
Was die Anerkennung oder Nicht-Anerkennung der Legitimität der

altkatholischen Hierarchie betrifft, kann die Angelegenheit nur durch
die höchste kirchliche Autorität entschieden werden. Deshalb legt die

Kommission diese Frage, die nicht von ihr zu entscheiden ist. Eurer
Heiligkeit [d.h. dem Heiligen Synod] zur Entscheidung vor.»

Dieser Bericht der Petersburger Kommission wurde am 29. Mai 1894

an Erzbischof Gul von Utrecht gesandt. Er antwortete, dass er seinerseits

eine Kommission einsetzen werde, die die Antworten auf die Gutachten
der Petersburger Kommission ausarbeiten solle.

Diese altkatholische Kommission wurde am 27. August 1894 auf dem
3. Internationalen Altkatholikenkongress eingesetzt und deshalb
«Rotterdamer Kommission» genannt.

Die Kommission setzte sich wie folgt zusammen:
Vorsitzender:
Bischof Reinkens, nach dessen Tod Bischof Theodor Weber

Mitglieder:
J.J. van Thiel, Präsident des Seminars Amersfoort
Die Professoren:

E. Michaud
H. Reusch
J. Langen
J. von Schulte

Im August 1896 erhielt die Petersburger Kommission die Antwort der
Rotterdamer Kommission. Die altkatholischen Theologen waren
einverstanden, dass das Filioque auf unrechtmässige Weise in das westliche
Glaubensbekenntnis eingeführt wurde. Aber die russische Kommission

165



gehe zu weit und unterscheide nicht scharf genug das Dogma von der

theologischen Meinung. Dogmatisch verpflichtend sei nur die Lehre des

unveränderten nicänischen Symbolums (ohne Filioque). Deshalb dürfe
nicht gefordert werden, dass auch in der theologischen Spekulation jede
Vorstellungsweise vom Sohn als Sekundärursache oder Mitursache des

Heiligen Geistes vermieden werde.
Dies sei im Osten immer und im Westen bis zu Augustin die übliche

Lehre der Väter gewesen. (Von den griechischen Vätern hätten Athanasius,

Basilius, Epiphanius, Didymus, Gregor von Nyssa, Gregor von
Nazianz, Kyrill von Alexandrien, Maximus der Bekenner, Johannes von
Damaskus u. a. ein solches Verständnis vertreten: Der Heilige Geist geht
aus dem Vater aus durch den Sohn.) Patriarch Tarasius von Konstantinopel

habe diese Formulierung sogar in sein Glaubensbekenntnis eingefügt,

das vom VII. Ökumenischen Konzil gutgeheissen wurde. Es sei also

- nach Meinung der Rotterdamer Kommission - auch jetzt zulässig, den
Sohn als Sekundär- oder Mitursache des Heiligen Geistes zu bezeichnen,
nicht als Dogma, sondern als Ausdruck einer menschlichen Spekulation.
Alle über das geoffenbarte Dogma hinausgehenden Beschränkungen
werden als unberechtigt betrachtet.

In der Frage der Eucharistie verurteilt die Rotterdamer Kommission
in ihrer Antwort entschieden die lutherische Lehre3' über dieses Sakrament

und anerkennt die dogmatische Identität der altkatholischen Lehre
darüber mit der römisch-katholischen: In der Eucharistie empfangen die

Gläubigen wahrhaft (vere), wirklich (realiter) und wesenhaft (substan-
tialiter) Leib und Blut Christi unter der Gestalt von Brot und Wein. Doch
die Kommission vermeidet den Gebrauch des Begriffs «Transsubstantiation».

Die altkatholischen Theologen erinnern die Russen daran, dass

sogar der russische Dogmatiker Makarij sagt, dass der Ausdruck
«Wesensverwandlung» («transsubstantiatio») im Westen erst im 11. Jh. in
Gebrauch gekommen sei und im Osten erstmals im 15. Jh. und dass man
deshalb der mittelalterlichen Schulmeinung nicht die Bedeutung eines Dogmas

zuschreiben dürfe.
Zur Frage der Ökumenischen Konzile meint die Rotterdamer

Kommission, dass in den Katechismen und im Religionsunterricht in der
Schule die Bedürfnisse jeder Ortskirche berücksichtigt werden mussten.
Vom pädagogischen Standpunkt aus sei es mit dem Einprägen mechani-

11 Anmerkung des Übersetzers: Im Originaltext der Rotterdamer Kommission
verwahrt sich diese nur dagegen, dass die altkatholische Lehre mit der lutherischen

Impanationslehre identifiziert oder in die Nähe der calvinistischen
Abendmahlslehre gerückt werde. Revue Internationale de Théologie V (1897) 3.

166



scher, für viele ganz unverständlicher Formeln nicht getan, da dies nicht
zu einer «Verwertung derselben für das religiöse Gemütsleben» beitrage.

Bezüglich der für die gegenseitigen Beziehungen schwierigsten Frage,
nämlich der Frage des kanonischen Charakters der holländischen
altkatholischen Bischöfe, unterstreicht die Rotterdamer Antwort, dass alle

Mitglieder der Kommission die Auffassung der Petersburger Kommission

historisch und sachlich in wesentlichen Punkten unrichtig finden. Es

folgt eine Analyse der historischen und kirchenrechtlichen Situation der
Utrechter Kirche auf dem Hintergrund der Wirren jener Zeit und der
Krise in den Beziehungen mit dem Papsttum und der römischen Kurie.
Dieser Abschnitt schliesst mit dem Ausdruck der Überzeugung, dass

auch die Russische Kirche, wenn sie wählen müsste zwischen Hétérodoxie

und kleineren disziplinaren Unregelmässigkeiten, welche das Wesen
der Sache nicht berühren, keinen Augenblick im Zweifel wäre über das

nach kirchlichen Grundsätzen einzuhaltende Verfahren, wie die Utrechter

Kirche dies 1723 bei der Wahl von Cornelius Steenoven zum
Erzbischofvon Utrecht und bei seiner Weihe tun müsste. Die Antwort war im
Namen der ganzen Rotterdamer Kommission von ihrem Vorsitzenden,
Bischof Theodor Weber, unterschrieben.

Nachdem die Antwort der Rotterdamer Kommission in St. Petersburg
eingetroffen war, ging der Meinungsaustausch weiter. Die Petersburger
Kommission fand die altkatholische Antwort ungenügend und unklar
und forderte im nächsten Jahr (1897) neue Erläuterungen zur Frage des

Filioque und der Eucharistie an.
Was das Filioque betrifft, forderten die russischen Theologen nochmals

von den Altkatholiken die Annahme jener in der Russischen Kirche
gebräuchlichen Formel aus dem bischöflichen Bekenntnis, welche sie

den Altkatholiken bereits 1894 in ihrem ersten, nach Holland gesandten
Bericht vorgeschlagen hatten: «Wir glauben, dass der Vater die Ursache
des Sohnes und des Geistes ist...» und weiter nach dem Text des bischöflichen

Bekenntnisses und Gelöbnisses.
Die Petersburger Kommission rief den altkatholischen Kollegen in

Erinnerung, dass die Altkatholiken schon 1875 auf der Bonner Konferenz
als ihren mit der Orthodoxie gemeinsamen Glauben den Satz angenommen

hatten: «Wir verwerfen jede Vorstellung und jede Ausdrucksweise,
in welcher etwa die Annahme zweier Prinzipien oder àp^ott oder oraou
enthalten wäre.»32 Bei dieser Gelegenheit erinnerten die russischen

32 Bericht über die zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen. hrsg. von
FI. Reusch. Bonn 1874.75. Dieser von Döllinger entworfene Satz wurde ohne
Diskussion angenommen. A.a.O., 77.

167



Theologen noch einmal daran und bestanden darauf, dass das Filioque
aus den Katechismen und dem Gottesdienst in allen altkatholischen
Gemeinden entfernt werden müsse, falls irgendwo diese «unrechtmässige
Einfügung» noch nicht beseitigt worden wäre.

In der Frage der Eucharistie wiederholte die Petersburger Kommission

ihre Wünsche von 1894 und schlug den Altkatholiken vor, folgende
Lehre der Orthodoxen Kirche anzunehmen:
1. Brot und Wein in der Heiligen Eucharistie werden auf eine für uns

unbegreifbare Weise wahrhaft, wirklich und wesentlich in Leib und Blut
Christi gewandelt.

2. Deshalb glauben wir, dass die Kommunizierenden unter der Gestalt von
Brot und Wein den wahren Leib und das Blut unseres Herrn Jesus Christus

empfangen, und zwar auf wirkliche und leibliche Weise, so dass der

allerheiligste Leib und das Blut des Herrn in den Mund und den Körper
der Kommunizierenden gelangen, sowohl der Frommen als auch der

Unwürdigen, den ersteren zum Heil, den letzteren zur Verurteilung.
3. Obwohl es zu ein und derselben Zeit viele Gottesdienstfeiern auf der

ganzen Erde gibt, so gibt es doch nicht viele Leiber Christi, sondern
der eine Leib Christi und das eine Blut Christi ist in allen einzelnen
Kirchen gegenwärtig und dies nicht deshalb, weil der Leib des Herrn,
der sich im Himmel befindet, auf die Altäre herabkommt, sondern,
weil das dargebrachte Brot, das in allen Kirchen gesondert bereitet
und durch die Weihe gewandelt und transsubstanziiert wird, ein und
dasselbe mit dem Leib wird, der im Himmel ist. (Sendschreiben der
Östlichen Patriarchen, Kap. 17.)

4. Wir bekennen, dass die Heilige Eucharistie ein gnädig stimmendes

Opfer ist, das für die Sünden aller im Glauben Lebenden und Verstorbenen

dargebracht wird.
Bezüglich der zwischen den beiden Kommissionen diskutierten Frage

über die Weihen der holländischen altkatholischen Bischöfe erklärte die

Petersburger Kommission in der Antwort auf alle Erläuterungen des

Rotterdamer Dokumentes von 1896 auch jetzt wieder, dass sie zwar die

ganze Schwierigkeit verstehe, in die die holländische Kirche zu Beginn
des 18. Jh. durch den Lauf der geschichtlichen Ereignisse geraten war,
dass die orthodoxe Seite sich aber dennoch von den Kanones der ökumenischen

Kirche leiten lassen und weiterhin festhalten müsse, dass diese

Hierarchie kanonisch irregulär sei und folglich auch die von ihr
stammende altkatholische Hierarchie, dass aber die Frage ihrer Wirksamkeit
und die Anerkennung ihrer Rechtmässigkeit nur durch die Stimme der
Kirche entschieden werden könne, wenn sich die Altkatholiken an sie

168



wenden mit dem Bekenntnis ihres Glaubens und der Äusserung ihres

aufrichtigen Wunsches, in die Einheit und Gemeinschaft mit ihr
aufgenommen zu werden. Die Rotterdamer Kommission sandte ihre Antwort
auf alle diese Meinungsäusserungen der Petersburger Kommission von
1897 im folgenden Jahr (1898). Sie bestand wie schon früher auf ihrem
Recht, das Filioque als theologische Meinung (Theologumenon) der
westlichen Kirche beizubehalten, obwohl sie nochmals kategorisch
erklärte, dass sie diese Meinung nicht für ein Dogma halte.

In bezug auf die Eucharistie lehnten die Altkatholiken wie schon früher
den Ausdruck «Transsubstantiation» ab. denn dieser Terminus finde sich

nirgends in orthodoxen liturgischen Büchern vor der Trennung der
Kirchen. Die Rotterdamer Kommission bestand auch entschieden darauf,
dass die Utrechter Hierarchie bedingungslos rechtmässig und gültig sei

(das heisst, dass sie kanonisch sei und keiner besonderen Bestätigung
bedürfe). Die Petersburger Kommission beeilte sich mit einer neuen Antwort

auf alle diese Differenzen mit ihren Rotterdamer Kollegen nicht. Für
diese Verzögerung bei der Arbeit der Kommission gab es einige ernsthafte
Gründe, denn es waren verschiedene Komplikationen aufgetreten.

1903 war der Umfang des Auftrages und der Arbeit der Kommission
bedeutend erweitert worden, als der Heilige Synod der Kommission die

Aufgabe übertrug, sich nicht nur mit den Fragen der Verhandlungen mit
den Altkatholiken zu befassen, sondern auch mit den Verhandlungen
und der theologischen Annäherung mit den Anglikanern.

1904 wurde (nach Antonij Wadkowskij) Bischof Sergij Stragorodskij -
der künftige Patriarch - Vorsitzender der Kommission. Er nahm eine

prinzipiell konservative Haltung ein bei der Bewertung des ekklesiologischen

Selbstbewusstseins der Altkatholiken, die sich als treue Fortsetzer
des unverfälschten Erbes und der Überlieferung der katholischen Kirche
des Westens der Zeit der Ökumenischen Konzile betrachteten und dies

für eine genügende Grundlage zur Wiederherstellung ihrer Gemeinschaft

und Einheit mit der Orthodoxen (Östlichen) Kirche hielten. Die
kritische Haltung von Bischof Sergij Stragorodskij betraf nicht so sehr

Abweichungen im Glaubensverständnis (zum Beispiel die Lehre vom
Heiligen Geist und von der Eucharistie) als Abweichungen im Verständnis

der Kirche und ihrer geschichtlichen Einheit.
Die kritische Haltung von Bischof Sergij Stragorodskij zu dieser Frage

zeigte sich schon 1902 und 1903 in seinen Artikeln «Was trennt uns von
den Altkatholiken?»33

33 St. Petersburg 1903. In franz. Übers, unter dem Titel «Qu'est-ce qui nous sé-

169



Den Hauptgedanken von Bischof Sergij beim Verständnis der Kirche
und ihrer Einheit kann man kurz folgendermassen darstellen. Der Herr
hat seine Kirche gegründet und verheissen, dass die Pforten der Unterwelt

sie nicht überwältigen werden. Diese Verheissung der Unüberwindlichkeit

bleibt immer bei der Kirche und bezieht sich auf die Kirche konkret

hier auf der Erde in der Geschichte). Wir glauben, dass die Eine,
Heilige, Katholische und Apostolische Kirche des Nicäno-Konstantino-
politanischen Glaubensbekenntnisses auch jetzt hier auf dieser Erde
konkret, auf sichtbare Weise existiert in der Gestalt eines einheitlichen,
historisch fortdauernden Organismus, einer Kirchenorganisation, die
aus bestimmten Ortskirchen besteht. Nach Meinung von Bischof Sergij
sind Trennungen innerhalb des lebendigen Organismus, des Leibes der
Kirche, unmöglich. Möglich ist nur der Abfall einzelner kranker Glieder
von ihr. Für diese Glieder ist dies der «geistliche Tod», aber die Kirche
existiert weiter als lebendiger Einheitlicher Organismus, nur geographisch

reduziert und zahlenmässig verringert. Aber sie bleibt immer
unverändert dieselbe Eine, Apostolische, Ökumenische, Katholische, Heilige

Kirche Christi. Bischof Sergij bezieht sich dabei auf Beispiele aus der

Kirchengeschichte. Die Nestorianer sind abgefallen, die Monophysiten
u.a. Danach ist die Westliche Kirche abgefallen, als das Christentum in
zwei Teile, den östlichen und den westlichen zerrissen wurde. Aber auch
nach dem Abfall des Westens ist die frühere Eine Kirche erhalten geblieben

in der Orthodoxen Östlichen Kirche, welche die ganze Zeit hindurch
die Nachfolgerin und die Fortsetzung der ungeteilten und unteilbaren
Ökumenischen Katholischen Kirche der ersten acht Jahrhunderte und
der ersten sieben Konzile war und ist. Eben deshalb wird die orthodoxe
Kirche auch als die ökumenische Kirche betrachtet, und wer ausserhalb
dieser ökumenischen orthodoxen Kirche ist, der ist ausserhalb der Kirche.

Sogar wenn jemand voll im orthodoxen Glauben steht, gemäss dem
orthodoxen Glauben glaubt, aber nicht völlig in ihre wirkliche Gemeinschaft

eingebunden ist, befindet er sich doch ausserhalb der Kirche.
Die Westkirche hat das Band mit der Ostkirche zerrissen. Die

Altkatholiken sind historisch betrachtet ein Teil der seit Jahrhunderten von
der Ostkirche getrennten Westkirche. Jetzt müssen die Altkatholiken in
die Gemeinschaft mit der Orthodoxen Kirche zurückkehren, und dies

wird die Wiederherstellung ihrer Gemeinschaft in der Einen, Ökumeni-

pare des anciens-catholiques?», in: «Revue Internationale de Théologie» (Bern)
12 (1904), 159-190. Vgl. dazu den Artikel von Erzpriester/. Beljawtzew über diese
Arbeit in «Stimme der Orthodoxie» (Berlin) 1974, Nr.4, S. 53-64.

170



sehen, Katholischen Kirche des Ostens und des Westens sein. Wenn sie in
die Gemeinschaft zurückgekehrt sind, haben die Altkatholiken das volle
Recht, selbständige Kirchen zu sein mit ihren eigenen Riten, ihrer eigenen

kirchenrechtlichen Verfassung und den Traditionen der katholischen

Kirche des Westens der Zeit bis zur grossen Trennung zwischen
West und Ost.

Diese Ansichten von Bischof Sergij, dem Rektor der St.Petersburger
Geistlichen Akademie und Vorsitzenden der Petersburger Kommission,
riefen bei den Altkatholiken eine Gegenreaktion hervor (zum Beispiel
bei Professor E. Michaud, bei Bischof E. Herzog und bei vielen anderen).
Viele Altkatholiken verstanden diese Ansichten von Bischof Sergij als

Ausdruck der offiziellen Position der Russischen Kirche in bezug auf die
Altkatholiken und als Abrücken von der früheren Linie der Annäherung,

als Abrücken von der Position eines Janyschew, Kirejew und Bolotow.

Die frühere Petersburger Kommission unter dem Vorsitz von Erzbischof

Antonij Wadkowsij hatte sich wie bekannt in dogmatischen und
historischen Fragen auf die Referate und Arbeiten von Professor Bolotow
gestützt, der nicht nur der Hauptspezialist bei der Arbeit der Kommission

war, sondern auch ihr Sekretär und der Redaktor ihrer Texte. Der
Ertrag der Arbeit von Bolotow bei seiner Mitwirkung in der Petersburger

Kommission ist in seinen berühmten «Thesen über das Filioque»
dargelegt, die später (1913) von seinem Schüler und Nachfolger Professor
A.I.Brilliantowin «Christianskoje Ctenie»34und 1914separat herausgegeben

wurden. Auf deutsch waren sie schon früher, nämlich 1898,
erschienen35.

Diese Arbeiten Bolotows haben eine gewaltige und entscheidende

Bedeutung in der Geschichte der Auseinandersetzungen um das Filioque

und sind ein Musterbeispiel von wissenschaftlicher Präzision, von
patristischer Gelehrsamkeit und Objektivität in der Methode
kirchengeschichtlich-theologischer Forschungen. Bolotow machte und begründete
eine klare Unterscheidung zwischen Dogma, Theologumenon und
theologischer Meinung (Schulmeinung, persönliche oder private Meinung).
Nach der Überzeugung Bolotows gibt es bezüglich dessen, was Dogma
ist, keinerlei Differenz zwischen uns und den Altkatholiken und darf es

keine geben. Ein Theologumenon dagegen ist eine theologische
Meinung von Vätern der Einen, Ungeteilten Kirche. Ihre Meinungen und

34 Vgl. Fn. 13.
35 «Revue Internationale de Théologie» 6 (1898) 681-712 (unter der anonymen

Verfasserangabe: «Von einem russischen Theologen»).

171



Lehren haben einen sehr hohen Stellenwert, aber man darf ihre Bedeutung

nicht übertreiben und muss sie von den Dogmen unterscheiden.
Inhalt des Dogmas ist das Wahre, Inhalt der Theologumena nur das

Wahrscheinliche. Die Aussagen der Dogmen sind für alle verpflichtend
(necessaria).

Das Gebiet der Theologumena sind Wahrscheinlichkeiten, die
Aufmerksamkeit und Achtung erfordern, deren Aussagen aber der Prüfung
und Beurteilung unterliegen (dubia). Daher die Schlussfolgerung: In den

Dogmen ist Einheit nötig (in necessaris unitas), in den Theologumena
Freiheit der Annahme oder Ablehnung (in dubiis libertas).

Diese Gedanken weiter entwickelnd führte Bolotow aus, dass

niemand das Recht habe, irgend jemand anderem zu verbieten, sich an ein

Theologumenon zu halten, wenn dieses Theologumenon auch nur von
einem einzigen Kirchenvater ausgesprochen worden ist, falls dieses

Theologumenon nicht von der Kirche als eine irrtümliche Ansicht
erklärt worden ist. Andererseits hat aber auch niemand das Recht, von
einem anderen zu verlangen, dass er sich an irgend ein Theologumenon
halte, wenn dieses ihm theologisch nicht überzeugend scheint.

Als allgemeine Regel gilt für alle: «Bekenne ich mich selbst nicht zum
erwähnten Theologumenon, so habe ich andererseits doch auch nicht das

Recht, diejenigen Theologen zu verurteilen, welche es annehmen; und
wäre ich durch die Umstände gezwungen, dieses Theologumenon zu

besprechen, auch dann würde ich mich ihm gegenüber pietätsvoll und mit der
dem Ansehen der Kirchenväter gebührenden Ehrerbietung verhalten.»36

Bolotow wandte diese für alle gültige Regel zur Unterscheidung von
Dogma und Theologumenon auch auf die Verschiedenheiten in der
Interpretation des Charakters des Filioque zwischen Ost und West an und
kam nach einer sorgfältigen Analyse des ganzen patristisch-theologi-
schen Erbes zu für die Diskussion mit den Altkatholiken entscheidenden

Schlussfolgerungen, die er mit mathematisch-logischer Präzision in
seinen berühmten 27 «Thesen über das Filioque» formulierte.

Von ihnen führe ich als Beispiel die folgenden an:
«These 20: Viele Abendländer, die ihren Gemeinden das Filioque ver¬

kündet hatten, erfuhren von keiner Seite einen Einwand,
lebten und starben in der Gemeinschaft mit der Morgenländischen

Kirche.
These 21: Auch die Morgenländische Kirche ehrt die Väter der Alten

Abendländischen Kirche als ihre eigenen Väter. Deshalb ist

38 Hier nach dem Russischen, S.576. Vgl. a.a.O., 683.

172



es natürlich, wenn den Abendländern auch die persönlichen
Auffassungen dieser Väter teuer sind.

These 23: Wenn die Abendländer auf dem 6. und 7. Ökumenischen
Konzil ihr Filioque den Morgenländern nicht vorlegten, so

stellten auch die Morgenländer ihnen keine Fragen darüber,

um die Missverständnisse definitiv zu klären.

These 25: Photius und seine Nachfolger standen in Gemeinschaft mit
der Abendländischen Kirche, ohne dass sie von dieser eine
konziliare Distanzierung vom Filioque «verbis explicitissi-
mis> erhalten hätten, und offensichtlich auch, ohne sie zu

verlangen.
Folglich:
These 26 Es ist nicht die Frage des Filioque, die die Trennung zwi¬

schen den Kirchen verursacht hat.
These 27: Das Filioque als theologische Privatmeinung kann also nicht

als ein «Impedimentum dirimens> für die Wiederherstellung
der Gemeinschaft zwischen der Orientalischen Orthodoxen
und der Altkatholischen Kirche betrachtet werden.»37

Diese Methode Bolotows, die Filioque-Frage in den Verhandlungen
mit den Altkatholiken zu behandeln, rief in gewissen kirchlich-theologischen

Kreisen innerhalb unserer Kirche Opposition hervor.
Um die «Thesen über das Filioque» herum und überhaupt um die

altkatholische Frage herum erhob sich eine lebhafte und manchmal im Ton
scharfe Polemik, besonders von seiten der Professoren der Kasaner
Geistlichen Akademie A.F. Gussew und W. A. Kerenskij (der eine hatte
den Lehrstuhl für Theologische Enzyklopädie inne und schrieb Bücher
über den Buddhismus und über Leo Tolstoi, der andere hatte den Lehrstuhl

für die Geschichte des Altgläubigenschismas, der Sekten und der
abendländischen Konfessionen inne und schrieb deshalb über den

Altkatholizismus).

Mit Kritik an der Annäherung an die Altkatholiken trat auch der
Vorsteher der Botschaftskirche in Berlin, Erzpriester I. Maltzew, hervor
(bekannt als Übersetzer der Göttlichen Liturgie und anderer liturgischen
Texte aus dem Kirchenslawischen ins Deutsche).

Eine Opposition machte sich auch in Griechenland bemerkbar
(Professor Rhossis und Professor Mesoloras).

57 Hier nach dem Russischen. Vgl. a.a.O.. 711 f. Dort ist «Gemeinschaft»
durchgehend mit «Interkommunion» wiedergegeben.

173



Der durch die Offensive der Reaktion entmutigte E. Michaud verglich
in einem Brief an Kirejew diese Reaktion mit dem Ultramontanismus.
«Décidément vous avez vos ultramontains», schloss er den Brief. Er
nannte sie so «à cause de la similitude de leurs principes et de leurs procédés».

Fanatisch starrköpfig suchen sie nur den Sieg ihrer eigenen Sache.
Sie sind «les jésuites de l'Orient».38

Für Bolotow und die Verhandlungen mit den Altkatholiken setzten
sich Kirejew und der Professor der Kiewer Geistlichen Akademie.
Erzpriester Pawel Swetlow (Professor für Dogmatik) ein. und in Griechenland

die Professoren D.Kyriakos und F. Papadopoulos.
Bolotow selbst charakterisierte unsere konservative Reaktion ruhig,

aber sehr klar und treffend. Diese Charakterisierung ist auch für unsere
Zeit und in unserer Lage sehr aktuell.

«Gussew und die Theologen seiner Schule identifizieren ihre Auffassungen

mit den Auffassungen der ganzen Kirche und beschuldigen alle,
die mit ihnen nicht übereinstimmen, des Verrates an der Kirche. In
Wirklichkeit erweisen sie sich selbst als der Ökumenischen Kirche und Wahrheit

untreu, wenn sie per fas et nefas Privatem. Lokalem und Zeitgebundenem

in der Kirche gegenüber dem Allgemeinen und Ewigen das

Übergewicht geben wollen.»39

Bolotow starb 1900, aber die Polemik um das Filioque und den
Altkatholizismus dauerte an, und dies wirkte sich als Verzögerung auf die
Verhandlungen aus. 1902 wandte sich Patriarch Joachim III. von Konstantinopel

an alle Orthodoxen Kirchen mit einer Enzyklika, wo er nach ihrer
Haltung zu den verschiedenen christlichen Konfessionen und Kirchen
fragte, darunter auch nach ihrer Haltung zu den Altkatholiken. Die
Antworten der Kirchen zeigten, dass noch Zeit und eine gründliche theologische

Vorbereitung für die Ausarbeitung einer gesamtorthodoxen
Haltung zu den verschiedenen Fragen der zwischenchristlichen und
zwischenkirchlichen Beziehungen nötig war. Die Antworten waren daher
unterschiedlich. Die Kirche von Jerusalem sprach sich für die Einsetzung
einer Tnterorthodoxen Kommission in Konstantinopel für die Verhandlungen

mit den Altkatholiken aus. Die Kirche von Griechenland
betrachtete die ganze Angelegenheit mit den Altkatholiken als verfrüht, da
die Altkatholiken in vielem von den Orthodoxen abwichen und
untereinander nicht einig seien.

38 S. Raoul Dederen. Un réformateur catholique au XIXe siècle. Eugène
Michaud. Genève 1963. 239 f.

54 Christianskoje Ctenie (Christliche Lektüre) 1913, 441.

174



Die Rumänische Kirche meinte, dass die Wiedervereinigung mit den

Altkatholiken unmöglich sei, da diese, während sie nach der Einheit mit
den Orthodoxen strebten, gleichzeitig mit den Anglikanern Verhandlungen

über eine volle Interkommunion führten.
Die Serbische Kirche freute sich über die Verhandlungen, doch unter

der Voraussetzung der Annahme aller orthodoxen Dogmen. Das gleiche
verlangte auch der Metropolit von Montenegro.

Die Antworten der Russischen Kirche auf die Enzykliken von
Joachim III. stellten gründliche theologische Referate in positivem und
konstruktivem Geist dar.

Übrigens beunruhigte auch die Russen die Frage der Interkommunion
der Altkatholiken mit den Anglikanern. Schon auf dem Luzerner Kongress

1892 hatte Janyschew die Befürchtung geäussert, dass bevor noch
für die Altkatholiken die kirchenrechtliche Regularität der anglikanischen

und altkatholischen Weihen zu den verschiedenen Stufen des

kirchlichen Amtes geklärt sei, die Interkommunion der Altkatholiken
mit den Anglikanern unsere Verhandlungen mit den Altkatholiken
erschweren und ein Hindernis für die Anerkennung der altkatholischen
Weihen durch die Orthodoxen darstellen könne.

Der Prozess der Annäherung zwischen den Altkatholiken und den

Anglikanern wurde abgesehen von der rein theologischen und historischen

Verwandtschaft der beiden Kirchen - der anglikanischen und der
altkatholischen - in ihrem historischen Widerstand gegen die päpstliche
Allgewalt noch durch zwei existenzielle Faktoren beeinfiusst. Das war
einerseits der klare und oft zum Ausdruck gebrachte Wunsch der
anglikanischen Kirche, mit den Altkatholiken eine volle Interkommunion
und Gemeinschaft in den Sakramenten herzustellen, und anderseits das

Streben der Altkatholiken, die Isolation zu überwinden, die sie als solche

empfanden wegen der für sie unverständlichen und kränkenden
Zögerlichkeit und dem ständigen Schwanken der Orthodoxen Kirche bei der

Anerkennung ihrer Rechtgläubigkeit und ihre Treue gegenüber dem
Glauben und der Überlieferung der Alten Ungeteilten Kirche der Zeit
der 7 Ökumenischen Konzile.

Diese Schwankungen und die immer wieder neu an die Altkatholiken

gestellten Forderungen nach Erläuterungen ihres Glaubens
verschoben die von ihnen so sehr gewünschte Anerkennung ihrer Treue

zur Alten Ungeteilten Kirche der Zeit der Ökumenischen Konzile und
führte bei ihnen zu grosser Unsicherheit, ob die Wiederherstellung der
vollen Gemeinschaft mit der Orthodoxen Kirche erreicht werden
könne.

175



Kirejew hatte das richtig verstanden. Er sah die Bemühungen der
Anglikaner. die Altkatholiken für die Gemeinschaft mit sich zu gewinnen,
und er schrieb bekümmert darüber an seinen Freund Professor E.
Michaud: «Si les anciens-catholiques entrent dans cette voie, nous Orientaux

en serons d'autant plus tristes que c'est nous qui, par nos lenteurs et

nos contradictions, vous aurons poussés dans cette voie.»40

Trotz diesen Warnungen Janyschews und Kirejews beeilte sich die
Petersburger Kommission nicht mit der Antwort auf das Dokument der
Altkatholiken von 1898.

Nach der lebhaften innerkirchlichen Polemik um die «Thesen» Bolotows

übergab die Petersburger Kommission nach achtjährigem Zögern
im September 1907 auf dem 7. Internationalen Altkatholikenkongress in
Den Haag durch die russischen Kongressteilnehmer - Kirejew und
andere - ihr drittes Gutachten als Antwort auf das Rotterdamer Dokument
von 1898.

Dieses dritte Gutachten betrifft ausschliesslich die Frage des Filioque
und besteht aus acht Punkten. Die Kommission beharrt darauf, dass es in
den Antworten der Altkatholiken keine Klarheit gebe. Die Bezeichnung
des Sohnes als Ursache, wenn auch nur als Sekundärursache des Heiligen

Geistes, sei in bezug auf das innere Leben der Gottheit nicht zulässig.
Es könne nur anerkannt werden, dass der Heilige Geist aus dem Vater
durch den Sohn ausgehe in dem Sinn, wie dies auf der Konferenz von
1875 bei der Analyse der Lehre des heiligen Johannes von Damaskus

klargestellt worden war in den Thesen: «Der Heilige Geist geht aus aus
dem Vater als dem Anfang, der Ursache, der Quelle der Gottheit [1], Der
Heilige Geist geht nicht aus aus dem Sohne, weil es in der Gottheit nur
einen Anfang, eine Ursache gibt, durch welche alles, was in der Gottheit
ist, hervorgebracht wird [2].»41

Die Lehre Augustins vom Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater

und dem Sohn, jedoch ex Patre principaliter, müsse im Sinn der Lehre
der östlichen Väter über den Ausgang aus dem Sohn verstanden werden,
wenn dies auf die zeitliche Sendung des Heiligen Geisesin die Welt bezogen

wird und nicht auf das ewige Leben der Gottheit als immanenter
Ausgang.

Dieses Gutachten der Petersburger Kommission rief bei den
Altkatholiken Enttäuschung und Reminiszenzen und Parallelen mit Rom und

40 Kirejew an Michaud. 14.6.1904. hier zitiert nach: Raoul Dederen. Un
réformateur catholique au XIXe siècle. Eugène Michaud. Genève 1963, 238.

41 Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, 3. Aufl., Frankfurt/M 1982, 464.

176



dem Ultramontanismus hervor. Michaud begann, ärgerlich von den
russischen Ultramontanen zu reden, und Bischof Herzog kam zum Schluss,
dass Rom sich in den Fragen der Einheit als offener erweisen könnte als

Petersburg42.
Die Rotterdamer Kommission reagierte schnell und entschieden.

Schon im März 1908 traf ihre Antwort auf das Petersburger Dokument
vom vorhergehenden September ein.

Die Altkatholiken bestanden darauf, dass zwischen Dogmen und

theologischen Meinungen eine deutlich wahrnehmbare Unterscheidung

vorgenommen werden müsse, unter Anerkennung der Möglichkeit, dass

eine theologische Meinung Wahrheit enthalten könne, wenn sie nur den

Dogmen nicht widerspricht und nicht von der Kirche verurteilt wurde.
Lehre der Kirche seien präzise Formeln, deren Annahme für alle Gläubigen

verpflichtend ist.

Einzelmeinungen der Kirchenväter wurden von der Kirche nie

zurückgewiesen, wenn sie nicht dem Dogma widersprechen. Eine solche

Meinungsfreiheit müsse es auch in unserer Zeit geben.
In der Lehre vom Heiligen Geist müsse man vor allem das hervorheben,

was dogmatisch feststeht und durch Texte der Heiligen Schrift
belegt ist, und zwar, dass der Heilige Geist, die dritte Person der dreipersönlichen

Gottheit, wesenseins und gleich ewig mit demVater und dem Sohn

ist. Wie aus dem Begriff der Einheit des göttlichen Wesens hervorgeht,
dass der Heilige Geist der Geist des Vaters ist (Math 10,20), so ist er auf
Grund seiner Wesenseinheit mit dem Vater und dem Sohn auch der Geist
des Sohnes (Gal 4,6). So wird er vom Vater gesandt (Joh 14,26) und auch

vom Sohn (Joh 15,26; 16,7). Was seine Beziehung zu den beiden anderen

göttlichen Personen betrifft, so kann als klar ausgesprochene dogmatische

Lehre nur dies anerkannt werden: Der Heilige Geist, der Geist der

Wahrheit, geht vom Vater aus (Joh 15,26). Über dies hinaus ist nichts
definiert. So die Rotterdamer Antwort.

Das Konzil von 381 hat zu den Worten des nicänischen Symbolums
«Ich glaube an den Heiligen Geist» hinzugefügt: «der Herr ist und lebendig

macht, der aus dem Vater ausgeht, der zusammen mit dem Vater und
dem Sohne angebetet und verherrlicht wird, der geredet hat durch die

Propheten». Diese Lehre bekennen die Altkatholiken. Jede weitere
Lehre, die über das Gesagte hinausgeht, betrachten sie nicht als Dogma,

42 «Rome serait plus large que St. Petersbourg.» Brief an E. Michaud vom
3.10.1907. Hier nach: S. Raoul Dederen, Un réformateur catholique au XIXe siècle.

Eugène Michaud, Genève 1963, 240.

177



sondern als Privatlehre. Das betrifft auch die Lehre des Filioque, welches
die Altkatholiken als eine unrechtmässige Einfügung in das Symbolum,
als eine unzulässige Ergänzung betrachten.

Sie können jedoch nicht der Meinung zustimmen, dass es eine Häresie
sei, dem göttlichen Logos eine Beteiligung an dem immanenten Prozess

zuzuschreiben, der als Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater bezeichnet

wird. Um diese Meinung zu belegen, werden in der Rotterdamer
Antwort zahlreiche Stellen von verschiedenen Kirchenvätern und
angesehenen Kirchenschriftstellern, sowohl östlichen als auch westlichen,
angeführt. Die Lehre des heiligen Augustinus, der eine Beteiligung des

Sohnes beim Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater annimmt,
wird genau analysiert, und es wird unterstrichen, dass Augustinus
dennoch von der ganzen Kirche, sowohl der morgenländischen als auch der
abendländischen, als Heiliger anerkannt wurde.

Die Rotterdamer Kommission bittet ihre Petersburger Kollegen
inständig, sich endlich überzeugen zu lassen, dass die Altkatholiken den
Glauben und die Lehre der ungeteilten katholischen Kirche bekennen
und die Dogmen der 7 Ökumenischen Konzile annehmen.

Die Bedenken von Theologen und die Verschiedenheiten in theologischen

Meinungen dürfen kein Grund für kirchliche Trennung sein und
nicht als Vorwand dienen, um einander anzuklagen.

Zum Schluss bittet die Rotterdamer Kommission, die Frage der
Wiedervereinigung der Altkatholiken mit den Orthodoxen auf dem Konzil
der Russischen Kirche zu stellen. Sie appellierte also gewissermassen
von einem Organ, das den Dialog nicht mehr weiter brachte, weil es sich

in akademisch-theologische Kontroversen verstrickt hatte, an die konziliare

Vernunft der ganzen russischen Kirche.
Diese Antwort der Rotterdamer Kommission von 1908 auf das Petersburger

Gutachten von 1907 war der letzte Meinungsaustausch zwischen
den Kommissionen. Doch die Sache der Annäherung an die Altkatholiken

(«die heilige Sache» wie Janyschew sie nannte, die «gerechte Sache»

wie Kirejew sie bezeichnete) war damit nicht zum Stillstand gekommen
und konnte auch nicht zum Stillstand kommen, denn beide Seiten waren
einander nahe durch den aufrichtigen und starken beiderseitigen
Wunsch, der Lehre, dem Leben und der Überlieferung der Alten
Ungeteilten Kirche treu zu sein und auf dieser Grundlage die Einheit und
Gemeinschaft wieder herzustellen.

Die beiden Kommissionen wurden nicht aufgelöst. Die Petersburger
Kommission beschäftigte sich weiterhin mit der altkatholischen und der

anglikanischen Frage.

178



Schon am 7. Januar 1910 rief der Heilige Synod in einer Anweisung an

die Kommission in Erinnerung, dass die Arbeiten fortgesetzt werden
mussten, und fragte nach der Meinung der Kommission über die
Antwort der Altkatholiken. Die Kommission versammelte sich am 7. und
15. Februar 1910. Den Vorsitz führte Bischof Feofan (Bystrow,
Vorsitzender der Kommission nach Sergij Stragorodskij). Kommissionsmitglieder

waren: Janyschew, Kirejew, Prof. A. L. Katanskij, Prof. A. L. Bril-
liantow. Prof. LRSokolow, Prof. Erzpriester P.I.Leporskij, Prof.
Erzpriester W. G.Roshdestwenskij. Sekretär der Kommission war N.N.La-
dyshenskij. Die Kommission arbeitete einen Bericht aus und nahm ihn
an. In dem Bericht wurde festgestellt, dass man als Bilanz des
Meinungsaustausches zwischen den beiden Kommissionen folgendes festhalten
könne:

Beide Kommissionen
1. anerkennen einstimmig den Unterschied zwischen dem ökumenischen

Dogma und der privaten theologischen Meinung
2. anerkennen übereinstimmend die Verbindlichkeit der Dogmen und

die bedingte Freiheit der Meinungen
3. bekennen einstimmig die Lehre der ungeteilten Katholischen Kirche

und die Dogmen der 7 Ökumenischen Konzile
4. anerkennen einstimmig als verpflichtendes Dogma in der Lehre vom

Heiligen Geist folgende Sätze:

4.1 Der Heilige Geist ist wesenseins mit dem Vater und dem Sohn.
4.2 Er geht vor aller Ewigkeit vom Vater aus und er wird in die Welt

gesandt wie durch den Vater so auch durch den Sohn vom Vater
her.

4.3 Sie anerkennen einstimmig, dass nur die Lehre des nicäno-kon-
stantinopolitanischen Symbolums von 381 - «und an den Heiligen
Geist, der Herr ist und lebendig macht, der aus demVater ausgeht,
der zusammen mit dem Vater und dem Sohne angebetet und
verherrlicht wird, der geredet hat durch die Propheten» - Dogma ist
und dass deshalb das Filioque eine unzulässige Einfügung ins
Symbolum darstellt, die dort keinen Platz haben kann.

5. bekennen einmütig Jesus Christus, den Sohn Gottes, als das einzige
Haupt der Heiligen Katholischen und Apostolischen Kirche.
Beim Vergleich der Thesen der Petersburger Kommission mit den

Bemerkungen der Rotterdamer Kommission zeigt sich, dass die Orthodoxe
und die Altkatholische Kirche

a) übereinstimmen im Bekenntnis des Dogmas vom Heiligen Geist
b)einander eine bedingte Freiheit der theologischen Meinungen zuer-

179



kennen. Dies darf kein Grund für kirchliche Trennung und gegenseitige

Beschuldigungen sein.

Der Bericht meint, dass das gegenseitige Verständnis und der Grad der
Einmütigkeit als genügend anerkannt werden können, um die Frage der
gegenseitigen Annäherung und der erwünschten Vereinigung zu lösen.

Die Kommission äusserte den Wunsch, dass der Heilige Synod den

Zeitpunkt für gekommen erachte, «die Lösung der seit 40 Jahren hängigen

Frage der Vereinigung mit den Altkatholiken wenigstens einen
Schritt voranzutreiben, mit den Altkatholiken, die nicht Häretiker sind,
sondern sich nur in Folge von unglücklichen Umständen, die sie nicht
verschuldet haben, im Schisma mit der Orthodoxen Morgenländischen
Kirche befinden»43.

Der Heilige Synod hat die Erwägungen der Kommission wohlwollend
aufgenommen. Das ist aus einem Brief der Kanzlei des Heiligen Synods
an Kirejew vom 15. März 1910 (Nr. 2873) ersichtlich, wo gesagt wird, dass

der Synod «bereit ist, alles, was in seiner Macht liegt, zu einem erfolgreichen

Abschluss der Arbeiten der Kommission beizutragen».
Die Kommission hielt noch am 10. und 31. Mai 1910 Sitzungen ab. Im

Sommer dieses Jahres - im Juli - starb Kirejew. Einige Wochen später
starb auch Janyschew. Doch ihr Lebenswerk wurde fortgeführt.

Die Kommission trat noch am 23. September und am 7. Oktober zu
Sitzungen zusammen. Am 14. Oktober 1910 legte der Präsident der
Kommission, Erzbischof Tichon (Belawin) von Jaroslawl - der künftige Patriarch

- den Bericht mit den Ergebnissen der Arbeit der Kommission an
der altkatholischen Frage vor.

Im September des folgenden Jahres (1911) besuchte der Sekretär der
Kommission, N.N.Ladyshenskij, in Fortführung des Werkes von Kirejew

Bischof Herzog in Bern und unterhielt sich mit ihm lange über die
weitere Entwicklung der Gespräche mit den Altkatholiken.

1912 besuchte im Auftrag des Heiligen Synods der Professor der
St. Petersburger Geistlichen Akademie, Sergej Wiktorowitsch Troitzkij,
Bistümer der Altkatholischen Kirche und machte sich mit dem Leben
ihrer Gemeinden vertraut.

Im Juli 1912 prüfte der Heilige Synod den Bericht von Erzbischof
Tichon - dieser war übrigens auf dem Posten des Vorsitzenden der
Kommission bereits durch Bischof Georgij (Jaroschewskij) ersetzt worden -
über die Ergebnisse der Kommissionsarbeiten, hiess den Bericht gut und

gab der Kommission den Auftrag, den Bericht zusammen mit Ergänzun-

43 Zentrales Staatsarchiv in St. Petersburg, f.821, op. 125, 1910, d.163. iL 82-86.

180



gen des Heiligen Synods der Rotterdamer Kommission mitzuteilen. Darüber

erhielt der neue Vorsitzende der Kommission, Bischof Georgij (Ja-
roschewskij), einen Erlass des Heiligen Synods vom 6. Juli 1912 (mit dem

Original-Journal der Kommission vom 7.10.1910 als Beilage).
Auf dem 9. Internationalen Altkatholikenkongress übergab das

Mitglied der Petersburger Kommission und Vorsteher der Orthodoxen Kirche

in Dresden, Erzpriester Dimitrij Jakschitsch, am lO.September 1913

diesen vierten und letzten Bericht der Petersburger Kommission44.

Am Kongress selbst hielten Jakschitsch und der Sekretär der Kommission,

N.N.Ladyshenskij, Begrüssungsansprachen im Namen des

Metropoliten von St. Petersburg, Wladimir (Woskressenskij), und im Namen
der Pertersburger Kommission.

Im Sinn dieser letzten, vom Heiligen Synod der Russischen Kirche gut-
geheissenen Antwort der Petersburger Kommission von 1913 zeichnete
sich die Aussicht auf einen erfolgreichen Abschluss der Gespräche mit
den Altkatholiken in naher Zukunft ab, denn beim Meinungsaustausch
zwischen der Petersburger und der Rotterdamer Kommission waren im
Endergebnis keinerlei wesentliche umstrittene Fragen übriggeblieben,
da die letzte Rotterdamer Antwort die Russische Kommission
zufriedengestellt hatte.

Der Kriegsausbruch 1914, die Revolution und die Herrschaft des
atheistischen kommunistischen Regimes führten zur Isolation der Russischen
Kirche von der übrigen Welt und zerrissen die Verbindungen und Kontakte

mit den anderen Kirchen, darunter auch mit den Altkatholiken.
Das Moskauer Konzil von 1917/18 konnte am 21. September 1918 auf

der letzten Sitzung vor seiner gewaltsamen Auflösung noch das Werk der

Petersburger Kommission und das ganze Werk der Annäherung und
Einigung mit den Altkatholiken und den Anglikanern segnen. Davon war
schon zu Beginn dieses Referates die Rede.

Die Petersburger Kommission hörte auf zu existieren, aber das Werk
der Annäherung mit den Altkatholiken ging weiter, ungeachtet aller
Hindernisse und obwohl die Russische Kirche im weiteren nicht mehr
Initiatorin und Teilnehmerin an den folgenden Begegnungen mit den
Altkatholiken sein konnte. Noch auf den Konferenzen von «Glaube und

Kirchenverfassung» 1920 in Genf und 1927 in Lausanne konnten Vertreter

der Russischen Kirche, die sich damals in Westeuropa befanden, mit
den anderen Orthodoxen an Begegnungen mit Altkatholiken teilneh-

44 In einer westlichen Sprache erst 1968 von U. Küry auf deutsch veröffentlicht,
IKZ 58 (1968) 34-47.

181



men. Doch nach 1927 fanden die Gespräche ohne Beteiligung der Russischen

Kirche statt.
Die Initiative in dieser Sache ging auf Konstantinopel über.
So fand die Bonner Konferenz 1931 schon unter der Leitung des

Konstantinopler Erxarchen, Erzbischof Germanos (Strinopoulos) von Thya-
tira, und unter Beteiligung von Vertretern der anderen orthodoxen
Kirchen, doch ohne die Russische Kirche statt.

Die Ergebnisse der Bonner Konferenz von 1931 brachten nichts
Neues. Im Wesentlichen war es eine Wiederholung dessen, was im Lauf
der Gespräche der Russischen Kirche mit den Altkatholiken bis 1914

erreicht worden war.
Alle Ergebnisse dieser Konferenz hatten nur beratenden Charakter.

Sie wurden zur Stellungnahme an die Kirchen gesandt und sollten auf der
damals geplanten «Prosynode» (einer vorkonziliaren Beratung zur
Vorbereitung der Einberufung eines «Ökumenischen Konzils der Orthodoxen

Kirchen») beurteilt und bestätigt werden. Man hoffte, diese Prosynode

1932 abhalten zu können, doch es blieb bei blossen Gesprächen und
Plänen.

Während dieser ganzen Zeit legte die Russische Kirche in voller Isolation

von der übrigen Welt einsam ihr Märtyrer- und Bekennerzeugnis für
Jesus Christus ab unter dem Druck der ganzen Macht des gewaltigsten
atheistischen Systems in der Welt, dessen Einfluss und Kraft sich schon

damals auf die ganze Welt erstreckte.
Doch sobald unsere Kirche nach ihrem moralischen Sieg im 2. Weltkrieg

allmählich und mit Mühe aus der Isolation herauszutreten und die

Verbindungen mit anderen Kirchen wieder herzustellen begann, wandte
sie sich sogleich, schon 1948, an die Altkatholiken mit dem Vorschlag, die
unterbrochenen Verbindungen zu erneuern und den Meinungsaustausch
über die Fragen der Wiedervereinigung neu aufzunehmen.

Sie bat, ihr zu diesem Zweck vor allem die Informationen über die
Bonner Konferenz 1931 und deren Materialien zuzusenden. Die
Altkatholiken gingen sogleich darauf ein, sandten die ganze Information zu
und schlugen vor, eine gemeinsame Erklärung «über die Herstellung
einer gegenseitigen Beziehung nach dem Modell der «Interkommunion
mit den Anglikanern>» herauszugeben.

Metropolit Nikolaj, der Vorsitzende der Abteilung für kirchliche Aus-
senbeziehungen, antwortete auf diesen Vorschlag, indem er den Wunsch

aussprach, die freundschaftlichen Kontakte und den Meinungsaustausch
in organischer Fortführung dessen, was durch die Geschichte unterbrochen

worden war, wieder aufzunehmen.

182



Auf dem 17. Internationalen Altkatholikenkongress in Rheinfelden in
der Schweiz 1957 schlug Bischof Urs Küry vor, wieder in ein Gespräch
mit der Russischen Kirche einzutreten.

Wegen Komplikationen in der inneren Lage der Russischen Kirche

zur Zeit des Wiedereinsetzens der Kirchenverfolgung unter
Chruschtschow konnte dies nicht verwirklicht werden.

Seit dem Besuch der Leitung der altkatholischen Kirche bei Patriarch
Athenagoras 1962 mündeten alle Gespräche mit den Altkatholiken in
den grossen gesamtorthodoxen Dialog mit ihnen und wurden aufzahlreichen

Konferenzen und Begegnungen der gemischten Kommission
geführt. Die letzte davon war die Konferenz von 1987 in der griechischen
Stadt Kavala.

Die Russische Kirche hat an allen Begegnungen und Gesprächen mit
den Altkatholiken aktiv teilgenommen und nimmt daran teil und führt so
das Werk fort, welches unsere Kirche in den 70er Jahren des 19. Jahrhunderts

begonnen hatte. Dabei waren die Arbeiten der Petersburger und
der Rotterdamer Kommission bedeutende Schritte auf dem Weg zur
Verwirklichung der grossen Idee und des Traumes der gemeinsamen
Vorkämpfer und Initiatoren, Apostel und Zeugen unserer orthodox-altkatholischen

und der gesamtchristlichen Einheit, eines Döllinger und
Michaud, Janyschew und Kirejew, deren Nachfolger und Erben heute
wir alle, Altkatholiken und Orthodoxe, sind.

Moskau Protopresbyter Professor Vitali] Borovoj

183


	Zum 100-Jahr-Jubiläum der Rotterdamer und Petersburger Kommission

