Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 3

Artikel: Zum 100-Jahr-Jubildum der Rotterdamer und Petersburger Kommission
Autor: Borovoj, Vitalij

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404867

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum 100-Jahr-Jubildum
der Rotterdamer und Petersburger Kommission

Ein Vermichtnis fiir die Gegenwart

1. Einfiihrende Bemerkungen zum Thema

Die Tatigkeit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission, deren
100-Jahr-Jubildum wir feiern, war ein wichtiger Meilenstein im Laufe der
Annidherung der orthodoxen und der altkatholischen Kirche. In der ge-
samtchristlichen Dimension hat dies die Entwicklung der 6kumenischen
Beziehungen zwischen den Kirchen des Ostens und Westens und ihre
Bemiihungen zur Erreichung der christlichen Einheit gefordert.

Die Teilnehmer und Zeitgenossen der beiden Kommissionen und die
Kirchen, die altkatholische und die orthodoxe, deren Anndherung die
Kommissionen dienten, haben die Bedeutung und die Notwendigkeit ih-
rer Arbeit richtig verstanden. Es gibt eine Menge Beispiele solcher Ein-
schdtzungen. Ich mochte hier nur vier von den charakteristischsten und
gewichtigsten als Beispiele anfiihren.

Ein Jahr vor seinem Tod hat eines der aktivsten Mitglieder der Peters-
burger Kommission, General Alexander Alexejewitsch Kirejew!, in ei-
nem Brief an seinen Freund, das Mitglied der Rotterdamer Kommission,
Professor Eugene Michaud, die Bedeutung und den Sinn der gemeinsa-
men Arbeit so bewertet: «Ja, es kam noch nicht zur Vereinigung, aber wir
haben nicht umsonst gearbeitet, wir haben tapfer fiir die gute Sache ge-
kdmpft, und diese gute Sache wird den Sieg davontragen. Ich zweifle
nicht daran. Die historischen Ereignisse gehen langsamer vor sich als das
Leben der Menschen, die an ithnen teilnehmen.»?

Ein anderes Mitglied der Petersburger Kommission, ein echter Archi-
tekt unserer Annaherung an die Altkatholiken, der Rektor der Geistli-
chen Akademie von St.Petersburg, Protopresbyter Vater loann Jany-
schew (personlicher geistlicher Vater der Zarenfamilie und des Kaiserli-

YiGest. 27.7. 1910,

? «Oui! ... laréunion ne s’est pas encore faite, mais nous n’avons pas travaillé en
vain; nous avons bravement lutté pour la bonne cause, et cette bonne cause
triomphera, je n’en ai nul doute. Les événements historiques marchent plus lente-
ment que les biographies des gens qui y prennent part.» Brief vom 9.6.1909.
Hier nach: Raoul Dederen, Un réformateur catholique au XIX¢ siecle. Eugéne
Michaud. Geneve 1963, 245.

141



chen Hofes) hat bezeugt, dass «die Sache der Altkatholiken eine wahr-
haft heilige Sache ist».

Auf dem 18.Internationalen Altkatholiken-Kongress in Haarlem
(Holland) 1961 hat der Erzbischof von Utrecht, Andreas Rinkel, in sei-
nem Vortrag «Altkatholizismus und Orthodoxie», wo er liber die Kon-
takte und die Annidherung an die Russische Orthodoxe Kirche sprach,
die Arbeit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission sehr hoch
gewertet. Er sagte: «Zwanzig Jahre lang, von 1894 bis 1914, hat sich die
bekannte <Kommission Petersburg-Rotterdam» in griindlicher theologi-
scher Arbeit um die Erforschung der Unterschiede und der Ubereinstim-
mung in der Lehre der Orthodoxen und Altkatholiken bemiiht, bis der
erste Weltkrieg und die damit zusammenhidngende politische Umwil-
zung in Russland den Beratungen ein Ende machte. Die dlteren unter
uns werden sich ohne Zweifel mit Hochachtung und Ehrfurcht an die Na-
men der russischen Theologen und grossten Freunde der Altkatholiken
unter den Orthodoxen erinnern, an den Erzpriester Janyschew und den
General Kirejew.»*

Die hochste Bewertung wurde den Arbeiten der Petersburger und
Rotterdamer Kommission und der Notwendigkeit der Vereinigung der
Altkatholischen und der Orthodoxen Kirche jedoch auf der héchsten
Ebene zuteil, die es in der russischen Kirche gibt, ndmlich in den Be-
schliissen des Moskauer Konzils der Russischen Kirche zu diesem
Thema vom 21.September 1918. Wie bekannt, hat das Konzil einen be-
sonderen Ausschuss fiir die Vereinigung der Kirchen eingesetzt, wo auch
die altkatholische Frage untersucht wurde.

Ich zitiere das Protokoll der Sitzung des Konzilsausschusses vom
17.September 1918: «Die Besprechung des Referates von Professor
W. A. Kerenskijj iiber den Altkatholizismus wurde fortgesetzt. Professor
A.l Brilliantow informierte iiber den Stand der Frage der Vereinigung
mit der altkatholischen Kirche in der Kommission fiir die altkatholische
Frage, wobei er das Wesentliche der Argumente darlegte, die von beiden
Seiten 1im Laufe der Arbeit der orthodoxen und der altkatholischen
Kommission beziiglich der altkatholischen Lehre iiber den Heiligen
Geist, die Eucharistie und die Wirklichkeit® der altkatholischen Hierar-
chie vorgebracht wurden.»

3 «LLa cause des anciens-catholiques est vraiment une sainte cause.» A.a.O.,
235, Anm.52.

+ Erzbischof A.Rinkel, Altkatholisch und Orthodox. In: IKZ 57 (1961) 257-
270, 264.

s Anmerkung des Ubersetzers (H. Aldenhoven): In westlicher Terminologie

142



Dann folgte ein Meinungsaustausch iiber die wirkliche Bedeutung der
Unterschiede, die die altkatholische und die orthodoxe Kirche trennen.
Daran nahmen Professor W. A. Kerenskij, Professor 1. P. Sokolow, Prof.
A. 1. Brilliantow und Erzbischof Ewdovim teil. In den Reden der Spre-
cher wurde der Mangel an Bestimmtheit in der Auslegung der altkatholi-
schen Lehre in den angegebenen Punkten vermerkt, aber gleichzeitig
darauf hingewiesen, dass es keine uniiberwindlichen Hindernisse zur
Vereinigung mit den Altkatholiken gibt, und dass es, wenn die Sache
auch weiterhin auf dem richtigen Weg der wissenschaftlich-theologi-
schen Untersuchung behandelt wird, voll und ganz moglich sei, zu einer
Ubereinstimmung zu gelangen.

Es wurde die Frage zur Diskussion gestellt, wie der Ausschuss seinen
Antrag zu den untersuchten Fragen iiber die Vereinigung mit der altka-
tholischen Kirche und der Anglo-Amerikanischen Bischoflichen Kirche
formulieren sollte, um ihn dem Konzil vorzulegen.

Auf Grund des Meinungsaustausches wurde beschlossen, dass in dem
Antrag des Ausschusses folgendes ausgesagt sein miisse:

Der Ausschuss fiir die Vereinigung der Kirchen hat sich mit dem Stand
der Frage der Vereinigung mit der altkatholischen Kirche und der Anglo-
Amerikanischen Bischoflichen Kirche, welche aufrichtig und nach-
driicklich die Einigung und Anniherung suchen, vertraut gemacht und
findet keine uniiberwindlichen Hindernisse, um das erwidhnte Ziel zu er-
reichen.

Der Ausschuss hilt die Vereinigung der christlichen Kirchen fiir beson-
ders wiinschenswert in dieser Zeit eines angespannten Kampfes gegen
Unglauben, groben Materialismus und moralische Verwilderung und
stellt dem Heiligen Konzil den Antrag, folgende Beschliisse zu fassen:
Es folgt der Text der dann vom Konzil angenommenen Beschliisse.

1. Das Heilige Konzil der Russischen Orthodoxen Kirche sieht mit
Freude das aufrichtige Streben der Altkatholiken und Anglikaner zur
Einigung mit der orthodoxen Kirche auf der Grundlage der Lehre und
Uberlieferung der Alten Okumenischen Kirche und segnet die Werke
und Bemithungen der Personen, die daran arbeiten, Wege zur Eini-
gung mit den erwdhnten uns freundschaftlich verbundenen Kirchen zu
suchen.

wiirde man hier «Giiltigkeit» erwarten. Da in der orthodoxen Theologie dieser
Ausdruck aber oft als ein typisches Ergebnis westlich-kirchenrechtlicher Denk-
weise betrachtet wird, gibt die Ubersetzung hier bewusst das russische Original
wortlich wieder.

143



2. Das Konzil iiberlidsst es dem Heiligen Synod, beim Heiligen Synod
eine stindige Kommission mit Abteilungen in Russland und im Aus-
land ins Leben zu rufen, um die altkatholischen und anglikanischen
Fragen weiter zu studieren, durch Kontakte mit den Altkatholiken
und den Anglikanern die auf dem Weg zur Einheit stehenden Schwie-
rigkeiten zu 16sen (zu kldren), und in Zusammenarbeit das Endziel
moglichst schnell zu erreichen.

Im Protokoll der letzten Konzilssitzung vom 23.September 1918 heisst

es: «Antrag zum Beschluss erhoben»®.

Dieser Konzilsbeschluss war die letzte Handlung des Konzils vor sei-
nem Ende und seiner gewaltsamen Auflosung. Das war das letzte Wort
des Konzils: Der Segen fiir alle, die fiir die Anndherung und die christli-
che Einheit arbeiten. Der Segen fiir die Sache der Einheit, das heisst auch
fiir die Sache der Petersburger und Rotterdamer Kommission und fiir die
Sache der Annidherung und Vereinigung der altkatholischen Kirche mit
der orthodoxen Kirche, denn das entsprach dem ekklesiologischen
Selbstbewusstsein sowohl der altkatholischen als auch der orthodoxen
Kirche.

2. Das ekklesiologische Selbstbewusstsein der altkatholischen Kirche

Das ekklesiologische Selbstbewusstsein der altkatholischen Kirche ist in
der bekannten «Utrechter Erkldrung» der Bischéfe vom 24.September
1889 dargelegt, die zum offiziellen Dokument der Altkatholischen Kir-
che der Utrechter Union geworden ist. Als klarer und deutlicher Kom-
mentar zu ihr konnen folgende Thesen von Erzbischof Andreas Rinkel
dienen, die seinem Vortrag in Haarlem 1961 entnommen sind. «Nach
dem Jahre 1054 sind Osten und Westen je ihre eigenen Wege gegangen,
auf der einen Seite die unverriickbar am Urchristentum festhaitende Or-
thodoxie, andererseits die abendldndische Kirche unter der Oberherr-
schaft des Bischofs von Rom. ... Wir Altkatholiken gehdren zum Westen
und stammen aus dieser abendldndisch-katholischen Kirche unter ithrer
spateren romischen Signatur. Sie ist unsere Mutterkirche, und in ihr liegt
fiir uns das Band mit dem Ursprung, mit der Kirche der Apostelzeit, mit
jener Kirche, die in ihrer morgenldndischen und abendldndischen Aus-
dehnung noch eine und ungeteilt war. Wir nennen uns <Altkatholiken,
weil wir uns einig wissen mit der <alten katholischen> Kirche. Durch die
katholische Kirche des Westens hindurch reichen wir, durch die Jahrhun-

¢ Original des Protokolls im Staatsarchiv der Russischen Féderation.

144



derte hindurch, in die alte und eine Kirche zuriick und wir sind der Uber-
zeugung, dass dieses Band nie und nirgends zerbrochen worden ist. ...
Wir legen Wert darauf ... zu betonen, dass wir uns nicht als Mitglieder ei-
ner neuen Kirche betrachten, die etwa seit dem Jahre 1870 ins Dasein ge-
treten ist. ... jene Altkatholiken, die nach 1870 mit der alten Utrechter
Kirche in Verbindung getreten sind, haben nie die Absicht gehabt, eine
neue Kirche zu bilden, die etwa in jenem Jahre ihre Geburtsstunde erlebt
hitte. Sie waren nichts anderes als die treuen Mitglieder der abendldn-
disch-katholischen Kirche, die sich eben weigerten, die neuen, in der al-
ten Kirche des ersten Jahrtausends unbekannten Dogmen anzunehmen.
... Die treugebliebenen Gldubigen von Deutschland, der Schweiz und
Osterreich und alle, die spiter in anderen Lindern ihnen auf dem Weg
der Treue gefolgt sind, begehrten nichts anderes als «die> katholische Kir-
che zu bleiben, und - sie sind es geblieben. ... Die altkatholische Kirche
hat nie eine neue Kirche sein wollen, — sie ist die alte katholische Kirche
des Westens, die sich wiedergefunden hat.»’

Das ist die tiefste Uberzeugung der Altkatholiken, und sie glauben,
dass gerade dieses Erbe die Orthodoxen und die Altkatholiken vereint.
«Die Kirche des Athanasius war die gleiche wie die des Chrysostomus
und Basilius, die Kirche Cyprians und Augustins, die gleiche wie die des
Irendus und Gregorius, aber sie sprachen alle ihre eigene Sprache, gleich
wie jetzt die Kirche von Konstantinopel und die von Jerusalem, Alexan-
drien und Moskau, gleich wie jetzt die Kirche von Canterbury und die
Kirche von Utrecht, gleich wie jetzt die Kirche des Ostens und die Kirche
des Westens. Hier finden Weisheit und Liebe, Gebet und Glaube, der
wahrhafte Gehorsam gegeniiber dem Herrn und der echte Begriff der
Dienerschaft den Weg zur Einheit im Herrn, der uns zu dieser Einheit
ruft.»®

Im Hinblick auf all dies erkldrte Erzbischof Andreas Rinkel weiter:
«Wir [Altkatholiken] sind keine Phantasten, sondern niichterne Repré-
sentanten der irdischen und zeitlichen Wirklichkeit. Wir suchen keine
Verschmelzung, die fiir einen Moment Grenzen verwischt, welche sich
bald darauf als unverwischbar erweisen. Wir sind uns auch dessen be-
wusst, dass die Moglichkeiten einer Begegnung in sacris sich nicht auf
einmal vervielfiltigen werden ; auch die festeste Freundschaft und Bru-
derschaft miissen wachsen. Aber wir wiinschen leidenschaftlich, dass wir
[Orthodoxe und Altkatholiken] uns gegenseitig als Teilhaber und Trager

7 A.Rinkel, a.a.0O., S.260f.
$A.a.0., 269.

145



der einen heiligen katholischen und apostolischen Kirche betrachten und
anerkennen, der Kirche, in der wir in der Stimme der Apostel und der
Viiter die Stimme unseres Herrn vernehmen.»’

Die Utrechter Erkldarung und die in anderen Erkldrungen der altka-
tholischen Kirche, zum Beispiel in dem oben angefiihrten Vortrag von
Erzbischof Andreas Rinkel, enthaltenen Erlduterungen bezeugen, dass
dem ekklesiologischen Selbstbewusstsein des Altkatholizismus der
Wunsch zu Grunde liegt, sich an den Glauben der Alten Kirche zu halten,
wie er im Westen in der Zeit der Okumenischen Konzile der ungeteilten
Kirche des Westens und Ostens des ersten Jahrtausends seinen Aus-
druck gefunden hatte.

Das andere grundlegende Element des ekklesiologischen Bewusst-
seins des Altkatholizismus ist das Streben, giinstige Voraussetzungen fir
die mogliche Vereinigung der Kirchen zu schaffen.

Von Anfang der altkatholischen Bewegung an hat man gestrebt und
versucht, dies zu verwirklichen.

Schon der erste von den Altkatholiken abgehaltene «Katholikenkon-
gress» von 1871 in Miinchen hat in seinem «Programm» die Hoffnung auf
die Vereinigung mit der Orthodoxen Kirche (im Dokument als «grie-
chisch-orientalische und russische Kirche» bezeichnet) sowie auf eine
allméhliche Verstindigung mit den Anglikanischen und Protestanti-
schen Kirchen ausgesprochen.

Die Versammlung in Olten (Schweiz) 1872 hat eine Erklarung abgege-
ben, dass das Endziel der Bewegung die Vereinigung aller christlichen
Kirchen sei.

Der Altkatholikenkongress 1873 in Konstanz hat den Beschluss ge-
fasst, zwei Kommissionen fiir die Vereinigung der Kirchen einzusetzen:
Eine Kommission in Miinchen fiir die Beziehungen mit den orthodoxen
Kirchen, die andere in Bonn fiir die Annédherung an die Anglikaner und
Protestanten. Die Arbeit dieser Kommissionen sollte giinstige Voraus-
setzungen schaffen, um ein 6kumenisches Konzil zur Wiedervereinigung
der Kirchen einzuberufen.

1874 hat Professor Ignaz von Dollinger, der massgebende Initiator der
altkatholischen Bewegung, von seiner Uberzeugung geschrieben, dass
die altkatholische Gemeinschaft eine hohere, ihr gegebene Sendung zu
erfiillen habe, und zwar eine dreifache:

?A.a.0., 269¢.
1©Vel. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 3. Aufl., Frankfurt/M 1982, 451.

146



1. Zeugnis zu geben fiir die altkirchliche Wahrheit und gegen die neuen
papstlichen Dogmen,

2. eine der alten, noch unzertrennten mehr entsprechenden Kirchen dar-
zustellen,

3. als Werkzeug und Vermittlungsglied einer kiinftigen grossen Wieder-
vereinigung der getrennten Christen und Kirchen zu dienen'.

Das Streben der Altkatholiken, der Einen Alten Kirche die Treue zu
bewahren, ihre Hoffnungen auf die Wiedervereinigung mit der orthodo-
xen Kirche, so wie ihr aufrichtiger Wunsch, als Vermittlungsglied bei der
Wiedervereinigung aller Christen und ihrer Kirchen zu dienen, all dies
traf bei den Orthodoxen auf grosses Verstiandnis und auf eine Haltung, die
auf dem ekklesiologischen Bewusstsein der orthodoxen Kirche griindete.

3. Das ekklesiologische Bewusstsein der orthodoxen Kirche

Dem ekklesiologischen Bewusstsein der orthodoxen Kirche liegt das
Gebot Christi zu Grunde: «Dass alle eins seien, damit die Welt glaube»
(Joh 17,21-23), sowie unsere Treue gegeniiber der Alten Kirche im Geist
briiderlicher Liebe und immerwihrenden Gebetes «um das Wohlerge-
hen der Heiligen Kirche Gottes und die Vereinigung aller». Denn die
Einheit ist ein klares Gebot des Herrn fiir alle, die an ihn glauben, fiir alle
Christen.

Die Christen haben infolge ihrer Siindhaftigkeit das Gebot der Einheit
verletzt. Nach der Trennung der westlichen Kirche von der 6stlichen ha-
ben sich im Prozess der weiteren Trennungen die Christen des Westens in
vielem der Uberlieferung und dem Erbe der Alten Kirche entfremdet.

Die orthodoxe Kirche, die sich in unmittelbarer Verbindung mit dem
Glauben, dem Leben und der Uberlieferung der Alten Kirche der Zeit
der Sieben Okumenischen Konzile weiss, hielt und hilt es fiir ihre Pflicht,
den getrennten Christen von der unveranderten apostolischen und patri-
stischen Uberlieferung der Alten Kirche Zeugnis abzulegen, um zur
Wiederherstellung der Einheit aller Christen in der Einen Heiligen Ka-
tholischen und Apostolischen Kirche beizutragen.

Das war und ist der Hauptsinn unserer Bezichungen mit den getrenn-
ten christlichen Briidern aus andersgldubigen Kirchen. Hierin liegt auch
der Sinn unserer Teilnahme an der 6kumenischen Bewegung und unse-
rer Mitgliedschaft im Weltkirchenrat.

' Ignaz von Ddéllinger, Briefe und Erkldarungen iiber die Vatikanischen De-
krete 1869-1887, Miinchen 1890; Nachdr. Darmstadt 1968, 104 1.

147



Im Geiste der so verstandenen Bedeutung des orthodoxen Zeugnisses
fiir die Wiederherstellung der christlichen Einheit und geleitet von sol-
chen Uberlegungen eines «orthodoxen» Okumenismus, (wie sich Vater
Georgi) Florovskij ausdriickte) hat unsere Kirche schon im 19.Jahrhun-
dert sehr ernsthafte Verhandlungen mit den Anglikanern und den Altka-
tholiken {iber die Einheit und die Wiederherstellung der Gemeinschaft
gefiihrt. Diese theologischen Gespriache wurden im Geiste briiderlicher
Liebe, doch auf der Grundlage der historischen Treue und der inneren
Ganzheit des Zeugnisses von Glauben, Leben und Uberlieferung der Ei-
nen Alten Kirche gefiihrt. Dabei liess sich unsere Kirche von den Schwie-
rigkeiten und den héaufig auftretenden Hindernissen nicht entmutigen,
indem sie auf streng orthodoxe Weise — doch mit der der Orthodoxie ei-
genen «pastoralen Oikonomia» — «das Fehlende erginzte».

Diese fiihrende Rolle unserer Kirche in der Frage der christlichen Ein-
heit war in der christlichen Welt des 19.Jahrhunderts weit herum be-
kannt. Es ist vollig nattirlich, dass die altkatholische Bewegung in unserer
Kirche Interesse hervorgerufen und Unterstiitzung gefunden hat. Auf
dieser Grundlage entstanden auch die freundschaftlichen Beziehungen
zwischen den fiihrenden Vertretern der altkatholischen Bewegung und
den kirchlich-gesellschaftlichen Kreisen der Russischen Kirche. Das hat
sich insbesondere in der aktiven Teilnahme von Theologen und fiihren-
den Personlichkeiten unserer Kirche an altkatholischen Konferenzen
und Kongressen gezeigt — den sogenannten Bonner Konferenzen und
den nachfolgenden Kongressen.

4. Die Bonner Konferenzen und die Voraussetzungen
fiir die theologischen Gespriiche zwischen der Russischen Orthodoxen
und der altkatholischen Kirche

Als unter vielen Professoren der Theologie und Kirchengeschichte an
den katholischen Fakultiten in Deutschland und der Schweiz Opposi-
tion gegen die Beschliisse des 1. Vatikanums (1870) und besonders gegen
das neue Dogma von der pépstlichen Unfehlbarkeit entstand und der an-
gesehene Theologe und Kirchenhistoriker Ignaz von Dollinger, Profes-
sor an der Universitdat Miinchen, an die Spitze dieser Bewegung trat, rief
das in Russland in den kirchlich-gesellschaftlichen Kreisen der Russi-
schen Orthodoxen Kirche tiefe Sympathie und lebhaftes Interesse her-
vor. Zeitlich fiel das mit der Griindung einer Abteilung der «Gesellschaft
der Freunde der geistlichen Aufkldarung» in St.Petersburg 1871 zusam-
men. Eine der Aufgaben dieser Gesellschaft bestand gerade darin, «die

148



Beziehungen mit den Verfechtern der orthodoxen Wahrheit im Ausland
zu pflegen und ihnen moralische Unterstiitzung zu gewédhren» .

Diese Gesellschaft, deren Mitglieder angesehene Theologen und
kirchlich-gesellschaftlich fiihrende Personlichkeiten der Russischen Kir-
che waren, hat seit dem Beginn der altkatholischen Bewegung alle Be-
mihungen um Annédherung zwischen Altkatholiken und Orthodoxen
sehr aktiv und aufrichtig unterstiitzt.

Von 1871 bis 1892 bereitete die Gesellschaft durch inoffizielle Bezie-
hungen und Verhandlungen mit den Altkatholiken den Boden fiir die of-
fiziellen Verhandlungen und fiir die Arbeit der Petersburger und der
Rotterdamer Kommission vor.

Die Seele dieses grossen apostolischen Anliegens war Protopresbyter
Ioann Janyschew. Seine ndchsten Freunde und Helfer waren General
A.A. Kirejew und der Professor der Petersburger Geistlichen Akademie
Iwan Terentjewitsch Ossinin. Die Gefiihle und Hoffnungen, die die Or-
thodoxen in ihrer Beziehung zum Altkatholizismus befliigelten, brachte
Janyschew oft folgendermassen auf klare und bildhafte Weise zum Aus-
druck: «Ist es etwa moglich, fiir Christen, Midnner der Wissenschaft und
der Ehre, die sich fiir Christi Evangelium selbstlos eingesetzt haben und
die, den alten Asketen gleich, die ihnen allein bekannten schweren Fol-
gen ihres grossen Unternehmens auf sich nehmen, keine herzliche Sym-
pathie zu haben?»

Nach der Uberzeugung Janyschews «sind von allen ausserhalb der Or-
thodoxie in der Welt existierenden christlichen Gemeinschaften allein
die Altkatholiken in voller Ubereinstimmung mit der dogmatischen
Lehre der Orthodoxen Kirche» ",

Ebensolche Gefiihle hatte auch Professor Ossinin, als er im September
1871 in Miinchen an dem von den Altkatholiken abgehaltenen Katholi-
kenkongress teilnahm, wo die dort versammelten angesehenen katholi-
schen Theologie-Professoren, die gegen das 1. Vatikanum und das neue
Dogma von der papstlichen Unfehlbarkeit protestierten, sich als «Altka-
tholiken» erklédrten, das heisst als Katholiken, die an der Lehre der «alten
ungeteilten Kirche» festhalten. Sie erkldrten: «Wir halten fest an dem al-
ten, katholischen Glauben, wie er in Schrift und Tradition bezeugt ist ...
[wir] verwerfen ... die unter dem Pontifikate Pius’ IX. im Widerspruch

2 Sbornik protokolov Obséestva ljubitelej duchovnago prosve$cenija (Sam-
melband der Protokolle der Gesellschaft der Freunde der geistlichen Aufkla-
rung). St. Petersburg 1873, 7.

B3I P.Sokolow, 1.L.Janyschew als treibende Kraft in der altkatholischen
Frage. In: Christianskoje Ctenie (Christliche Lektiire), Februar 1911, 239.

149



mit der Lehre der Kirche und den vom Apostelkonzil an befolgten
Grundsitzen zustande gebrachten Dogmen, insbesondere das Dogma
von dem <«unfehlbaren Lehramte> und von der <hochsten, ordentlichen
und unmittelbaren Jurisdiktion> des Papstes ... Wir halten fest an der al-
ten Verfassung der Kirche ... Wir verwerfen die ... Lehre, dass der Papst
der einzige gottlich gesetzte Triger aller kirchlichen Autoritdt und Amts-
gewalt sei ... Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der griechisch-
orientalischen und russischen Kirche [d. h. Orthodoxen Kirche] ...» '

Von solchen Gefiihlen gegeniiber den Altkatholiken liessen sich auch
die russischen Teilnehmer am Kolner Altkatholikenkongress 1872 leiten
— Erzpriester Janyschew, Erzpriester A. Tatschalow und General A.Ki-
rejew —, als sie zusammen mit den Altkatholiken «Allgemeine Grundla-
gen» ausarbeiteten, die man bei den wissenschaftlichen Untersuchungen
von «Unterschieden» in der Lehre beriicksichtigen sollte (Heilige
Schrift, Heilige Uberlieferung, Lehre der Kirchenviiter und die dogmati-
schen Beschliisse der Sieben Okumenischen Konzile, Identitit des Glau-
bens an den Herrn Jesus Christus, den Begriinder und das Haupt der Ei-
nen Kirche und als allgemeines Kriterium der Wahrheit die Regel von
Vinzenz von Lerin: «Das was tiberall, immer und von allen geglaubt wor-
den ist [quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est]»).

Von solchen 6kumenischen Uberlegungen liessen sich russische Theo-
logen im Mai 1872 leiten, als sie auf die Anfrage des Vorsitzenden des
franzosischen altkatholischen Komitees, Professor Eugene Michaud, be-
ziiglich der Bedingungen der Wiedervereinigung mit der orthodoxen
(orientalischen) Kirche antworteten, dass lediglich Identitidt im Glauben,
in den Dogmen notwendig ist, wo keine Konzessionen moglich sind. Die
Russische Orthodoxe Kirche respektierte und respektiert értliche Uber-
lieferungen und Bréuche, die nie im Widerspruch zur Lehre der 6kume-
nischen Kirche standen®.

In solchem Geist war auch die Erkldarung der russischen Teilnehmer
am Altkatholikenkongress in Konstanz 1873 (Erzpriester 1. Wassiljew
und General A. Kirejew) gehalten, ndmlich dass «die Orthodoxen bereit
sind, zum Wiederaufbau der alt-katholischen'® Kirche im Westen unter

4 Vel. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 3. Aufl., Frankfurt/M 1982, 450f.

5 Sammelband der Protokolle der Gesellschaft der Freunde der geistlichen
Aufkldarung. St. Petersburg 1872, 34f.

6 Anm. des Ubers.: im Russischen steht hier nicht das sonst gebrauchte Wort
fiir «altkatholisch» (starokatoliceskij), sondern ein zusammengesetztes Adjektiv
(drevne-kafoliceskij), dessen erster Teil «alt» im Sinn von «historisch alt» und des-
sen zweiter Teil «katholisch» nicht im Sinn von «abendldndisch-katholisch» nach

150



Aufrechterhaltung ihrer Unabhiingigkeit und Bewahrung der Verschie-
denheiten in den Riten und Brauchen bei Einheit im Glauben briiderlich
mitzuhelfen» .

Vom Beginn der altkatholischen Bewegung an zeigten nicht nur die
Orthodoxen, speziell aus Russland, Sympathien und lebendiges Inter-
esse fiir diese, sondern auch die Anglikaner — aus England und den USA
—, die ebenfalls zusammen mit den Russen aktive Teilnehmer an den alt-
katholischen Kongressen waren.

Diese 6kumenische Unterstiitzung der altkatholischen Bewegung von
Seiten der Orthodoxen und Anglikaner hat den Altkatholikenkongress
in Koln (September 1872) angeregt, eine besondere Kommission fiir den
Dialog und Verhandlungen mit von Rom unabhiingigen Konfessionen
und Kirchen, besonders mit den Orthodoxen und den Anglikanern, zu
schaffen. Vorsitzender der Kommission wurde Professor Ignaz von Dol-
linger. Die Kommission arbeitete mit den orthodoxen Kongressteilneh-
mern (Janyschew, Kirejew und Tatschalow) die sogenannten «Allgemei-
nen Grundlagen» im Geist des bekannten Einheitskriteriums von Vin-
zenz von Lerin aus und fasste den Beschluss, eine Konferenz tliber die
Fragen der Vereinigung und der Einheit der Christen in Bonn auf das
Jahr 1874 einzuberufen. Tatsédchlich fanden zwei solche Konferenzen
statt: die erste Bonner Konferenz auf Initiative der deutschen Altkatho-
liken vom 13. bis 16.September 1874 und die zweite Bonner Konferenz,
die Fortsetzung der ersten, vom 11. bis 16. August 1875.

In der Einladung zur ersten Bonner Konferenz, die von Déllinger un-
terzeichnet wurde, heisst es: «Das Ziel, welches zunéachst erstrebt und
mittels der Konferenz geférdert werden soll, ist nicht eine absorptive
Union oder vollige Verschmelzung der verschiedenen Kirchenkorper,
sondern die Herstellung einer kirchlichen Gemeinschaft auf Grund der
«unitas in necessaris> mit Schonung und Beibehaltung der nicht zur Sub-
stanz des altkirchlichen Bekenntnisses gehorigen Eigentiimlichkeiten
der einzelnen Kirchen.»'®

Die Konferenz fand unter dem Vorsitz von Professor I. von Déllinger
statt, der den theologischen Boden fiir die Konferenz durch seine sieben
berithmten Vortrédge liber die «Wiedervereinigung der Kirchen» (Miin-

der Trennung von der Ostkirche, sondern «katholisch» im Sinn des Glaubensbe-
kenntnisses bedeutet. Das entspricht dem von Michaud gebrauchten «ancien-ca-
tholique».

7 Protokolle 31.10.1873, St. Petersburg, S.7.

'* Bericht iiber die ... zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, hrsg. von
H. Reusch, Bonn 1874, 1.

151



chen, Januar-Februar 1872) vorbereitet hatte, wo er die Perspektive ei-

ner Wiedervereinigung der Kirchen durch eine schopferische Riickkehr

zur Alten Ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends begriindete und
prophetisch voraussagte, dass die Zeit kommen werde, in welcher die

Kirche des heiligen Petrus und die Kirche des heiligen Paulus zur Kirche

des heiligen Johannes wird. Das werde so geschehen, dass die getrennt

existierenden Kirchen gegenseitig voneinander lernen und dass sie die

Lehren und Symbole, die beiden Seiten bekannt sind, hoher stellen als

das, was jetzt noch trennt .

Diese Uberzeugung lag der Arbeit der Bonner Konferenz zu Grunde,
die beschloss, als Grundlage und Massstab fiir die Wiedervereinigung die
Bekenntnisformeln der ersten christlichen Jahrhunderte sowie jene Leh-
ren und Einrichtungen anzuerkennen, die als wesentlich und notwendig
fiir die ganze Kirche des Ostens und Westens galten.

Diese Ansicht der Konferenz iiber die Kriterien fiir die Wiederherstel-
lung der Einheit der getrennten Kirchen auf der Grundlage der Einheit
im Glauben, im Leben und in den Uberlieferungen der Alten Kirche
konnten die Orthodoxen nur begriissen und sich tiber diese Haltung der
altkatholischen Briider freuen. Aber auf dieser Konferenz wurde eine
andere Art, auf die Frage der Wiederherstellung der christlichen Einheit
heranzugehen, vertreten.

Diese andere Art, die Grundlagen, Methoden und Ziele der Verhand-
lungen tiber die Einheit zu sehen, ldsst sich so zusammenfassen:

a) Die getrennten Kirchen sind eigentlich Zweige oder Sektionen der Ei-
nen christlichen Kirche, die sich infolge des «grossen Schismas» und
der folgenden Reformation trennten. Keine Kirche kann in Anspruch
nehmen, dass sie ihrem Wesen nach die Una Sancta ist, und kann sich
nicht den anderen entgegenstellen, als befdnden sie sich — vollig, zum
Teil oder abgestuft — ausserhalb der Kirche (Una Sancta).

b)In der Glaubenslehre dieser Kirchen (faktisch aller Kirchen) kann und
muss man das Grundlegende unterscheiden, das heisst das, was zum
Glauben der ungeteilten Kirche gehort, und das. was Glaubenslehren
und Gebriuche der einzelnen Kirchen (ihre besonderen Glaubensleh-
ren und Briuche) darstellt.

c) Die Gemeinschaft (Koinonia) kann man auf Grund der Einheit im
Wesentlichen herstellen (oder, richtiger gesagt, wiederherstellen) un-
ter Wahrung der Freiheit in den speziellen Glaubenslehren.

. von Dollinger, Uber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen.
Nordlingen 1888, 11.

152



Es ist nicht schwer zu merken, dass eine solche Methode dem ekkle-
siologischen Selbstbewusstsein der orthodoxen Kirche widerspricht, fiir
die die «Theorie der Zweige und Sektionen» (Branch Theory) und die
selektiv-vergleichende Methode zum Erreichen der Einheit nicht an-
nehmbar sind, denn die orthodoxe Kirche weiss sich in unmittelbarer
Verbindung mit dem Glauben, dem Leben und der Uberlieferung der
Alten Kirche, als deren historische Fortsetzung und Zeugin sie sich
fiihlt.

Dieser Unterschied in der Methode, an die Fragen der Wiederherstel-
lung der Einheit heranzugehen, hat sich auch auf die Endergebnisse der
Bonner Konferenzen, auf den ganzen Gang der Verhandlungen zwi-
schen den Orthodoxen und den Katholiken und auf die ganze Geschichte
der 6kumenischen Bemiihungen zur Erreichung der christlichen Einheit
ausgewirkt und wirkt sich bis heute auf sie aus.

Nichtsdestoweniger diirfen wir unsere Augen nicht vor der grossen
Okumenischen Bedeutung und den fir die kiinftige christliche Einheit
sehr positiven Ergebnissen der Bonner Konferenzen von 1874/75 schlies-
sen. Diese haben eine solide Grundlage fiir die kiinftigen Arbeiten der
Petersburger und Rotterdamer Kommission und fiir die ganze Schluss-
phase des orthodox-altkatholischen Dialogs vorbereitet.

An den Arbeiten der ersten Bonner Konferenz 1874 beteiligten sich
Altkatholiken, Anglikaner, Protestanten und seitens der Orthodoxen
aus Russland Janyschew, Kirejew, Tatschalow, Suchomi, und aus Grie-
chenland der Athener Professor Z. Rhossis. Auf der Konferenz wurden
15 Fragen besprochen, in welchen die bedeutendsten Unterschiede zwi-
schen der Orthodoxie, dem Katholizismus und dem Anglikanismus ent-
halten waren. Die vom Standpunkt der Orthodoxen wichtigsten Be-
schliisse der Konferenz waren:

— Das Glaubensbekenntnis von Nicda-Konstantinopel wurde als das
Okumenische Symbolum der Christenheit anerkannt; die Hinzufiigung
des Filioque wurde als unrechtmaéssig anerkannt

— das neue pépstliche Dogma von der unbefleckten Empfiangnis wurde
verworfen

— die Lehre vom Schatz der iiberschiissigen Verdienste der Heiligen
wurde verworfen.

Es wurde beschlossen, auf das folgende Jahr (1875) eine zweite Konfe-
renz einzuberufen, um die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen
welter zu besprechen.

Als Hauptthema der Verhandlungen an der zweiten Konferenz wurde
das Dogma lber den Ausgang des Heiligen Geistes bestimmt.

153



Die zweite Bonner Konferenz fand vom 11. bis 16. August 1875 statt.

An ihren Arbeiten nahmen iiber hundert Personen teil, darunter 15 Or-
thodoxe (8 aus Russland: Janyschew, Tatschalow, Kirejew, Ossinin u. a.,
und 7 aus anderen Orthodoxen Kirchen: darunter von der Kirche von
Griechenland Erzbischof Lykurgos, 2 Bischofe aus Ruménien, Archi-
mandrit Sawwa aus Belgrad, 2 griechische Professoren aus Athen: Rhos-
sis und Damalas, und ein Archimandrit aus Ungarn).

Am Vorabend der Konferenz erarbeiteten die Orthodoxen den Text

einer gemeinsamen Erkldarung, deren Redaktor Professor Ossinin war.
Diese Erklarung wurde auf der Konferenz verlesen. Sie bestand aus sie-
ben Punkten:

L.

Die Gespriche miissen auf der Grundlage der Uberlieferung der Al-
ten Ungeteilten Kirche gefiihrt werden, die die dogmatischen Be-
schliisse der Sieben 6kumenischen Konzile und die damit Gibereinstim-
mende Lehre der alten Kirchenviter einschliessen, die «unantastbar»
bleiben muss als die verbindliche Lehre der «Alten Ungeteilten Kir-
che».

. Nurjene Uberlieferungen miissen anerkannt werden, welche «dogma-

tische Bedeutung und Autoritdt» haben, und nicht individuelle, oft
einander widersprechende Meinungen, die von der in ihrer Okumeni-
zitat unfehlbaren Kirche nicht autorisiert sind. «Im Wesentlichen Ein-
heit, sonst iiberall Freiheit, in allem Liebe».

. Dogmen sind jene Glaubenslehren, die ihrer Herkunft und ithrem In-

halt nach in der gottlichen Offenbarung wurzeln (in klaren Texten der
Heiligen Schrift) und entweder von den Okumenischen Konzilen be-
kraftigt und definiert oder einmiitiges Zeugnis der Kirchenviter sind
oder als eine im allgemein-kirchlichen Bewusstsein existierende Uber-
lieferung verpflichtende Bedeutung besitzen.

. Héretisch jedoch ist alles, was der dogmatischen Glaubenslehre wider-

spricht oder sich eine dogmatische Bedeutung zuschreibt, die es offen-
sichtlich nicht hat.

. Was weder auf die Seite des Dogmas noch auf die Seite der Héresie ge-

hort, kann, ohne die kirchliche Einheit zu verletzen, als «theologische
Meinung oder Schulthese» vertreten werden.

. Die Interpretation der Meinungen der Viter soll unter Beriicksichti-

gung der historischen Umstande der Zeit geschehen, in der diese Mei-
nungen gedussert wurden.

. Die dogmatische Lehre vom Ausgang des Heiligen Geistes ist eine ge-

heimnisvolle und schwer zugingliche Wahrheit der gottlichen Offen-
barung. Deshalb kann sie, vom kirchlichen Standpunkt betrachtet,

154



nicht auf dem Weg einer philosophischen Analyse bestitigt oder ent-

wickelt werden.

Diese Thesen der Orthodoxen wurden von der Konferenz als Grund-
lage der Gespriche angenommen.

Professor Dollinger seinerseits dusserte im Namen der Altkatholiken
die Vermutung, dass es moglich sei, beziiglich der folgenden wesentli-
chen Thesen unbestritten bereits jetzt Ubereinstimmung festzustellen:
1. Wir nehmen einmiitig die dogmatischen Beschliisse der Okumeni-

schen Konzile und das Symbolum von Nicda-Konstantinopel an.

2. Wir konnen jeden Punkt der Lehre vom Heiligen Geist unterschrei-
ben, die Johannes von Damaskus vertritt, der als der eigentliche Theo-
loge der Ostkirche angesehen wird.

3. Wir konnen sogar den Satz der «Confessio Orthodoxa» als giiltig aner-
kennen, dass der Heilige Geist vom Vater allein ausgehe, da beigefiigt
ist: sofern der Vater «Ursprung und Quelle der Gottheit» ist.

Im Grunde genommen waren im Sinn dieser Erklarung Doéllingers die
Altkatholiken bereit, die orthodoxe Lehre vom Heiligen Geist und tiber-
haupt das ganze Erbe der Alten Ungeteilten Kirche ohne Vorbehalte an-
zunchmen, um ihre Einheit im Glauben mit der Uberlieferung und
Lehre der heiligen Viter der Ostlichen und westlichen Kirche der Zeit
der Sieben Okumenischen Konzile zu bezeugen.

Dollinger legte ein «Glaubensbekenntnis beziiglich des Heiligen Gei-
stes» zur Priifung durch die Orthodoxen vor. Es enthielt 11 Artikel, von
denen jeder mit Worten von Vitern der 6stlichen Kirche (Athanasius
und Kyrill von Alexandrien, Basilius der Grosse, Johannes Chrysosto-
mus, Gregor von Nyssa, Johannes von Damaskus u.a.) formuliert war.

Die Orthodoxen waren verwirrt, und in ihrem Namen sagte Professor
Ossinin, dass es unmaoglich sei, in so kurzer Zeit iiber dieses Dokument
ein Urteil abzugeben. Es sei notig, die Verweise auf die heiligen Viter
mit deren Werken im Zusammenhang mit anderen von ihnen stammen-
den Ausserungen und unter Beriicksichtigung der Ziele, die sie mit die-
sen Meinungsdusserungen verfolgten, zu vergleichen.

Es wurde eine Kommission gebildet, welche der Konferenz ein
Schema vorlegte, das aus sechs Thesen bestand, die auf der Lehre des
Heiligen Johannes von Damaskus griindeten und die die Ubereinstim-
mung der 6stlichen und westlichen Konferenzteilnehmer ausdriickten.

Déollinger schlug vor, diese ibereinstimmend angenommenen Thesen
aus Johannes von Damaskus dem Episkopat der Ortskirchen (den Bi-
schofen und den Synoden) vorzulegen, damit auf der nichsten Konfe-
renz eine bereits offizielle, von der Hierarchie und den Synoden der dstli-

155



chen Kirchen sanktionierte Ubereinkunft im Glauben angenommen
werden konnte.

Als Dollinger die Bilanz der Konferenz zog, brachte er seine Freude
und Hoffnung im Zusammenhang mit den Ergebnissen der theologi-
schen Erdrterungen bezliglich der Frage des Ausgangs des Heiligen Gei-
stes zum Ausdruck und sagte: «... ein dogmatischer Gegensatz ist ... be-
ziiglich dieser Frage [des Ausgangs des Heiligen Geistes] zwischen uns
nicht mehr vorhanden ... Ich hoffe, wir werden im ndchsten Jahr diese in-
ternationalen Conferenzen fortsetzen konnen. Welche Freude, wenn uns
dann die Orientalen verkiinden konnen: unsere Bischofe, Synoden und
Kirchen haben unserer Vereinbarung zugestimmt!»

Inseiner Ansprache beriihrte Doéllinger auch andere an der Konferenz
erorterte Themen und versuchte in allen Fragen fiir alle Versammelten
eine gemeinsame Linie zu finden?.

Die Bonner Unionskonferenzen von 1874/75 fiihrten zwar nicht zur
Vereinigung der Altkatholiken, Orthodoxen und Anglikaner, wovon die
Fiihrer der altkatholischen Bewegung traumten, aber sie waren doch das
hervorragendste 6kumenische Ereignis im Dialog zwischen den getrenn-
ten Kirchen im 19. Jahrhundert. Auf den Konferenzen trafen sich im brii-
derlichen Dialog tiber hundert Theologen und bedeutende kirchliche
Personlichkeiten aus den orthodoxen, altkatholischen und anglikani-
schen Kirchen (iiber 65 Anglikaner aus England und den Vereinigten
Staaten, 15 Orthodoxe aus Russland, Griechenland und anderen Bal-
kan-Landern, tiber 45 Altkatholiken aus Deutschland, der Schweiz,
Osterreich, Holland und Frankreich, sowie eine bedeutende Gruppe von
protestantischen Pastoren aus Deutschland). Und diese dkumenischen
Gespriache und Verhandlungen waren Vorboten und gewissermassen
eine bahnbrechende Vorwegnahme der spiteren 6kumenischen Bewe-
gung, die nach den Versammlungen von Edinburgh (1910) und Genf
(1920) institutionalisiert wurde. Wie Dr. Willem Visser’t Hooft dariiber
spéter sagte, waren es Okumeniker «avant la lettre», d.h. Okumeniker
vor der dkumenischen Bewegung, oder, wie noch spéter der altkatholi-
sche Bischof Urs Kiiry sagte, es war die Okumene vor dem Erscheinen
der spiter organisierten Okumene des Genfer Typs.

Den grossten 6kumenischen Erfolg hatten die Bonner Konferenzen
von 1874/75 fiir die Anndherung zwischen den Altkatholiken und den
Anglikanern, obwohl manche Anglikaner wegen der ihrer Meinung nach

% Aa.0. 951
21 A.a.0., 94-99.

156



tibermassigen Neigung des Altkatholizismus zur Orthodoxie unzufrie-
den waren.

Die protestantischen Elemente bei den Anglikanern («Low Church»)
waren mit den Thesen der Bonner Konferenzen iiber die Uberlieferung,
die Beichte und die Eucharistie unzufrieden, und die romanisierenden
Elemente («High Church») warfen Bonn Konzessionen an die Orthodo-
xen in der Frage des Filioque vor. (Zum Beispiel der bedeutende Theo-
loge der hochkirchlichen Bewegung Dr. Edward Pusey).

Was die Reaktion der Orthodoxen auf die Bonner Konferenzen be-
trifft, so gab es auch hier neben den im hochsten Grad positiven Bewer-
tungen durch Janyschew, Kirejew und Ossinin unzufriedene Pessimisten.
Als im Dezember 1875, vier Monate nach der 2. Bonner Konferenz, Prof.
Ossinin auf der Versammlung der «Gesellschaft der Freunde der geistli-
chen Aufklirung» einen ausfiihrlichen Bericht iiber die Arbeit der Kon-
ferenz vorlegte, stellte sich in der Diskussion dariiber heraus, dass es un-
ter den Mitgliedern der Gesellschaft auch Unzufriedene und Skeptiker
beziiglich der Aussichten der Annidherung mit den Altkatholiken gab®.

Doch die Mehrheit war der Meinung, dass die Begegnungen mit den
Altkatholiken fortgesetzt werden sollten «in der Hoffnung, dass dies die
Altkatholiken zur Annahme der orthodoxen Lehre fithren kann».

Diese Reaktion von seiten der Anglikaner und der Orthodoxen for-
derte den Prozess der Vereinigung der nationalen Gruppen und Kirchen
der altkatholischen Bewegung zur Union der Altkatholischen Kirchen,
die sogenannte «Utrechter Union», mit der Konferenz der altkatholi-
schen Bischofe, an deren Spitze als Préasident unter den mit ihm gleichbe-
rechtigten altkatholischen Bischéfen der Primas der Niederldndischen
Kirche, der Erzbischof von Utrecht, steht.

Diese Bischofskonferenz der Utrechter Union gab im September 1889
die «Utrechter Erkldrung» heraus, eine Art gemeinsame Grundsatz-
charta, die aus 8 Punkten besteht.

Die «Utrechter Erkldarung» war ein ausserordentlich positiver und sta-
bilisierender Faktor fiir die Entwicklung der Beziehungen der altkatholi-
schen Kirche mit allen andern christlichen Kirchen der Welt. Das trug
sehr stark zur Herausbildung von partnerschaftlichen Beziehungen der
altkatholischen Kirche im ganzen Prozess der Gespriache mit der ortho-
doxen Kirche iiber die Wiederherstellung der Einheit und Gemeinschaft

2 Rechenschaftsbericht in den Protokollen S.113-139.
B A a.0., 130.

157



auf der Grundlage der Einen Ungeteilten Kirche des Ostens und des We-
stens bei.

Nach der Vereinigung in der «Utrechter Union» begannen die Altka-
tholiken regelmaéssig — jedes zweite Jahr — Internationale Altkatholiken-
kongresse einzuberufen, an denen —wie schon an den fritheren Altkatho-
likenkongressen — russische Theologen aus Russland wie auch aus dem
Westen immer sehr aktiv teilnahmen. Auf dem ersten dieser Internatio-
nalen Altkatholikenkongresse in Koln (1890) wurde den Erkldrungen
der Bonner Konferenz von 1875 entsprechend das Glaubensbekenntnis
zum ersten Mal ohne Filioque vorgelesen. Auf dem nichsten Kongress
1892 in Luzern war ausser den offiziellen Vertretern der Russischen Kir-
che (Janyschew, Kirejew, Ossinin, Katanskij u.a.) als Gast der griechi-
sche Erzbischof von Patara, Nikephoros Kalogeras, anwesend, der den
Kongress auf griechisch segnete und eine Grussbotschaft des Metropoli-
ten Germanos von Athen verlas.

Der Kongress erklédrte: «Der Altkatholizismus (die katholische Re-
formbewegung) ist kein blosser Protest gegen die neuen Dogmen des Va-
tikans und speziell gegen die pépstliche Unfehlbarkeit, sondern er ist die
Rickkehr zu dem wahren Katholizismus der alten, einen und ungeteilten
Kirche, hinweg liber die Verderbnisse des papistisch-jesuitischen Kir-
chentums, und ein Mahnruf an alle christlichen Gemeinschaften zur Ei-
nigung auf altchristlichem Grunde.»

Der russische Kongressteilnehmer Professor A.L.Katanskij unter-
stiitzte diesen Aufruf und sagte, dass die Ostlichen Christen kein Recht
hétten, sich vollig von der tdtigen Anteilnahme am Schicksal des Altka-
tholizismus fernzuhalten. Der orthodoxe Osten hat die Pflicht, seinen
westlichen Briidern, die bei uns eine feste Stiitze suchen, briiderlich zu
helfen. Eine Ubereinkunft mit ihnen ist durchaus méglich auf der
Grundlage der gemeinsamen (dogmatischen) Glaubensgesinnung unter
Beibehaltung geschichtlicher und ritueller Unterschiede.

Ein anderer Vertreter der Russischen Kirche, General Kirejew, schlug
vor, eine internationale theologische Fakultdt und ein internationales
theologisches Organ, eine Zeitschrift fiir substantielle theologische Dis-
kussionen iiber die Fragen der christlichen Einheit, zu schaffen.

Der Kongress billigte diese Voten und nahm die beiden Vorschliage Ki-
rejews an, doch gelang es nur, den zweiten Vorschlag zu verwirklichen,
d.h. eine internationale theologische Zeitschrift zu griinden. Es war die
«Revue Internationale de Theologie», die seit 1892 erschien und seit

* 8. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 3. Aufl., Frankfurt/M 1982, 454.

158



1911 als «Internationale Kirchliche Zeitschrift» fortgefiihrt wird. Neben-
bei bemerkt wurde dieses Unternehmen am Anfang von den Freunden
der altkatholischen Bewegung aus der Russischen Orthodoxen Kirche,
besonders Janyschew und Kirejew, tatkriftig unterstiitzt.

Noch mehr wurde dieses Unternehmen durch die ungewdhnliche Po-
pularitit des bekannten altkatholischen Theologen und Reformers Pro-
fessor Eugéne Michaud in den kirchlich-gesellschaftlichen und sogar in
den Regierungskreisen Russlands gefordert. Er war nicht nur ein naher
Freund und Mitkdmpfer der russischen Freunde der altkatholischen Be-
wegung (Janyschew, Kirejew, Ossinin, Wassiljew, Olga Nowikowa u.a.),
sondern auch fest angestellter Korrespondent des Russischen Ministeri-
ums fiir Volksbildung, der durch einen personlichen Erlass Kaiser Alex-
anders II. in diese Stellung berufen worden war. E. Michaud war begei-
stert vom Gedanken der Wiederherstellung der eucharistischen Gemein-
schaft (Koinonia, communio in sacris) zwischen der orthodoxen Kirche
und der katholischen Kirche des Westens. Dafiir lebte und arbeitete er.
Doch dazu war es nach seiner Uberzeugung nétig, zuerst die Kirche des
Westens zu reformieren, sie zum gemeinsamen Glauben und zur gemein-
samen Uberlieferung der Einen Ungeteilten Kirche der Zeit der Sieben
Okumenischen Konzile zuriickzubringen. Diese Gedanken und Hoff-
nungen legte er in zwei Biichern dar: «Programme de réforme de I’église
d’Occident», Paris 1872; «Discussions sur les sept conciles oecuméni-
ques», Bruxelles 1878. Das letztere Buch widmete er «der ehrwiirdigen
Kirche des Ostens, die seit elf Jahrhunderten tapfer gegen das Papsttum
und den Papismus kdmpft und die christlichen Uberlieferungen treu be-
wahrt»*.

Diese Biicher von Professor E.Michaud genossen in Russland auf
hochster Ebene grosste Wertschédtzung. Der Oberprokuror des Heiligen
Synods, Graf Dimitrij Tolstoj, beauftragte eine Gruppe von russischen
Gelehrten, Spezialisten der Theologie und der Geschichte, die Arbeiten
von Michaud wissenschaftlich zu begutachten.

Die eingehende Untersuchung und der Bericht iibertrafen alle Erwar-
tungen. Wegen ihres hohen Niveaus und der Klarheit in der Darstellung
sowie wegen der Objektivitdt und der Ubereinstimmung ihres Inhalts
mit der orthodoxen Lehre und dem orthodoxen Standpunkt zu den be-

3 «A la vénérable Eglise d’Orient qui, depuis onze siécles, lutte vaillamment
contre la papauté et le papisme, et garde fidélement les traditions chrétiennes ...».
Zitiert nach R. Dederen, Un réformateur catholique au XIX¢ sieécle. Eugéne Mi-
chaud, Geneve 1963, 232.

159



handelten Fragen konnen die Arbeiten von Michaud nach Meinung der
Rezensenten als kirchengeschichtliche Lehrbiicher an unseren geistli-
chen Seminaren gebraucht werden.

Nach dem Urteil der Kommission verdienen die Biicher von Michaud
besondere Anerkennung durch die Kirche. Der Heilige Synod nahm von
diesem Bericht Kenntnis und bat den Oberprokuror Kaiser Alexander
I1., von der hohen wissenschaftlichen Qualitit der Biicher von Michaud
zu berichten und die Frage zu stellen, ob es moglich sei, dem Verfasser
die Wiirde eines Doktors der Theologie zu verleihen. Als Kirejew dies
Michaud mitteilte, lehnte dieser das Ansinnen diskret ab, nahm aber mit
Dankbarkeit vom Kaiser eine goldene Tabakdose und die Stellung eines
festangestellten Korrespondenten des Russischen Ministeriums fir
Volksbildung an. Mit diesen Sympathien fiir die Orthodoxie und die Rus-
sische Kirche zog sich Michaud Unmutsdusserungen einiger Altkatholi-
ken zu?*.

Michaud antwortet darauf, dass er in allem, was in der Alten Kirche
dem Osten und dem Westen gemeinsam war, gleichzeitig westlich und
Ostlich sei. In allem, was fiir die Alte Kirche des Westens charakteristisch
war, sei er nur westlich?’.

Diese tiefen und aufrichtigen Uberzeugungen der Pioniere und Viter
der altkatholischen Bewegung (Dollinger, Michaud u.a.), dass man nur
auf der Grundlage der Gemeinsamkeit und Einheit von Ost und West,
des gemeinsamen Erbes und der gemeinsamen Uberlieferung der Alten
Ungeteilten Kirche nach der Einheit der Christen streben konne, 16sten
einen starken positiven Impuls in der Russischen Kirche aus und fiihrten
zu einer Initiative, nun auch offizielle Verhandlungen mit den Altkatho-
liken aufzunehmen.

Die Bonner Konferenzen von 1874/75 und die Teilnahme von russi-
schen Theologen von der «Gesellschaft der Freunde der geistlichen Auf-
kldrung» an allen Kongressen und Konferenzen der altkatholischen Be-
wegung hatten eine gute Grundlage fiir den offiziellen Dialog der Kirche
und fiir die erfolgreichen Arbeiten der St. Petersburger und der Rotter-
damer Kommission geschaffen.

2 «N’était-il pas pope russe et n’en tirait-il pas traitement? demandaient d’au-
cuns.» A.a.O., 233, Anm.39.

7 «Dans tout ce qui est universel, je suis a la fois occidental et oriental; dans tout
ce qui n'est pas universel, je suis seulement occidental.» A.a.O., 233.

160



5. Die St. Petersburger und die Rotterdamer Kommission

Fassen wir nochmals zusammen, welche Umstinde schliesslich zur Auf-
nahme der offiziellen Verhandlungen zwischen der russischen-orthodo-
xen und der altkatholischen Kirche fithrten:

a) Theologen und kirchlich-gesellschaftlich fithrende Personlichkeiten
aus dem Kreis der «Gesellschaft der Freunde der Geistlichen Aufkli-
rung» hatten an den ersten altkatholischen Kongressen teilgenommen
und unterstiitzten die altkatholische Bewegung.

b)Den Biichern des altkatholischen Theologen Professor E.Michaud
tiber das Programm zur Reform der abendlédndischen Kirche und tiber
die Sieben Okumenischen Konzile wurde 1872/73 in Russland hochste
Anerkennung von seiten des Heiligen Synods, des Oberprokurors und
des Kaisers zuteil.

c) Auf der Bonner Konferenz 1875 hatte Dollinger erklart, dass die Alt-
katholiken die Lehre des Heiligen Johannes von Damaskus tiber den
Heiligen Geist annehmen, und zwar wie sie in der «Confessio Ortho-
doxa» dargelegt ist.

d) Auf dem Kdolner Kongress 1890 wurde das Glaubensbekenntnis ohne
Filioque gelesen.

¢) Auf dem Luzerner Kongress 1892 schlug der russische Kongressteil-
nehmer General Kirejew vor, eine internationale theologische Fakul-
tdat zu griinden und durch gemeinsame Anstrengungen die Heraus-
gabe einer wissenschaftlichen, internationalen theologischen Zeit-
schrift in die Wege zu leiten.

f) In den Thesen des Luzerner Kongresses 1892 (den sogenannten «Lu-
zerner Thesen») wurde erklart, dass offizielle Gesprache mit der or-
thodoxen Kirche notig seien (auf Vorschlag Janyschews in der gegebe-
nen Lage mit der Russischen Orthodoxen Kirche).

Auf all dies reagierte der Heilige Synod der Russischen Orthodoxen
Kirche mit der Herausgabe eines Erlasses vom 15. Dezember 1892 iiber
die Bildung einer speziellen Kommission zur Priifung der Moglichkeit ei-
ner Wiedervereinigung der Altkatholiken mit der Orthodoxen Kirche*.

Die Kommission setzte sich wie folgt zusammen:

Vorsitzender:

Erzbischof Antonij (Wadkowskij) von Finnland

Mitglieder:

Protopresbyter I. Janyschew

* «Bedingungen und Richtlinien ausarbeiten, die Verhandlungen mit den Alt-
katholiken zu Grunde gelegt werden konnten», Ukas des Synods Nr. 5038.

161



Archimandrit Boris (Plotnikow), Rektor der St.Petersburger Geistli-
chen Akademie.
Die Professoren der St. Petersburger Geistlichen Akademie:
Iwan Jegorjewitsch Troitzkij
Alexander Lwowitsch Katanskij
Iwan Terentjewitsch Ossinin
Wasilij Wasiljewitsch Bolotow
General Alexander Alexejewitsch Kirejew
Wladimir Karlowitsch Sabler, Stellvertreter des Oberprokurors des
Heiligen Synods
Erzpriester Pjotr Smirnow, Vorsteher der Isaakskathedrale
Erzpriester Alexander Lebedew, Vorsteher der Kasaner Kathedrale
Erzpriester Pjotr Lebedew, Religionslehrer des Pagenkorps
Sekretiir der Kommission:
Professor Bolotow
Die Petersburger Kommission begann ihre Arbeit im Dezember 1892
und stellte fest, dass es bei den Verhandlungen mit den Altkatholiken um
drei altkatholische Ortskirchen gehe: die Utrechter Kirche (Holland),
die deutsche und die schweizerische Kirche. Diesen Kirchen standen
Erzbischof Gerardus Gul und die Bischofe Joseph Hubert Reinkens und
Eduard Herzog vor. Diese Altkatholiken hitten eine mehr oder weniger
bestimmte kirchliche Organisation, eine feste Gottesdienstordnung und
amtliche Biicher dogmatischen und zum Teil kirchenrechtlichen Inhalts.
Um sich iiber den Altkatholizismus eine Meinung zu bilden, beniitzte die
Kommission: die Utrechter Erklarung von 1889; den Leitfaden fiir den
katholischen Religionsunterricht an hoheren Schulen (verfasst von Pro-
fessor Joseph Langen) 1875; den 1875 im Auftrag der Altkatholischen
Synode herausgegebenen Katechismus; den Katechismus der Schweizer
Altkatholiken (Bern 1889); das Gebet- und Gesangbuch (Mannheim
1885) und das Gebetbuch der Schweizer Altkatholiken (Bern 1889). Er-
gianzend gebrauchte die Kommission noch die 1874 von der Petersburger
Sektion der «Gesellschaft der Freunde der Geistlichen Aufkldarung» zu-
sammengestellte «Aufzihlung der dogmatischen (6 Punkte) und der
wichtigsten liturgischen und kirchenrechtlichen (7 Punkte) Differenzen,
die die Westliche Kirche von der Orthodoxen Ostlichen unterscheiden»
und die Antwort der Altkatholiken darauf (1875). Auch wurden alle Be-
richte iiber die Sitzungen der beiden Bonner Konferenzen von 1874/75
studiert.
Nachdem die Kommission alle erwdhnten Materialien gepriift hatte,
erklérte sie, dass die Punkte der Utrechter Erkldrung, die das Selbstbe-

162



wusstsein des Altkatholizismus ausdriickten (Punkte 1,2,3,4,5,7,8), fiir

die orthodoxe Seite verstiandlich seien und keine Schwierigkeiten verur-

sachten. Bloss ein Punkt, der 6. iiber die Eucharistie, bediirfe ergiinzen-
der Erlduterungen seitens der Altkatholiken.

Von den in der «Aufzidhlung» der «Gesellschaft der Freunde der geist-
lichen Aufkldrung» erwihnten 6 dogmatischen Unterschieden zwischen
der westlichen und der orthodoxen Kirche bleibe vom Standpunkt der
Kommission die Frage des Ausgangs des Heiligen Geistes noch ungelost.
In den Katechismen der Altkatholiken gebe es noch keine klaren Anga-
ben iiber die Okumenischen Konzile.

Von den kirchenrechtlichen Fragen war nach Meinung der Kommis-
sion die wichtigste die der Anerkennung der Bischofe der Utrechter Kir-
che und der von ihr geweihten Bischofe Reinkens und Herzog.

Die anderen kirchenrechtlichen und liturgischen Differenzen kénnen
fiir die Kommission kein Hindernis fiir die Gemeinschaft mit der ortho-
doxen Kirche bilden. Zur Frage der Lehre der Altkatholiken iiber den
Heiligen Geist (Filioque) wurde festgestellt: Obwohl die Altkatholiken
das Filioque aus dem Symbolum gestrichen und erklart hitten, dass es
kein Dogma, sondern nur eine theologische Meinung einiger Viter und
Lehrer der westlichen Kirche sei, und dass die Altkatholiken den Vater
als die einzige Ursache des Seins des Sohnes und des Geistes anerkennen
und den Sohn nicht als zweiten Ursprung des Heiligen Geistes betrach-
ten, mochte die Kommission dennoch in dieser fiir die Einheit sehr wich-
tigen Frage um der Klarheit willen wissen, ob die Altkatholiken mit fol-
genden Thesen einverstanden wiren:

1. «Wir glauben, dass der Vater die Ursache des Sohnes und des Geistes
ist, des Sohnes durch die Zeugung, des Heiligen Geistes durch den
Ausgang. Der Vater zeugt den Sohn und ldsst den heiligen Geist ausge-
hen. Der Sohn wird vom Vater gezeugt und der Heilige Geist geht aus
dem Vater aus. So verehren wir einen einzigen Ursprung und anerken-
nen den Vater als die einzige Ursache des Sohnes und des Geistes.»?

2. In theologischen Spekulationen vermeiden wir jede Darstellungs- und
Ausdrucksweise, durch die auch nurim geringsten zwei Ursachen oder
zwel Urspriinge in der Heiligen Dreifaltigkeit anerkannt wiirden,
selbst wenn diese nicht in demselben Sinn verstanden wiirden; also
wenn zum Beispiel der Sohn als sekundéres Prinzip oder Sekundérur-
sache des Heiligen Geistes anerkannt wiirde oder wenn der Vater und

2 Aus dem Ritus des bischoflichen Bekenntnisses und Geldbnisses.

163



der Sohn als miteinander zum einen Ursprung fiir den Ausgang des

Heiligen Geistes vereint gedacht wiirden.

3. Es wiire auch abzuklédren, ob sich nach der Meinung der Altkatholiken
das «Hervorleuchten aus dem Vater durch den Sohn» (eine Formulie-
rung, die sich bei einigen Kirchenvitern findet) nur auf die Sendung
des Heiligen Geistes in die Welt zur Begnadung der Geschopfe bezieht
oder ob es auch im ewigen Leben der Gottheit denkbar ist.

Im Zusammenhang mit der Unklarheit in der Haltung der Altkatholiken

zum Filioque hielt es die Kommission fiir notig zu fordern, dass alle alt-

katholischen Gemeinden das Wort Filioque aus dem Glaubensbekennt-
nis und aus den Katechismen entfernen.

Die Kommission machte die Altkatholiken auch darauf aufmerksam,
dass es im Katechismus und im Leitfaden fiir hohere Schulen keine genii-
gend klaren und konkreten Angaben iiber die 6kumenischen Konzile
gibt, dass die Lehre von den «zwei Naturen der einen Hypostase», von
der «einen Person», von den zwei Wollens- und Wirkweisen sowie die
Lehre von der Gottesmutter ungeniigend erklart seien.

Die Lehre der Altkatholiken iiber die heilige Eucharistie, wie sie im
6. Punkt der Utrechter Erkldrung dargelegt ist, bedarf nach Meinung der
Kommission weiterer Erlauterungen, denn obwohl dort gesagt ist, dass
die Altkatholiken unversehrt in aller Treue den alten katholischen Glau-
ben von dem heiligen Altarsakramente festhalten, ist nicht klar, ob sie
meinen, dass Brot und Wein in der heiligen Eucharistie infolge der We-
sensverwandlung® Leib und Blut Christi selbst sind.

Im Leitfaden fiir hohere Schulen und im Katechismus werden die
«Wandlung» oder «Wesensverwandlung» in der heiligen Eucharistie
nicht erwédhnt.

Von den kirchenrechtlichen Fragen behandelte die Kommission die
Frage der Anerkennung der Weihen der Bischofe der Utrechter Kirche
und der altkatholischen Bischofe Reinkens und Herzog, die von dieser
die Weihe empfangen hatten.

Nachdem die Kommission den ganzen Komplex der kirchenrechtli-
chen Schwierigkeiten studiert hatte, der mit der Weihe von Cornelius
Steenoven durch Dominique-Marie Varlet, Bischof von Babylon - in

* Anm. des Ubersetzers: Das russische Wort ist dem griechischen «metousio-
sis», bez. lat. «transsubstantiatio» nachgebildet, hat aber nicht die Assoziationen
mit der hochmittelalterlich-scholastischen Transsubstantiationslehre, die im
Deutschen mit dem Wort «Transsubstantiation» verbunden sind. In den Uberset-
zungen aus dem Russischen, die den Altkatholiken ibergeben wurden, stand aber
natiirlich «Transsubstantiation».

164



partibus infidelium —, verbunden war, kam sie zur Schlussfolgerung, dass
der Ursprung der Utrechter Hierarchie unbestreitbar kanonisch irregu-
lar sei. Doch die Kommission schloss ihren Bericht an den Heiligen
Synod iiber diese Frage mit folgender Erkldrung aus der Geschichte der
kanonischen Praxis der Kirche in dhnlich gelagerten schwierigen und
verworrenen Situationen:

«Aus der Praxis der Alten Kirche ist ersichtlich, dass die Kirche als
eine lebendige und umfassend beauftragte Gemeinschaft die Vollmacht
beanspruchte, iiber kanonisch irreguldre Weihen zu urteilen, und auf die
einen von thnen die ganze Strenge der Kanones anzuwenden und sie fiir
nichtig und unwirksam zu erkldren, gegeniiber anderen, dem Buchsta-
ben der Kanones nach ebenso irregulédren, illegitimen und daher unwirk-
samen Weihen dagegen Nachsicht zu {iben, und diese durch ihre Zustim-
mung zu bestitigen und so die Unwirksamkeit aufzuheben.

Was die Anerkennung oder Nicht-Anerkennung der Legitimitét der
altkatholischen Hierarchie betrifft, kann die Angelegenheit nur durch
die hochste kirchliche Autoritit entschieden werden. Deshalb legt die
Kommission diese Frage, die nicht von ihr zu entscheiden ist, Eurer Hei-
ligkeit [d.h. dem Heiligen Synod] zur Entscheidung vor.»

Dieser Bericht der Petersburger Kommission wurde am 29. Mai 1894
an Erzbischof Gul von Utrecht gesandt. Er antwortete, dass er seinerseits
eine Kommission einsetzen werde, die die Antworten auf die Gutachten
der Petersburger Kommission ausarbeiten solle.

Diese altkatholische Kommission wurde am 27. August 1894 auf dem
3.Internationalen Altkatholikenkongress eingesetzt und deshalb «Rot-
terdamer Kommission» genannt.

Die Kommission setzte sich wie folgt zusammen:

Vorsitzender:

Bischof Reinkens, nach dessen Tod Bischof Theodor Weber

Mitglieder:

J.J. van Thiel, Prasident des Seminars Amersfoort

Die Professoren:

E.Michaud
H.Reusch
J.Langen

J. von Schulte

Im August 1896 erhielt die Petersburger Kommission die Antwort der
Rotterdamer Kommission. Die altkatholischen Theologen waren ein-
verstanden, dass das Filioque auf unrechtméssige Weise in das westliche
Glaubensbekenntnis eingefiihrt wurde. Aber die russische Kommission

165



gehe zu weit und unterscheide nicht scharf genug das Dogma von der
theologischen Meinung. Dogmatisch verpflichtend sei nur die Lehre des
unverdnderten nicdnischen Symbolums (ohne Filioque). Deshalb diirfe
nicht gefordert werden, dass auch in der theologischen Spekulation jede
Vorstellungsweise vom Sohn als Sekundérursache oder Mitursache des
Heiligen Geistes vermieden werde.

Dies sei im Osten immer und im Westen bis zu Augustin die tibliche
Lehre der Viter gewesen. (Von den griechischen Vitern hitten Athana-
sius, Basilius, Epiphanius, Didymus, Gregor von Nyssa, Gregor von Na-
zianz, Kyrill von Alexandrien, Maximus der Bekenner, Johannes von
Damaskus u. a. ein solches Verstdndnis vertreten: Der Heilige Geist geht
aus dem Vater aus durch den Sohn.) Patriarch Tarasius von Konstantino-
pel habe diese Formulierung sogar in sein Glaubensbekenntnis einge-
fiigt, das vom VII. Okumenischen Konzil gutgeheissen wurde. Es sei also
—nach Meinung der Rotterdamer Kommission — auch jetzt zuléssig, den
Sohn als Sekundér- oder Mitursache des Heiligen Geistes zu bezeichnen,
nicht als Dogma, sondern als Ausdruck einer menschlichen Spekulation.
Alle tiber das geoffenbarte Dogma hinausgehenden Beschridnkungen
werden als unberechtigt betrachtet.

In der Frage der Eucharistie verurteilt die Rotterdamer Kommission
in ithrer Antwort entschieden die lutherische Lehre* iiber dieses Sakra-
ment und anerkennt die dogmatische Identitit der altkatholischen Lehre
dariiber mit der romisch-katholischen: In der Eucharistie empfangen die
Glaubigen wahrhaft (vere), wirklich (realiter) und wesenhaft (substan-
tialiter) Leib und Blut Christi unter der Gestalt von Brot und Wein. Doch
die Kommission vermeidet den Gebrauch des Begriffs « Transsubstantia-
tion». Die altkatholischen Theologen erinnern die Russen daran, dass so-
gar der russische Dogmatiker Makarij sagt, dass der Ausdruck «Wesens-
verwandlung» («transsubstantiatio») im Westen erst im 11.Jh. in Ge-
brauch gekommen sei und im Osten erstmals im 15.Jh. und dass man des-
halb der mittelalterlichen Schulmeinung nicht die Bedeutung eines Dog-
mas zuschreiben diirfe.

Zur Frage der Okumenischen Konzile meint die Rotterdamer Kom-
mission, dass in den Katechismen und im Religionsunterricht in der
Schule die Bediirfnisse jeder Ortskirche berticksichtigt werden miissten.
Vom péddagogischen Standpunkt aus sei es mit dem Einprdgen mechani-

' Anmerkung des Ubersetzers: Im Originaltext der Rotterdamer Kommission
verwahrt sich diese nur dagegen, dass die altkatholische Lehre mit der lutheri-
schen Impanationslehre identifiziert oder in die Ndhe der calvinistischen Abend-
mabhlslehre geriickt werde. Revue Internationale de Théologie V (1897) 3.

166



scher, fiir viele ganz unverstdndlicher Formeln nicht getan, da dies nicht
zu einer «Verwertung derselben fiir das religiose Gemiitsleben» beitrage.

Beziiglich der fiir die gegenseitigen Beziehungen schwierigsten Frage,
ndamlich der Frage des kanonischen Charakters der holldndischen altka-
tholischen Bischofe, unterstreicht die Rotterdamer Antwort, dass alle
Mitglieder der Kommission die Auffassung der Petersburger Kommis-
sion historisch und sachlich in wesentlichen Punkten unrichtig finden. Es
folgt eine Analyse der historischen und kirchenrechtlichen Situation der
Utrechter Kirche auf dem Hintergrund der Wirren jener Zeit und der
Krise in den Beziehungen mit dem Papsttum und der romischen Kurie.
Dieser Abschnitt schliesst mit dem Ausdruck der Uberzeugung, dass
auch die Russische Kirche, wenn sie wiahlen miisste zwischen Heterodo-
xie und kleineren disziplindren Unregelméssigkeiten, welche das Wesen
der Sache nicht beriihren, keinen Augenblick im Zweifel wire tiber das
nach kirchlichen Grundsétzen einzuhaltende Verfahren, wie die Utrech-
ter Kirche dies 1723 bei der Wahl von Cornelius Steenoven zum Erzbi-
schof von Utrecht und bei seiner Weihe tun musste. Die Antwort war im
Namen der ganzen Rotterdamer Kommission von ihrem Vorsitzenden,
Bischof Theodor Weber, unterschrieben.

Nachdem die Antwort der Rotterdamer Kommission in St. Petersburg
eingetroffen war, ging der Meinungsaustausch weiter. Die Petersburger
Kommission fand die altkatholische Antwort ungentigend und unklar
und forderte im nachsten Jahr (1897) neue Erlduterungen zur Frage des
Filioque und der Eucharistie an.

Was das Filioque betrifft, forderten die russischen Theologen noch-
mals von den Altkatholiken die Annahme jener in der Russischen Kirche
gebriauchlichen Formel aus dem bischoflichen Bekenntnis, welche sie
den Altkatholiken bereits 1894 in ihrem ersten, nach Holland gesandten
Bericht vorgeschlagen hatten: «Wir glauben, dass der Vater die Ursache
des Sohnes und des Geistes ist ...» und weiter nach dem Text des bischof-
lichen Bekenntnisses und Geldbnisses.

Die Petersburger Kommission rief den altkatholischen Kollegen in Er-
innerung, dass die Altkatholiken schon 1875 auf der Bonner Konferenz
als ithren mit der Orthodoxie gemeinsamen Glauben den Satz angenom-
men hatten: «Wir verwerfen jede Vorstellung und jede Ausdrucksweise,
in welcher etwa die Annahme zweier Prinzipien oder apyoil oder aition
enthalten wire.»® Bei dieser Gelegenheit erinnerten die russischen

32 Bericht iiber die ... zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, hrsg. von
H. Reusch, Bonn 1874, 75. Dieser von Dollinger entworfene Satz wurde ohne Dis-
kussion angenommen. A.a.O., 77.

167



Theologen noch einmal daran und bestanden darauf, dass das Filioque
aus den Katechismen und dem Gottesdienst in allen altkatholischen Ge-
meinden entfernt werden miisse, falls irgendwo diese «unrechtmissige
Einfligung» noch nicht beseitigt worden wire.

In der Frage der Eucharistie wiederholte die Petersburger Kommis-
sion ihre Wiinsche von 1894 und schlug den Altkatholiken vor, folgende
Lehre der Orthodoxen Kirche anzunehmen:

1. Brot und Wein in der Heiligen Eucharistie werden auf eine fiir uns un-
begreifbare Weise wahrhaft, wirklich und wesentlich in Leib und Blut
Christi gewandelt.

2. Deshalb glauben wir,dass die Kommunizierenden unter der Gestalt von
Brotund Wein den wahren Leib und das Blut unseres Herrn Jesus Chri-
stus empfangen, und zwar auf wirkliche und leibliche Weise, so dass der
allerheiligste Leib und das Blut des Herrn in den Mund und den Korper
der Kommunizierenden gelangen, sowohl der Frommen als auch der
Unwiirdigen, den ersteren zum Heil, den letzteren zur Verurteilung.

3. Obwohl es zu ein und derselben Zeit viele Gottesdienstfeiern auf der
ganzen Erde gibt, so gibt es doch nicht viele Leiber Christi, sondern
der eine Leib Christi und das eine Blut Christi ist in allen einzelnen
Kirchen gegenwirtig und dies nicht deshalb, weil der Leib des Herrn,
der sich im Himmel befindet, auf die Altidre herabkommt, sondern,
weil das dargebrachte Brot, das in allen Kirchen gesondert bereitet
und durch die Weihe gewandelt und transsubstanziiert wird, ein und
dasselbe mit dem Leib wird, der im Himmel ist. (Sendschreiben der
Ostlichen Patriarchen, Kap.17.)

4. Wir bekennen, dass die Heilige Eucharistie ein gnadig stimmendes
Opfer ist, das fiir die Siinden aller im Glauben Lebenden und Verstor-
benen dargebracht wird.

Beziiglich der zwischen den beiden Kommissionen diskutierten Frage
iiber die Weihen der hollandischen altkatholischen Bischofe erklarte die
Petersburger Kommission in der Antwort auf alle Erlduterungen des
Rotterdamer Dokumentes von 1896 auch jetzt wieder, dass sie zwar die
ganze Schwierigkeit verstehe, in die die hollindische Kirche zu Beginn
des 18.Jh. durch den Lauf der geschichtlichen Ereignisse geraten war,
dass die orthodoxe Seite sich aber dennoch von den Kanones der 6kume-
nischen Kirche leiten lassen und weiterhin festhalten miisse, dass diese
Hierarchie kanonisch irreguldr sei und folglich auch die von ihr stam-
mende altkatholische Hierarchie, dass aber die Frage ithrer Wirksamkeit
und die Anerkennung ihrer Rechtmadssigkeit nur durch die Stimme der
Kirche entschieden werden konne, wenn sich die Altkatholiken an sie

168



wenden mit dem Bekenntnis ihres Glaubens und der Ausserung ihres
aufrichtigen Wunsches, in die Einheit und Gemeinschaft mit ihr aufge-
nommen zu werden. Die Rotterdamer Kommission sandte ihre Antwort
auf alle diese Meinungsédusserungen der Petersburger Kommission von
1897 im folgenden Jahr (1898). Sie bestand wie schon frither auf ihrem
Recht, das Filioque als theologische Meinung (Theologumenon) der
westlichen Kirche beizubehalten, obwohl sie nochmals kategorisch er-
klarte, dass sie diese Meinung nicht fiir ein Dogma halte.

Inbezug auf die Eucharistie lehnten die Altkatholiken wie schon frither
den Ausdruck «Transsubstantiation» ab, denn dieser Terminus finde sich
nirgends in orthodoxen liturgischen Biichern vor der Trennung der Kir-
chen. Die Rotterdamer Kommission bestand auch entschieden darauf,
dass die Utrechter Hierarchie bedingungslos rechtmaéssig und giiltig sei
(das heisst, dass sie kanonisch sei und keiner besonderen Bestétigung be-
diirfe). Die Petersburger Kommission beeilte sich mit einer neuen Ant-
wortaufalle diese Differenzen mitihren Rotterdamer Kollegen nicht. Fiir
diese Verzogerungbeider Arbeit der Kommission gab es einige ernsthafte
Griinde, denn es waren verschiedene Komplikationen aufgetreten.

1903 war der Umfang des Auftrages und der Arbeit der Kommission
bedeutend erweitert worden, als der Heilige Synod der Kommission die
Aufgabe iibertrug, sich nicht nur mit den Fragen der Verhandlungen mit
den Altkatholiken zu befassen, sondern auch mit den Verhandlungen
und der theologischen Annédherung mit den Anglikanern.

1904 wurde (nach Antonij Wadkowskij) Bischof Sergij Stragorodskij —
der kiinftige Patriarch — Vorsitzender der Kommission. Er nahm eine
prinzipiell konservative Haltung ein bei der Bewertung des ekklesiologi-
schen Selbstbewusstseins der Altkatholiken, die sich als treue Fortsetzer
des unverfilschten Erbes und der Uberlieferung der katholischen Kirche
des Westens der Zeit der Okumenischen Konzile betrachteten und dies
fiir eine genligende Grundlage zur Wiederherstellung ihrer Gemein-
schaft und Einheit mit der Orthodoxen (Ostlichen) Kirche hielten. Die
kritische Haltung von Bischof Sergij Stragorodskij betraf nicht so sehr
Abweichungen im Glaubensverstidndnis (zum Beispiel die Lehre vom
Heiligen Geist und von der Eucharistie) als Abweichungen im Verstdnd-
nis der Kirche und ihrer geschichtlichen Einheit.

Die kritische Haltung von Bischof Sergij Stragorodskij zu dieser Frage
zeigte sich schon 1902 und 1903 in seinen Artikeln «Was trennt uns von
den Altkatholiken?»%

33 St. Petersburg 1903. In franz. Ubers. unter dem Titel «Qu’est-ce qui nous sé-

169



Den Hauptgedanken von Bischof Sergij beim Verstdndnis der Kirche
und ihrer Einheit kann man kurz folgendermassen darstellen. Der Herr
hat seine Kirche gegriindet und verheissen, dass die Pforten der Unter-
welt sie nicht Giberwiltigen werden. Diese Verheissung der Uniiberwind-
lichkeit bleibt immer bei der Kirche und bezieht sich auf die Kirche kon-
kret hier auf der Erde ( in der Geschichte). Wir glauben, dass die Eine,
Heilige, Katholische und Apostolische Kirche des Nicdno-Konstantino-
politanischen Glaubensbekenntnisses auch jetzt hier auf dieser Erde
konkret, auf sichtbare Weise existiert in der Gestalt eines einheitlichen,
historisch fortdauernden Organismus, einer Kirchenorganisation, die
aus bestimmten Ortskirchen besteht. Nach Meinung von Bischof Sergij
sind Trennungen innerhalb des lebendigen Organismus, des Leibes der
Kirche, unmoglich. Moglich ist nur der Abfall einzelner kranker Glieder
von ihr. Fir diese Glieder ist dies der «geistliche Tod», aber die Kirche
existiert weiter als lebendiger Einheitlicher Organismus, nur geogra-
phisch reduziert und zahlenmissig verringert. Aber sie bleibt immer un-
verdndert dieselbe Eine, Apostolische, Okumenische, Katholische, Hei-
lige Kirche Christi. Bischof Sergij bezieht sich dabei auf Beispiele aus der
Kirchengeschichte. Die Nestorianer sind abgefallen, die Monophysiten
u.a. Danach ist die Westliche Kirche abgefallen, als das Christentum in
zwel Teile, den 6stlichen und den westlichen zerrissen wurde. Aber auch
nach dem Abfall des Westens ist die frithere Eine Kirche erhalten geblie-
ben in der Orthodoxen Ostlichen Kirche, welche die ganze Zeit hindurch
die Nachfolgerin und die Fortsetzung der ungeteilten und unteilbaren
Okumenischen Katholischen Kirche der ersten acht Jahrhunderte und
der ersten sieben Konzile war und ist. Eben deshalb wird die orthodoxe
Kirche auch als die 6kumenische Kirche betrachtet, und wer ausserhalb
dieser 0kumenischen orthodoxen Kirche ist, der ist ausserhalb der Kir-
che. Sogar wenn jemand voll im orthodoxen Glauben steht, geméss dem
orthodoxen Glauben glaubt, aber nicht vollig in ihre wirkliche Gemein-
schaft eingebunden ist, befindet er sich doch ausserhalb der Kirche.

Die Westkirche hat das Band mit der Ostkirche zerrissen. Die Altka-
tholiken sind historisch betrachtet ein Teil der seit Jahrhunderten von
der Ostkirche getrennten Westkirche. Jetzt miissen die Altkatholiken in
die Gemeinschaft mit der Orthodoxen Kirche zuriickkehren, und dies
wird die Wiederherstellung ihrer Gemeinschaft in der Einen, Okumeni-

pare des anciens-catholiques?», in: «Revue Internationale de Théologie» (Bern)
12 (1904),159-190. Vgl. dazu den Artikel von Erzpriester . Beljawizew iiber diese
Arbeit in «Stimme der Orthodoxie» (Berlin) 1974, Nr.4, S.53-64.

170



schen, Katholischen Kirche des Ostens und des Westens sein. Wenn sie in
die Gemeinschaft zuriickgekehrt sind, haben die Altkatholiken das volle
Recht, selbstidndige Kirchen zu sein mit ihren eigenen Riten, ihrer eige-
nen kirchenrechtlichen Verfassung und den Traditionen der katholi-
schen Kirche des Westens der Zeit bis zur grossen Trennung zwischen
West und Ost.

Diese Ansichten von Bischof Sergij, dem Rektor der St. Petersburger
Geistlichen Akademie und Vorsitzenden der Petersburger Kommission,
riefen bei den Altkatholiken eine Gegenreaktion hervor (zum Beispiel
bei Professor E. Michaud, bei Bischof E. Herzog und bei vielen anderen).
Viele Altkatholiken verstanden diese Ansichten von Bischof Sergij als
Ausdruck der offiziellen Position der Russischen Kirche in bezug auf die
Altkatholiken und als Abriicken von der fritheren Linie der Annéhe-
rung, als Abriicken von der Position eines Janyschew, Kirejew und Bolo-
tow. Die friihere Petersburger Kommission unter dem Vorsitz von Erzbi-
schof Antonij Wadkowsij hatte sich wie bekannt in dogmatischen und hi-
storischen Fragen auf die Referate und Arbeiten von Professor Bolotow
gestiitzt, der nicht nur der Hauptspezialist bei der Arbeit der Kommis-
sion war, sondern auch ihr Sekretiar und der Redaktor ihrer Texte. Der
Ertrag der Arbeit von Bolotow bei seiner Mitwirkung in der Petersbur-
ger Kommission ist in seinen beriihmten «Thesen iiber das Filioque» dar-
gelegt, die spater (1913) von seinem Schiiler und Nachfolger Professor
A. I Brilliantow in «Christianskoje Ctenie»* und 1914 separat herausge-
geben wurden. Auf deutsch waren sie schon frither, namlich 1898, er-
schienen™,

Diese Arbeiten Bolotows haben eine gewaltige und entscheidende
Bedeutung in der Geschichte der Auseinandersetzungen um das Filio-
que und sind ein Musterbeispiel von wissenschaftlicher Prézision, von
patristischer Gelehrsamkeit und Objektivitét in der Methode kirchenge-
schichtlich-theologischer Forschungen. Bolotow machte und begriindete
eine klare Unterscheidung zwischen Dogma, Theologumenon und theo-
logischer Meinung (Schulmeinung, personliche oder private Meinung).
Nach der Uberzeugung Bolotows gibt es beziiglich dessen, was Dogma
ist, keinerleil Differenz zwischen uns und den Altkatholiken und darf es
keine geben. Ein Theologumenon dagegen ist eine theologische Mei-
nung von Vitern der Einen, Ungeteilten Kirche. IThre Meinungen und

¥ Vgl. Fn.13.
3 «Revue Internationale de Théologie» 6 (1898) 681-712 (unter der anonymen
Verfasserangabe: «Von einem russischen Theologen»).

171



Lehren haben einen sehr hohen Stellenwert, aber man darf ihre Bedeu-
tung nicht iibertreiben und muss sie von den Dogmen unterscheiden. In-
halt des Dogmas ist das Wahre, Inhalt der Theologumena nur das Wahr-
scheinliche. Die Aussagen der Dogmen sind fiir alle verpflichtend (ne-
cessaria).

Das Gebiet der Theologumena sind Wahrscheinlichkeiten, die Auf-
merksamkeit und Achtung erfordern, deren Aussagen aber der Priifung
und Beurteilung unterliegen (dubia). Daher die Schlussfolgerung: In den
Dogmen ist Einheit nétig (in necessaris unitas), in den Theologumena
Freiheit der Annahme oder Ablehnung (in dubiis libertas).

Diese Gedanken weiter entwickelnd fithrte Bolotow aus, dass nie-
mand das Recht habe, irgend jemand anderem zu verbieten, sich an ein
Theologumenon zu halten, wenn dieses Theologumenon auch nur von
einem einzigen Kirchenvater ausgesprochen worden ist, falls dieses
Theologumenon nicht von der Kirche als eine irrtiimliche Ansicht er-
klart worden ist. Andererseits hat aber auch niemand das Recht, von ei-
nem anderen zu verlangen, dass er sich an irgend ein Theologumenon
halte, wenn dieses ihm theologisch nicht iiberzeugend scheint.

Alsallgemeine Regel gilt fiiralle: «Bekenneichmichselbstnicht zumer-
wihnten Theologumenon, so habe ich andererseits doch auch nicht das
Recht, diejenigen Theologen zu verurteilen, welche es annehmen; und
wire ich durch die Umstidnde gezwungen, dieses Theologumenon zu be-
sprechen,auchdann wiirde ichmichihm gegeniiber pietitsvollund mitder
dem Ansehen der Kirchenviter gebiihrenden Ehrerbietung verhalten.»*

Bolotow wandte diese fiir alle giiltige Regel zur Unterscheidung von
Dogma und Theologumenon auch auf die Verschiedenheiten in der In-
terpretation des Charakters des Filioque zwischen Ost und West an und
kam nach einer sorgfiltigen Analyse des ganzen patristisch-theologi-
schen Erbes zu fiir die Diskussion mit den Altkatholiken entscheidenden
Schlussfolgerungen, die er mit mathematisch-logischer Prizision in sei-
nen beriihmten 27 «Thesen iiber das Filioque» formulierte.

Von ihnen fiihre ich als Beispiel die folgenden an:

«These 20: Viele Abendldnder, die ihren Gemeinden das Filioque ver-
kiindet hatten, erfuhren von keiner Seite einen Einwand,
lebten und starben in der Gemeinschaft mit der Morgenlén-
dischen Kirche.

These 21:  Auch die Morgenldndische Kirche ehrt die Viter der Alten
Abendlidndischen Kirche als ihre eigenen Viter. Deshalb ist

* Hier nach dem Russischen, S.576. Vgl. a.a. O, 683.

172



es natiirlich, wenn den Abendlidndern auch die personlichen
Auffassungen dieser Viiter teuer sind.

These 23: Wenn die Abendlidnder auf dem 6. und 7.Okumenischen
Konzil ihr Filioque den Morgenldndern nicht vorlegten, so
stellten auch die Morgenlédnder ihnen keine Fragen dariiber,
um die Missverstandnisse ... definitiv zu kldren.

These 25:  Photius und seine Nachfolger standen in Gemeinschaft mit
der Abendlidndischen Kirche, ohne dass sie von dieser eine
konziliare Distanzierung vom Filioque <verbis explicitissi-
mis> erhalten hitten, und offensichtlich auch, ohne sie zu
verlangen.

Folglich:

These 26: Es ist nicht die Frage des Filioque, die die Trennung zwi-
schen den Kirchen verursacht hat.

These 27: Das Filioque als theologische Privatmeinung kann also nicht
als ein <Impedimentum dirimens> fiir die Wiederherstellung
der Gemeinschaft zwischen der Orientalischen Orthodoxen
und der Altkatholischen Kirche betrachtet werden.»?’

Diese Methode Bolotows, die Filioque-Frage in den Verhandlungen
mit den Altkatholiken zu behandeln, rief in gewissen kirchlich-theologi-
schen Kreisen innerhalb unserer Kirche Opposition hervor.

Um die «Thesen iiber das Filioque» herum und tiberhaupt um die alt-
katholische Frage heruin erhob sich eine iebhafte und manchmal im Ton
scharfe Polemik, besonders von seiten der Professoren der Kasaner
Geistlichen Akademie A.F. Gussew und W. A.Kerenskij (der eine hatte
den Lehrstuhl fiir Theologische Enzyklopédie inne und schrieb Biicher
iiber den Buddhismus und iiber Leo Tolstoi, der andere hatte den Lehr-
stuhl fiir die Geschichte des Altgldubigenschismas, der Sekten und der
abendldndischen Konfessionen inne und schrieb deshalb liber den Alt-
katholizismus).

Mit Kritik an der Annédherung an die Altkatholiken trat auch der Vor-
steher der Botschaftskirche in Berlin, Erzpriester I. Maltzew, hervor (be-
kannt als Ubersetzer der Gottlichen Liturgie und anderer liturgischen
Texte aus dem Kirchenslawischen ins Deutsche).

Eine Opposition machte sich auch in Griechenland bemerkbar (Pro-
fessor Rhossis und Professor Mesoloras).

7 Hier nach dem Russischen. Vgl. a.a.0., 711f. Dort ist «Gemeinschaft»
durchgehend mit «Interkommunion» wiedergegeben.

173



Der durch die Offensive der Reaktion entmutigte E. Michaud verglich
in einem Brief an Kirejew diese Reaktion mit dem Ultramontanismus.
«Décidément vous avez vos ultramontains», schloss er den Brief. Er
nannte sie so «a cause de la similitude de leurs principes et de leurs procé-
dés». Fanatisch starrkodpfig suchen sie nur den Sieg ihrer eigenen Sache.
Sie sind «les jésuites de I'Orient».*

Fir Bolotow und die Verhandlungen mit den Altkatholiken setzten
sich Kirejew und der Professor der Kiewer Geistlichen Akademie, Erz-
priester Pawel Swetlow (Professor fiir Dogmatik) ein, und in Griechen-
land die Professoren D. Kyriakos und F. Papadopoulos.

Bolotow selbst charakterisierte unsere konservative Reaktion ruhig,
aber sehr klar und treffend. Diese Charakterisierung ist auch fiir unsere
Zeit und in unserer Lage sehr aktuell.

«Gussew und die Theologen seiner Schule identifizieren ihre Auffas-
sungen mit den Auffassungen der ganzen Kirche und beschuldigen alle,
die mit thnen nicht iibereinstimmen, des Verrates an der Kirche. In Wirk-
lichkeit erweisen sie sich selbst als der Okumenischen Kirche und Wahr-
heit untreu, wenn sie per fas et nefas Privatem, Lokalem und Zeitgebun-
denem in der Kirche gegeniiber dem Allgemeinen und Ewigen das Uber-
gewicht geben wollen.»*

Bolotow starb 1900, aber die Polemik um das Filioque und den Altka-
tholizismus dauerte an, und dies wirkte sich als Verzogerung auf die Ver-
handlungen aus. 1902 wandte sich Patriarch Joachim III. von Konstanti-
nopel an alle Orthodoxen Kirchen mit einer Enzyklika, wo er nach ihrer
Haltung zu den verschiedenen christlichen Konfessionen und Kirchen
fragte, darunter auch nach ihrer Haltung zu den Altkatholiken. Die Ant-
worten der Kirchen zeigten, dass noch Zeit und eine griindliche theologi-
sche Vorbereitung fiir die Ausarbeitung einer gesamtorthodoxen Hal-
tung zu den verschiedenen Fragen der zwischenchristlichen und zwi-
schenkirchlichen Beziehungen notig war. Die Antworten waren daher
unterschiedlich. Die Kirche von Jerusalem sprach sich fiir die Einsetzung
einer Interorthodoxen Kommission in Konstantinopel fiir die Verhand-
lungen mit den Altkatholiken aus. Die Kirche von Griechenland be-
trachtete die ganze Angelegenheit mit den Altkatholiken als verfriiht, da
die Altkatholiken in vielem von den Orthodoxen abwichen und unter-
einander nicht einig seien.

# 8. Raoul Dederen, Un réformateur catholique au XIX* siecle. Eugéne Mi-
chaud, Geneve 1963, 2391.
* Christianskoje Ctenie (Christliche Lektiire) 1913, 441.

174



Die Rumiénische Kirche meinte, dass die Wiedervereinigung mit den
Altkatholiken unmdglich sei, da diese, wihrend sie nach der Einheit mit
den Orthodoxen strebten, gleichzeitig mit den Anglikanern Verhandlun-
gen iiber eine volle Interkommunion fiihrten.

Die Serbische Kirche freute sich iiber die Verhandlungen, doch unter
der Voraussetzung der Annahme aller orthodoxen Dogmen. Das gleiche
verlangte auch der Metropolit von Montenegro.

Die Antworten der Russischen Kirche auf die Enzykliken von Joa-
chim I11. stellten griindliche theologische Referate in positivem und kon-
struktivem Geist dar.

Ubrigens beunruhigte auch die Russen die Frage der Interkommunion
der Altkatholiken mit den Anglikanern. Schon auf dem Luzerner Kon-
gress 1892 hatte Janyschew die Befiirchtung gedussert, dass bevor noch
fiir die Altkatholiken die kirchenrechtliche Regularitdt der anglikani-
schen und altkatholischen Weihen zu den verschiedenen Stufen des
kirchlichen Amtes geklért sei, die Interkommunion der Altkatholiken
mit den Anglikanern unsere Verhandlungen mit den Altkatholiken er-
schweren und ein Hindernis fiir die Anerkennung der altkatholischen
Weihen durch die Orthodoxen darstellen kdnne.

Der Prozess der Annidherung zwischen den Altkatholiken und den
Anglikanern wurde abgesehen von der rein theologischen und histori-
schen Verwandtschaft der beiden Kirchen — der anglikanischen und der
altkatholischen — in ithrem historischen Widerstand gegen die pépstliche
Allgewalt noch durch zwei existenzielle Faktoren beeinflusst. Das war
einerseits der klare und oft zum Ausdruck gebrachte Wunsch der angli-
kanischen Kirche, mit den Altkatholiken eine volle Interkommunion
und Gemeinschaft in den Sakramenten herzustellen, und anderseits das
Streben der Altkatholiken, die Isolation zu liberwinden, die sie als solche
empfanden wegen der fiir sie unverstdndlichen und krinkenden Zoger-
lichkeit und dem standigen Schwanken der Orthodoxen Kirche bei der
Anerkennung ihrer Rechtgldaubigkeit und ihre Treue gegeniiber dem
Glauben und der Uberlieferung der Alten Ungeteilten Kirche der Zeit
der 7 Okumenischen Konzile.

Diese Schwankungen und die immer wieder neu an die Altkatholi-
ken gestellten Forderungen nach Erlduterungen ihres Glaubens ver-
schoben die von ihnen so sehr gewiinschte Anerkennung ihrer Treue
zur Alten Ungeteilten Kirche der Zeit der Okumenischen Konzile und
fithrte bei ihnen zu grosser Unsicherheit, ob die Wiederherstellung der
vollen Gemeinschaft mit der Orthodoxen Kirche erreicht werden
kOnne.

175



Kirejew hatte das richtig verstanden. Er sah die Bemithungen der An-
glikaner, die Altkatholiken fiir die Gemeinschaft mit sich zu gewinnen,
und er schrieb bekiimmert dariiber an seinen Freund Professor E. Mi-
chaud: «§1 les anciens-catholiques entrent dans cette voie, nous Orien-
taux en serons d’autant plus tristes que c’est nous qui, par nos lenteurs et
nos contradictions, vous aurons poussés dans cette voie.»*

Trotz diesen Warnungen Janyschews und Kirejews beeilte sich die Pe-
tersburger Kommission nicht mit der Antwort auf das Dokument der
Altkatholiken von 1898.

Nach der lebhaften innerkirchlichen Polemik um die «Thesen» Bolo-
tows libergab die Petersburger Kommission nach achtjdhrigem Zogern
im September 1907 auf dem 7. Internationalen Altkatholikenkongress in
Den Haag durch die russischen Kongressteilnehmer — Kirejew und an-
dere —ihr drittes Gutachten als Antwort auf das Rotterdamer Dokument
von 1898.

Dieses dritte Gutachten betrifft ausschliesslich die Frage des Filioque
und besteht aus acht Punkten. Die Kommission beharrt darauf, dass es in
den Antworten der Altkatholiken keine Klarheit gebe. Die Bezeichnung
des Sohnes als Ursache, wenn auch nur als Sekundéarursache des Heili-
gen Geistes, sei in bezug auf das innere Leben der Gottheit nicht zuldssig.
Es kdonne nur anerkannt werden, dass der Heilige Geist aus dem Vater
durch den Sohn ausgehe in dem Sinn, wie dies auf der Konferenz von
1875 bei der Analyse der Lehre des heiligen Johannes von Damaskus
klargestellt worden war in den Thesen: «Der Heilige Geist geht aus aus
dem Vater als dem Anfang, der Ursache, der Quelle der Gottheit [1]. Der
Heilige Geist geht nicht aus aus dem Sohne, weil es in der Gottheit nur ei-
nen Anfang, eine Ursache gibt, durch welche alles, was in der Gottheit
ist, hervorgebracht wird [2].»*

Die Lehre Augustins vom Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Va-
ter und dem Sohn, jedoch ex Patre principaliter, miisse im Sinn der Lehre
der Ostlichen Viter liber den Ausgang aus dem Sohn verstanden werden,
wenn dies auf die zeitliche Sendung des Heiligen Geises in die Welt bezo-
gen wird und nicht auf das ewige Leben der Gottheit als immanenter
Ausgang.

Dieses Gutachten der Petersburger Kommission rief bei den Altka-
tholiken Enttduschung und Reminiszenzen und Parallelen mit Rom und

“ Kirejew an Michaud, 14.6.1904, hier zitiert nach: Raoul Dederen, Un réfor-
mateur catholique au XIX*® siécle. Eugéne Michaud, Geneve 1963, 238.
" Val. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 3. Aufl., Frankfurt/M 1982, 464.

176



dem Ultramontanismus hervor. Michaud begann, drgerlich von den rus-
sischen Ultramontanen zu reden, und Bischof Herzog kam zum Schluss,
dass Rom sich in den Fragen der Einheit als offener erweisen konnte als
Petersburg®.

Die Rotterdamer Kommission reagierte schnell und entschieden.
Schon im Mirz 1908 traf ihre Antwort auf das Petersburger Dokument
vom vorhergehenden September ein.

Die Altkatholiken bestanden darauf, dass zwischen Dogmen und
theologischen Meinungen eine deutlich wahrnehmbare Unterscheidung
vorgenommen werden miisse, unter Anerkennung der Moglichkeit, dass
eine theologische Meinung Wahrheit enthalten kénne, wenn sie nur den
Dogmen nicht widerspricht und nicht von der Kirche verurteilt wurde.
Lehre der Kirche seien prézise Formeln, deren Annahme fiir alle Glaubi-
gen verpflichtend ist.

Einzelmeinungen der Kirchenviter wurden von der Kirche nie zu-
riickgewiesen, wenn sie nicht dem Dogma widersprechen. Eine solche
Meinungsfreiheit miisse es auch in unserer Zeit geben.

In der Lehre vom Heiligen Geist miisse man vor allem das hervorhe-
ben, was dogmatisch feststeht und durch Texte der Heiligen Schrift be-
legt ist, und zwar, dass der Heilige Geist, die dritte Person der dreiperson-
lichen Gottheit, wesenseins und gleich ewig mit demVater und dem Sohn
ist. Wie aus dem Begriff der Einheit des gottlichen Wesens hervorgeht,
dass der Heilige Geist der Geist des Vaters ist (Math 10, 20), so ist er auf
Grund seiner Wesenseinheit mit dem Vater und dem Sohn auch der Geist
des Sohnes (Gal 4, 6). So wird er vom Vater gesandt (Joh 14,26) und auch
vom Sohn (Joh 15,26; 16,7). Was seine Beziehung zu den beiden anderen
gottlichen Personen betrifft, so kann als klar ausgesprochene dogmati-
sche Lehre nur dies anerkannt werden: Der Heilige Geist, der Geist der
Wahrheit, geht vom Vater aus (Joh 15,26). Uber dies hinaus ist nichts de-
finiert. So die Rotterdamer Antwort.

Das Konzil von 381 hat zu den Worten des nicénischen Symbolums
«Ich glaube an den Heiligen Geist» hinzugefiigt: «der Herr ist und leben-
dig macht, der aus dem Vater ausgeht, der zusammen mit dem Vater und
dem Sohne angebetet und verherrlicht wird, der geredet hat durch die
Propheten». Diese Lehre bekennen die Altkatholiken. Jede weitere
Lehre, die iiber das Gesagte hinausgeht, betrachten sie nicht als Dogma,

* «Rome serait plus large que St.Pétersbourg.» Brief an E.Michaud vom
3.10.1907. Hier nach: S. Raoul Dederen, Un réformateur catholique au XIX¢ sie-
cle. Eugéne Michaud, Geneve 1963, 240.

177



sondern als Privatlehre. Das betrifft auch die Lehre des Filioque, welches
die Altkatholiken als eine unrechtmissige Einfiigung in das Symbolum,
als eine unzuldssige Ergidnzung betrachten.

Sie konnen jedoch nicht der Meinung zustimmen, dass es eine Hiresie
sei, dem gottlichen Logos eine Beteiligung an dem immanenten Prozess
zuzuschreiben, der als Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater bezeich-
net wird. Um diese Meinung zu belegen, werden in der Rotterdamer
Antwort zahlreiche Stellen von verschiedenen Kirchenvitern und ange-
sehenen Kirchenschriftstellern, sowohl ostlichen als auch westlichen, an-
gefiihrt. Die Lehre des heiligen Augustinus, der eine Beteiligung des
Sohnes beim Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater annimmt,
wird genau analysiert, und es wird unterstrichen, dass Augustinus den-
noch von der ganzen Kirche, sowohl der morgenldndischen als auch der
abendlidndischen, als Heiliger anerkannt wurde.

Die Rotterdamer Kommission bittet thre Petersburger Kollegen in-
standig, sich endlich Giberzeugen zu lassen, dass die Altkatholiken den
Glauben und die Lehre der ungeteilten katholischen Kirche bekennen
und die Dogmen der 7 Okumenischen Konzile annehmen.

Die Bedenken von Theologen und die Verschiedenheiten in theologi-
schen Meinungen dirfen kein Grund fiir kirchliche Trennung sein und
nicht als Vorwand dienen, um einander anzuklagen.

Zum Schluss bittet die Rotterdamer Kommission, die Frage der Wie-
dervereinigung der Altkatholiken mit den Orthodoxen auf dem Konzil
der Russischen Kirche zu stellen. Sie appellierte also gewissermassen
von einem Organ, das den Dialog nicht mehr weiter brachte, weil es sich
in akademisch-theologische Kontroversen verstrickt hatte, an die konzi-
liare Vernunft der ganzen russischen Kirche.

Diese Antwort der Rotterdamer Kommission von 1908 auf das Peters-
burger Gutachten von 1907 war der letzte Meinungsaustausch zwischen
den Kommissionen. Doch die Sache der Anndherung an die Altkatholi-
ken («die heilige Sache» wie Janyschew sie nannte, die «gerechte Sache»
wie Kirejew sie bezeichnete) war damit nicht zum Stillstand gekommen
und konnte auch nicht zum Stillstand kommen, denn beide Seiten waren
einander nahe durch den aufrichtigen und starken beiderseitigen
Waunsch, der Lehre, dem Leben und der Uberlieferung der Alten Unge-
teilten Kirche treu zu sein und auf dieser Grundlage die Einheit und Ge-
meinschaft wieder herzustellen.

Die beiden Kommissionen wurden nicht aufgeltst. Die Petersburger
Kommission beschiftigte sich weiterhin mit der altkatholischen und der
anglikanischen Frage.

178



Schon am 7.Januar 1910 rief der Heilige Synod in einer Anweisung an
die Kommission in Erinnerung, dass die Arbeiten fortgesetzt werden
miissten, und fragte nach der Meinung der Kommission iiber die Ant-
wort der Altkatholiken. Die Kommission versammelte sich am 7. und
15.Februar 1910. Den Vorsitz fithrte Bischof Feofan (Bystrow, Vorsit-
zender der Kommission nach Sergij Stragorodskij). Kommissionsmit-
glieder waren: Janyschew, Kirejew, Prof. A.L.Katanskij, Prof. A.L.Bril-
liantow, Prof. 1. P.Sokolow, Prof. Erzpriester P.I.Leporski), Prof. Erz-
priester W.G. Roshdestwenskij. Sekretidr der Kommission war N.N.La-
dyshenskij. Die Kommission arbeitete einen Bericht aus und nahm ihn
an. In dem Bericht wurde festgestellt, dass man als Bilanz des Meinungs-
austauschs zwischen den beiden Kommissionen folgendes festhalten
konne:

Beide Kommissionen
1. anerkennen einstimmig den Unterschied zwischen dem 6kumenischen

Dogma und der privaten theologischen Meinung
2. anerkennen {iibereinstimmend die Verbindlichkeit der Dogmen und

die bedingte Freiheit der Meinungen
3. bekennen einstimmig die Lehre der ungeteilten Katholischen Kirche

und die Dogmen der 7 Okumenischen Konzile
4. anerkennen einstimmig als verpflichtendes Dogma in der Lehre vom

Heiligen Geist folgende Sitze:

4.1 Der Heilige Geist ist wesenseins mit dem Vater und dem Sohn.

4.2 Er geht vor aller Ewigkeit vom Vater aus und er wird in die Welt
gesandt wie durch den Vater so auch durch den Sohn vom Vater
het,

4.3 Sie anerkennen einstimmig, dass nur die Lehre des nicdno-kon-
stantinopolitanischen Symbolums von 381 — «und an den Heiligen
Geist, der Herr i1st und lebendig macht, der aus demVater ausgeht,
der zusammen mit dem Vater und dem Sohne angebetet und ver-
herrlicht wird, der geredet hat durch die Propheten» — Dogma ist
und dass deshalb das Filioque eine unzulédssige Einfiigung ins Sym-
bolum darstellt, die dort keinen Platz haben kann.

5. bekennen einmiitig Jesus Christus, den Sohn Gottes, als das einzige

Haupt der Heiligen Katholischen und Apostolischen Kirche.

Beim Vergleich der Thesen der Petersburger Kommission mit den Be-
merkungen der Rotterdamer Kommission zeigt sich, dass die Orthodoxe
und die Altkatholische Kirche

a) iibereinstimmen im Bekenntnis des Dogmas vom Heiligen Geist

b)einander eine bedingte Freiheit der theologischen Meinungen zuer-

179



kennen. Dies darf kein Grund fiir kirchliche Trennung und gegen-
seitige Beschuldigungen sein.

Der Bericht meint, dass das gegenseitige Verstdndnis und der Grad der
Einmiitigkeit als genligend anerkannt werden konnen, um die Frage der
gegenseitigen Anndherung und der erwiinschten Vereinigung zu ldsen.

Die Kommission dusserte den Wunsch, dass der Heilige Synod den
Zeitpunkt fiir gekommen erachte, «die Losung der seit 40 Jahren hingi-
gen Frage der Vereinigung mit den Altkatholiken wenigstens einen
Schritt voranzutreiben, mit den Altkatholiken, die nicht Haretiker sind,
sondern sich nur in Folge von ungliicklichen Umsténden, die sie nicht
verschuldet haben, im Schisma mit der Orthodoxen Morgenlandischen
Kirche befinden»*.

Der Heilige Synod hat die Erwégungen der Kommission wohlwollend
aufgenommen. Das ist aus einem Brief der Kanzlei des Heiligen Synods
an Kirejew vom 15. Mirz 1910 (Nr.2873) ersichtlich, wo gesagt wird, dass
der Synod «bereit ist, alles, was in seiner Macht liegt, zu einem erfolgrei-
chen Abschluss der Arbeiten der Kommission beizutragen».

Die Kommission hielt noch am 10. und 31.Mai 1910 Sitzungen ab. Im
Sommer dieses Jahres — im Juli — starb Kirejew. Einige Wochen spiter
starb auch Janyschew. Doch ihr Lebenswerk wurde fortgefiihrt.

Die Kommission trat noch am 23. September und am 7. Oktober zu Sit-
zungen zusammen. Am 14. Oktober 1910 legte der Prisident der Kom-
mission, Erzbischof Tichon (Belawin) von Jaroslawl — der kiinftige Patri-
arch —, den Bericht mit den Ergebnissen der Arbeit der Kommission an
der altkatholischen Frage vor.

Im September des folgenden Jahres (1911) besuchte der Sekretér der
Kommission, N.N. Ladyshenskij, in Fortfiihrung des Werkes von Kire-
jew Bischof Herzog in Bern und unterhielt sich mit ihm lange tber die
weitere Entwicklung der Gespréche mit den Altkatholiken.

1912 besuchte im Auftrag des Heiligen Synods der Professor der
St. Petersburger Geistlichen Akademie, Sergej Wiktorowitsch Troitzkij,
Bistiimer der Altkatholischen Kirche und machte sich mit dem Leben ih-
rer Gemeinden vertraut.

Im Juli 1912 priifte der Heilige Synod den Bericht von Erzbischof Ti-
chon — dieser war iibrigens auf dem Posten des Vorsitzenden der Kom-
mission bereits durch Bischof Georgij (Jaroschewskij) ersetzt worden —
tiber die Ergebnisse der Kommissionsarbeiten, hiess den Bericht gut und
gab der Kommission den Auftrag, den Bericht zusammen mit Ergéinzun-

* Zentrales Staatsarchiv in St. Petersburg, £.821, op. 125, 1910, d.163, il. 82-86.

180



gen des Heiligen Synods der Rotterdamer Kommission mitzuteilen. Dar-
tiber erhielt der neue Vorsitzende der Kommission, Bischof Georgij (Ja-
roschewskij), einen Erlass des Heiligen Synods vom 6.Juli 1912 (mit dem
Original-Journal der Kommission vom 7.10.1910 als Beilage).

Auf dem 9.Internationalen Altkatholikenkongress iibergab das Mit-
glied der Petersburger Kommission und Vorsteher der Orthodoxen Kir-
che in Dresden, Erzpriester Dimitrij Jakschitsch, am 10. September 1913
diesen vierten und letzten Bericht der Petersburger Kommission*.

Am Kongress selbst hielten Jakschitsch und der Sekretidr der Kommis-
sion, N.N. Ladyshenskij, Begriissungsansprachen im Namen des Metro-
politen von St.Petersburg, Wladimir (Woskressenskij), und im Namen
der Pertersburger Kommission.

Im Sinn dieser letzten, vom Heiligen Synod der Russischen Kirche gut-
geheissenen Antwort der Petersburger Kommission von 1913 zeichnete
sich die Aussicht auf einen erfolgreichen Abschluss der Gesprache mit
den Altkatholiken in naher Zukunft ab, denn beim Meinungsaustausch
zwischen der Petersburger und der Rotterdamer Kommission waren im
Endergebnis keinerlei wesentliche umstrittene Fragen iibriggeblieben,
da die letzte Rotterdamer Antwort die Russische Kommission zufrie-
dengestellt hatte.

Der Kriegsausbruch 1914, die Revolution und die Herrschaft des athe-
istischen kommunistischen Regimes fithrten zur Isolation der Russischen
Kirche von der iibrigen Welt und zerrissen die Verbindungen und Kon-
takte mit den anderen Kirchen, darunter auch mit den Altkatholiken.

Das Moskauer Konzil von 1917/18 konnte am 21.September 1918 auf
der letzten Sitzung vor seiner gewaltsamen Auflosung noch das Werk der
Petersburger Kommission und das ganze Werk der Annidherung und Ei-
nigung mit den Altkatholiken und den Anglikanern segnen. Davon war
schon zu Beginn dieses Referates die Rede.

Die Petersburger Kommission horte auf zu existieren, aber das Werk
der Annédherung mit den Altkatholiken ging weiter, ungeachtet aller
Hindernisse und obwohl die Russische Kirche im weiteren nicht mehr In-
itiatorin und Teilnehmerin an den folgenden Begegnungen mit den Alt-
katholiken sein konnte. Noch auf den Konferenzen von «Glaube und
Kirchenverfassung» 1920 in Genf und 1927 in Lausanne konnten Vertre-
ter der Russischen Kirche, die sich damals in Westeuropa befanden, mit
den anderen Orthodoxen an Begegnungen mit Altkatholiken teilneh-

* In einer westlichen Sprache erst 1968 von U. Kiiry auf deutsch veroffentlicht,
IKZ 58 (1968) 34-47.

181



men. Doch nach 1927 fanden die Gespriche ohne Beteiligung der Russi-
schen Kirche statt.

Die Initiative in dieser Sache ging auf Konstantinopel iiber.

So fand die Bonner Konferenz 1931 schon unter der Leitung des Kon-
stantinopler Erxarchen, Erzbischof Germanos (Strinopoulos) von Thya-
tira, und unter Beteiligung von Vertretern der anderen orthodoxen Kir-
chen, doch ohne die Russische Kirche statt.

Die Ergebnisse der Bonner Konferenz von 1931 brachten nichts
Neues. Im Wesentlichen war es eine Wiederholung dessen, was im Lauf
der Gespriche der Russischen Kirche mit den Altkatholiken bis 1914 er-
reicht worden war.

Alle Ergebnisse dieser Konferenz hatten nur beratenden Charakter.
Sie wurden zur Stellungnahme an die Kirchen gesandt und sollten auf der
damals geplanten «Prosynode» (einer vorkonziliaren Beratung zur Vor-
bereitung der Einberufung eines «Okumenischen Konzils der Orthodo-
xen Kirchen») beurteilt und bestétigt werden. Man hoffte, diese Prosyn-
ode 1932 abhalten zu konnen, doch es blieb bei blossen Gesprichen und
Plianen.

Wihrend dieser ganzen Zeit legte die Russische Kirche in voller Isola-
tion von der iibrigen Welt einsam ihr Martyrer- und Bekennerzeugnis fiir
Jesus Christus ab unter dem Druck der ganzen Macht des gewaltigsten
atheistischen Systems in der Welt, dessen Einfluss und Kraft sich schon
damals auf die ganze Welt erstreckte.

Doch sobald unsere Kirche nach ihrem moralischen Sieg im 2. Welt-
krieg allméhlich und mit Miihe aus der Isolation herauszutreten und die
Verbindungen mit anderen Kirchen wieder herzustellen begann, wandte
sie sich sogleich, schon 1948, an die Altkatholiken mit dem Vorschlag, die
unterbrochenen Verbindungen zu erneuern und den Meinungsaustausch
iber die Fragen der Wiedervereinigung neu aufzunehmen.

Sie bat, ihr zu diesem Zweck vor allem die Informationen iiber die
Bonner Konferenz 1931 und deren Materialien zuzusenden. Die Altka-
tholiken gingen sogleich darauf ein, sandten die ganze Information zu
und schlugen vor, eine gemeinsame Erkldrung «iiber die Herstellung ei-
ner gegenseitigen Beziehung nach dem Modell der <Interkommunion
mit den Anglikanern>» herauszugeben.

Metropolit Nikolaj, der Vorsitzende der Abteilung fiir kirchliche Aus-
senbeziehungen, antwortete auf diesen Vorschlag, indem er den Wunsch
aussprach, die freundschaftlichen Kontakte und den Meinungsaustausch
in organischer Fortfiihrung dessen, was durch die Geschichte unterbro-
chen worden war, wieder aufzunehmen.

182



Auf dem 17. Internationalen Altkatholikenkongress in Rheinfelden in
der Schweiz 1957 schlug Bischof Urs Kiiry vor, wieder in ein Gesprach
mit der Russischen Kirche einzutreten.

Wegen Komplikationen in der inneren Lage der Russischen Kir-
che zur Zeit des Wiedereinsetzens der Kirchenverfolgung unter
Chruschtschow konnte dies nicht verwirklicht werden.

Seit dem Besuch der Leitung der altkatholischen Kirche bei Patriarch
Athenagoras 1962 miindeten alle Gespriache mit den Altkatholiken in
den grossen gesamtorthodoxen Dialog mit thnen und wurden auf zahlrei-
chen Konferenzen und Begegnungen der gemischten Kommission ge-
fiihrt. Die letzte davon war die Konferenz von 1987 in der griechischen
Stadt Kavala.

Die Russische Kirche hat an allen Begegnungen und Gesprachen mit
den Altkatholiken aktiv teilgenommen und nimmt daran teil und fiihrt so
das Werk fort, welches unsere Kirche in den 70er Jahren des 19. Jahrhun-
derts begonnen hatte. Dabei waren die Arbeiten der Petersburger und
der Rotterdamer Kommission bedeutende Schritte auf dem Weg zur
Verwirklichung der grossen Idee und des Traumes der gemeinsamen
Vorkdmpfer und Initiatoren, Apostel und Zeugen unserer orthodox-alt-
katholischen und der gesamtchristlichen Einheit, eines Dollinger und
Michaud, Janyschew und Kirejew, deren Nachfolger und Erben heute
wir alle, Altkatholiken und Orthodoxe, sind.

Moskau Protopresbyter Professor Vitalij Borovoj

183



	Zum 100-Jahr-Jubiläum der Rotterdamer und Petersburger Kommission

