
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 3

Artikel: Zusammenarbeit zwischen den altkatholischen Kirchen und der
russischen orthodoxen Kirche auf der Grundlage der Arbeit der
Petersburger und der Rotterdamer Kommission und der weiteren
altkatholisch-orthodoxen Gespräche

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zusammenarbeit zwischen den Altkatholischen Kirchen
und der Russischen Orthodoxen Kirche

auf der Grundlage der Arbeit der Petersburger
und der Rotterdamer Kommission und der weiteren

altkatholisch-orthodoxen Gespräche

Vor 100 Jahren war der Austausch von offiziellen Stellungnahmen zur
Möglichkeit der Wiedervereinigung zwischen der Russischen Orthodoxen

Kirche und den altkatholischen Kirchen endgültig in Gang gekommen.

Bereits vier Jahre früher, also 1892, hatte der Heilige Synod der
Russischen Orthodoxen Kirche eine Kommission eingesetzt, die klären
sollte, ob und unter welchen Bedingungen eine Vereinigung mit den
altkatholischen Kirchen möglich wäre. Die Kommission, die dann als

«Petersburger Kommission» bezeichnet wurde, hatte bereits 1893 ihr erstes

Gutachten ausgearbeitet, das 1894 den Altkatholiken übergeben wurde.
Dies veranlasste die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz im
selben Jahr, auch ihrerseits eine entsprechende Kommission einzusetzen,

in der Folge «Rotterdamer Kommission» genannt, da ihre Einsetzung

anlässlich des III. Internationalen Altkatholikenkongresses in
Rotterdam erfolgt war. 1896 hatte die Rotterdamer Kommission dann ihr
erstes Gutachten ausgearbeitet, das noch im selben Jahr von der
Internationalen Bischofskonferenz gebilligt wurde1. So lagen also 1896 von beiden

Seiten die ersten Gutachten vor. Insofern hat dieses Jahr für den

Beginn des offiziellen Meinungsaustausches zwischen der Russischen
Orthodoxen und den altkatholischen Kirchen eine besondere Bedeutung,
auch wenn dieses Datum natürlich nicht losgelöst von dem vierjährigen
Prozess seit der Einsetzung der Petersburger Kommission betrachtet
werden kann. Und die letztere hat ihrerseits den Abschluss der Utrechter

Union zwischen den Bischöfen der altkatholischen Kirchen der
Niederlande, Deutschlands und der Schweiz 1889 - mit baldigem Beitritt des

österreichischen Bistumsverwesers - zur Voraussetzung. Und unmittelbarer

Anlass war dann der 2. Internationale Altkatholikenkongress 1892

in Luzern mit seiner 2. These, die gerade auch bei Orthodoxen viel Interesse

fand, wenn sie auch von anderen Orthodoxen, die sie in entgegengesetztem

Sinn interpretierten, heftig kritisiert wurde.

1 Zur Chronologie der Ereignisse s. vor allem Chr. Oeyen. Chronologisch-bibliographische

Übersicht der Unionsverhandlungen zwischen der orthodoxen
Kirche des Ostens und der altkatholischen Kirche der Utrechter Union, in: IKZ
57(1967), 29-51. bes. 34 u. 41.

132



Zusammenarbeit zwischen christlichen Kirchen kann es auf verschiedensten

Gebieten geben, und sie wird immer den gemeinsamen christlichen

Glauben als Grundlage haben. Diese Grundlage ist aber nicht
zwischen allen Kirchen gleich breit. Und wenigstens auf gewissen Gebieten
wird es für die Art der Zusammenarbeit Auswirkungen haben, ob die
gemeinsame Glaubensgrundlage so breit ist, dass es keine wesentlichen
Abweichungen gibt, oder ob grössere Gegensätze im Glaubensverständnis

auch für die Zusammenarbeit gewisse Grenzen setzen. Wenn wir im
Zusammenhang mit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission
und ihrer Arbeit - und d.h. natürlich auch im Zusammenhang mit dem

späteren orthodox-altkatholischen Dialog von Zusammenarbeit
zwischen unseren Kirchen - sprechen, dann ist klar, dass wir an eine
Zusammenarbeit denken müssen, bei der die in diesem Dialog festgestellte
grundsätzliche Einheit im Glauben eine wesentliche Rolle spielen muss.

A. Die Arbeit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission
aus heutiger Sicht

Bischof Urs Küry, dessen Theologie über die Grenzen seiner Schweizer
Kirche hinaus auch in den meisten anderen altkatholischen Kirchen

grossen Einfluss ausgeübt hat, wertete 19682 das Ergebnis der Arbeit der
Petersburger und der Rotterdamer Kommission sehr positiv. Er tat dies

unter Berufung auf das 4. und letzte Schreiben der Petersburger
Kommission von 1912/1913. Urs Küry meinte, dass damit die Möglichkeit
einer Verständigung über die diskutierten Fragen - Filioque, Eucharistie
und Utrechter Weihen - ohne grössere Schwierigkeiten gegeben war.

Anders urteilt Pfr. Dr. Harald Rein in seinem Buch «Kirchengemeinschaft,

Bd. 2 1994» und in seinen Erläuterungen zu dem von ihm erstmals
in deutscher Sprache herausgegebenen 2. Gutachten der Petersburger
Kommission von 18973. Er weist wohl mit Recht darauf hin, dass die
massgebenden altkatholischen Bischöfe und Theologen der damaligen
Zeit das 4. Petersburger Schreiben bei aller Würdigung seines wohlwollenden

Tones recht kritisch betrachteten. Ob sich Urs Küry dieses
Unterschiedes in der Bewertung bewusst war, geht aus seinen schriftlichen
Ausführungen nicht hervor. Ich kann mich aber an mündliche Bemer-

2 U. Küry, Die erste Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die
altkatholische Rotterdamer Kommission, in: IKZ 58 (1968) 29-47, 81-108.

"' H. Rein, Kirchengemeinschaft Bd.2, Bern 1994, bes. S.95. -Ders., das zweite
Gutachten der Petersburger Kommission von 1897, in Orthodoxes Forum 8

(1994) 49-61.

133



kungen von ihm erinnern, die darauf schliessen lassen, dass er sich dessen

mindestens zum Teil durchaus bewusst war.
Ich meine, dass U. Küry in der Sache recht hat und dass die altkatholischen

Theologen aus der Zeit der Rotterdamer Kommission einige wichtige

Punkte übersehen hatten. Um das aufzuzeigen, werde ich mit der
Lehre von der Eucharistie beginnen und von einem neueren altkatholischen

Dokument ausgehen, nämlich der Stellungnahme der
Christkatholischen Kirche der Schweiz zur ökumenischen Konvergenzerklärung
über die Eucharistie («Lima-Papier»). Es sei hier auch darauf hingewiesen,

dass die Stellungnahme der Alt-Katholischen Kirche Deutschlands

zu diesem Punkt wie zu den meisten Punkten der Lima-Papiere mit der
schweizerischen identisch ist. Zum Eucharistieverständnis erklärten
unsere Kirchen u.a., dass sowohl ein Spiritualismus vermieden werden
müsse, der die Leiblichkeit der Gegenwart Christi nicht ernst nimmt, als

auch ein Materialismus, der übersieht, dass auch die leibliche Gegenwart
Christi im Sakrament eine Gegenwart im Heiligen Geist ist4. Die Rotterdamer

Kommission hatte in ihrem 2. Schreiben (1897) die Vermeidung
der materialistischen Sicht sehr deutlich ausgesprochen, die Leiblichkeit
der Gegenwart Christi aber tatsächlich nicht ausgedrückt8. Das fällt
sowohl im Vergleich zum Gesamtzeugnis der alten Kirche als auch zu
sonstigen Äusserungen altkatholischer Theologen auf, wo die leibliche
Gegenwart Christi in der Eucharistie deutlich ausgesagt wird.

Das Interessante am 4. Petersburger Gutachten ist nun, dass das

altkatholische Anliegen, eine materialistische Auffassung der leiblichen
Gegenwart Christi in der Eucharistie zu vermeiden, durchaus anerkannt
wird und auch die altkatholischen Formulierungen dafür als annehmbar
erklärt werden, wenn sie durch andere Formulierungen ergänzt werden,
die die Leiblichkeit der Gegenwart Christi ebenso deutlich zum
Ausdruck bringen. Diese Anerkennung des altkatholischen Anliegens ist

weit mehr als blosse Höflichkeit, wie sie damals von den Altkatholiken
aufgefasst worden zu sein scheint, sie ist eine echte theologische
Stellungnahme. Und was die Petersburger vermissten, nämlich die Leibüch-
keit der Gegenwart Christi, können auch altkatholische Theologen
vermissen. Allerdings werden auch heutige altkatholische Theologen die

von der Petersburger Kommission vorgeschlagenen Formulierungen

4 IKZ 78 (1988) 199-202, bes. 201.
8 Es wurde gesagt, dass «Jesus Christus in dem geweihten Brote wahrhaft, wirklich,

wesentlich, geistig, mystisch, sakramentalisch (sie!), aber nicht materiell noch
fleischlich gegenwärtig ist». (Revue Internationale de Théologie, 1899. S.6).

134



kaum für sehr geeignet halten, um das Anliegen zu vertreten. Wenn aber
das Anliegen, die Leiblichkeit der Gegenwart Christi, gesehen und
anerkannt ist, kann man andere Formulierungen vorschlagen und schliesslich
eine allgemein annehmbare finden. Die positive Bewertung des 4.

Petersburger Gutachtens durch Urs Küry ist m.E. vor allem dadurch

gerechtfertigt, dass die Petersburger Kommission sich wirklich bemüht, das

altkatholische Anliegen ernst zu nehmen.
Die Filioque-Frage war seit 1874/75, also schon vor der Existenz der

Petersburger und der Rotterdamer Kommission, Gegenstand von
orthodox-altkatholischen Gesprächen gewesen. Auf der von Döllinger
einberufenen 2. Bonner Unionskonferenz hatten die Altkatholiken
anerkannt, dass der Zusatz «filioque» «und vom Sohn» zum Satz des

Glaubensbekenntnisses «an den Heiligen Geist,... der vom Vater ausgeht»
unrechtmässig erfolgt sei. Was diese theologische Frage selbst betrifft, hatte

Döllinger als Grundlage einer Einigung eine Reihe von Sätzen aus den

Schriften des bedeutenden Kirchenvaters Johannes von Damaskus

+749) vorgeschlagen. Hier muss es genügen, als wesentlichste Aussage
festzuhalten, dass der Geist auch Geist des Sohnes sei, da er durch den

Sohn aus dem Vater ausgehe. Alleiniger Grund und alleinige Ursache in
der Trinität sei aber der Vater. Orthodoxe und altkatholische Theologen
hatten diese Aussagen angenommen.

Die Rotterdamer Kommission hatte demgegenüber eine neue
Anschauung vertreten, als sie unter dem Einfluss von Bischof Theodor Weber,

Deutschland, meinte, man könne legitimerweise im Rahmen kirchlicher

Theologie die Auffassung vertreten, dass der Sohn Mitursache oder
Sekundärursache in der Trinität sei6. Auffällig ist, dass auf das deutliche

Anliegen der Petersburger, solche Mitursächlichkeit auszuschliessen,

überhaupt nicht eingegangen wird. Es werden zwar eine Reihe von
Kirchenväterzitaten vorgebracht, die davon sprechen, dass der Heilige Geist

vom Vater und vom Sohn komme. Dabei wird aber überhaupt nicht auf
die Frage eingegangen, ob bei diesen Aussagen daran gedacht ist, dass

der Sohn auch Ursache für das Sein des Geistes ist, oder der Vater allein.
Auch hier war Urs Küry der erste altkatholische Theologe nach der
2. Bonner Unionskonferenz 1875, der auf diesen Unterschied hinwies
und von daher die Bezeichnung des Sohnes als Mitursache oder
Sekundärursache des Geistes als unhaltbar erklärte. Diese Sicht, die zugleich
eine Rückkehr zur altkatholischen Position auf der 2. Bonner
Unionskonferenz ist, wurde dann gesamtaltkatholisch kirchenamtlich aner-

8 Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, 3. Aufl., Frankfurt/M 1982, 464f.

135



kannt in der «Erklärung der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz zur Filioque-Frage» von 1969/70 und im «Glaubensbrief der
Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz» aus denselben
Jahren7. In der Erklärung zum Filioque wird festgehalten, «dass es in der
allerheiligsten Dreifaltigkeit nur ein Prinzip und eine Quelle gibt, nämlich
den Vater». Und im Glaubensbrief heisst es ausdrücklich: «Wir weisen
vielmehr entschieden auch jede theologische Lehre ab, die den Sohn zur
Mitursache des Geistes macht.»

Wir sehen, wie in dieser, für den altkatholisch-orthodoxen Dialog,
aber meines Erachtens auch für das theologische Denken ganz allgemein
höchst wichtigen Frage die Arbeit der Petersburger und der Rotterdamer

Kommission zwar nicht unmittelbar zu einem Ergebnis geführt, aber
nach mehreren Jahrzehnten einen Reflexionsprozess ausgelöst hat, der
dann auch einen gemeinsamen orthodox-altkatholischen Text über die

heilige Dreifaltigkeit im offiziellen gesamtorthodox-altkatholischen
Dialog von 1975-87 ermöglicht hat.

Die Filioque-Frage ist nicht nur eine Frage abstrakter Theologie,
sondern sie hängt aufs engste mit Fragen des Lebens der Kirche und des
persönlichen geistlichen Lebens zusammen, auch wenn das in den erwähnten

Texten nicht gesagt wird und wenn hier ebenfalls nicht darauf
eingegangen werden kann.

Die Frage der Utrechter Weihen, die die Petersburger Kommission
aufgeworfen hatte, besteht darin, dass die ersten Weihen von Utrechter
Erzbischöfen nach dem Bruch mit Rom von einem einzigen Bischof statt
von drei Bischöfen und dazu, was theologisch grössere Bedeutung hat,
von einem Bischof ohne eigenes Bistum durchgeführt wurden. Unter
normalen Umständen könnte man zum Schluss kommen, dass es sich dabei

gar nicht wirklich um einen kirchlichen Akt handle. Aber die
Umstände in der Utrechter Kirche der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts
waren nicht normal, und so ergibt sich unter Berücksichtigung der Situation

eindeutig, so die Rotterdamer Kommission, dass es kirchliche Akte
und damit gültige Bischofsweihen waren Die Petershurger Kommission
bestreitet das an sich nicht, aber sie hält noch einen orthodoxen Ent-
scheidungs- und Anerkennungsakt für nötig. Was die Petersburger und
die Rotterdamer Kommission hier unterschied, war nicht so sehr die

Frage der Utrechter Weihen an sich, als vielmehr das Verständnis von
Kirche, wie bereits Harald Rein festgestellt hat8. Reins Bemerkung, dass

7 IKZ 61 (1971) 65-68 und 69 f.
s H. Rein, Kirchengemeinschaft, 96.

136



die Orthodoxen vom Verständnis der Kirche als Gemeinschaft von
Ortskirchen ausgingen, während die Altkatholiken im Sinne späterer westlicher

Theologie im Modell Gesamtkirche - Teilkirchen (oder Kirchenteile)

dachten, muss in dem Sinn ergänzt werden, dass auch die orthodoxe

Seite nicht konsequent von einer Ortskirchentheologie ausging.
Von einer solchen her hätte nämlich die Antwort auf die Frage der
Utrechter Weihen lauten müssen, dass eine Ortskirche, die in einer
Notsituation auf diese Weise Bischofsweihen erhält, es normal findet, dass

andere Ortskirchen sich die Frage stellen, was davon zu halten ist. Die
betroffene Ortskirche wird dann auch darauf vertrauen, dass die anderen
Ortskirchen zu dem gleichen Urteil kommen wie sie selbst und ihre
Anerkennung der Weihen dann womöglich auch in einem offiziellen Akt
aussprechen. Weder die Rotterdamer noch die Petersburger Kommission

haben dies vorgeschlagen. Die Petersburger gingen nicht von
Ortskirchen aus, sondern von der orthodoxen Kirche gewissermassen als

Einheitskirche, die als «die Kirche» die Utrechter Weihen anerkennen und

damit erst voll gültig machen müsste. Das war für die Altkatholiken
natürlich unannehmbar. Die Rotterdamer ihrerseits hielten das Ganze

überhaupt nicht für eine Frage, die eine ernsthafte Erörterung benötigte,
und wurden damit dem Sachverhalt auch nicht gerecht.

Eindeutig und konsequent von einer Ortskirchentheologie ausgegangen

wurde dann beim Orthodox-Altkatholischen Dialog von 1975-1987.
Es hängt wohl damit zusammen, dass die Frage der Utrechter Weihen,
obwohl sie zunächst aufdemThemenkataloggestanden war, schliesslich auch

von den Orthodoxen nicht mehr als klärungsbedürftig empfunden wurde.
Die Arbeit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission liegt

zwar dem Dialog von 1975-1987 nicht zugrunde, die theologische
Entwicklung, die zu diesem Dialog geführt hat, wäre aber ohne jene beiden
früheren Kommissionen nicht denkbar.

B. Zusammenarbeit zwischen den altkatholischen Kirchen
und der Russischen Orthodoxen Kirche

Zuerst muss klar gesagt werden, dass wir die russische Kirche weder im
theologischen Dialog noch in den Fragen der Zusammenarbeit von den
anderen orthodoxen Kirchen getrennt betrachten dürfen. Aber im
Hinblick auf die Petersburger und die Rotterdamer Kommission und auf
unsere Begegnung hier in Moskau haben wir Anlass, besonders von der
russischen Kirche zu sprechen. Ich werde im folgenden nicht unterscheiden,
wo es sich um orthodox-altkatholische Zusammenarbeit allgemein und

137



wo um speziell russisch-orthodox - altkatholische Zusammenarbeit handelt.

Aus dem Zusammenhang ist das unschwer zu erkennen.
Zunächst soll von der Zusammenarbeit in Ländern die Rede sein, wo

neben altkatholischen Gemeinden Gemeinden der Russischen Orthodoxen

Kirche bestehen, also z.B. in der Schweiz, in den Niederlanden usw.
Es gibt Schwierigkeiten, die mit der Diasporasituation der orthodoxen
Gemeinden, mit ihrer nationalen Verschiedenheit, mit der auch nicht
einfachen Situation der altkatholischen Gemeinden, am meisten aber
wohl mit Mentalitätsunterschieden zu tun haben. Doch der im Dialog
festgestellte gemeinsame Glaube ist Motiv und Hilfe, um diese

Schwierigkeiten zu überwinden. Eine Vereinigung von Personen, die solche
Zusammenarbeit mit ihrem Gebet, ihrer Initiative und Arbeit tragen und
fördern, könnte aber gute Dienste leisten, ja, ich meine, sie wäre sogar
nötig, um solche Zusammenarbeit in Gang zu bringen.

An zweiter Stelle will ich von Möglichkeiten der Zusammenarbeit in
Russland selbst sprechen. Was für ein Projekt für Zusammenarbeit, wohl
am besten auf der Ebene einer Gemeinde oder eines Bistums, wäre sinnvoll

und durchführbar? Ich habe keinen Vorschlag, aber beide Seiten
könnten sich darüber Gedanken machen.

Einen Punkt will ich in diesem Zusammenhang noch besonders erwähnen.

Viele westliche Kirchen betreiben heute Proselytismus im russischen
Volk. Es gibt aber auch westliche Kirchen, die den Proselytismus
grundsätzlich ablehnen, und zu ihnen gehören die Altkatholiken. Sie tun das

nicht nur aus ökumenischer Haltung, sondern auch aus ihrem Selbstverständnis

als Ortskirchen, die mit den Orthodoxen denselben Glauben teilen

und aus diesem Grund bei ihnen nicht Proselytismus betreiben können.
Der Proselytismus im russischen Volk wird auch von Altkatholiken
schmerzlich empfunden. Gewiss muss vor allem die Russische Orthodoxe
Kirche selbst mit diesem Problem fertig werden. Aber falls wir irgend etwas
tun können, um sie in ihrem Kampf gegen den Proselytismus zu unterstützen,

ist es vonunserer altkatholischen kirchlichen Überzeugung her
selbstverständlich, dass wir dazu bereit sind. Ob es sinnvolle Möglichkeiten da/u
gibt, weiss ich nicht. Das müsste in unserem Gespräch erörtert werden.

Zuletzt will ich von der Zusammenarbeit auf der weltweiten Ebene,
und das heisst vor allem auch innerhalb der ökumenischen Bewegung
und in ihren internationalen Organen sprechen. Dazu gehören auch die

Aufgaben der Kirche in der Welt und gegenüber der Welt, nicht zuletzt in
den Bereichen Gerechtigkeit, Friede und Erhaltung der Schöpfung.

Vom altkirchlichen Glauben als gemeinsamer Grundlage her haben wir
als Altkatholiken und als Orthodoxe auch in der Ökumene und in der

138



Welt etwas gemeinsam zu vertreten. Und die Themen der Petersburger
und der Rotterdamer Kommission gehen ja weit über Formeln hinaus und

sind gerade auch im Zusammenhang mit Ökumene und Welt höchst aktuell.

In der Filioque-Frage geht es ja zuletzt darum, dass der Heilige Geist

ganz ernstgenommen wird. Durch den Heiligen Geist bleiben wir im
gemeinsamen Glauben der Alten Kirche, und zwar nicht so, dass wir bloss

alte Formeln wiederholen, sondern so, dass dieser Glaube im Heiligen
Geist immer wieder neu und aktuell wird. Im Heiligen Geist ist die Kontinuität

der Überlieferung, die Bewahrung des Ursprünglichen untrennbar
mit der Bereitschaft und Fähigkeit verbunden, auf neue Fragen einzugehen

und aus der Kraft des Geistes schöpferische Antworten zu geben.
Die Eucharistie mit der leiblichen Gegenwart Christi ist der Höhepunkt

sakramentaler Gegenwart Gottes überhaupt. Dem Glauben an
solche sakramentale Gegenwart entspricht das Verständnis der Schöpfung

als Ort und Mittel der Begegnung mit Gott, der Teilhabe an Gott in
Christus durch das heiligende und verwandelnde Wirken des Heiligen
Geistes in der Schöpfung und durch sie an uns, besonders in den
Sakramenten. Daraus ergeben sich auch praktisch-ethische Konsequenzen:
die Schöpfung, aus der die sichtbaren Elemente der Sakramente kommen,

aus der unter Mitwirkung menschlicher Arbeit das Brot und der
Wein hervorgehen, die in der Eucharistie Leib und Blut Christi werden,
diese Schöpfung kann für uns nie ein blosses Ausbeutungsobjekt sein,
sondern wir haben sie als Schöpfung Gottes, das heisst aber auch als Ort
und Mittel, an dem und durch das wir Gott begegnen und Gemeinschaft
mit ihm erfahren, zu betrachten und zu behandeln.

Dies sind einige, auf Grund der Themen der Petersburger und Rotterdamer

Kommission gewählte Beispiele dafür, dass wir Altkatholiken und
Orthodoxe von unserem gemeinsamen altkirchlichen Glauben her auch

in der Ökumene und in der Welt etwas gemeinsam zu vertreten haben.

Eine solche Zusammenarbeit erfordert allerdings auch gemeinsame
Studien. Auf die grosse Bedeutung, die solche gemeinsame orthodox-altkatholische

Studien zu Fragen, die Kirche und Gesellschaft in unserer Zeit
betreffen, für eine lebendige Beziehung zwischen unseren Kirchen hätten,

hat die Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz

hingewiesen, als sie ihre Zustimmung zu den gemeinsamen
altkatholisch-orthodoxen Dialogtexten erklärte9. Und als ein Thema, das bei uns
wohl ganz anders als in der russischen Kirche dringend nach einer sorg-

8 Protokoll der 121. Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche
der Schweiz 1992. S. 99.

139



fältigen theologischen Behandlung verlangt, erwähnte sie die Stellung
der Frau in der Kirche. Ein Anfang zu einer gemeinsamen orthodox-altkatholischen

Behandlung dieser Frage ist gemacht, da Ende Februar/
Anfang März dieses Jahres eine orthodox-altkatholische akademischtheologische

Konsultation zu dieser Frage stattfand und ihre Fortsetzung
im kommenden Dezember in Polen vorgesehen ist. Altkatholische und
orthodoxe Theologen müssen sich überlegen, welche die nächsten
dringenden Themen für gemeinsame Studien sind, wobei allerdings im
allgemeinen nicht an Konsultationen gedacht werden kann.

Es konnte nicht die Aufgabe dieses Referates sein, einen konkreten
Plan für die Zusammenarbeit zwischen den altkatholischen Kirchen und
der Russischen Orthodoxen Kirche aufzustellen. Es konnten hier nur
Überlegungen über die Grundlagen und die Art solcher Zusammenarbeit

vorgelegt werden. Konkrete Pläne können sich erst aus dem
Gespräch ergeben. Ein Anfang dazu könnte heute bei unserem Seminar
gemacht werden.

Bern Herwig Aldenhoven

140


	Zusammenarbeit zwischen den altkatholischen Kirchen und der russischen orthodoxen Kirche auf der Grundlage der Arbeit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission und der weiteren altkatholisch-orthodoxen Gespräche

