Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)
Heft: 3
Artikel: Zusammenarbeit zwischen den altkatholischen Kirchen und der

russischen orthodoxen Kirche auf der Grundlage der Arbeit der
Petersburger und der Rotterdamer Kommission und der weiteren
altkatholisch-orthodoxen Gesprache

Autor: Aldenhoven, Herwig
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zusammenarbeit zwischen den Altkatholischen Kirchen
und der Russischen Orthodoxen Kirche
auf der Grundlage der Arbeit der Petersburger
und der Rotterdamer Kommission und der weiteren
altkatholisch-orthodoxen Gespriche

Vor 100 Jahren war der Austausch von offiziellen Stellungnahmen zur
Moglichkeit der Wiedervereinigung zwischen der Russischen Orthodo-
xen Kirche und den altkatholischen Kirchen endgiiltig in Gang gekom-
men. Bereits vier Jahre friither, also 1892, hatte der Heilige Synod der
Russischen Orthodoxen Kirche eine Kommission eingesetzt, die kldren
sollte, ob und unter welchen Bedingungen eine Vereinigung mit den alt-
katholischen Kirchen moglich wire. Die Kommission, die dann als «Pe-
tersburger Kommission» bezeichnet wurde, hatte bereits 1893 ihr erstes
Gutachten ausgearbeitet, das 1894 den Altkatholiken iibergeben wurde.
Dies veranlasste die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz im
selben Jahr, auch ihrerseits eine entsprechende Kommission einzuset-
zen, in der Folge «Rotterdamer Kommission» genannt, da ihre Einset-
zung anlisslich des III. Internationalen Altkatholikenkongresses in Rot-
terdam erfolgt war. 1896 hatte die Rotterdamer Kommission dann ihr er-
stes Gutachten ausgearbeitet, das noch im selben Jahr von der Interna-
tionalen Bischofskonferenz gebilligt wurde'. So lagen also 1896 von bei-
den Seiten die ersten Gutachten vor. Insofern hat dieses Jahr fiir den Be-
ginn des offiziellen Meinungsaustausches zwischen der Russischen Or-
thodoxen und den altkatholischen Kirchen eine besondere Bedeutung,
auch wenn dieses Datum natiirlich nicht losgeldst von dem vierjdhrigen
Prozess seit der Einsetzung der Petersburger Kommission betrachtet
werden kann. Und die letztere hat ihrerseits den Abschluss der Utrech-
ter Union zwischen den Bischofen der altkatholischen Kirchen der Nie-
derlande, Deutschlands und der Schweiz 1889 — mit baldigem Beitritt des
Osterreichischen Bistumsverwesers — zur Voraussetzung. Und unmittel-
barer Anlass war dann der 2. Internationale Altkatholikenkongress 1892
in Luzern mit seiner 2. These, die gerade auch bei Orthodoxen viel Inter-
esse fand, wenn sie auch von anderen Orthodoxen, die sie in entgegenge-
setztem Sinn interpretierten, heftig kritisiert wurde.

' Zur Chronologie der Ereignisse s. vor allem Chr. Oeyen, Chronologisch-bi-
bliographische Ubersicht der Unionsverhandlungen zwischen der orthodoxen
Kirche des Ostens und der altkatholischen Kirche der Utrechter Union, in: IKZ
57 (1967), 29-51, bes. 34 u. 41.

132



Zusammenarbeit zwischen christlichen Kirchen kann es auf verschie-
densten Gebieten geben, und sie wird immer den gemeinsamen christli-
chen Glauben als Grundlage haben. Diese Grundlage ist aber nicht zwi-
schen allen Kirchen gleich breit. Und wenigstens auf gewissen Gebieten
wird es fiir die Art der Zusammenarbeit Auswirkungen haben, ob die ge-
meinsame Glaubensgrundlage so breit ist, dass es keine wesentlichen
Abweichungen gibt, oder ob grossere Gegensitze im Glaubensverstand-
nis auch fir die Zusammenarbeit gewisse Grenzen setzen. Wenn wir im
Zusammenhang mit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission
und ihrer Arbeit — und d. h. natiirlich auch im Zusammenhang mit dem
spdteren orthodox-altkatholischen Dialog von Zusammenarbeit zwi-
schen unseren Kirchen — sprechen, dann ist klar, dass wir an eine Zusam-
menarbeit denken miissen, bei der die in diesem Dialog festgestellte
grundsitzliche Einheit im Glauben eine wesentliche Rolle spielen muss.

A. Die Arbeit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission
aus heutiger Sicht

Bischof Urs Kiiry, dessen Theologie iiber die Grenzen seiner Schweizer
Kirche hinaus auch in den meisten anderen altkatholischen Kirchen
grossen Einfluss ausgetibt hat, wertete 1968% das Ergebnis der Arbeit der
Petersburger und der Rotterdamer Kommission sehr positiv. Er tat dies
unter Berufung auf das 4. und letzte Schreiben der Petersburger Kom-
mission von 1912/1913. Urs Kiiry meinte, dass damit die Moglichkeit ei-
ner Verstidndigung iiber die diskutierten Fragen — Filioque, Eucharistie
und Utrechter Weihen — ohne grossere Schwierigkeiten gegeben war.
Anders urteilt Pfr. Dr. Harald Rein in seinem Buch «Kirchengemein-
schaft, Bd.2 1994» und in seinen Erlduterungen zu dem von ihm erstmals
in deutscher Sprache herausgegebenen 2. Gutachten der Petersburger
Kommission von 18973. Er weist wohl mit Recht darauf hin, dass die
massgebenden altkatholischen Bischofe und Theologen der damaligen
Zeit das 4. Petersburger Schreiben bei aller Wiirdigung seines wohlwol-
lenden Tones recht kritisch betrachteten. Ob sich Urs Kiiry dieses Unter-
schiedes in der Bewertung bewusst war, geht aus seinen schriftlichen
Ausfithrungen nicht hervor. Ich kann mich aber an miindliche Bemer-

> U. Kiiry, Die erste Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die
altkatholische Rotterdamer Kommission, in: IKZ 58 (1968) 29-47, 81-108.

* H. Rein, Kirchengemeinschaft Bd.2, Bern 1994, bes. S.95. — Ders., das zweite
Gutachten der Petersburger Kommission von 1897, in Orthodoxes Forum &
(1994) 49-61.

133



kungen von ihm erinnern, die darauf schliessen lassen, dass er sich dessen
mindestens zum Teil durchaus bewusst war.

Ich meine, dass U. Kiiry in der Sache recht hat und dass die altkatholi-
schen Theologen aus der Zeit der Rotterdamer Kommission einige wich-
tige Punkte iibersehen hatten. Um das aufzuzeigen, werde ich mit der
Lehre von der Eucharistie beginnen und von einem neueren altkatholi-
schen Dokument ausgehen, ndmlich der Stellungnahme der Christka-
tholischen Kirche der Schweiz zur 6kumenischen Konvergenzerkldarung
iiber die Eucharistie («Lima-Papier»). Es sei hier auch darauf hingewie-
sen, dass die Stellungnahme der Alt-Katholischen Kirche Deutschlands
zu diesem Punkt wie zu den meisten Punkten der Lima-Papiere mit der
schweizerischen identisch ist. Zum Eucharistieverstindnis erkldrten un-
sere Kirchen u.a., dass sowohl ein Spiritualismus vermieden werden
miisse, der die Leiblichkeit der Gegenwart Christi nicht ernst nimmt, als
auch ein Materialismus, der iibersieht, dass auch die leibliche Gegenwart
Christi im Sakrament eine Gegenwart im Heiligen Geist ist*. Die Rotter-
damer Kommission hatte in ihrem 2.Schreiben (1897) die Vermeidung
der materialistischen Sicht sehr deutlich ausgesprochen, die Leiblichkeit
der Gegenwart Christi aber tatsdchlich nicht ausgedriickt®. Das fallt so-
wohl im Vergleich zum Gesamtzeugnis der alten Kirche als auch zu son-
stigen Ausserungen altkatholischer Theologen auf, wo die leibliche Ge-
genwart Christi in der Eucharistie deutlich ausgesagt wird.

Das Interessante am 4. Petersburger Gutachten ist nun, dass das altka-
tholische Anliegen, eine materialistische Auffassung der leiblichen Ge-
genwart Christi in der Eucharistie zu vermeiden, durchaus anerkannt
wird und auch die altkatholischen Formulierungen dafiir als annehmbar
erkliart werden, wenn sie durch andere Formulierungen ergénzt werden,
die die Leiblichkeit der Gegenwart Christi ebenso deutlich zum Aus-
druck bringen. Diese Anerkennung des altkatholischen Anliegens ist
weit mehr als blosse Hoflichkeit, wie sie damals von den Altkatholiken
aufgefasst worden zu sein scheint, sie ist eine echte theologische Stel-
lungnahme. Und was die Petersburger vermissten, ndmlich die Leiblich-
keit der Gegenwart Christi, konnen auch altkatholische Theologen ver-
missen. Allerdings werden auch heutige altkatholische Theologen die
von der Petersburger Kommission vorgeschlagenen Formulierungen

+1KZ 78 (1988) 199-202, bes. 201.

> Es wurde gesagt, dass «Jesus Christus in dem geweihten Brote wahrhaft, wirk-
lich, wesentlich, geistig, mystisch, sakramentalisch (sic!), aber nicht materiell noch
fleischlich gegenwirtig ist». (Revue Internationale de Théologie, 1899, S.6).

134



kaum fiir sehr geeignet halten, um das Anliegen zu vertreten. Wenn aber
das Anliegen, die Leiblichkeit der Gegenwart Christi, gesehen und aner-
kannt ist, kann man andere Formulierungen vorschlagen und schliesslich
eine allgemein annehmbare finden. Die positive Bewertung des 4. Pe-
tersburger Gutachtens durch Urs Kiiry ist m. E. vor allem dadurch ge-
rechtfertigt, dass die Petersburger Kommission sich wirklich bemiiht, das
altkatholische Anliegen ernst zu nehmen.

Die Filioque-Frage war seit 1874/75, also schon vor der Existenz der
Petersburger und der Rotterdamer Kommission, Gegenstand von ortho-
dox-altkatholischen Gespridchen gewesen. Auf der von Dollinger einbe-
rufenen 2.Bonner Unionskonferenz hatten die Altkatholiken aner-
kannt, dass der Zusatz «filioque» «und vom Sohn» zum Satz des Glau-
bensbekenntnisses «an den Heiligen Geist, ... der vom Vater ausgeht» un-
rechtmdssig erfolgt sei. Was diese theologische Frage selbst betrifft, hatte
Dollinger als Grundlage einer Einigung eine Reihe von Sdtzen aus den
Schriften des bedeutenden Kirchenvaters Johannes von Damaskus
+749) vorgeschlagen. Hier muss es geniigen, als wesentlichste Aussage
festzuhalten, dass der Geist auch Geist des Sohnes sei, da er durch den
Sohn aus dem Vater ausgehe. Alleiniger Grund und alleinige Ursache in
der Trinitdt sei aber der Vater. Orthodoxe und altkatholische Theologen
hatten diese Aussagen angenommen.

Die Rotterdamer Kommission hatte demgegeniiber eine neue An-
schauung vertreten, als sie unter dem Einfluss von Bischof Theodor We-
ber, Deutschland, meinte, man kénne legitimerweise im Rahmen kirchli-
cher Theologie die Auffassung vertreten, dass der Sohn Mitursache oder
Sekundédrursache in der Trinitét sei®. Auffillig ist, dass auf das deutliche
Anliegen der Petersburger, solche Mitursidchlichkeit auszuschliessen,
tiberhaupt nicht eingegangen wird. Es werden zwar eine Reihe von Kir-
chenviterzitaten vorgebracht, die davon sprechen, dass der Heilige Geist
vom Vater und vom Sohn komme. Dabei wird aber iiberhaupt nicht auf
die Frage eingegangen, ob bei diesen Aussagen daran gedacht ist, dass
der Sohn auch Ursache fiir das Sein des Geistes ist, oder der Vater allein.
Auch hier war Urs Kiiry der erste altkatholische Theologe nach der
2.Bonner Unionskonferenz 1875, der auf diesen Unterschied hinwies
und von daher die Bezeichnung des Sohnes als Mitursache oder Sekun-
darursache des Geistes als unhaltbar erklérte. Diese Sicht, die zugleich
eine Riickkehr zur altkatholischen Position auf der 2. Bonner Unions-
konferenz ist, wurde dann gesamtaltkatholisch kirchenamtlich aner-

¢ Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 3. Aufl., Frankfurt/M 1982, 464 f.

135



kannt in der «Erkldrung der Internationalen Altkatholischen Bischofs-
konferenz zur Filioque-Frage» von 1969/70 und im «Glaubensbrief der
Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz» aus denselben Jah-
ren’. In der Erklarung zum Filioque wird festgehalten, «dass es in der al-
lerheiligsten Dreifaltigkeit nur ein Prinzip und eine Quelle gibt, ndmlich
den Vater». Und im Glaubensbrief heisst es ausdriicklich: «Wir weisen
vielmehr entschieden auch jede theologische Lehre ab, die den Sohn zur
Mitursache des Geistes macht.»

Wir sehen, wie in dieser, fiir den altkatholisch-orthodoxen Dialog,
aber meines Erachtens auch fiir das theologische Denken ganz allgemein
hochst wichtigen Frage die Arbeit der Petersburger und der Rotterda-
mer Kommission zwar nicht unmittelbar zu einem Ergebnis gefiihrt, aber
nach mehreren Jahrzehnten einen Reflexionsprozess ausgelost hat, der
dann auch einen gemeinsamen orthodox-altkatholischen Text tiber die
heilige Dreifaltigkeit im offiziellen gesamtorthodox-altkatholischen
Dialog von 1975-87 ermdglicht hat.

Die Filioque-Frage ist nicht nur eine Frage abstrakter Theologie, son-
dern sie hdngt aufs engste mit Fragen des Lebens der Kirche und des per-
sOnlichen geistlichen Lebens zusammen, auch wenn das in den erwihn-
ten Texten nicht gesagt wird und wenn hier ebenfalls nicht darauf einge-
gangen werden kann.

Die Frage der Utrechter Weihen, die die Petersburger Kommission
aufgeworfen hatte, besteht darin, dass die ersten Weihen von Utrechter
Erzbischéfen nach dem Bruch mit Rom von einem einzigen Bischof statt
von drer Bischofen und dazu, was theologisch grossere Bedeutung hat,
von einem Bischof ohne eigenes Bistum durchgefiihrt wurden. Unter
normalen Umstdnden konnte man zum Schluss kommen, dass es sich da-
beir gar nicht wirklich um einen kirchlichen Akt handle. Aber die Um-
stinde in der Utrechter Kirche der ersten Hilfte des 18.Jahrhunderts
waren nicht normal, und so ergibt sich unter Beriicksichtigung der Situa-
tion eindeutig, so die Rotterdamer Kommission, dass es kirchliche Akte
und damit giiltige Bischofsweihen waren. Die Petersburger Kommission
bestreitet das an sich nicht, aber sie hilt noch einen orthodoxen Ent-
scheidungs- und Anerkennungsakt fiir notig. Was die Petersburger und
die Rotterdamer Kommission hier unterschied, war nicht so sehr die
Frage der Utrechter Weihen an sich, als vielmehr das Verstdndnis von
Kirche, wie bereits Harald Rein festgestellt hat®. Reins Bemerkung, dass

TIKZ 61 (1971) 65-68 und 69f.
8 H. Rein, Kirchengemeinschaft, 96.

136



die Orthodoxen vom Verstdndnis der Kirche als Gemeinschaft von Orts-
kirchen ausgingen, wihrend die Altkatholiken im Sinne spéterer westli-
cher Theologie im Modell Gesamtkirche — Teilkirchen (oder Kirchen-
teile) dachten, muss in dem Sinn erginzt werden, dass auch die ortho-
doxe Seite nicht konsequent von einer Ortskirchentheologie ausging.
Von einer solchen her hitte ndmlich die Antwort auf die Frage der Ut-
rechter Weihen lauten miissen, dass eine Ortskirche, die in einer Notsi-
tuation auf diese Weise Bischofsweihen erhilt, es normal findet, dass an-
dere Ortskirchen sich die Frage stellen, was davon zu halten ist. Die be-
troffene Ortskirche wird dann auch darauf vertrauen, dass die anderen
Ortskirchen zu dem gleichen Urteil kommen wie sie selbst und ihre An-
erkennung der Weihen dann womdoglich auch in einem offiziellen Akt
aussprechen. Weder die Rotterdamer noch die Petersburger Kommis-
sion haben dies vorgeschlagen. Die Petersburger gingen nicht von Orts-
kirchen aus, sondern von der orthodoxen Kirche gewissermassen als Ein-
heitskirche, die als «die Kirche» die Utrechter Weihen anerkennen und
damit erst voll giiltig machen miisste. Das war fiir die Altkatholiken na-
tirlich unannehmbar. Die Rotterdamer ihrerseits hielten das Ganze
tiberhaupt nicht fiir eine Frage, die eine ernsthafte Erérterung bendétigte,
und wurden damit dem Sachverhalt auch nicht gerecht.

Eindeutig und konsequent von einer Ortskirchentheologie ausgegan-
gen wurde dann beim Orthodox-Altkatholischen Dialog von 1975-1987.
Es hidngt wohl damit zusammen, dass die Frage der Utrechter Weihen, ob-
wohlsiezunédchstaufdem Themenkataloggestanden war,schliesslichauch
von den Orthodoxen nicht mehr als kldrungsbediirftigempfunden wurde.

Die Arbeit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission liegt
zwar dem Dialog von 1975-1987 nicht zugrunde, die theologische Ent-
wicklung, die zu diesem Dialog gefiihrt hat, wire aber ohne jene beiden
fritheren Kommissionen nicht denkbar.

B. Zusammenarbeit zwischen den altkatholischen Kirchen
und der Russischen Orthodoxen Kirche

Zuerst muss klar gesagt werden, dass wir die russische Kirche weder im
theologischen Dialog noch in den Fragen der Zusammenarbeit von den
anderen orthodoxen Kirchen getrennt betrachten diirfen. Aber im Hin-
blick auf die Petersburger und die Rotterdamer Kommission und auf un-
sere Begegnung hier in Moskau haben wir Anlass, besonders von der rus-
sischen Kirche zu sprechen. Ich werde im folgenden nicht unterscheiden,
wo es sich um orthodox-altkatholische Zusammenarbeit allgemein und

137



wo um speziell russisch-orthodox — altkatholische Zusammenarbeit han-
delt. Aus dem Zusammenhang ist das unschwer zu erkennen.

Zunichst soll von der Zusammenarbeit in Lindern die Rede sein, wo
neben altkatholischen Gemeinden Gemeinden der Russischen Orthodo-
xen Kirche bestehen, also z. B. in der Schweiz, in den Niederlanden usw.
Es gibt Schwierigkeiten, die mit der Diasporasituation der orthodoxen
Gemeinden, mit ithrer nationalen Verschiedenheit, mit der auch nicht
einfachen Situation der altkatholischen Gemeinden, am meisten aber
wohl mit Mentalitdtsunterschieden zu tun haben. Doch der im Dialog
festgestellte gemeinsame Glaube ist Motiv und Hilfe, um diese Schwie-
rigkeiten zu tiberwinden. Eine Vereinigung von Personen, die solche Zu-
sammenarbeit mit threm Gebet, ihrer Initiative und Arbeit tragen und
fordern, konnte aber gute Dienste leisten, ja, ich meine, sie wire sogar
notig, um solche Zusammenarbeit in Gang zu bringen.

An zweiter Stelle will ich von Moglichkeiten der Zusammenarbeit in
Russland selbst sprechen. Was fiir ein Projekt fiir Zusammenarbeit, wohl
am besten auf der Ebene einer Gemeinde oder eines Bistums, wére sinn-
voll und durchfiihrbar? Ich habe keinen Vorschlag, aber beide Seiten
konnten sich dariiber Gedanken machen.

Einen Punkt will ich in diesem Zusammenhang noch besonders erwih-
nen. Viele westliche Kirchen betreiben heute Proselytismus im russischen
Volk. Es gibt aber auch westliche Kirchen, die den Proselytismus grund-
satzlich ablehnen, und zu ihnen gehoren die Altkatholiken. Sie tun das
nicht nur aus 6kumenischer Haltung, sondern auch aus ihrem Selbstver-
stdndnis als Ortskirchen, die mit den Orthodoxen denselben Glauben tei-
lenundausdiesem Grund beiihnennicht Proselytismusbetreiben konnen.
Der Proselytismus im russischen Volk wird auch von Altkatholiken
schmerzlich empfunden. Gewiss muss vor allem die Russische Orthodoxe
Kircheselbstmitdiesem Problemfertigwerden. Aberfallswirirgend etwas
tun konnen, umsie in threm Kampf gegen den Proselytismus zu unterstiit-
zen,istesvonunserer altkatholischen kirchlichen Uberzeugung her selbst-
verstandlich, dass wirdazubereitsind. Obessinnvolle Moglichkeiten dazu
gibt, weiss ich nicht. Das miisste in unserem Gesprich erortert werden.

Zuletzt will ich von der Zusammenarbeit auf der weltweiten Ebene,
und das heisst vor allem auch innerhalb der 6kumenischen Bewegung
und in ihren internationalen Organen sprechen. Dazu gehoéren auch die
Aufgaben der Kirche in der Welt und gegeniiber der Welt, nicht zuletzt in
den Bereichen Gerechtigkeit, Friede und Erhaltung der Schépfung.

Vom altkirchlichen Glauben als gemeinsamer Grundlage her haben wir
als Altkatholiken und als Orthodoxe auch in der Okumene und in der

138



Welt etwas gemeinsam zu vertreten. Und die Themen der Petersburger
und der Rotterdamer Kommission gehen ja weit iiber Formeln hinaus und
sind gerade auch im Zusammenhang mit Okumene und Welt hochst aktu-
ell. In der Filioque-Frage geht es ja zuletzt darum, dass der Heilige Geist
ganz ernstgenommen wird. Durch den Heiligen Geist bleiben wir im ge-
meinsamen Glauben der Alten Kirche, und zwar nicht so, dass wir bloss
alte Formeln wiederholen, sondern so, dass dieser Glaube im Heiligen
Geist immer wieder neu und aktuell wird. Im Heiligen Geist ist die Konti-
nuitit der Uberlieferung, die Bewahrung des Urspriinglichen untrennbar
mit der Bereitschaft und Féahigkeit verbunden, auf neue Fragen einzuge-
hen und aus der Kraft des Geistes schopferische Antworten zu geben.

Die Eucharistie mit der leiblichen Gegenwart Christi ist der Hohe-
punkt sakramentaler Gegenwart Gottes tiberhaupt. Dem Glauben an
solche sakramentale Gegenwart entspricht das Verstédndnis der Schop-
fung als Ort und Mittel der Begegnung mit Gott, der Teilhabe an Gott in
Christus durch das heiligende und verwandelnde Wirken des Heiligen
Geistes in der Schopfung und durch sie an uns, besonders in den Sakra-
menten. Daraus ergeben sich auch praktisch-ethische Konsequenzen:
die Schopfung, aus der die sichtbaren Elemente der Sakramente kom-
men, aus der unter Mitwirkung menschlicher Arbeit das Brot und der
Wein hervorgehen, die in der Eucharistie Leib und Blut Christi werden,
diese Schopfung kann fiir uns nie ein blosses Ausbeutungsobjekt sein,
sondern wir haben sie als Schopfung Gottes, das heisst aber auch als Ort
und Mittel, an dem und durch das wir Gott begegnen und Gemeinschaft
mit ihm erfahren, zu betrachten und zu behandeln.

Dies sind einige, auf Grund der Themen der Petersburger und Rotter-
damer Kommission gewihlte Beispiele dafiir, dass wir Altkatholiken und
Orthodoxe von unserem gemeinsamen altkirchlichen Glauben her auch
in der Okumene und in der Welt etwas gemeinsam zu vertreten haben.
Eine solche Zusammenarbeit erfordert allerdings auch gemeinsame Stu-
dien. Auf die grosse Bedeutung, die solche gemeinsame orthodox-altka-
tholische Studien zu Fragen, die Kirche und Gesellschaft in unserer Zeit
betreffen, fiir eine lebendige Beziehung zwischen unseren Kirchen hiét-
ten, hat die Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz
hingewiesen, als sie ihre Zustimmung zu den gemeinsamen altkatho-
lisch-orthodoxen Dialogtexten erklarte®. Und als ein Thema, das bei uns
wohl ganz anders als in der russischen Kirche dringend nach einer sorg-

 Protokoll der 121. Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche
der Schweiz 1992, S.99.

139



faltigen theologischen Behandlung verlangt, erwédhnte sie die Stellung
der Frau in der Kirche. Ein Anfang zu einer gemeinsamen orthodox-alt-
katholischen Behandlung dieser Frage ist gemacht, da Ende Februar/
Anfang Mirz dieses Jahres eine orthodox-altkatholische akademisch-
theologische Konsultation zu dieser Frage stattfand und ihre Fortsetzung
im kommenden Dezember in Polen vorgesehen ist. Altkatholische und
orthodoxe Theologen miissen sich iiberlegen, welche die nédchsten drin-
genden Themen fiir gemeinsame Studien sind, wobei allerdings im allge-
meinen nicht an Konsultationen gedacht werden kann.

Es konnte nicht die Aufgabe dieses Referates sein, einen konkreten
Plan fiir die Zusammenarbeit zwischen den altkatholischen Kirchen und
der Russischen Orthodoxen Kirche aufzustellen. Es konnten hier nur
Uberlegungen iiber die Grundlagen und die Art solcher Zusammenar-
beit vorgelegt werden. Konkrete Pldne konnen sich erst aus dem Ge-
spriach ergeben. Ein Anfang dazu kénnte heute bei unserem Seminar ge-
macht werden.

Bern Herwig Aldenhoven

140



	Zusammenarbeit zwischen den altkatholischen Kirchen und der russischen orthodoxen Kirche auf der Grundlage der Arbeit der Petersburger und der Rotterdamer Kommission und der weiteren altkatholisch-orthodoxen Gespräche

