
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 2

Artikel: Utrechter Union : Voraussetzungen, Modelle, Konsequenzen

Autor: Evans, Gillian R. / Oeyen, Christian / Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Utrechter Union - Voraussetzungen, Modelle,
Konsequenzen

Bericht über die 33. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
vom 26.-31. August 1996 in Salzburg (Österreich)

Rund 60 Theologinnen und Theologen aus fast allen altkatholischen
Kirchen trafen sich zur 33. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz

vom 26.-31. August 1996 im Salzburger Bildungshaus St. Virgil.

Die Konferenz war also sehr gut besucht, erfreulich war auch die
Teilnahme vieler jüngerer Teilnehmer. Das grosse Interesse an diesem Thema

zeigt wohl, wie sehr die Zukunft der altkatholischen Kirchengemeinschaft

die Gemüter bewegt. Ziel der Konferenz war es. zu klären, was
die verschiedenen, bisher von einzelnen nationalen Kommissionen
erarbeiteten Modelle und Reformpläne in bezug auf eine künftige Struktur
der Utrechter Union für Konsequenzen haben.

Drei Referate, die alle abgedruckt sind, dienten als Grundlage für die

Arbeit der Konferenz. Wichtiger als je zuvor waren die Gruppengespräche.

Die Bibelarbeiten, mit denen jeder Konferenztag begann, fanden
immer in den Gruppen statt.

26. August: Begrüssung durch die Sekretärin der Konferenz,
Pastorin Angela Berlis

«Meine sehr verehrten Damen und Herren, liebe Brüder und Schwestern,

die zahlreichen Anmeldungen für die diesjährige Theologenkonferenz
zeigen das grosse Interesse, das am diesjährigen Thema «Utrechter
Union - Voraussetzungen, Modelle, Konsequenzen) besteht.

Dabei muss ich gestehen, dass wir bei der Vorbereitung dieser Konferenz

recht lange darum gerungen haben, ob wir nicht doch dem in
Friedewald bevorzugten Thema «Evangelisierung) den Vorrang geben sollten.

Was schliesslich den Ausschlag für die Entscheidung zum Thema
«Utrechter Union> gegeben hat - auch auf die Gefahr hin, dass manche dies
als <Schmoren-im-eigenen-Saft> ansehen würden, war die Tatsache, dass

die IBK für das Jahr 1997 die Frage der Strukturreform in Wislikofen II
auf ihre Tagesordnung gesetzt hat. Es entspricht dem Selbstverständnis

65



der Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz, aktuelle, für
die inneraltkatholische Diskussion relevante Themen aufzugreifen und

zu behandeln. Einerseits nimmt die Theologenkonferenz damit ihre
Verantwortung wahr, die theologische Diskussion anzuregen und mögliche
Lösungsmodelle auf der Grundlage der altkatholischen Theologie zu
erarbeiten. Zweitens hoffen wir in diesem speziellen Fall, das Gespräch,
das bisher hauptsächlich in den nationalen Kommissionen geführt worden

ist. auf eine breitere Diskussionsbasis zu stellen. Das Resultat dieses

Meinungsaustausches wird hoffentlich von Nutzen für die Arbeit der
Internationalen Strukturkommission (und für die Arbeit der IBK) sein.

Von dieser breiteren Diskussionsbasis erwarten wir drittens eine

Klärung, vielleicht auch den Anfang eines Aussiebeprozesses bisher
nebeneinander bestehender Vorstellungen und Ideen, wie eine Strukturänderung

aussehen sollte.»

Nach dieser Begrüssung stellte die Sekretärin der Konferenz die drei
Referate kurz vor und ging auf die Rolle der Bibelarbeiten und der

Gruppengespräche ein. Da der Erzbischof wegen der plötzlichen
Erkrankung seiner Frau im letzten Moment absagen müsste, wurde der
traditionelle Bericht des Erzbischofs kurzfristig durch ein anderes

Programm ersetzt. Die Teilnehmer/innen wurden gebeten, wichtige aktuelle

Fragen und besondere Anliegen ihrer Kirche vorzustellen. Als wichtig

empfundene Themen waren u. a. die Notwendigkeit, über die
Frauenordination einen baldigen und deutlichen Beschluss zu fassen, das ständige

Diakonat, der Nachwuchs der Geistlichen, das Verhältnis Taufe-
Firmung-Erstkommunion, sowie die finanzielle Lage der Kirchen.

27. August: Die Utrechter Erklärung und Modelle
von Kirchengemeinschaften

Das erste Referat der Tagung wurde von Dr. Gillian Evans (Oxford)
gehalten. Sie stellte verschiedene Arten von Kirchengemeinschaft vor, die
im Augenblick im ökumenischen Gespräch eine Rolle spielen, und
skizzierte deren theologische und ekklesiologische Konsequenzen. Sie zeigte,

wo diese Modelle auf die altkatholische Situation und Diskussion
anwendbar sind und wo nicht. Die Referentin brachte ausserdem ihre

Hoffnung auf einen weiteren gemeinsamen Weg der anglikanischen und
der altkatholischen Kirchen zum Ausdruck.

66



Models of Communion

In 1931 Anglicans and Old Catholics reached the Bonn Agreement. This says:

/. Each Communion recognizes the catholicity and independence of the other
and maintains its own.

2. Each Communion agrees to admit members of the other Communion to
participate in the Sacraments.

3. Intercommunion does not require from either Communion the acceptance of
all doctrinal opinion, sacramental devotion, or liturgical practice characteristic of
the other, but implies that each believes the other to hold all the essentials of the
Christian Faith.

This implicitly contains a model of communion which could not have been
examined at the time in the way it can now. because the ecumenical work of the last

century, and particularly that which has been done since the Second Vatican
Council put the debate on a new footing, has thrown into relief the complexity of
issues which had barely been glimpsed in the 1930s, and which I can merely
sketch here in some of their aspects. Let me point to one or two things at the outset.

The overriding concern of this 1931 text is with respect for one another's
independence and with not requiring change or even, it seems, very much rapprochement.

What is offered does not go far beyond mutual approval. Yet on that basis it
has proved possible to set up an arrangement which allows us to meet in one
Eucharist, so it has had its force.

That has been possible largely because we can already recognize one another's
ministries, and so there has been no need to cope with the huge problems the lack
of that recognition poses in other bilateral conversation, especially between
churches which have bishops and churches which do not.

If I were to leave you with one thought above all, it would be that we should
move on now from the use of the term "intercommunion" and seek communion
in one Church together. This is more urgent than it was because the European
scene has been changed out of all recognition since 1931 and there have been

agreements between Anglicans, Reformed and Lutherans in Europe with which
the Bonn Agreement must now fit in - the Meissen and Porvoo agreements in
particular.

But our first concern should be with the ecclesiology, that is. not with the
impact of events but with dimension of the eternal in which Christians should always
seek to work. That is important if we are to take a sufficiently large and patient
view and not to be driven by events. That means some hard work on refining our
understanding of what a communion in one Church could mean. The question of
the goal of unity is becoming increasingly urgent ecumenically on the wider
scene, because unless there is a clear picture of the objective it is difficult for
dialogue to see where it is going. Paradoxically, this has become an ever more visible
difficulty during a period when the theology and ecclesiology of koinonia have
been developing rapidly. We need to review the models of communion available
to us in the light of these uncertainties about identifying the goal which go so chal-

67



lengingly hand in hand with an increasingly confident embracing of a lived reality
of koinonia in so many places.

A number of factors have recently clouded thinking about the nature of the

goal of unity. The first is the sharpening of concern about the proper balance of
unity and diversity which has taken place as communities reach agreement and

begin to plan actual steps towards unity. Again and again those steps falter when
it comes to taking the stride which would make the two one Church. The

tendency has been to set up structures in which what is achieved is "reconciled diversity"

rather than unity, that is, in which two distinct churches continue in being,
but now in close and friendly relationship1. The phrase "reconciled diversity" was
coined in a Lutheran context, and the concept has remained particularly important

in dialogues involving the Lutherans. But it is clearly exactly what the Bonn

Agreement amounted to.
A second factor has been the difficulty for Rome as for other Churches, of

being quite sure what is implied by the phrase subsistit in as used by the Second
Vatican Council. Rome itself appears to be addressing this in the new Encyclical,
Ut unum sint, but there remains a tension between the picture of a catholic
Church which is simply the community of all Christ's people, those baptised into
Christ's body, which would ipso facto also be a communion with the See of Rome;
and a Catholic Church which is juridically the Church in communion with the See

of Rome in a way which has implications not all Christians everywhere would, for
historical if not for ecclesiological reasons, be able to accept.

The third issue is sharpened by talks between the Roman Catholic and Orthodox

Churches. Orthodoxy, like Anglicanism, has always recognized a primatial
role (most especially within a "provincial" or "metropolitan" structure). For the
Orthodox it has been largely uncontroversial that the See of Rome is the senior
patriarchate in the universal Church. But the Orthodox are firm about the distinction

between a primacy of honour and one of jurisdiction, and Anglicans, too.
have historically favoured that structure2.

But "honour" is not unequivocal in this context. It need not mean merely the
giving of a certain respect to a senior bishop. There can be - and certainly is for
the Orthodox - some element of authority in it, if not of power. Yet it is talk of
potestas which has historically tended to create the problem. I take one or two
examples from the Anglican tradition.

"A primacy of order may consist with an equality of dignity; but a supremacy
of power taketh away all parity. He is blind who doth not see in the history of the
Acts of the Apostles, that the supremacy or sovereignty of power did not rest in
the person of any one single Apostle, but in the Apostolical College" argued the

Anglican Bramhall in the seventeenth century3. Richard Field, in Of the Church,
published in 1606. argues that a primate has "authority immediately from Christ,
which is not to be restrained or limited by any, but by the company of bishops;
wherein though one be chief for order sake, and to preserve unity, and in such

1 The recent Concordatbetween Anglicans and Lutherans in the USA is a pertinent

example.
2 On some of the issues see G. R. Evans, "The Anglican Doctrine of Primacy",

Anglican Theological Review 72 (1990) 363-378.
3 Bramhall, Works, ed. L.A.C.T.. 1844. 11.469.

68



sort, that all things must take their beginning from him, yet he can do nothing
without them"4.

The concern here is clearly to strike a balance between the primate and his

fellow-bishops, in which they can act as a check on his exercise of authority by
exercising it with him, and thus preventing any danger of abuse of power.

Where there is no absolute jurisdictional supremacy the resulting structure is

of a sisterhood of churches, metropolitan and other. The Orthodox understand
this as a lived reality perhaps better than any other community. They distinguish
historically between a duty of universal intention in matters of faith, which all
churches must share, and the freedom to vary rites locally, as local needs may
determine, so long as that is not done in a way which can damage the integrity of the
koinonia of the Church as a whole. The ground-rules here are clear and agreed in
the early Church, but need careful study in all communions in the present climate
of debate about unity and diversity. There is also an equality and a mutual respect
in this sisterhood.

An ecumenical task lies before us of coming to an understanding of the ecclesial

standing of other communities so that they may, where appropriate, also be
regarded as equally sisters. The conditions in which this may be appropriate need a

great deal of thought. Baptists. Reformed and other differ radically in their self-

understanding in this respect. So where there is not a history of thinking in terms
of sisterhood and primacy that may not be a helpful way to go until that heritage
has been understood and the ideas involved to some degree taken into these
other systems. It has to be conceded that this is a language and conceptual framework

which may not be congenial to some traditions. Anglicans and Old Catholics

can play a useful role here in their dialogue.
And of course there is a further ecumenical task of exploring ways in which a

future sisterhood of Churches, when we have come to a common understanding of
what that may be, may use a primacy of the whole Church as a ministry of unity.
Here, too, Anglicans and Old Catholics have much to contribute.

ARCIC I proposed in its Final Report a new way through the old impasse by
speaking in terms of a primatial duty of special responsibility for unity. This
theme is taken up in Ut unum sint. It is of the first importance that it is joined
there to the principle that the Pope cannot discharge that duty alone, that he
needs the help of the people of God in their representatives and in their persons
to fulfil his calling. There is a profoundly significant task to be tackled here, in
defining the nature of that unity for which universal primacy may be said to be
responsible, whether it is spiritual or juridical or both; whether it requires or
depends upon unanimity, and so on.

Models of communion
If these, then, are roughly the problem-areas of this moment in trying to arrive

at agreement on the goal of unity, what are the "models of communion" under
discussion now? At one end there is the straightforward notion that we are seeking

4 Richard Field, Of the Church (1606 2nd ed. 1628), Chapter 32. On this theme
see H.R.McAdoo, "Anglican-Roman Catholic Relations, 1717-1980". Rome
and the Anglicans, ed. Haase (Berlin, 1982). 166, 273-7.

69



simply to become one visible Church, sharing common structures and a single
ministry.

But the problems with that are twofold:
First we have to reach agreement on the structures and reconcile existing ministries,

and that means doing so not two by two but in a way which ultimately brings
all Churches together in this way.

It also means that the issue of uniformity has to be addressed. In sixteenth century

England at the time of the Reformation there was strong pressure for
uniformity. It was made a requirement that everyone should worship in his or her
own parish church and use exactly the same liturgical forms. Only those whom
the bishop licensed could lead worship and only they could preach. Even the
vestments of ministers were to be the same. It took centuries of successive Acts of
Parliament to allow toleration of difference.

Secondly - and that is perhaps what must most concern us here - there is the

problem that smaller Churches naturally fear being swallowed up by larger ones
in any such process. In the 1920s Dom Lambert Beauduin used the expression
"united not absorbed" in the pioneering Malines conversations which were held
between the Church of England and representatives of the Belgian Roman Catholic

Church. He had the idea of setting up something close to what has been called
"uniate" structure. By this device some churches of the East had from the
sixteenth century kept their liturgy and their canon laws but entered into communion

with the See of Rome instead of the See of Constantinople. But in the local
areas where this was done there was mutual hostility between the uniates and the
Orthodox. This has been particularly noticeable again in recent years since the
Iron Curtain was breached.

The underlying fear which the uniate solution sought to address is of losing
ecclesial identity in a union with a large and powerful other church. This proved a

blockage in the 1970s, when Cardinal Willebrands argued for a "communion of
communions". In this plan, or on this model, the Bishop of Rome acts as the focus
of communion, on the principle that those in communion with him are ipso facto
in communion with each other. This "personal episcopal focus" of communion
has a parallel in the Anglican Communion, where the defining "communion" consists

in being in communion with the Archbishop of Canterbury, although that
does not, paradoxically, place all the provinces in communion with one another
since the breakdown of mutual recognition of ministry which has resulted from
the ordination of women in some provinces and not in others; and in particular
from the consecration of women in some provinces to the episcopate. The problem

of fear of loss has arisen again lately in talks with the Moravians, who represent

an extremely small community in England and who, for all their desire for
unity, rightly fear that in some sense "they" will not survive union.

There is, however, another model of a single communion in the notion of an

"organic unity". This "organic" model has the sanction of New Testament
imagery of the body. It has been in use for more than a century in Anglican
parlance \ and was employed at the Lambeth Conference of 1920. Its advantage is

that it recognizes that a single body not only has parts, none of which is self-sufficient,

or indeed able to survive without the others, but also that those parts will be

s It occurs in 1888.

70



distinctive in their functions, in what they bring to the welfare of the whole body,
and in their position in it. The Faith and Order Commission of the World Council
of Churches has historically been sympathetic to this idea.

To some communications, the drawback of this model is that it places great
weight on the principle that no single church or communion can be fully the
Church independently of others. In some protestant communities the doctrine of
the completeness of the local church as the only valid visible expression of
Church is strong. Such "gathered congregations" cannot regard themselves as

depending for a true ecclesiality upon organic union with others, if that is seen to
require visible links, especially of an organizational sort.

The Orthodox have a different problem with this model. In an ecclesiology in
which the Eucharist is the focal and defining act of the Church with Christ its
Head each local celebration is a microcosm of the one Eucharist of the Church. It
is complete because it is one with the Church. This does not sit comfortably with
talk of "parts of the body", not because it is in conflict with it, but because the
concepts are different.

To move away from models in which the end in view is a single ecclesial entity
is to move into an arena in which the relationships of what are envisaged as

remaining or persisting communities have to be very carefully defined. In a "federal"

arrangement the linked communities remain completely autonomous and
all agreements between them are made without in any way surrendering that
autonomy. Thus any of them could at any point withdraw from any agreement
reached and the focus of "Church" remains strictly "local and divided". In certain
protestant communities this is a natural pattern, because it respects the distinctness

of the local congregation. It does not require any rethinking of the position
of the boundary between the visible and the invisible Church, because it does not
create a visible entity which can itself be called Church.

The Lutheran World Federation produced a variant of the idea of organic
unity at its sixth assembly in 1977, which we have already touched on. This was
the notion of a unity in "reconciled diversity". The new emphasis here was upon
the value of the existing diversity, and the need to preserve the special gifts and
insights which had proved foundational for the separated identities of the communities

which were now entering into a relationship with one another. This approach
means diminishing any element of repentance for the separation. The reconciliation

would consist in working together, but still with an autonomy which could
make it possible for any participating community to withdraw.

Conciliar fellowship is another possibility in this group of solutions. Here the
emphasis is not on the "preservation of the distinctive gifts" element in the
"reconciled diversity" scheme, but upon the idea of conciliarity. This is in itself a
notion not yet perfectly defined ecumenically. A definition was attempted in 1975,

at the Nairobi Assembly of the World Council of Churches, in terms of each local
church developing continuing relationships with other local churches where this
would be helpful in the fulfilling of the common mission6. But this is not conciliarity

as the early Church understood it, nor as it continues to be understood in
episcopal systems.

' Nairobi Report. 60.

71



Collegiality and equality
I want to turn in this context of conciliarity to the related question of collegiality.

because in that debate I think there lies for us as Old Catholics and Anglicans
together, the nub of an answer to what our common goal ought to be.

Collegiality is a corporate relationship, and a relationship of equals7. The term
has traditionally been used of the co-responsibility of bishops, who share a

pastoral responsibility in relation to the universal Church, and who cooperate on
behalf of their local churches. In this way. collegiality is a ministry of unity at an
universal level. But it is clear that in the early Christian centuries a collégial relationship

operated at a local level in the government of individual churches and
involved colleges of presbyters. Such colleges seem to have constituted authoritative

bodies of leadership in the local church, with the individual exercising a
personal office only secondarily to his belonging to the college \ At the same time,
they appear to work in relationship to a higher authority (Paul. Timothy. Titus,
the Twelve9. The developing pattern would seem to have placed a bishop over
and within the college as its chief member1".

From time to time in the Church's history, bishops have met in councils. This
"conciliarity" differs from "collegiality" in being, necessarily, episodic, where
collegiality is perpetual. Councils have made decisions, legally and morally binding
on the faithful, which have thus been formally promulgated. But these are in
intention expressions of the consensus fidelium. articulated through their bishops,
and thus ultimately a function of the collégial relationship".

In the recent history of the Church this pattern has been challenged.
i. Churches which do not have bishops have wanted to express collegiality

within their own structures. There is widespread acceptance of the reality and

importance of local collegiality in non-episcopal churches. The presbytcrian tradition

has made this especially prominent.
ii. The ecumenical future must look to the development of collegiality between

leaders of other churches and bishops of episcopal churches1'. But it has been a

major difficulty that until we have mutual recognition and reconciliation of ministries,

not all ministerial orders can be considered "equal" to one another in the
wider Church in such a way as to make the operation of a true ecumenical
collegiality possible, especially at a universal level.

7 Cf. BEM 26. 27. "there is need for a college of ordained ministers sharing in
the common task of representing the concerns of the community"

*Acts 11.30; 14.24: 15.2-6: 15.22; 20.17: I Timothy 5.17; Titus 1.5. See

J. M. R. Titlard, "Church of Churches" (Minnesota. 1992). 197 ff. and a useful study

by G. II. Luttenberger, "The priest as a member of a ministerial college: from
96-C.300 AD", Recherches de théologie ancienne et médiévale 43 (1976) 5-64.

» Acts 14.24; 15.2-6: 15.22; 20.17:1 Timothy 5.17: Titus 1.5.
10 Luttenberger, 62.
11 "What is symbolized when bishops come together is that wider corporate

role, the brotherhood or collegiality of the ministry of oversight". Cameron
Report. 364.

12 The Covenant proposals of 1980 saw the ideal as to "share in collegiality
with those who have not been ordained bishop". Cameron Report. 612.

72



iii. Priests and people have had a place in Anglican (and some other) synods,
and so in decision-making. There is thus equality with bishops in this respect,
without lay people themselves carrying the pastoral responsibility on which the
older relationship of collegiality rested, and with the distinctive role of priests as a

"House" often remaining uncertain. So there is also an inequality of office and
function, which seems at odds with a central principle of collegiality.

iv. There has been talk of "collegiality" within a diocese, in cases where there
are suffragans as well as the diocesan bishop". A theology of the collegiality of
diocesan and suffragans within a diocese " is both traditional and innovative.
Episcopal collegiality is an expression of the universality of the bishop's office, his

co-responsibility with other bishops. In that respect suffragans and diocesans
certainly stand in a collégial relationship as bishops. But traditionally each bishop
has come to the collégial relationship on behalf of his local church, and here the
local church contains two or more bishops.

v. In the Anglican Communion as a whole episcopal collegality is affected by
decisions to ordain women priests where there is not yet unanimity in favour of
such a move. In the USA and now in the Church of England there are groups who
are calling for a distinct episcopal oversight organized in a third "province", or for
other structures which will protect their position. Such bishops would stand in a

doubtful position in some respects in their collegiality with the bishops who
ordain women priests.

vi. The collegiality of bishops within the Anglican Communion as a whole is
affected by the consecration of women bishops in some provinces. At the next Lambeth

Conference these will not be recognized by all the other bishops of the
Communion and so, again, collegiality will be impaired18.

Let us move on now to collegiality and the principle of equality, because I think
that there may lie important lessons in koinonia. The Church is the body of Christ
and Christ is the Head of that body. In that familiar and Scriptural image of the
Church, we see the Church as a human and divine community, in which there are

relationships of mutual love and trust; and in which everyone also has a place and

a role and a function as part of the whole.
Since the Second Vatican Council there has been a flowering of the understanding

that the Church is a community. This rests on foundations both in Scripture,
and in the theology of the Trinity which was expounded early in the Church's life.
But it has a new emphasis in the second half of the twentieth century where two
axes of the idea of community have come into a new balance. The first is the principle

that there must be order in community. In a fallen world order is preserved
only where there are structures and some means of exercising authority through
those structures. So the Church has always been conscious of the need to ensure
the continuance of this mode of binding the community together in unity. The
second axis is that of an equality in relationships, a mutuality in which the bond is of

13 See Cameron Report, chapter on suffragans.
14 Cameron Report. 435 ff.
"There is the additional problem of the validity of their ordinations. It has

been suggested that, for the sake of the acceptance of the new priests, a male

bishop should participate in ordinations carried out by a female bishop? Cameron

Report, 563.

73



freely chosen and spontaneous love of the members of the community for one
another.

There runs through the history of the Church a strong concern with the first of
these axes, for in human communities there is always a need to guard against the
abuse of powers. It is in this connection that the terminology of "collegiality"
underwent a definitive development in the later Middle Ages, and it is important
not to lose sight of the concerns which shaped it then if we are to draw lessons for
the exercise of collegiality in the present climate. I want to spend a little time on
"collegiality" because I think it has useful lessons for our purposes here.

The canon law of earlier mediaeval centuries had taught that Christ gave all
the apostles authority in the Church and made Peter their head. In the thirteenth
century papal claims of plenitude of power, which had been strengthening for two
hundred years, began increasingly to assert a monarchical authority for Peter's
successor. Against that the episcopate argued for the rights and powers of
individual bishops, who were concerned to prevent papal claims of jurisdiction intruding

upon their "territory" (both literal and metaphorical). The crucial point here
is that the tug of war was over the jurisdiction of the Pope and the autonomy of
the single bishop, rather than between a papal monarchy and a collégial episcopate.

A compromise solution grew up in the form of a theory of collegiality which
saw the college of cardinals rather than the college of bishops as a collegiate body
established by God to govern the Church18. The emphasis was on rule rather than
sharing. The theological justification was that the cardinals shared with the Pope
a special responsibility for the condition of the universal Church, and thus collectively

and collegially participated in the papal plenitude of power which was
necessary for the discharge of that responsibility, in a way individual bishops, as
individuals, could not. It could even be argued that the cardinals were part of the

body of the Pope, tamquam sibi invisceratis. There is clear influence from contemporary

debates in this, and as such it must be seen as reflecting a relatively short-
term preoccupation. But it helped to sharpen the issue of collectivity which lies at
the heart of the concept of collegiality.

Built into the argument about the relationship of the college of cardinals to the
Pope was an understanding that this body shared a common mind, that the Pope
would take counsel with the cardinals and that they would join their individual
wills with his in consent. This has become a general principle of collegiality in
later thinking, extending to the much wider frameworks in which collegiality is

now deemed to operate.
For that extension of the concept of a collégial "body" has both extended and

grown less juridically precise in succeeding centuries, ln an episcopal structure,
the bishops can readily be deemed to constitute a body with special collective or
corporate responsibilities for order within the body of the Church. There is

plenty of precedent forthat view within the early councils, and throughout the
history of the episcopal churches. Because of the relationship in which bishops stand
to their people, as representatives of the local churches who bring their churches

16 On this shift, see B. Tierney, "Hostiensis and collegiality". Proceedings of the
Fourth International Congress of Mediaeval Canon Law, 1972. Monumenta Iuris
Canonici, Subsidia 5 (Vatican, 1976). 401-9, p. 401.

74



with them in that way when they meet in council17, the whole Church can be
considered to act collegially in and through the bishops.

But in a Western society where democratic structures have increasingly
become the desired norm in secular government it has come to be difficult to deny
first the ordinary clergy and then lay people a share in governance. The trend in

Anglicanism has been to open up the synodical structures so as to allow such
active participation. This collegiality in its "governing" mode now embraces a series
of collégial circles within circles in an ecclesiology which is not always entirely
consistent or coherent, but which honourably seeks to "include".

This creates an intricate web of interconnection within the Church. (Here the
lessons of Methodist "connexionalism" are particularly valuable.)

At the extreme boundaries of this collégial inclusiveness in the processes of
governance, there is now a conscious intention of openness to the world, a willingness

to take the risks of give and take between the Church and the wider community.

Here we are moving into the arena of mutuality and equality in which something

more than governance is involved, and which crosses the axis of "keeping
order" in the Church along which the ecclesiology of collegiality first evolved. It
is here that the creative thinking of the late twentieth-century on the theology of
koinonia is most conspicuously taking place.

One of its dimensions is reflected in the theme of the personal, the collégial
and the communal. This vocabulary partly distinguishes the roles of the individuals

who have, by their office, special responsibilities within the community, the
task of sharing governance and the need for openness to the whole community,
but it does so on the understanding that these functions are interdependent and
therefore cannot rightly be exercised separately from one another.

An element of accountability in koinonia is also important in the climate of the
late twentieth century. In a top-down structure of governance in the Church
subordinates are answerable to those who have charge of them. But it was recognized

even during the mediaeval centuries when such hierarchical notions were
perhaps strongest, that sometimes a senior person would need to be checked or
corrected. It is much more difficult to conduct a common life in which those with
powers are also truly servants at the disposal of those over whom they have

authority. Yet that is the example Jesus set, and it is also the ideal held up throughout

the Christian centuries. A collegiality which makes all the people of God truly
collectively responsible for one another is emerging from the present debate in
these areas.

It is at the point of intersection between a collegiality of governance and a

collegiality of freedom and mutuality and equality that the process of reception
takes place. This has always been understood in the recognition from ancient
times of an interaction between decision-making by councils and the forming of
the consensus fidelium. The Magisterium teaches definitively, yet, paradoxically,
that teaching ultimately remains subject to its acceptance by the mind of the
Church.

17 This idea was quite explicit in the theology of the Lambeth Conference of
1988.

75



Conclusion
If we are to seek to go this way together into a future communion marked by

mutual respect and equality, we have to accommodate or resolve various difficulties.

Liberation theology speaks of "solidarity". This is a term familiar on the left
wing of secular ideologies and it has a Christian parallel in a notion to be found in
Cassian, of a brotherhood of those who work together or share common tasks.
The solidarity which is important in Roman Catholic and other social thinking -
the "peace and justice" concerns of the World Council of Churches - is solidarity
with the poor, and a concomitant sense of responsibility for the world. There need
be no patronage in that, none of the models of an old world bringing a better life
to the New World and the Third World which has rightly caused so much hostility
and indignation in recent decades at the realization that that was largely the spirit
in which the nineteenth-century missionaries went about their task.

Then there is the question which Anglicans have been confronting recently,
and which is arising everywhere where the ordination of women is taking place in

one part but not another of an existing communion: can there be partial collegiality

or degrees of collegiality?
Then again, what is meant by "equality", "co-responsibility", "mutuality"

where there is no identity of ecclesial pattern or where there are different scales

of responsibility?
Is it legitimate to extend the concept of collegiality to the ministry of the

people of God as a whole, and if so, in what ways will their collegiality differ from
that of bishops or their "equivalent", and from ancient thinking about colleges of
presbyters?

I would hope that Anglicans and Old Catholics who have understood one
another very well in amity for sixty years, may be able to tackle these together,
and so move on together without fear, from the Bonn Agreement on intercommunion

to a new agreement about communion.

Oxford (England) Gillian R. Evans

Im Anschluss an das Referat von Dr. Evans wurde bemerkt, dass der

von ihr verwendete Ausdruck «Interkommunion» aus dem Jahre 1931

seit der Weltkonferenz der Kommission für Glauben und Kirchenverfas-

SLtng in Lund 1952 und der Lambethkonferenz von 1958 überholt sei.

Seitdem spreche man von «Full Communion». Dadurch sei das Verhältnis

zwischen den anglikanischen und den altkatholischen Kirchen dem
Verhältnis der anglikanischen Kirchen untereinander gleichgestellt.
Das Verhältnis zwischen der englischen Kirche und einigen nationalen
lutherischen Kirchen werde diesem Verhältnis zur Zeit ebenfalls
gleichgestellt. Über die entstandene terminologische Unklarheit habe die

Lambethkonferenz 1988 beraten und damals vorgeschlagen, den
Ausdruck «Full Communion» für die Beziehung zu solchen Kirchen zu reser-

76



vieren, die an der Entscheidungsfindung der anglikanischen Kirche
beteiligt sind. Eine weitere Präzisierung sei es, deutlicher zwischen «organischer

Einheit» und «sichtbarer Einheit» zu unterscheiden. Dabei sei das

Ideal der organischen Einheit nicht (mehr) Brennpunkt des heutigen
ökumenischen Denkens. Solche Brennpunkte seien hingegen Fragen
wie sakramentale Gemeinschaft, die Einheit der Kirche in bezug auf die

Einheit der Menschheit (Stimmen aus der Dritten Welt betonen, dass

ungleiche Partner nicht in kirchlicher Gemeinschaft stehen können),
konziliare Gemeinschaft, sowie die Konvergenzmethodologie (vgl. die
Limadokumente von 1982). Zudem bestehe ein wesentlicher Unterschied

zwischen dem genannten Ideal der «versöhnten Verschiedenheit»,

die ein Modell für Gemeinschaft zwischen Konfessionen ist, und
der altkatholisch-anglikanischen Gemeinschaft als einer Gemeinschaft
zwischen Ortskirchen. Die Spannung zwischen Ortskirchenekklesiologie

und Universalekklesiologie sei im ganzen Referat spürbar. Kann das

Bild des Leibes Christi auf eine Ortskirchenekklesiologie angewendet
werden? Kann die Ortskirche mit einem «Mikrokosmos» verglichen
werden? Oder zerstört das Bild der Ortskirche als Mikrokosmos die Ge-

meinschaftsekklesiologie der Ortskirchen, weil die Universalkirche nie
eine Gemeinschaft von Kirchen sein kann? Auch der (Ehren-)Primat
war Gegenstand der Diskussion: Zunächst wurde die Frage nach dem

zugrundeliegenden ekklesiologischen Modell gestellt. Jemand meinte, der
«Primus» müsse in der Lage sein, Sanktionen auferlegen zu können:
«der Diener der Einheit soll imstande sein, seine Schafe zurückzuholen».

Man verwies auf die altkirchliche Pentarchie, nach der es fünf
Petrussitze gab. Allerdings sei die Pentarchie zum grössten Teil eine Theorie

geblieben, die den korporativen und dialektischen Charakter der Kirche

betonte. Ein weiteres wichtiges Element sei auch die Kollegialität,
besser gesagt die Koinonia, da nur Gleichgestellte Kollegen sein könnten.

Wenn Frau Dr. Evans von Suffraganbischöfen spreche, gelte es, zu

bedenken, dass es diese Funktion in der altkatholischen Kirche nicht
gebe (höchstens in der Polnisch-Nationalen Katholischen Kirche der

USA).
Das zweite Referat dieses Tages hielt Prof. Christian Oeyen (Bonn).

Er ging auf die Intention und die Vorgeschichte der Utrechter Union
und Konvention von 1889 ein.

77



Zum ursprünglichen ekklesiologischen Verständnis
der Utrechter Union18

Mit dem Selbstverständnis der Utrechter Union haben sich in den letzten Zeiten

drei Theologenkonferenzen beschäftigt (Gallneukirchcn 1980", Venwoude
19812", Philadelphia 199321, mit Anlass des hundertjährigen Bestehens der Union
hat es 1989 eine Reihe von Veröffentlichungen darüber gegeben'2, und noch letztes

Jahr haben wir uns mit der Berufung auf die alte Kirche auseinandergesetzt23.
Ist nicht schon alles über dieses Thema gesagt worden? Ausserdem: Führt uns
eine ständige Auseinandersetzung mit uns selbst nicht zur Introvertiertheit, während

die Welt, die wir zu missionieren haben, auf das Ende unserer Diskussionen
nicht wartet?

Andererseits ist in der gegenwärtigen Situation der Utrechter Union eine

Erneuerung ihrer Strukturen dringend notwendig geworden. Vor der Gefahr eines
Auseinanderbrechens der Union wird von verschiedenen Seiten gewarnt, und,
ohne so weit zu gehen, ist das Gefühl, dass etwas geändert werden müsste. weit
verbreitet. Hier kann m.E. eine Besinnung auf die Anfänge von Nutzen sein.
Denn jeder Reformvorschlag muss die bisherige Entwicklung vor Augen haben,
um daraus gegebenenfalls Lehren für die Zukunft zu ziehen.

Zu untersuchen, wie die Utrechter Union ursprünglich gemeint war. ist ein
spannendes Vorhaben: eine intensive Beschäftigung damit kann uns vielleicht
ein Stück weiterhelfen. Dazu möchte ich acht Thesen vorstellen, die jeweils von
dem zitierten historischen Material her zu verstehen sind:

1. Die Utrechter Union ist nicht entstanden als Werk der beteiligten Bischöfe
allein. Priester und Laien haben den Gründungsprozess zuerst iniliiert, ihn dann
begleitet, als die Bischöfe aktiv wurden, und entscheidend am Zustandekommen der
Union und der massgeblichen Dokumente mitgewirkt.

Wie in einer gesonderten Studie gezeigt24, wurden die ersten Anregungen zur

ls Referat, gehalten bei der Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz
in Salzburg am 27. August 1996. Der Text wurde nachträglich leicht erweitert

und verbessert.
19 Die Akten dieser Konferenz wurden leider nicht veröffentlicht.
2" Siehe die Erklärung der Konferenz in IKZ 73 (1983) 65-69. Die Fussnoten

dazu sind nachträglich eingefügt.
21 IKZ 84 (1994) 7-19.
" M. Kok, 100 Jahre Utrechter Union - Rückblick und Ausblick. IKZ 19

(1989) 145-161; J. Nieminski, The significance of the Centenary of the Union of
Utrecht, ebd.. 162-173; J. Visser, Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung,
ebd.. 174-191; F.Smit, Die weitere Entwicklung der Utrechter Union (der
altkatholischen Bischöfe) bis 1909, ebd., 104-135; Ch. Oeyen, Hundert Jahre nach
Döllinger: die Utrechter Union heute, in ÖR 39 (1990) 66-76.

-"' Int. Theologenkonferenz in Friedewald, IKZ 86 (1996) 1-64.
24 Ch. Oeyen. Wie ist die Utrechter Union entstanden? in:./. Hallebeck. B. Wi-

rix (Hg.). Met het oog op morgen. Ecclcsiologische beschouwingen aangeboten
aan Jan Visser. Zoetemeer 1996, 108-115.

78



Gründung der Utrechter Union, nachdem Absichtserklärungen der Bischöfe
1873-74 nicht weiter verfolgt wurden-"8, vom Canonicus Timotheus van Santen
auf dem deutschen Altkatholikenkongress in Krefeld 1884 gegeben. In den nächsten

Jahren setzte sich van Santen für eine Intensivierung der Beziehungen
zwischen der holländischen und der deutschen altkatholischen Kirche ein. Neben
Einzelinitiativen ist vor allem hier die zusammen mit J. van Thiel verwirklichte
Gründung der holländischen Kirchenzeitung De Oud Katholiek zu nennen.
Danach konnten Nachrichten aus den anderen altkatholischen Kirchen in Holland
veröffentlicht und umgekehrt Nachrichten aus der holländischen Kirchenzeitung
in die deutschsprachigen Veröffentlichungen aufgenommen werden.

Vier Jahre später traten neben van Santen auch J.F. von Schulte und F. Wülf-
fing auf dem nächsten deutschen Altkatholikenkongress in Heidelberg für die

Abhaltung von gemeinsamen Kongressen und für eine Verhandlung der Bischöfe

ein. Dieser Kongress gab die eigentliche Initialzündung zur Gründung der
Utrechter Union; die Bischöfe griffen diese Initiative auf und vereinbarten die
Zusammenkunft in Utrecht. Das erste und wichtigste Dokument, das dort
verabschiedet wurde, die Utrechter Erklärung, war seinerseits von F. H. Reusch vorbereitet

worden. An den Verhandlungen in Utrecht nahmen die holländischen Priester

van Santen, Deelder und van Thiel teil. Ihre Beiträge waren an zahlreichen
Punkten wichtig, um Bedenken, vor allem der holländischen Bischöfe, zu
zerstreuen.

Dieser ganze Prozess wurde stets vom Kirchenvolk begleitet: Teilnehmer der
Altkatholikenkongresse, Leser der Kirchenzeitungen, ganze Gemeinden, die auf
die Ergebnisse der Gespräche warteten.

Das scheint mir wichtig um zu zeigen, dass die Utrechter Union mehr ist als die
internationale Bischofskonferenz und dass die IBK mit dem ganzen Kirchcn-
volk, Priester und Laien in einer eigentümlichen Verflechtung steht. Auch die
gegenwärtigen Probleme können nicht allein auf der Ebene der IBK gelöst werden.

2. Die Utrechter Union ist als Ergebnis der (deutschen) Altkatholiken-Kongresse
entstanden und hat in deren internationalen Version neben der Bischofskonferenz

ein zweites wichtiges Organ.
Eine Konferenz der Bischöfe und die Abhaltung von Internationalen

Altkatholiken-Kongressen wurden vom Heidelberger Kongress 1888 angeregt. Die
Bischöfe haben ein Jahr später diesen Beschluss zur Kenntnis genommen und sich
bereit erklärt, an einem solchen Kongress teilzunehmen - oft wird dieses vierte
Dokument der Utrechter Konvention weggelassen. Es ist darum angebracht, es

hier im Wortlaut zu zitieren:
«Johannes Heykamp. Erzbischof von Utrecht. Casparus Johannes Rinkel,

Bischof von Haarlem, Cornelius Diependaal, Bischof von Deventer, Joseph Hubert
Reinkens, Bischof der altkatholischen Kirche Deutschlands. Eduard Herzog,
Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz, nehmen Kenntnis von dem auf
dem altkatholischen Congresse zu Heidelberg am 3. Sept. 1888 dem Herrn
Bischof der deutschen Altkatholiken einstimmig geäusserten Wunsche, dass unter
Mitwirkung des Erzbischofs und der Bischöfe der holländischen altkatholischen

28 Ebd., 108. Anm. 2 und von Schulte in: Verhandlungen der fünften Synode der
Altkatholiken des Deutschen Reiches, Bonn 1878, 102.

79



Kirche und des christkatholischen Bischofs der Schweiz ein internationaler
Congress stattfinden möchte: sie erklären sich ihrerseits bereit, an einem solchen
Congress theilzunehmen und beschliessen, diese Erklärung dem Vorsitzenden des
altkatholischen Congresses von Heidelberg, Herrn Geheimrath Professor Dr. von
Schulte in Bonn, amtlich mitzutheilen. Utrecht. 24. Sept. 1889.

Bischof Reinkens wurde einmüthig mit der Ausführung obigen Beschlusses
beauftragt. Er ist diesem Auftrage am 27. Sept. 1889 nachgekommen.»2''

Tatsächlich haben die Bischöfe seitdem an allen Kongressen teilgenommen,
meist wurde eine Sitzung der IBK damit verbunden. Zum Teil haben einzelne
Bischöfe Anträge eingebracht oder begründet: sie wurden aber nicht immer
angenommen27.

A.Küry schreibt 1928: «Die Kirchen, die so in völlige Gemeinschaft getreten
waren, schufen sich ebenfalls ein eigenes Organ [Flervorhebung Ch. O.] in den
internationalen Altkatholikenkongressen seit 1890. Dass sie vollständig mit der
Erklärung von Utrecht einiggingen, wurde durch eine Resolution des II. internationalen

Kongresses in Luzern im Jahre 1892 kundgegeben. Zu den wertvollen
Errungenschaften gehören die internationale kirchliche Zeitschrift, die Ansätze,
die katholisch-theologische Fakultät in Bern zu einer internationalen Schule
auszubauen, der internationale altkatholische Hilfsverein u.a.m. Das wertvollste
aber ist, dass die Union einen kirchlichen Gemeinschaftsgeist hervorbrachte, der
alle Angehörigen der Kirchen wie die Kirchen selbst erfasst und mit dem Geist
der Liebe erfüllt.»2S In der Folge behandelten der 3. internationale Kongress
1894 in Rotterdam die Beziehungen zu den Orthodoxen Kirchen und der 4. in
Wien 1897 die Legitimität des slawischen Altkatholizismus.

Das Zusammenspiel von Bischofskonferenz und Kongress ist eigenartig. Der
Kongress ist das Forum der Union; er wird offiziell von einem Ausschuss
ausgeschrieben, dessen Mitglieder von den Kirchenleitungen der einzelnen Kirchen
ernannt werden. Die Bischöfe nehmen am Kongress teil. Seine Beschlüsse haben
eine hohe moralische Autorität. Da die Teilnehmer aus vielen Ländern kommen,
sind sie in der Regel besonders repräsentativ für den Gesamtaltkatholizismus. Es
ist richtig, dass ein Altkatholikenkongress keine Beschlüsse fassen kann, die die
einzelnen Kirchen binden. Auch die Bischofskonferenz ist nicht gezwungen, den
Ergebnissen der Kongresse zu folgen. Das gilt aber auch für die Beschlüsse der
Bischofskonferenz selbst: Auch sie gelten nicht automatisch in den einzelnen
Kirchen, die Bischöfe müssen sich nach der jetzt geltenden Vereinbarung für ihre
Durchsetzung in ihren Kirchen einsetzen. Auch die Bischofskonferenz kann den
Kongress nicht zwingen, ihren Beschlüssen zu folgen. Mit der rechtlichen Kategorie

der Verbindlichkeit kommt man also nicht weiter. Der Idealfall ist aber nicht
der Konflikt, sondern die Übereinstimmung: So kann man positiv bagen: Wenn
die Bischofskonferenz und der Altkatholikenkongress bei ihren Ergebnissen
übereinstimmen, haben diese eine sehr grosse Kraft: Sie sind dann Ausdruck des
Konsenses des Volkes Gottes, und darauf kommt es letzten Endes an.

Gibt es keine Übereinstimmung, so ist das ein Zeichen, dass etwas nicht in
Ordnung ist. Es muss also weiter nach dem sensus fidelium gesucht werden.

26 Amtliches Altkatholisches Kirchenblatt. Bonn 1889, Neue Folge. 13.
27 Siehe z. B. den Antrag Weber über das Günthersche System in Wien 1897.
28 A. Küry, Die Utrechter Erklärung des Jahres 1889, IKZ 1928. 208.

80



Es ist m. E. nicht korrekt, weitere Instanzen wie die Theologenkonferenz, das

Laienforum und die Int. ak Jugend auf der gleichen Ebene wie die Internationalen

Altkatholikenkongresse zu sehen. Diese Organe sind später entstanden,
meist auf Initiativen der IBK oder der Kongresse. Sie arbeiten diesen beiden
Instanzen zu. Im Kongress kommen aber Laien, Theologen und die Jugend auch zu
Wort, er ist also das umfassendere Forum. Die Aufzählung vieler Instanzen könnte

auch den Effekt haben, sie allesamt zu relativieren. Dies wäre nicht gut.
Laurence Orzell hat in einem Pamphlet2'' den Internationalen Altkatholikenkongress

eine nicht-repräsentative Institution (S.3) genannt, die von Westeuropäern

dominiert sei (S. 15). Er sieht bei der IBK eine Neigung, den Kongressen zu
erlauben, eine leitende Rolle bei der Festlegung des altkatholischen Programms
zu spielen (S. 15). Diese Denkweise ist m.E. gefährlich, weil sie die bisherigen
Grundlagen der Utrechter Union in Frage stellt. Es mag technische Gründe
geben, wie die Höhe der Reisekosten, die zu einer zu schwachen Vertretung der
Schwesternkirche aus Übersee geführt hat. Die Lösung kann aber nicht darin
bestehen, die Rolle des Kongresses herunterzuspielen, sondern es sollte nach
Möglichkeit einer stärkeren Teilnahme der PNCC (etwa durch entsprechende Fonds
o.a.) gesucht werden1". Hebt man das Zusammenspiel zwischen Bischofskonferenz

und Kongressen auf, so würde man eine andere Union haben als bisher.

3. Angeregt wurde schon 1873 und später immer wieder eine gemeinsame Synode.

Diese ist ausdrücklich nicht verwirklicht worden, zuerst wegen Bedenken der
niederländischen Bischöfe, später aus anderen Gründen. Man kann sich heute

fragen, ob dieses ein Glück oder ein Unglück für die Union war.
Von Schulte berichtete 1878: «Als im Jahre 1873 der Herr Bischof zuerst in

Rotterdam war und ich ihn begleitete, da waren die Holländer von der Gemeinschaft

ganz voll; da sollte bald, nachdem der dritte Bischof in Holland consecrirt
sein würde, ein gemeinsamer Hirtenbrief von den drei holländischen Bischöfen
und dem unsrigen erlassen werden; da sprach man auch schon von einer gemeinsamen

Synode.»"
Die Theologenkonferenz von Gallneukirchen hat ihrerseits den Wunsch nach

einer gemeinsamen Synode wieder zum Ausdruck gebracht.
Die Utrechter Union besteht aber nicht einfach aus Nachbarbistümern eines

Metropolitan- oder Regionalverbandes. Ihre Mitgliedskirchen sind autonome
Nationalkirchen, die sich durch Herkunft, Verfassung und ihr ökumenisches Umfeld

am Ort stark unterscheiden. Eine gemeinsame Synode wäre also
kirchenrechtlich ein Novum. Dabei müsste z. B. geklärt werden, ob sie rein episkopal
zusammengesetzt wird oder auch Geistliche und Laienabgeordnete einbezieht. In

2" «Quo Vadis, IBC?», Scranton 1995.
"' Herr Orzell. der sonst interessante und besonnene Beiträge geliefert hat (s.

G. Huelin [Hg.], Old Catholics and Anglicans. Oxford 1983, 40-61; IKZ 1996,

105-121), hat sich hier im Ton etwas vergriffen, was zu bedauern ist. In den USA
ist Nazi-Literatur nicht verboten: Es mag dort witzig sein, Deutsche in Verbindung

mit Hitler zu bringen. Dies ist aber in Deutschland gar nicht witzig, sondern
eine schwere, strafbare Beleidigung.

" Verhandlungen der fünften Synode der Altkatholiken des Deutschen
Reiches. Bonn 1878. 102.

81



diesem letzten Fall würde sie eine grössere Repräsentativität gewährleisten; sie

könnte aber Mehrheitsbeschlüsse fassen, die dann alle beteiligten Kirchen
verpflichten würden, was in manchen Fällen nicht im Sinne aller Beteiligten wäre.
Möglicherweise wären gegenwärtig die Ursprungsländer des Altkatholizismus in

Westeuropa auf einer solchen Synode in der Minderheit. Oder man müsste die Sitze

nach Nationen verteilen, was aber auch problematisch werden könnte. Abgesehen

davon kann man fragen, ob es gut wäre, eine Kirche durch Mehrheitsbe-
schluss der anderen auf einer solchen Synode zu bestimmten Dingen zu zwingen.
Möglicherweise würde dies die Frage der Rezeption aufwerfen. Wenn die betroffene

Kirche den Beschluss nicht rezipiert, wäre der Konflikt nicht gelöst, sondern
nur verschärft.

4. Die Bischöfe und ihre Berater haben die agile Form einer Bischofskonferenz
gewählt und damit eine Form des Umgangs der Bischöfe und ihrer Kirchen miteinander

geschaffen, die zwar im weitesten Sinne «synodal» genannt werden kann,
aber präzis keine Synode ist.

Ende des 18. und vor allem in der Mitte des 19. Jh. wurden Versammlungen
von katholischen Bischöfen abgehalten, die nicht die kanonischen Bestimmungen

einer Synode erfüllten. Im deutschen Sprachraum wurden sie «Bischofskonferenzen»

genannt. Ihr Zweck war, gemeinsame Anliegen zu besprechen und
sich freiwillig und einmütig auf bestimmte Dinge zu einigen, mitunter wurden
durch solche Versammlungen auch echte Synoden vorbereitet. Ihre Beschlüsse
waren nicht bindend für diejenigen Bischöfe, die ihnen nicht zustimmten'2.

Die altkatholischen Bischöfe griffen also nach einem feststehenden Begriff,
als sie ihre Zusammenkunft «Konferenz» nannten. Damit war es klar, dass es sich
nicht um eine Synode handelte. Nach dem Zeugnis der beteiligten Bischöfe führte

zur Gründung der IBK der «Herzensdrang nach inniger Gemeinschaft und
lebhafterem brüderlichem Verkehr»2'. Es wurde von Anfang an klargestellt, dass

die Konferenz keine Jurisdiktion in die einzelnen Kirchen besitzt. Ihre Beschlüsse

waren Selbstverpflichtungen im Sinne der Einmütigkeit, keine rechtlich
bindenden Gesetze. Es fehlten also die entscheidenden Merkmale einer Synode.
Die kanonische Einberufung war auch nicht gegeben: Der Erzbischof von
Utrecht kann eine solche Einberufung nur für seine Kirchenprovinz aussprechen,
die anderen altkatholischen Kirchen gehören aber nicht dazu.

5. Die Bischöfe haben keinen rechtlichen Vertrag miteinander abgeschlossen,
sondern eine Vereinbarung getroffen. Es ist mehrmals betont worden, dass die
Utrechter Union keine Rechtsgemeinschaft ist, sondern eine freie Verbindung von
Seh westerkirchen.

Eine Vereinbarung ist eine freiwillige Übereinkunft. Man wählt diese Form,
wenn man keinen förmlichen Vertrag schliessen will. Man kann einwenden, dass

jede Gemeinschaft Recht schafft und auf Recht beruht'4. Das möchte ich im

-' Weizer-Welte, Kirchenlexikon,: 1883. Art. Bischofsversammiungen.
" Hirtenbrief Erzbischofs Johannes Heykamp in: DM 1889. 361 f.: von Bischof

J.H.Reinkens ebd., 325.
84 U. von Arx, Der ekklesiologische Charakter der Utrechter Union (Referat

bei der Theologenkonferenz in Philadelphia). IKZ 1994. 30-32.

82



Grundsatz nicht bestreiten, aber zugleich zu bedenken geben, dass ein einklagbares

Recht entweder auf einem allgemeinen Gesetz oder auf einem förmlichen
Vertrag beruhen muss. Die Ehe ist z.B. eine Gemeinschaft, die auf allgemeinen
Gesetzen gründet (staatliche und kirchliche, wohl auch naturrechtliche), die
Eheleute bilden allein durch die Eheschliessung schon eine Rechtsgemeinschaft:
zwei Institutionen. z.B. zwei Universitäten, können sich durch einen
Kooperationsvertrag verbinden, dadurch gehen sie eine Rechtsgemeinschaft ein. Wenn
Partner aber bewusst auf Verträge verzichten und auch die vom allgemeinen
Recht vorgeschriebenen Formen nicht einhalten, dann bringen sie damit zum
Ausdruck, dass sie das Instrument eines cinklagbaren Rechts nicht in Anspruch
nehmen möchten. Ihre Gemeinschaft beruht auf gegenseitigem Vertrauen.

Die Theologenkonferenz von 1981 hat die Utrechter Union als einen
«Zusammenschluss» von Kirchen definiert. In längeren Anmerkungen, die nicht von der
Konferenz beschlossen wurden, wird erklärt, dass das Wort «Gemeinschaft» für
die Verhältnisse innerhalb der Lokalkirche gilt, nicht aber für die Union, die darum

«Zusammenschluss» genannt wird''8.
A. Küry schrieb 1928: «Die Union ist keine Rechtsgemeinschaft mit irgendwelcher

Jurisdiktion, sondern eine freie Verbindung von Schwesterkirchen. Ihre
Kraft liegt im Glauben und in der Liebe der Einzelkirche an und zu Jesus Christus

und in dem Verantwortlichkeitsgefühl der Bischöfe, der Geistlichen und der
Gemeinden, das Depositum der katholischen Kirche in Treue zu hüten und zum
Heil der Gläubigen richtig zu verwalten... Die Union kennt keine richterliche
Instanz, die eine Exkommunikation ausspricht... In die inneren Verhältnisse einer
Kirche mischt sie sich grundsätzlich nicht ein.»36 Insofern wäre es abwegig, der
Bischofskonferenz volle juristische Kompetenz zuzusprechen und für die Kongresse

und andere Gremien «nur» den Charakter eines unverbindlichen Gesprächsforums

gelten zu lassen. Man muss das Zusammenwirken von Bischofskonferenz
und Kongressen viel differenzierter sehen, wie oben gesagt.

6. Einen Konflikt zwischen zwei Loyalitäten kann es für die altkatholischen
Bischöfe nicht geben, da in der altkatholischen Ekklesiologie die Bischöfe nicht von
ihren Kirchen getrennt werden können. Nach altkirchlicher Auffassung ist ein
Bischof mit seiner Kirche «verheiratet», nicht aber mit den anderen Bischöfen: mit
diesen soll er die «concordia», die herzliche Übereinstimmung pflegen.

Ein «Konflikt zwischen zwei Loyalitäten» wird dann postuliert, wenn eine
altkatholische Kirche etwas beschliesst. was die Bischofskonferenz nicht billigt,
oder umgekehrt. Der Bischof dieser Kirche wäre dann als Mitglied seiner Kirche
und als Mitglied der Bischofskonferenz hin- und hergerissen. Sieht man aber
genauer hin. erweist sich diese Redeweise als unzutreffend. Sie setzt nämlich voraus,

dass man einen Bischof gegebenenfalls von seiner Kirche trennen könnte,
zugunsten der Gemeinschaft in der Bischofskonferenz.

«Nullus episcopus sine ecclesia» ist ein wichtiges altkatholisches Prinzip37. Von
Schulte betont, dass auf einem Konzil die Bischöfe keine Richter über den Glau-

38 Oben Anm. 20.

'•"Wie Anm. 28. 208.
'7 Von Bischof E.Herzog im Zusammenhang mit dem Fall Matthew aufgestellt.

IKZ 1915.271-296.

83



ben sind, sondern Zeugen des Glaubens ihrer jeweiligen Kirchen. Auch die
Vereinbarung der IBK 1974 sieht vor, dass bei wichtigen Entscheidungen die Bischöfe

«im Einvernehmen mit ihren Kirchen» handeln. Auch wenn hier mit dem Wort
«Einvernehmen» ein schwacher und nicht besonders deutlicher Ausdruck
gewählt wurde, was die Handhabung in der Praxis erschwert, ist das Prinzip doch
klar und gut altkatholisch. Logischerweise müsste dieses Einvernehmen in den

Synoden der einzelnen Kirchen festgestellt werden. Die Bischöfe trennen sich
also nicht von ihren Kirchen, wenn sie in Synoden oder Konferenzen zusammenkommen,

und beschliessen nichts, was ihre Lokalkirchen nicht mitbeschliessen
würden. Wenn ein Bischof einen Beschluss seiner eigenen Kirche nicht mitträgt,
und der Konflikt nicht bereinigt werden kann, dann müsste er zurücktreten. In
diesem Fall wäre er aber nicht mehr Mitglied der Bischofskonferenz. Die Beziehung

zur eigenen Kirche geht also grundsätzlich vor. Der eigentliche Konflikt ist

meist ein Konflikt der einzelnen Ortskirchen untereinander. Er sollte darum auf
dieser Ebene ausgetragen werden.

Dazu noch eine Bemerkung: Mit der Berufung auf die Anliegen der Weltkirche

und die Kollegialität der Bischöfe argumentiert immer Rom. wenn es darum
geht, die Autonomie der Lokalkirchen zu unterdrücken. Die Einheit der Ortskirchen

untereinander kann aber nur eine Einheit in der Vielfalt sein. Die altkatholische

Kirche kennt auch nicht die römisch-katholische Unterscheidung zwischen
lehrender und lernender Kirche. Ein Bischof ist sicher kein blosser «Briefträger»
seiner Kirche'8. Aber er handelt mit ihr zusammen, nicht ohne oder gegen sie.

Die «concordia episcoporum», ein Ausdruck des Cyprian von Karthago, auf
den Bischof Reinkens aufmerksam machte, ist das Stichwort für eine Ekklesiologie.

die auf Konsensbildung fusst. Er ist besser und biblischer als der ebenfalls auf
Cyprian zurückgehende Begriff des Bischofskollegiums. Es geht dabei darum,
durch Übereinstimmung in der gläubigen Haltung und durch gemeinsames
Abwägen der richtigen Argumente zum Einvernehmen zu gelangen. Dabei soll sich
keiner über die anderen erheben und jeder auf die Zeugnisse der Tradition, die
die anderen aus je verschiedenen Lokalkirchen herleiten, hören. Cyprian weiss
aber auch von der Geduld, die nötig ist. wo zunächst Dissens statt Konsens deutlich

wird: «Die kirchliche Einheit mit allen ihren Gütern hängt an der Toleranz»
(Reinkens)"'1'.

7. Ein Vergleich der ursprünglichen Dokumente (Vereinbarung und Reglement)

mit den späteren Fassungen zeigt, dass es in den letzten Jahrzehnten neben
einigen sinnvollen Reformen auch eine Tendenz zur Institiitionalisierung und
Zentralisierung der Utrechter Union gegeben hat, die auf anderen ekklesiologischen
Überlegungen fusst als die von 1889. Eine Besinnung auf die Anfänge könnte in
der jetzigen Situation hilfreich sein, um zur ursprünglichen Flexibilität wieder zu
finden.

In der ersten Vereinbarung von 1889 gibt es nur die Selbstverpflichtung der
Bischöfe, anderen Kirchen gegenüber keine Verpflichtung einzugehen, ohne dieses
vorher mit den anderen Bischöfen zu besprechen und es von ihnen bewilligen zu

"'s von Arx, wie Anm.34, 32.
39 J. H. Reinkens, Über die Einheit der katholischen Kirche. Einige Studien.

Würzburg 1877. 62.

84



lassen. Diese Selbstverpflichtung wurde 1952 sinnvollerweise auf die Erteilung
von Bischofsweihen für andere Kirchen erweitert. Zugleich wurde aber schon
der Sekretär der Konferenz institutionalisiert und mit dem Schweizer Bischof
verbunden, während vorher der jeweils zuletzt geweihte Bischof diese Funktion
innehatte, wohl im Sinne eines reinen Protokollführers und als Kontaktadresse. In
der Fassung von 1974 wird die Konferenz als eine besondere Körperschaft aufgefasst,

die «zuständig» ist für alle Fragen, die die Aufrechterhaltung der Gemeinschaft

sowie die Beziehungen zu anderen Kirchen betreffen und «befugt» ist, in

strittigen Fragen des Glaubens und der Sitte Stellung zu nehmen, anderen
Kirchen gegenüber für die Gemeinschaft der altkatholischen Kirchen in Glaubensund

Grundsatzfragen Erklärungen abzugeben, sowie ggf. mit anderen Kirchen
Abkommen über die kirchlichen Beziehungen abzuschliessen4". Sie übt sogar
Jurisdiktion über Missionsgebiete. Die Bischöfe werden verpflichtet, die Beschlüsse

der IBK in ihren Kirchen durchzuführen. Diese Vereinbarung ist den Mitgliedkirchen

nie zur Stellungnahme vorgelegt worden. Seit ihrer Verabschiedung hat
sich die Bischofskonferenz immer stärker mit formal-juristischen Fragen beschäftigt,

das theologische Gespräch über Sachfragen kam zu oft in den Hintergrund.
Eine Kirchenfamilie wie die Utrechter Union müsste hauptsächlich vom

gemeinsamen Geist leben. Das war auch 1889 intendiert. Je mehr man aber
versucht, durch ein juristisches Instrumentarium die anderen auf eine mehr äusserli-
che Einheitlichkeit festzunageln, desto weniger kann der gemeinsame Geist zum
Zuge kommen, desto mehr Frustrationen entstehen bei den Kirchen, die sich
immer wieder ausgetrickst und zum Narren gehalten vorkommen.

Eine beliebige Kirche könnte z. B. in der heutigen Regelung jede Reform blok-
kieren, indem sie sie zur Glaubensfrage erklärt und das inhaltliche theologische
Gespräch darüber verweigert. Wer einen Punkt für eine Glaubensfrage hält,
muss aber in der Lage sein, zu zeigen, dass die alte Kirche dies auch so gesehen
hat, sonst steht er nicht auf der Basis der Utrechter Union. «In dubiis libertas» ist
ein altkatholisches Motto, das ernstgenommen werden muss. Eine zu starre
Reglementierung hemmt aber die Freiheit, da hier zu leicht versucht werden kann,
auch dort Einheitlichkeit herzustellen, wo die Verbindlichkeit zweifelhaft ist.

Auch eine über das absolut Notwendige hinausgehende Geheimhaltungspraktik
ist nicht im Geist der Gründer der Union41.

8. Trotz einigen Konflikten und Fehlentwicklungen muss festgehalten werden,
dass die Utrechter Union sich in mehr als 100 Jahren Existenz als ausserordentlich
lebensfähig erwiesen hat. Die Treue zum gemeinsamen Glauben und der Respekt

vor der Verantwortung der Einzelkirchen sind die zwei Pfeiler, auf denen heute

weitergebaut werden sollte. Dies ist eine Aufgabe für das gesamte Kirchen volk auf
alten Ebenen.

Konflikte zwischen den altkatholischen Kirchen hat es schon 1876 bei der Weihe

Bischof Herzogs und 1879 bei der Konzelebration mit Anglikanern gegeben,
nach Gründung der Union mit den Fällen Matthew und Kowalski, durch die
Haltung der altkatholischen Kirche Deutschlands im Dritten Reich, durch die Kündi-

¦'" Art. 5, Abs. 1 und 4, IKZ 1974, 245.
J1 S. Quirinus (I. von Döllinger), Römische Briefe vom Conzil, München 1870.

62 f.; /. H. Reinkens, Die päpstlichen Dekrete, V 46; Ch. Oeyen, IKZ 1976, 111.

85



gung der Sakramentsgemeinschaft mit den Anglikanern durch die PNCC. durch
den Antrag der Mariawiten-Kirche auf Wiederaufnahme in die Union und durch
die Vereinbarung der deutschen altkatholischen Kirche mit der EKD. Verschiedene

Zeitpunkte für Reformen hat es schon immer gegeben: Die Priesterehe und
die Zulassung der Anglikaner zum Empfang der Eucharistie sind in Holland
50 Jahre später als in der Schweiz und in Deutschland verwirklicht worden. Die
altkirchlich-katholische Glaubensgrundlage hat sich dabei jedesmal als tragfähig
erwiesen. Auf eine Gängelung oder Massregelung der einzelnen Kirchen ist mit
weisem Weitblick verzichtet worden. Mitgewirkt haben ausser den Bischöfen
auch die Kongresse, die theologischen Lehranstalten, die Theologenkonferenzen

und die synodalen Gremien der einzelnen Kirchen.
Diese Tradition des Zusammenhaltens ist eine Quelle der Hoffnung. Darauf

soll gebaut werden. Was die rechtliche Verfassung der Union betrifft, soll aber
festgehalten werden, dass diese nur ein Mittel zum Zweck ist. Wenn nötig, kann
und soll sie im Geist des Anfangs reformiert werden.

Bonn Christian Oeyen

Im Anschluss an das Referat von Prof. Oeyen wurde festgestellt, dass

die Altkatholikenkongresse ihren Charakter in den letzten Jahrzehnten
verändert hätten. Dadurch hätten sie nicht mehr dieselbe Funktion wie
am Anfang. Sie trügen nicht mehr zur Entscheidungsfindung innerhalb
der Utrechter Union bei. Man müsse sich fragen, ob dieser Prozess noch
umkehrbar sei. Dem wurde entgegengehalten, dass der Kongress vor
einigen Jahren zur Frage der Frauenordination Stellung bezogen habe.
Andere wiederum setzten den Schnitt beim Kongress von Luzern
(1974) an; danach seien fast nie mehr im eigentlichen Sinne «altkatholische»

Fragestellungen behandelt worden. Auch die Theologenkonferenzen
könnten dazu keinen Ersatz bieten. So sei die IBK isoliert worden.

Des weiteren wurde festgestellt, dass die Utrechter Erklärung voraussetze,

dass es keine Konflikte gebe, denn dafür sei kein Verfahren vorgesehen.

Die vom Referenten gemachte Unterscheidung zwischen
«Zusammenschluss» und «Gemeinschaft» (vgl. These 5) wurde als problematisch

angesehen. 1889 wurde von «Gemeinschaft» gesprochen im Sinne
eines Rechtsaktes. Alles, was in der Neuformulierung von Reglement
und Vereinbarung 1974 hinzugekommen sei. entspreche der Praxis, die
im Laufe der Zeit entstanden sei.

Ist die IBK nicht eine Art Synode? Über diese Frage waren die

Meinungen geteilt. Die Anerkennung der anglikanischen Weihen im Jahre
1925 und die Erklärung zum Mariendogma von 1950 wurden von der

86



IBK formuliert und von den Kirchen rezipiert. Den Glaubensbrief an
die Orthodoxe Kirche von 1970 hingegen haben die Kirchen nicht so

begeistert empfangen. Die IBK solle nicht als ein Organ angesehen werden,

das über den Kirchen stehe, sondern als der Ort, wo die Kirchen
miteinander ins Gespräch kommen und den gemeinsamen Weg festlegen.

Anderen reichte diese Umschreibung nicht aus, denn die IBK müsse

Beschlüsse nach innen (innerhalb der Utrechter Union) und nach aussen

(anderen Kirchen gegenüber) fassen.

Eine weitere Frage war. wo der (verbindliche) gemeinsame Geist

(vgl. These 7) der Ortskirchen im vorgetragenen Konzept noch sichtbar
sei. Diese Frage wurde als schwierig empfunden; man wies auf die
Utrechter Erklärung als Ausdruck des gemeinsamen Geistes des Altkatholizismus

hin.
Was die Anerkennung der Katholizität der anglikanischen Kirche

angeht, so wurde bemerkt, dass sie nicht von der Union als solcher,
sondern von den einzelnen altkatholischen Kirchen festgestellt wurde. Die
IBK habe das «Bonner Abkommen» von 1931 mit etwas verändertem
Wortlaut rezipiert, später aber doch den ursprünglichen Wortlaut
übernommen.

28. August: Strukturreform der Utrechter Union

Prof. Urs von Arx (Bern) hielt das dritte und letzte Referat dieser Konferenz,

in dem er die bisherigen Modelle und Vorschläge zur Strukturreform

der Utrechter Union zusammenstellte.

Strukturreform der Utrechter Union
verschiedene Denkmodelle42

1.1.1 Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) hat auf
ihrer Sitzung im September 1994 in Den Haag im Zusammenhang mit dem
Beschluss. die Mitgliedschaft des Bischofs der altkatholischen Kirche Deutschlands
in der IBK ruhen zu lassen, die Notwendigkeit ausgesprochen, «im Anschluss an
die Resolution des 26. Internationalen Altkatholiken-Kongresses (IAKK) in

42 Referat gehalten auf der 33. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz

(IAThK). 26.-31. August 1996. im Bildlingszentrum St. Virgil, Salzburg.
Gegenüber dem in Salzburg nur teilweise vorgetragenen Text habe ich einige Stellen

präzisiert oder ergänzt.

87



Delft Überlegungen über die Grundlagen der Utrechter Union und daraus
abzuleitende Folgerungen im Hinblick auf Vereinbarung und Reglement anzustellen»43.

Die aufgenommene Anregung des IAKK lautet: «Der Kongress ersucht
die Bischöfe um Überlegungen in Flinsicht auf Reglement und Vereinbarung der
IBK. bei der die unterschiedlichen synodal-episkopalen Strukturen der einzelnen

Ortskirchen ausdrücklich einbezogen werden.»
1.1.2 Auf der folgenden Sitzung vom Oktober 1995 in Konstancin (Polen)

hat die IB K eine Internationale Kommission eingesetzt und ihr den Auftrag gegeben,

zuhanden der Sondersession der IBK im Juli 1997 Grundlagen für eine
Diskussion über Sinn und Zweck der Utrechter Union und ihre Erneuerung zu
erarbeiten und insbesondere auch Vorschläge zu machen, wie der Vollzug der kirchlichen

Gemeinschaft der altkatholischen Orts- bzw. Nationalkirchen verbessert
werden kann. Die Kommission soll dabei die Arbeit von nationalen Kommissionen,

die auf das Ersuchen der IBK hin den genannten Fragenkomplex ebenfalls
studieren, in den Reflexionsprozess einbeziehen44. Die im Sommer 1997
anstehende zehntägige IBK-Sondersession (Wislikofen II) wird es also sowohl mit der
Frage der Ordinierung von Christinnen zum Priesteramt (damit befasste sich
schon die IBK-Sondersession 1991 -Wislikofen I) wie auch mit der Frage der
Erneuerung der Utrechter Union zu tun haben4"; dass die beiden Problemkreise
praktisch nicht isoliert voneinander angegangen werden können, war der IBK
schon 1994 klargeworden.

1.1.3 Ich werde im folgenden nicht zusammenhängend über die bisher geleistete

Arbeit der genannten nationalen Kommissionen orientieren; das ist zum
jetzigen Zeitpunkt auch noch gar nicht möglich. Die internationale wird sich erst im
Herbst treffen, um für die nächste IBK-Sitzuns? vom Oktober 1996 einen Zwi-

43 Vgl. IKZ 84 (1994) 252 f. Dort findet sich auch der Text der Kongress-Resolu-
tion, die unverständlicherweise im Kongressbericht. IKZS5 (1995) 1-8. fehlt.

44 Die internationale Kommission setzt sich zusammen aus Gerichtspräsident
Engelbert A. Maan, Mattem NL (Präsident); Pfr. Matthias Ring, Regensburg D;
Prof.Dr. Urs von Arx, Liebefeld CH; Synodalratsvorsitzender Dr. Richard
Fischer, Wien A: Very Revd. Stanley Skrzypek, New York Mills/NY USA: Pfr. Jerzy

Bajorek, Kosarzew Gorny PL. Zum Berater ernannte die IBK noch das

Mitglied der PNCC Laurence J. Orzell. z.Z. in Grossbritannien, dessen Status von
der PNCC anscheinend anders gesehen wird.

Die nationalen Kommissionen der altkatholischen Kirchen in den Niederlanden.

Deutschland, der Schweiz, Österreich und Polen haben schriftliche Berichte
erarbeitet mit Überlegungen und teilweise konkreten Vorschlägen für eine
Reform der Strukturen der Utrechter Union, die allerdings in verschiedene Richtungen

zielen.
Die PNCC hält angesichts des Schismas in der Utrechter Union, das durch die

in der deutschen altkatholischen Kirche am 27. Mai 1996 vollzogenen Ordinierung

von zwei Diakoninnen zum priesterlichen Dienst erfolgt sei. eine Beratung
über Strukturfragen der Utrechter Union für solange verfehlt, als diese Krise
nicht gelöst ist. Folglich hat sie keinen Bericht erstellt.

18 Vgl. Christkatholisches Kirchenblatt 118 (1995) 424.



schenbericht zu erarbeiten*. Vielmehr versuche ich. einige fragende Überlegungen

zu Identität und Vollzug der Utrechter Union unter verschiedenen Perspektiven

anzustellen. Dabei wird es vorkommen, dass ich in der Sache die eine oder
andere mir aus den Unterlagen der nationalen Kommissionen bekannt gewordene
Präferenz berühre.

1.2.1 Noch einmal zurück zum IBK-Beschluss von Den Haag. Er ist, wie
auch die Kongress-Resolution. das Indiz für eine Krise, in der der real existierende

Altkatholizismus und mit ihm natürlich auch die IBK steckt. Der an der Oberfläche

liegende Auslöser ist m. E. nicht die Frage der Frauenordination, sondern
die zwischen der Altkatholischen und der Evangelischen Kirche in Deutschland
(AKD und EKD) 1985 getroffene «Vereinbarung über eine gegenseitige Einladung

zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie». Ihre ekklesiologischen
Voraussetzungen, mehr noch die Art und Weise, wie sie zustande kam und wie die IBK
sich anschliessend damit zu befassen hatte, hat innerhalb der IBK und im Verhältnis

von IBK zu einer Ortskirche - eben der deutschen - zu jahrelangen Spannungen

geführt, die in der Geschichte der Utrechter Union beispiellos sind47. Der
Beschluss der deutschen Synode von 1994, die an sich von der Mehrheit der altkatholischen

Ortskirchen gewünschte Ordination von Frauen zum Priesteramt in
Abkehr eines anderen, zuvor in der IBK vereinbarten Weges im Alleingang
einzuführen, hat diese Spannungen dann noch überlagert. Die Situation in der Utrech-

46 Nachtrag: Schon auf der Konferenz in Salzburg kam es zu einer Annäherung
der Zielvorstellungen für eine Reform der Utrechter Union, die überdies auch
lange nicht so weitgehend ausfallen soll, wie es noch in einzelnen Vorschlägen der
nationalen Kommissionen angeregt worden war. Der Text der Resolution der
1 AThK zeigt dies deutlich.

Entsprechend einfacher war dann die Arbeit der Internationalen Kommission,

die sich im Oktober 1996 und im Februar 1997 zu zwei Sitzungen in Bern
versammelte. Nachdem die IBK auf ihrer Sitzung vom 13.-18. Oktober 1996 in Tain-
ach A die in einem Zwischenbericht vorgelegten Grundzüge der Reform
gutgeheissen hatte, erarbeitete die Kommission zunächst eine Präambel zu einem neuen

Statut für die IBK, das dann auch eine revidierte Fassung der sog. «Vereinbarung»

und des sog. «Reglements» enthalten wird. Dabei wurde auch der schon
1988 der IBK vorgelegte Entwurf eines neuen Statuts berücksichtigt, der von
Prof. Kurt Stalder (Bern) und Prof. Hans Hoyer (Wien), Mitglieder einer 1986

von der IBK ernannten Kommission, redigiert worden ist (die Wünschbarkeit
einer Revision der UV 1974 wurde in der IBK übrigens schon 1981 diskutiert, also

vor dem Ausbruch der Dauerkrise in der IBK 1986).
An der zweiten Sitzung der Kommission hat auch der Vertreter der PNCC

teilgenommen, der eine von den Bischöfen seiner Kirche unterschriebene Erklärung

mitbrachte, wonach «there is every intention from our side to defend the present

structure and rules».
47 Vgl. dazu etwa H. Rein (Anm. 65), Band II, 381-428. der auch eine mir nicht

zugängliche, eher kritisch kommentierende Examensarbeit eines evangelischen
Theologiestudenten, Joachim Wolff, verwenden konnte. Ich selbst stütze mein
Urteil auf eine siebenseitige Übersicht «Die Beziehungen zwischen IBK und
AKD 1985-1996», die ich auf Grund des umfangreichen, mir zugänglichen
Aktenmaterials zusammengestellt habe.

89



ter Union ist insofern komplizierter geworden, als für die Sache der Frauenordination

und - wenn auch in geringerem Ausmass - für das Vorgehen der
deutschen Kirche aus den anderen westeuropäischen altkatholischen Kirchen Sympathien

signalisiert worden sind.
1.2.2 Der Auslöser ist noch nicht der Grund der Krise. Der Grund liegt, was

etwa die IBK anbelangt, nicht primär in persönlichen Idiosynkrasien und
zwischenmenschlichen Antagonismen unter den Bischöfen, wenn diese auch eine
belastende Rolle spielen mögen. Der Grund liegt auch nicht in den gewachsenen
und in der revidierten Utrechter Vereinbarung von 1974 explizit niedergelegten
formulierten Strukturen der IBK und der Utrechter Union als solcher. Er liegt
auch nicht in den unterschiedlichen Zuordnungen von Bischof und Synode in den
einzelnen altkatholischen Kirchen, die man heute gerne vereinheitlicht sähe. Der
Grund liegt m.E. woanders und tiefer. Ich würde eine Identitätskrise des
Altkatholizismus in seiner seit 1871 bzw. 1889 gewachsenen Gestalt diagnostizieren.
Sie steht, wenn ich es recht sehe, im Zusammenhang mit einem theologischen
und personellen Kontinuitätseinbruch, der sich in den vergangenen siebziger und
achtziger Jahren abzuzeichnen begann, und zwar sozusagen im altkatholischen
«Kerngebiet» der westeuropäischen Kirchen: an der «Peripherie» war diese Identität

und Kontinuität ohnehin weniger gegeben. Die Identitätskrise bekundet
sich als Auseinanderdriften von kirchlichen und ökumenischen Zielvorstellungen

und als Verlust einer gemeinsamen Wahrnehmung dessen, was Altkatholizismus

für seine heutige Sendung und Aufgabe konstituiert und profiliert. Ich versuche

hier nicht, all die innerkirchlichen und allgemein soziokulturellen Facetten
dieses Vorgangs namhaft zu machen. Ich unterstreiche nur noch einmal: Die Folge

des Ein- oder Abbruchs war, dass ein in den Jahrzehnten zuvor mehr oder
weniger artikuliertes altkatholisches Selbstverständnis hinsichtlich Sendung und

Zielsetzung der eigenen Kirche seine einigende Kraft und Plausibilität allmählich

zu verlieren begann48.
Ich bin einigermassen ratlos bei der Frage, ob uns heute ein solches wieder

bzw. neu gegeben ist und mithin einigt. Daher hege ich einen leisen Zweifel, ob
eine Strukturreform gelingt oder, sollte dabei etwas strukturell Neues entstehen,
damit auch wirklich die Krise behoben wird. Mit dieser Bemerkung sollte
zugleich auch deutlich geworden sein, dass es mir in diesen einleitenden Sätzen
nicht um Schuldzuweisungen geht. Das ist in der heutigen Gemengelage von
divergierenden Positionen quer durch die einzelnen Kirchen auch gar nicht mögliche

2.1 Die Utrechter Union der altkatholischen Kirchen zählt, wie unbedeutend

sie zahlenmässig auch ist, zu den etwa 17 sog. «Weltweiten Christlichen
Gemeinschaften» (WCG). Dazu gehören so ekklesiologisch unterschiedlich strukturierte

Gebilde wie die römisch-katholische Kirche, die orthodoxe Kirche, die
Anglican Communion, der Lutherische Weltbund, der Reformierte Weltbund u. a.44.

48 Dies lässt sich auch am inneraltkatholischen Geschick des orthodox-altkatholischen

Dialogs ablesen, vgl. Urs von Arx, Der orthodox-altkatholische Dialog.

Anmerkungen zu einer schwierigen Rezeption, IKZ 87 (1997).
49 Der deutsche Ausdruck ist eine Übersetzung des 1979 gewählten Terminus

«Christian World Communions» (CWC). Zur ersten Information vgl. Henry

90



Verschieden ist das ekklesiologische Selbstverständnis dieser Grössen, verschieden

ihre geschichtliche Herkunft, verschieden die institutionell geregelte Art
und Weise, wie der interne Zusammenhalt aufrechterhalten wird, wie und wo
verbindliche inner- und zwischenkirchlichc Äusserungen und Vereinbarungen
Zustandekommen u.a.m.

In allen diesen Kirchen oder Kirchenverbänden kommt die heute weitgehend
überall als unabdingbar anerkannte überlokale Dimension der Kirche zur
Geltung, ihre Universalität oder Ökumenizität. wenn auch in - phänomenologisch
gesehen - konfessioneller Weise. Infolgedessen wird dort, wo sie sich überlappen -
das ist für alle jeweils der Bereich der «Ortskirche»""-, das Problem der Spaltung
der Kirche in ihrer sichtbaren Verwirklichung bzw. das Problem des Schismas
virulent. Die aufrechtzuerhaltende Einheit der jeweiligen Weltgemeinschaft unter
sich einerseits und die angestrebte oder auch schon aufrechtzuerhaltende Einheit
von Repräsentationen der Weltgemeinschaften am «Ort» andererseits sind zwei

Aufgaben, die von den Weltgemeinschaften ebenfalls unterschiedlich angegangen

werden.
Ich ziehe die vier erstgenannten Weltgemeinschaften für einen selektiven

Vergleich mit der Utrechter Union heran, um damit im Hinblick auf unser Thema
einige Elemente zu gewinnen, die für die Diskussion von verschiedenen Modellen
für die Utrechter Union von Belang sein sollten.

R. T. Brandreth, Approaches of the Churches towards each other in the
nineteenth century, in: Ruth Rouse/Stephen Ch. Neill (Hg.), A History of the Ecumenical

Movement 1517-1948, Geneva (WCC) T986 (1954), 261-306, hier 263-268;
Harold E. Fey, Confessional Families and the Ecumenical Movement, in: ders.

(Hg.), The Ecumenical Advance. A History of the Ecumenical Movement II:
1948-1968, Geneva (WCC)21986 1970) 115-142; Harding Meyer, Art. «Weltweite

christliche Gemeinschaften», in: Hanfried Krüger u.a. (Hg.), Ökumene-Lexikon.

Kirchen, Religionen. Bewegungen, Frankfurt a. M. (Lembeck/Knecht)
1983,1260-1266; Ans J. van der Bent, Art. «Christian World Communities», in: Ni-
cholas Lossky u.a. (Hg.), Dictionary of the Ecumenical Movement, Geneva/
Grand Rapids (WCC/Eerdmans) 1991, 156-159. Die «Konferenz der Sekretäre
der WCG» versammelt sich jährlich.

50 «Ortskirche» ist eine territoriale kirchliche Einheit, deren Umfang durch die
jeweils vertretene Ekklesiologie oder historische Gegebenheiten verschieden
bestimmt wird (Pfarrei bzw. Kirchengemeinde, Bistum, metropolitaner Bistumsverband,

Landeskirche bzw. Patriarchat). In der Utrechter Union sind die altkatholischen

Kirchen in den Niederlanden, in Nordamerika und Polen zwei oder mehr
Bistümer umfassende Grössen (nur in den Niederlanden mit historischen
Bischofssitzen), die fünf Kirchen in den übrigen Ländern sind Einzelbistümer. Im
Hinblick darauf rede ich von den altkatholischen Orts- und/oder Nationalkirchen.
In ekklesiologischen Überlegungen erweist sich die Rede von Ortskirche oft
dann verwirrend, wenn sie im interdenominationellen Kontext gebraucht wird.
Eine Tendenz, die Konfessionskirchen als Ortskirchen im Rahmen einer konziliaren

Ortskirchentheologie zu betrachten, findet sich im Horizont des Einigungskonzeptes

der «versöhnten Verschiedenheit». Vgl. auch Gillian R. Evans, The
Church and the Churches. Toward an ecumenical ecclesiology. Cambridge
(CUP) 1994, bes. 18-120.

91



2.2.1 Die römisch-katholische Kirche versteht sich selbst in ihrer weltweiten
Ausdehnung im strikten Sinn als Kirche und nicht als einen Verband von
Kirchen. Die Ortskirchen oder Teilkirchen (ecclesiae particulares) sind rechtlich
gesehen nicht-autonome Teile eines Ganzen, für das der Papst in letztverbindlicher
Weise sprechen und handeln kann. Für den damit u.a. thematisierten
Jurisdiktionsprimat dient das Bistum als Modell: der Papst ist quasi Bischof einer Weltdiözese,

das Bischofskollegium (ungeachtet interner Strukturierungen) sozusagen
sein Presbyterkollegium. Diese zentralistische. weil vom universalen Aspekt der
Kirche ausgehende Konzeption steht in Spannung zu anderen, altkirchlichen
Ansätzen, die im Gefolge des 2. Vatikanum in Richtung einer Communio-Ekklesio-
logie entwickelt worden sind, aber in der Regel doch noch der Universalkirchen-
theologie als Ausgangspunkt verpflichtet sind: ein Indiz dafür ist etwa die Rede
vom wünschbaren Prinzip der Subsidiarität. Jedenfalls haben solche Ansätze -
etwa im CIC von 1983 und damit weithin in der ordentlichen Praxis - nicht
durchgeschlagen.

Das Zentrum «Rom» lenkt durch das 1960 errichtete «Päpstliche Sekretariat
(heute: Rat) zur Förderung der Einheit der Christen» die weltweiten oder lokalen

ökumenischen Dialoge81. Wo solche auf kirchliche Einheit oder auf lokal
beschränkte zwischenkirchliche pastorale Regelungen im Sinn von CIC 844 abzielen,

bedarf es der Zustimmung «Roms» für die Inkraftsetzung.
Das Moment der Rezeption von Entscheidungen der zentralen Lehr- und

Rechtsinstanz (die eventuell im Zusammenwirken mit einer synodalen Grösse
wie einem Konzil, einer Bischofsversammlung usw. getroffen werden) ist im Sinn
der vom 1. Vatikanum grundgelegten Kirchenstruktur ekklesiologisch nicht
vorgesehen (vgl. das diesbezüglich relevante, für unfehlbare excathedra-Entschei-
dungen des Papstes formulierte «ex sese. non ex consensu ecclesiae»82). Man
kann aber natürlich von einer faktischen Rezeption oder Nichtrezeption. die
langfristig doch erkennbar ist, reden.

2.2.2 Die orthodoxe Kirche, betrachtet als weltweite Gemeinschaft, versteht
sich ebenfalls als Kirche im Sinne des ökumenischen Glaubenssymbols. Sie ist es

aber genau genommen als eine Gemeinschaft von autokephalen und autonomen
Kirchen53. Die rechtliche Selbständigkeit dieser Kirchen bedingt auch die Art

51 Für die internationalen Dialoge von 1965-1991 vgl. die Dokumentation in:
Service d'information. Conseil pontifical pour la promotion de l'unité des
chrétiens. 82/1993/(1), S. 41-48.
Generell sei hier verwiesen auf: Harding Meyer u. a. (Hg.). Dokumente wachsender

Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller

Gespräche auf Weltebene. Bandi. 1931-1980: Band 2: 1982-1990, Padei-
born/Frankfurt (Bonifatius/Lembeck); 1991. 1992.

82 Wenn auch die altkatholische Polemik gegen den antigallikanischen Satz
insofern fehl ging, als sie ihm die Intention unterstellte, den Papst von der kirchlichen

Tradition schlechthin zu isolieren, so scheint auch ein «richtigeres»
Verständnis den pneumatologischen Aspekt von Rezeption als Selbsterweis der
Wahrheit in der Kirche auszuschiiessen. da die Assistenz des Geistes entscheidend

im Kathedralentscheid des Papstes verortet ist.
5"' Zur Zeit umfasst die Orthodoxie 13 autokephale und 3 autonome (verwal-

tungsmässig selbständige, rechtlich einem Patriarchat unterstehende) Kirchen

92



und Weise, wie die Orthodoxie als Ganzes agiert: In Weiterführung der altkirchlichen

Patriarchatsverfassung, konkret der Pentarchie84, gibt es keine zentrale
Lehr- und Rechtsinstanz, die der Gesamtkirche so gegenübersteht, dass sie ihr
übergeordnet erscheint. Die Orthodoxie äussert sich als Ganze so, dass der
fundamental synodale Charakter der Kirche88 - der bischöflichen Ortskirche und ihrer
umfassenderen Einheiten - zur Geltung kommt. Im Moment, wo das «Heilige
und Grosse Konzil der Orthodoxen Kirche» immer noch in der Phase der
Vorbereitung ist, ist das Gefäss dafür die Einrichtung der bei Gelegenheit tagenden
(Vorkonziliaren) Panorthodoxen Konferenzen, insofern diese sich nach innen
und aussen (ökumenische Beziehungen) im Namen der Orthodoxie äussern86.

Dabei repräsentieren Bischöfe die beteiligten Kirchen. Das Ökumenische
Patriarchat hat dabei die Aufgabe. Initiativen zu ergreifen und aufzunehmen, gemeinsam

beschlossene Projekte zu leiten und in ständigem Kontakt mit den einzelnen
orthodoxen Kirchen weiterzuführen.

Bilaterale theologische Gespräche werden sowohl panorthodox als lokal
geführt""; diese dienen der Vorbereitung oder Unterstützung jener. Die konkrete
Zielsetzung der Hersteilung kirchlicher Gemeinschaft haben nur einige internationale

Dialoge, darunter der mit den Altkatholiken. Dabei wird auf die Mitwirkung

und Zustimmung der ihrerseits wieder synodal strukturierten Leitungen
der Jurisdiktionen selbständigen Kirchen geachtet. Das kann ziemlich zeitaufwendig

sein, weil bei diesem Vorgehen allenfalls bestehende Spannungen oder
Meinungsverschiedenheiten unter den Kirchen nicht durch ein Verfahren von Mehr-
heits- oder Primatialentscheiden erledigt werden können, sondern Dialog erfordern.

Nicht rechtlich geregelt, aber stark im Bewusstsein der Orthodoxie verankert
ist das Moment der Rezeption gesamtkirchlicher Entscheidungen durch die Kirche

als Ganzes (das «Pleroma»), Dabei wird die Rezeption nicht so sehr als ein

mit einem geregelten, von allen anerkannten Status. Daneben gibt es eine Reihe

von Kirchen, deren Status nicht in einer allgemein anerkannten Weise definiert
ist. und schliesslich noch drei Kirchen, die als unkanonisch gelten und infolgedessen

nicht in kirchlicher Gemeinschaft mit den übrigen stehen.
84 Vgl. dazu zuletzt F. Gahbauer, Die Pentarchie-Theorie. Ein Modell der

Kirchenleitung von den Anfängen bis zur Gegenwart. Frankfurt a. M. (Knecht) 1993.
55 Vgl. Anastasios Kallis, Orthodoxie. Was ist das?. Mainz (Grünewald)51991.

29-38, 83-87.
86 Vgl. Metropolit Damaskinos (Papandreou), Die Heilige und Grosse Synode.

OFo 5 (1991) 297-318.
'"Panorthodoxe Dialoge betreffen die Anglican Communion, die altkatholische

Utrechter Union, die Altorientalischen Kirchen, Rom, den Lutherischen
Weltbund und den Reformierten Weltbund. Lokale Dialoge gibt es in Europa
etwa zwischen der Evangelischen Kirche Deutschlands mit dem Moskauer
Patriarchat (seit 1959), mit dem Ökumenischen Patriarchat (seit 1969), mit der
Rumänischen Orthodoxen Kirche (seit 1979) oder zwischen der Evangelisch-Lutherischen

Kirche Finnlands und dem Moskauer Patriarchat (seit 1970); in Nordamerika

führt die Orthodoxie Gespräche mit der Episkopalkirche, der Evangelical
Lutheran Church in America, der Römisch-katholischen Kirche.

93



nachträgliches Zustimmen identifiziert, sondern als ein den ganzen Prozess kirchlicher

Entscheidung begleitendes und weiterführendes, letztlich pneumatologisches

Geschehen verstanden.
2.2.3 Die «Anglican Communion» tritt mit den seit 1867 vom jeweiligen

Erzbischof von Canterbury ungefähr alle zehn Jahre einberufenen Lambeth-Konfe-
renzen in Erscheinung88. Sie umfasst die Bischöfe von Kirchen, die sich
historisch-kulturell mit der Kirche von England und ihrem theologisch-spirituellen
Erbe verbunden wissen und die rechtlich in der Regel als Provinzen (Metropoli-
tanverbände von Bischofskirchen) strukturiert sind"'. Die Bischöfe stehen in
kirchlicher Gemeinschaft mit dem Erzbischof von Canterbury, der als Primate of
All England die Lambeth-Konferenzen präsidiert. Die Lambeth-Konferenz hat
keine für die Anglican Communion bindende Lehr- und Rechtsautorität: ihre
Beschlüsse haben den Charakter von Empfehlungen, die an die Adresse der
Kirchenprovinzen gerichtet sind. Diese müssen sie mittels ihrer synodalen Strukturen

rezipieren, damit sie rechtliche Kraft bekommen. Insofern ist die Anglican
Communion eine Föderation von autonomen Kirchen. Nach früheren Bemühungen

um eine grössere Kohärenz der anglikanischen Kirchen, deren Mehrheit
(nicht identisch mit der Mitgliederzahl der Getauften) heute in der sog. Dritten
Welt liegt, ist 1969 der «Anglican Consultive Council» (ACC) entstanden, der die
einzige verfassungsmässige gesamtanglikanische Körperschaft ist, aus ordinierten

und nichtordinierten, von den Provinzen delegierten Personen besteht, sich
alle zwei bis drei Jahre versammelt und mit allen Mitgliedern an der Lambeth-
Konferenz - an sich eine Bischofsversammlung - teilnimmt. Aber der ACC, wie
auch die 1979 geschaffene Einrichtung «The Primates Meeting», ist ebensowenig
wie die Lambeth-Konferenz ein universales Entscheidungsgremium: er koordiniert

aber Unternehmungen auf gesamt-anglikanischer Ebene.
Dazu gehören auch die internationalen ökumenischen Dialoge'1". Lokale, auf

gegenseitige eucharistische Gastbereitschaft bzw. auf eine Form von (partieller
oder voller) Kirchengemeinschaft zielende Dialoge einzelner anglikanischer Kir-

58 Vgl. John Howe, Highways and Hedges. Anglicanism and the Universal
Church, London (CIO) 1985. 41-151; W. S. F. Pickering, Sociology of Anglicanism,

in: Stephen Sykes/John Booty (Hg.). The Study of Anglicanism, London/
Minneapolis (SPCK/Fortress) 1988, 364-375; ferner Alan M. G.Stephenson,
Anglicanism and the Lambeth Conferences. London (SPCK) 1978; Roger Coleman
(Hg.). Resolutions of the twelve Lambeth Conferences 1867-1988. Toronto
(Anglican Book Centre) 1992. Eine Auswahl der wichtigen Beschlüsse auch in: Gillian

R. Evans/J. Robert Wright (Hg.). The Anglican Tradition. A Handbook of
Sources, London/Philadelphia (SPCK/Fortress) 1991.

59 Derzeit gehören zur Anglican Communion 32 Kirchen. 4 United Churches
(auf dem indischen Subkontinent) und 2 Extra provincial Churches in
Communion (in Portugal und Spanien).

60 Mit der orthodoxen Kirche, dem Lutherischen Weltbund, der Römisch-katholischen

Kirche, dem Reformierten Weltbund und den Altorientalischen
Kirchen. Von 1980 an werden die seit 1957 bestehenden Internationalen
Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen (IA-AKThK) auf anglikanischer
Seite vom ACC betreut.

94



chenprovinzen bewegen sich innerhalb des auf der internationalen Ebene vereinbarten

Rahmens"1.
Da die Beschlüsse gesamt-anglikanischer Instanzen für die rechtlich autonomen

Kirchen empfehlenden Charakter haben - wenn auch mit grossem moralischem

Gewicht -. ist der Modus der Rezeption, falls man diesen Terminus
überhaupt beibehalten will, von anderer Art als im Fall von Beschlüssen, die von
universalen Gremien im Namen der betreffenden Kirche und für sie gefasst werden.
«Rezeption» hat hier den Charakter eines rechtlich identifizierbaren Aktes der
Zustimmung.

2.2.4 Der nach einer 1923 entstandenen Vorläuferorganisation im Jahre 1947

gegründete Lutherische Weltbund (LWB) ist ebenfalls als Föderation von (heute
122) selbständigen Mitgliedskirchen zu verstehen, auch wenn er sich in der 1990

angenommenen Verfassung als «Gemeinschaft von Kirchen, die sich zu dem
dreieinigen Gott bekennen, in der Verkündigung des Wortes Gottes übereinstimmen
und in Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft verbunden sind» (Art. Ill),
versteht. Das kommt dadurch zum Ausdruck, dass der LWB «als Organ seiner
eigenständigen Mitgliedskirchen in Angelegenheiten, die ihm von den Mitgliedskirchen

übertragen werden», handelt (Art. IV). Seine Organe sind die in der Regel
alle sechs Jahre tagende Vollversammlung und der mindestens einmal im Jahre
sich versammelnde Rat. der die Geschäfte des LWB zwischen den Vollversammlungen

führt und dem ein Sekretariat mit verschiedenen Departementen zugeordnet

ist62. Die Mitglieder von Vollversammlung und Rat müssen nicht unbedingt
eine «bischöfliche» Funktion (im Sinn der personal ausgeübten episkope) innehaben.

Hinsichtlich ökumenischer Dialoge und Rezeption lässt sich das Verhältnis
von LWB zu den Mitgliedskirchen wohl mit dem der Anglican Communion
vergleichen. Inwieweit die grössere historische und theologische Kontinuität der
anglikanischen Kirche mit der alten und vorreformatorischen Kirche, ihr Metropoli-
tansystem und der Ehrenprimat des Erzbischofs von Canterbury einen Unterschied

bedingt, lasse ich auf sich beruhen.
2.3.1 Wie lässt sich nun in dieses grob skizzierte Raster die Utrechter Union

61 Vgl. für Europa: Anglican-Lutheran Dialogue. The Report of the European
Regional Commission. Helsinki, August-September 1982, London (SPCK)
1983; Together in Mission and Ministry. The Porvoo Common Statement with
Essays on Church and Ministry in Northern Europe. Conversations between The
British and Irish Anglican Churches and The Nordic and Baltic Lutheran Churches,

London (Church House) 1993; ferner: Auf dem Weg zu sichtbarer Einheit.
Eine gemeinsame Feststellung, 18. März 1988. Meissen. Kirche von England,
Bund der Evangelischen Kirchen in der Deutschen Demokratischen Republik,
Evangelische Kirche in Deutschland, Berlin/Hannover 1988. Für die USA: William

A. Norgren/William G. Rusch (Hg.), «Toward Full communion» and «Concordat

of Agreement», Lutheran Episcopal Dialogue, Series III, Minneapolis/Cincinnati

(Augsburg/Forward) 1991.

Inwiefern diese Vereinbarungen untereinander konsistent sind und mit dem vierten

Artikel des Lambeth Quadrilateral vereinbar sind, ist hier nicht zu erörtern.
62 Vgl. die populäre Hinführung in: LWF Today 1/1996. Ferner Günter

Gassmann, Art. «Lutherische Kirchen», in: Ökumene-Lexikon (Anm.49) 760-765.

95



einbringen? Dazu einige Bemerkungen"'. Die Utrechter Union ist konstituiert
durch die Gemeinschaft von Bischöfen, die damit auch die von ihnen repräsentierten

Kirchen in eine kirchliche Gemeinschaft bringen. Die Utrechter Union
als «weltweite Gemeinschaft» lässt sich ekklesiologisch nicht mit der römisch-katholischen

Universalkirche vergleichen. Aber wie lässt sich klären, ob eine
Gemeinschaft von Kirchen (wie im Fall der Orthodoxie) oder eine Föderation von
Kirchen (wie im Fall der Anglican Communion) vorliegt?

Es wäre zu vordergründig, die Frage mit dem Hinweis zu beantworten, dass

die Utrechter Union etwa zeitgleich mit vielen organisatorischen Zusammenschlüssen

protestantischer Kirchen und dem Einsetzen der Lambeth-Konfcren-
zen entstanden sei. nämlich in der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts, und dies im
Unterschied zur römisch-katholischen und orthodoxen Kirche (deren moderne
panorthodoxe Organisation sich erst im 20. Jh. entwickelt). Abgesehen von der Kirche

von Utrecht sind ja die übrigen altkatholischen Kirchen - zunächst in
Deutschland, der Schweiz und der Habsburger Monarchie - in dieser Zeit als
Notorganisationen überhaupt erst entstanden. Ihr Zusammengehen in der Utrechter
Union 1889 verdankt sich nicht nur einer breiteren kirchlichen Zeitströmung,
sondern doch entscheidend einem Grundimpuls der katholischen Tradition: für
sich katholisch sein, bleiben und agieren, ist eine contradictio in adjecto - übrigens

ein Punkt, der bei jeder Diskussion über das Wesen von Autonomie der
Ortskirche zu beachten ist (vgl. unten 4.5.1).

2.3.2 Hier hilft vielmehr ein Blick auf die IBK als primäres (wenn auch nicht
exklusives), da die Gemeinschaft konstituierendes Organ der Utrechter Union.
Die «Utrechter Vereinbarung» (UV) in ihren bisher drei Fassungen von 1889.

1952 und 1974 sowie die bis in die jüngere Vergangenheit in ihrem Rahmen gelebte
Praxis sprechen für das, was ich oben in einer umschreibenden Definition

«Gemeinschaft von Kirchen» in Unterscheidung von «Föderation» nannte. Die IBK
ist ja nicht nur ein Dialogforum und Beratungsorgan, das Empfehlungen abgibt,
sondern sie trifft bestimmte Entscheidungen, die für die Gemeinschaft der
altkatholischen Kirchen und ihre Beziehungen zu anderen Kirchen vorläufig oder
inchoativ verbindlich sind. Dabei wird vorausgesetzt, dass Beschlüsse der IBK von
den Bischöfen - unter Mitwirkung nalionalkirchlicher Organe - in ihren Kirchen
durchzuführen sind; bei bestimmten nach aussen adressierten Entscheidungen
(Glaubens- und Grundsatzerklärungen, Abkommen über gegenseitige kirchliche

Beziehungen) ist ausdrücklich vom Einvernehmen der Bischöfe mit ihren
Kirchen die Rede (UV Art.5. 3.4).

2.3.3 Damit tritt sachlich das Moment der (begleitenden und nachfolgenden)

Rezeption von Beschlüssen in Sicht, was aber in der UV nicht eigens
thematisiert oder gar geregelt wird. Gerade das ist übrigens ein weiteres Indiz, dass
die Utrechter Union eine Gemeinschaft im oben angedeuteten Sinn ist. Nur
soviel ist klar, dass im Sinne der UV Beschlüsse der IBK nicht erst verbindlich werden

durch formelle Ratifizierung durch die Orts- oder Nationalkirchen. Sie sind
es schon vorher, insofern bei den in UV Art. 5.4 genannten Fällen vorausgesetzt
wird, dass die Bischöfe im Einvernehmen mit den Kirchen handeln. Ebenso

63 Vgl. Urs von Arx, Der ekklesiologische Charakter der Utrechter Union, IKZ
84 (1994) 20-61. Dort sind auch die für die Verfassung der «Utrechter Union»
relevanten Texte abgedruckt.

%



klar ist aber auch, dass es zur faktischen Nichtrezeption kommen kann. Sie wird
dann deutlich, wenn eine Erklärung oder ein Beschluss der IBK im Leben der
altkatholischen Kirchen nachweislich gar keine Wirkung zeigt oder wenn einer
Äusserung der IBK in den Kirchen dezidierter Widerstand erwächst64. Es ist

m. E. bei dem in der UV nur vorausgesetzten Begriff der Rezeption viel leichter
zu sagen, wann der Rezeptionsvorgang nicht erfolgt ist, als wenn er abgeschlossen

ist.
2.3.4 Der Befund, dass die Utrechter Union im ekklesiologischen Sinne eine

als Gemeinschaft von Kirchen verfasste Kirche ist, steht in Übereinstimmung mit
der bis in die jüngere Vergangenheit üblichen Praxis, dass zwischenkirchliche
Vereinbarungen welcher Art auch immer Gegenstand von vorgängiger gemeinsamer
Beratung und Beschlussfassung im Schoss der IBK waren; solche Vereinbarungen

reichen vom Beschluss zur Aufnahme eines Dialogs bis zur Herstellung
kirchlicher Gemeinschaft.

Die klassischen Partner68 von derartigen Vereinbarungen sind einerseits die
Orthodoxe Kirche und andererseits die Anglikanische Kirchengemeinschaft, zu
deren Umkreis auch die P1C und die beiden nun zur Anglican Communion
gehörenden Episkopalkirchen auf der iberischen Halbinsel zählen. Ihnen gegenüber
ist die ganze Utrechter Union sowohl im Hinblick auf eine grundsätzliche
Beschlussfassung wie auch auf den Bereich der Anwendung beteiligt; dabei gibt es

bezüglich Nordamerika die besondere Situation der erst nach dem 2. Weltkrieg
erfolgten bilateralen Verwirklichung der anglikanisch-altkatholischen Bonner

64 Dazu zwei unterschiedliche Beispiele: die Erklärung der IBK zur Frauenordination

von 1976 und der 1988 erfolgte und 1989 bekräftigte Beschluss der IBK
betreffend die Nichtbilligung der AKD-EKD-Vereinbarung von 1985 bzw. 1988.

Die erste, die Frauenordination ablehnende Erklärung hat in der Utrechter
Union eine breite, wenn auch nicht umfassende und daher nun polarisierende
Bewegung für die Frauenordination ausgelöst; die zweite hat zu einer jahielangen
Spannung zwischen der IBK und der AKD geführt. Interessanterweise ist dabei
in beiden Fällen in formalrechtlicher Argumentation geltend gemacht worden,
dass die Beschlüsse von vornherein nicht verbindlich und somit rezeptionsfähig
gewesen seien: fehlende Einstimmigkeit im einen Fall, Verletzung des Vorgehens
bei Glaubensfragen (sie.) im anderen.
Man darf davon ausgehen, dass die Rezeption des Beschlusses von 1976 auch bei

Vorliegen von Einstimmigkeit nicht anders ausgefallen wäre. In einem an die
IBK gerichteten Brief vom 12. August 1991 räumten Bischof und Synodalvertretung

der deutschen Kirche ein. dass der Nichtbilligungsbeschluss der IBK von
1988 keine Glaubensentscheidung im Sinn von UV Art. 5,4.5 war, aber an der
Ablehnung des IBK-Beschlusses durch die AKD änderte sich nichts...

68 Vgl. dazu zuletzt Harald Rein. Kirchengemeinschaft, Die
anglikanisch-altkatholisch-orthodoxen Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre ökumenische Relevanz.

Band I: Allgemeine Einführung. Die anglikanisch-altkatholischen
Beziehungen, EHS.T477, Bern (Lang) 1993: Band II: Die anglikanisch-orthodoxen
Beziehungen. Die orthodox-altkatholischen Beziehungen. Das ekklesiologische
Selbstverständnis und die Beziehungen dieser drei zu anderen Kirchen. EHS.T
51 I.Bern (Lang) 1994.

97



Vereinbarung von 1931. was wiederum die negative Beurteilung der 1978 einseitig

von der PNCC aufgekündeten «Interkommunion» erschwert66.
Der 1966 mit nationalen Gesprächskommissionen einsetzende Dialog mit der

römisch-katholischen Kirche zielte auf eine auf pastorale Situationen beschränkte

«communicatio in sacris», die nur aus praktischen Gründen auf die altkatholischen

Kirchen in den Niederlanden, Deutschland und der Schweiz begrenzt war.
Immer war aber die IBK. auch wenn sie nicht formender Auftraggeber der einzelnen

Dialoge war, an allen ortskirchlichen altkatholischen Entscheidungen beteiligt,

wie es UV Art. 5 vorsieht. Bezüglich der Inkraftsetzung der von den nationalen

gemischten Gesprächskommissionen erarbeiteten Pastorationsvereinbarungen
im Rahmen der sog. «Zürcher Nota» wich die IBK also insofern von einem ge-

samtaltkatholischen Vorgehen ab, als sie 1973 mit einigen Bedenken übereinkam,

dass diese vorläufig nur für die betreffenden Kirchen in den Niederlanden,
Deutschland und der Schweiz vollzogen werden sollte. Daraus wurde, angesichts
von Schwierigkeiten in Deutschland, ein Junktim. Es führte dazu, dass heute in
Europa kein solches Pastoralabkommen besteht; eine nur einseitige Realisierung

- und dies nicht mehr im Rahmen der «Zürcher Nota» - ist 1993 für die
PNCC zustande gekommen6".

"'Vgl. dazu Urs von Arx. Zwischen Krise und Stabilität, IKZ 81 (1991) 1-40,
hier 17-22; ferner: Warren C. Platt, Intercommunion between the Episcopal
Church and the Polish National Catholic Church: A Survey of its Development,
IKZ 82 (1992) 142-165; Laurence J. Orzell, Polish National Catholic-Episcopal
Relations: Some Historical Observations, ebd. 166-181. Der Grund für die
Aufkündigung war die von den anglikanischen Kirchen Kanadas und der USA eingeführte

Frauenordination.
67 Vgl. dazu etwa Werner Küppers, Zwischen Rom und Utrecht. Zur neueren

Entwicklung der Beziehungen zwischen altkatholischer und römisch-katholischer

Kirche, in: Max Seckler u.a. (Hg.), Begegnung. Beiträge zu einer Hermeneutik

des theologischen Gesprächs, Graz (Styria) 1971, 505-523; Walter Stähelin,

Der offizielle Dialog zwischen der Christkatholischen und der Römisch-katholischen

Kirche der Schweiz, IKZ 72 (1982) 103-106; Werner Pelz, Der Dialog
zwischen der Alt-Katholischen und der Römisch-Katholischen Kirche in
Deutschland in den Jahren 1968-1973, IKZ 74 (1984) 85-129; H. Rem (Anm. 65),
Band II, 454-169.

Auf der IBK-Sitzung von 1970 in Amersfoort war es bemerkenswerterweise
das Anliegen von Prime Bishop Thaddeus F. Zielinski (Scranton), dass die IBK
darauf achte, dass alle zu Utrecht gehörenden Kirchen durch Rom gleich behandelt

werden (Protokoll S.6). Die IBK beschloss auf ihrer Sitzung von 1973 in
Amersfoort, dass es zwar wünschenswert wäre, dass die Vereinbarung mit Rom
für alle altkatholischen Kirchen gälte und mit allen zugleich getroffen würde,
dass aber dennoch die Bischöfe Hollands. Deutschlands und der Schweiz die in
Aussicht stehende Vereinbarung unterzeichnen sollten. Begründet wurde dies
mit der Notwendigkeit einer solchen Vereinbarung in diesen Ländern sowie mit
dem Umstand, dass die im Oktober 1968 von der römisch-katholischen Seite
erstellten Richtlinien für eine Vereinbarung, die «Zürcher Nota», von der IBK
angenommen worden sei (Protokoll S.4). Das sog. Junktim der IBK-die Inkraftsetzung

soll für die drei genannten altkatholischen Kirchen gemeinsam erfolgen

98



Ein analoger Fall liegt im Hinblick auf eine «Interkommunion» der Utrechter
Union mit der Altkatholischen Kirche der Mariaviten (Plock) vor. die sich seit

(vgl. IKZ 74 [1984] 117) - hat wegen der besonderen Situation in Deutschland,
die durch die AKD-EKD-Vereinbarung noch verschärft wurde, zur Folge
gehabt, dass heute gar nichts in Kraft ist, obwohl in Holland alles dazu bereit gewesen

wäre. Der ganze Vorgang belegt aber die traditionelle ekklesiologische
Überzeugung der Utrechter Union, in ekklesial-sakramental relevanten
zwischenkirchlichen Beziehungen als eine Kirche aufzutreten.

Wie haben sich die Zeiten geändert! In den USA hat die kalte Distanz
zwischen der PNCC und Rom, die Zielinskis besorgte Intervention diktierte, mit
dem Pontifikat des polnischen Papstes Johannes Paul II. einem freundlichen Klima

Platz gemacht. Seit 1984 ist ein kirchenamtlicher Dialog im Gang, über den
ein Bericht informiert: St. J. Brzana/A. M.Rysz (Hg.). Journeying Together in
Christ, The Report of the Polish National Catholic-Roman Catholic Dialogue
(1984-1989). Huntington IN (OSV Press) 1990; vgl. auch Laurence J. Orzell. Polish

National Catholic-Roman Catholic Dialogue: Reunion or Rapprochement,
IKZ 82 (1992) 182-194. Unterdessen ist es zu einer, freilich einseitig von Rom
ausgesprochenen, aber von den in der Dialogkommission sitzenden PNCC-Bischö-
fen dankbar angenommenen pastoralen Regelung auf Grund der Applikation
von CIC 844.3 gekommen. Das «Joint Statement issued by the members of the
Polish National Catholic Church-Roman Catholic Church Dialogue after their
meeting on April 22, 1993, in Dearborn Heights, Michigan» hält folgendes fest:

"His Eminence, Edward Cardinal Cassidy, President of the Pontifical Council
for Promoting Christian Unity, has informed Archbishop William Fl. Keelcr (of
Baltimore), President of the National Conference of Catholic Bishops (NCCB)
that members of the Polish National Catholic Church in the United States and
Canada (PNCC) may receive the Sacraments of Penance, Holy Communion and the

Anointing of the Sick from Roman Catholic priests if they ask for them on their
own, are properly disposed and not otherwise excluded from the Sacraments.

The Cardinal's letter (29. März 1993) is an answer to a request from the National

Clergy Conference of the PNCC (4. November 1987) expressing hope for
increased sacramental possibilities between the Churches as they move toward unity.

Prime Bishop John Swantek of the PNCC forwarded this expression of hope to
His Holiness Pope John Paul II. a little over two years ago. Archbishop Daniel Pi-

larczyk, then president of the NCCB, also made a formal request (4. April 1991)

that the PNCC be considered in the same condition as the Oriental Churches
(e. g. Eastern Orthodox) as far as these sacraments are concerned. Roman Catholic

Canon Law specifies this as a matter for the judgment of the Holy See in
Canon 844 which states [folgt Text].

This is indeed an important development in the on-going dialogue taking place
between the PNCC and the RC Churches [sic]. It means that Polish National
Catholics may receive these three sacraments in the Roman Catholic Church under
the same conditions as Roman Catholics if they ask for them on their own.

Now that a favorable response has been received from the Vatican, practical
pastoral instructions and guidelines on how this is to be best implemented will be

forthcoming in the near future.

99



1938 um eine Wiederaufnahme in die Utrechter Union bemühen. 1985 beschloss
die IBK im Blick auf das immer noch unlösbare Problem, dass die Polnisch-Ka-

All the Bishops of the Dialogue welcome this judgment by the Holy See and
ask the priests and faithful of both Churches to accept it as one positive step
toward the realization of Our Lord's prayer that as His followers we may be one as

Fie and the Father are one. More is to be accomplished and the 'Journey together
in Christ' is not yet at an end. The Bishops ask the support of the prayers of all the
faithful that with the Lord's help, with the Grace of the Holy Spirit and with the
intercession of Mary we may be brought to its needed and much longed for goal,
full unity.

In its recent sessions (Buffalo. June 1992: Boston. October 1992) the Bishops'
Dialogue has investigated the role of the Bishop of Rome as successor of St Peter
and promotor of unity. The meeting in Dearborn Heights, Michigan, on April 22,
1993, explored the understanding of ecclesiastical communion as the form of unity

specific to the Church and various models of unity to express unity in an appropriate

and adequate way.
Both Roman Catholics and Polish National Catholics should rejoice and be

grateful that we have come to this day. It should spur us on to even greater efforts
to resolve whatever obstacles to full communion still remain."

Ein Dokument «Pastoral Guidelines concerning admission of Polish National
Catholics to Sacraments in the Roman Catholic Church (Canon 844)» präzisiert,
dass die Regelung nur die PNCC betrifft, nicht die anderen Kirchen der Utrechter

Union, dass ehemals römisch-katholische Priester und Laien, falls «impeded
by canonical sanctions of the Roman Catholic Church», vom Sakramentsempfang

ausgeschlossen sind (daher die heutige Opposition von ca. 60 Geistlichen
der PNCC) und dass die Regelung Ausnahmesituationen im Auge hat. Da der
Fall von Römisch-Katholiken. welche die betreffenden Sakramente in der PNCC
empfangen wollen, in der römischen Antwort nicht angeschnitten wurde, gelte
für diese Frage CIC 844, 2. Schliesslich wird die verschiedene Praxis bei der
Eucharistiespendung berührt.

Dem römischen Beschluss voraus gingen zwei Besuche von PNCC-Bischöfcn
im Vatikan (Mai 1985, Mai 1991). eine Begegnung des Prime Bishops mit dem

Papst in Columbia SC am 12. September 1987 und ein Besuch von Kardinal
Edward Cassidy, dem Leiter des Einheitsrates, in Scranton am 15. Februar 1992, wo
ein «service of healing» gefeiert wurde. Von den im oben wiedergegebenen
«Joint Statement» erwähnten Dokumenten ist bemerkenswert der Beschluss der
«National Clergy Conference» vom 4. November 1987. die PNCC-Mitglieder der

Dialogkommission sollten auf der nächsten Sitzung vorbringen «the desire on
our part to further improved relationships between our two churches by
establishing intercommunion». Die römische Seite ist darauf offenbar nicht eingegangen.

Unter der Voraussetzung, die PNCC verstehe unter «intercommunion» eine
zwischenkirchliche Beziehung, wie sie einmal mit den nordamerikanischen
Anglikanern bestanden hat. so stellt sich die Frage, ob und wie die PNCC die UV
(Art. 5. 2.4; 10. 1) zu berücksichtigen gedacht hat oder hätte. Liegt eine Verletzung

der UV vor, wie gemäss der einen Interpretationslinie schon im Fall der
Aufkündigung der Interkommunion mit den Anglikanern (vgl. Anm. 66)? Jedenfalls
sind die Mitbischöfe in der IBK - etwa in den schriftlich vorliegenden PNCC-Jah-

100



tholische Kirche (PKK) und die Mariaviten im selben Land sich nicht vereinigen
konnten, es sei die Aufnahme der Mariaviten in die Utrechter Union in zwei
Etappen durchzuführen. Die erste Etappe solle in einer Interkommunion mit
allen Kirchen der Utrechter Union bestehen, wie sie faktisch schon zwischen PKK
und Mariaviten in Polen bestehe. Offiziell hat nur die altkatholische Kirche der
Niederlande diesen ersten Schritt vollzogen'*8. Wiederum liegt also ein
Zusammenhang zwischen gesamt-altkatholischer Beschlussfassung in der IBK und
partiellem «Anwendungsbereich» vor.

Der auf gesamt-altkatholische Übereinstimmung im ökumenischen Profil
zielende Charakter der Utrechter Gemeinschaft tritt damit immer noch grundsätzlich,

wenn auch mit Einschränkungen, in Sicht69.

resberichtenandie IBK-meines Wissens nie von diesem Wunsch nach Interkommunion

in Kenntnis gesetzt worden, obwohl der Prime Bishop in einem an den

Papst gerichteten Brief vom 11. November 1987 das Thema der «intercommunion

between our two churches» kurz erwähnt. Fragen erheben sich auch,

wenn der Bischof der Buffalo-Pittsburgh-Diözese, Thaddeus Peplowski, in «The
Buffalo News» vom 14. März 1992 mit folgenden Worten zitiert wird: «While «full
communion) is a goal, we don't know what that will mean - whether we would be

like an Eastern Rite Church in communion with Rome but with our own customs
and practices or taken into the Roman Church or talking about a new kind of
union.» Vgl. zum Ganzen die von Bischof Tadeusz R. Majewski herausgegebene
Dokumentensammlung «Dialog Watykan Scranton», Warszawa 1995. Römische
Dokumente in: Service d'information (Anm. 51) S. 25-27.

Die Pastorationsregelung ist eine - allerdings einseitige - Teilrealisation dessen,

was die IBK letztlich für die Utrechter Union als Ganzes anstrebt. Insofern
kann sie nicht schlechthin beanstandet werden. Was aber bei der Führung der
PNCC heute noch weniger als früher von Bedeutung ist, ist der Sinn für eine
ekklesiologisch begründete Verantwortung für die Gemeinsamkeit altkatholischen
Zeugnisses und Vorgehens. Freilich würde sie diesbezüglich wohl einwenden,
dass wegen des Abrückens der westeuropäischen Kirchen von der IBK-Erklärung

zur Frauenordination von 1976 und wegen des Beharrens der AKD auf" der
Vereinbarung mit der EKD von 1986 dafür ohnehin keine hinreichende Basis
mehr vorhanden sei.

Wenig Bedeutung hatte ein von der PNCC während einiger Jahre geführter
Dialog mit der Erzdiözese des griechisch-orthodoxen Patriarchats von Antiochien

in Nordamerika.
68 Vgl. die noch nicht veröffentlichte, die Beziehung zu den Mariaviten betreffende

Ergänzung zur IBK-Erklärung von 1993 «Die Beziehungen der Utrechter
Union zu anderen Kirchen», IKZ 83 (1993) 250-254. Der zögerliche Prozess hat
wohl damit zu tun, dass der Status von mariavitischen Sondermeinungen und

-praktiken nicht recht geklärt ist; problematischer sind allerdings Bischofsweihen

von Leuten im Westen, die der episcopi-vagantes-Szene nahestehen.
Die altkatholische Kirche der Mariaviten gehörte der Utrechter Union von
1909-1924 (nicht: 1925) an - gegen H. Rein (Anm. 65), Band II, 438-453, hier 444.

69 Die Einschränkung liegt im partiellen Anwendungsbereich, für den die
jeweils in Frage kommenden altkatholischen Nationalkirchen ihre spezifische
Verantwortung bei der Aufrechterhaltung der Gemeinschaft der Utrechter Union

101



2.3.5 Ich habe die oben gestellte Frage nach dem ekklesiologischen Charakter
der Utrechter Union auf dem pragmatischen Weg der knappen Deskription einiger

relevanter Sachverhalte zu beantworten versucht. Ich meine, dass auch die

von früheren altkatholischen Autoren bezeugte ekklesiologische Reflexion in
dieselbe Richtung deutet: ich darf hier auf meinen Versuch einer kurzen
Zusammenfassung auf der 31. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz
(IAThK) in Philadelphia hinweisen1". Die Utrechter Union ist im Licht einer
Ortskirchentheologie zu verstehen als eine Gemeinschaft von Kirchen: in jeder
ist die Katholizität der einen Kirche repräsentiert. Sie gründet ihrerseits in der
Hinwendung Gottes, die sich in der Sendung Jesu Christi und des Heiligen Geistes

vollzieht. Eben dies ermöglicht und bedingt die Gemeinschaft: die in Gottes
Wirklichkeit gründende Katholizität einer jeden Ortskirche kommt in der vollen
Gemeinschaft unter diesen Ortskirchen zur Geltung; darin erweist sich ihre
theologische bzw. theologisch beschreibbare Identität. Theologische Identität ist
nicht zu verwechseln mit einer umfassenden Uniformität der Kirchen, sondern

tragen. Unter dem hier hervorgehobenen Gesichtspunkt bedeutet die AKD-
EKD-Vereinbarung von 1985 bzw. 1988 ein Novum (ebenso die Gespräche mit
der VELKD, insofern sie zwischenkirchlich relevante Akte wie die gegenseitige
Anerkennung der Ämter vorschlagen). Sie ist eben nicht das Ergebnis einer
vorgängigen Beratung und grundsätzlichen Beschlussfassung im Kreis der IBK als

eines gesnmf-altkatholischen Forums.
Eine andere Frage betrifft die Stimmigkeit der ekklesiologischen Voraussetzungen

einer altkatholisch-römisch-katholischen «communicatio in sacris» bzw.

einer «Interkommunion» altkatholischer Kirchen mit den Mariaviten mit denjenigen

Voraussetzungen, die in der anglikanisch-altkatholischen Bonner Vereinbarung

von 1931 von altkatholischer Seite im nachhinein mehr oder weniger deutlich

gemacht und in den orthodox-altkatholischen Dialogtexten gemeinsam
formuliert worden sind.

"" Vgl. Anm. 20. Der Ausgangspunkt meines damaligen Referats waren die
bekannten drei Texte der «Utrechter Konvention», die Grundlinien der Geschichte
der Utrechter Union, wie sie sich in Entscheidungen der IBK abgezeichnet
haben und ekklesiologische Reflexionen altkatholischer Autoren. Es war ein Stück
kontextueller Ekklesiologie und bewegte sich nicht in einem allgemeinen ökumenischen

oder anderskonfessionellen Horizont ekklesiologischer Erwägungen.
Ein Papier der Altkatholischen Kirche Österreichs vom August 1995 (verfasst
von einer vierköpfigen Kommission) bemängelte diesen Ansatz: «Die AKÖ
bedauert, dass der Referent sich eigentlich nur auf zwei Autoren für seine (zum Teil
unbegründeten) Ausführungen beruft, auf Bischof Urs Küry und Prof. Kurt Stalder.

Beide sind gewiss ehrenwerte und verdienstvolle Theologen aus dem
Bereich der Alt- bzw. Christkatholischen Kirche. Sie vermisst die Einbeziehung mit
(sie.) der neueren, vom Zweiten Vatikanischen Konzil inspirierten römisch-katholischen

Ekklesiologie und der ökumenischen Theologie. Stellvertretend sei

auf einige Namen hingewiesen: Karl Rahner. Eduard Schillebeeckx, Heinrich
Fries, Peter Neuner, Jürgen Werbick, Leonardo Boff, Walbert Bühlmann, Hans

Küng oder auch Eugen Drewermann.»
Ich weiss beim besten Willen nicht, wo ich bei diesen Autoren etwas über den

ekklesiologischen Charakter der Utrechter Union hätte erfahren können.

102



sie ist sozusagen das, was die Kirchen mit ihren notwendigerweise vielfältigen
Lebensäusserungen als miteinander verbunden und daher als Gemeinschaft erkennen

lässt.
Es sind nun m. E. die von der IBK als Ganzes beschlossenen und begleiteten

bilateralen Beziehungen und Dialoge, die bis in die jüngere Vergangenheit zu einer
starken inneraltkatholischen Abstimmung und Gleichförmigkeit der ökumenischen

Praxis der Orts- und Nationalkirchen geführt haben. Dabei stand diese Praxis

in einem wechselseitigen Verhältnis zur sich ausbildenden altkatholischen
Mainstream-Ekklesiologie.

Dazu eine Anmerkung: Partner in einem langjährigen ökumenischen Dialog
können das Profil einer Kirche in ihren Beziehungen nach aussen mitprägen.
Noch mehr: Ökumenische Dialoge können sich in Richtung einer innerkonfessionellen

Vereinheitlichung in Theologie und Praxis auswirken, die einer Denomination,

die in einem Kontext von Chaos und Aufbruch entsteht, zu Beginn so nicht
gegeben sein muss. Ich meine, dass das auch für die Utrechter Union der Fall
gewesen ist. Es ist also genau zu überlegen, inwiefern ein Rekurs auf die altkatholische

Frühzeit (vor 1889) eine Rückkehr zu den Ouellen oder aber ein identitäts-
verändernder Anachronismus ist.

3.1 Ich bin etwas ausführlicher auf die erkennbaren Prinzipien der
zwischenkirchlichen Beziehungen der Utrechter Union eingegangen, weil darin seit je ein
Stück weit altkatholisches Selbstverständnis und altkatholische Ekklesiologie im
Vollzug zum Ausdruck kam. Nun sind zur Frage zwischenkirchlicher Beziehungen

in den letzten Jahren Vorschläge für ein anderes Vorgehen laut geworden.
Sie haben natürlich mit unserem Thema des Charakters der Utrechter Union und
der Strukturreform zu tun.

3.2 In einem Beitrag zur Hundertjahrfeier der Utrechter Union hat Christian

Oeyen (Bonn) angeregt, der Altkatholizismus habe im Sinne Döllingers die
Einheit nach allen Seiten zu suchen, «mit den anglikanischen Kirchen einen «Weg
der Mitte>» zu gehen. «Die Einheit nach allen Seiten zu suchen, könnte auch
bedeuten, dass die einzelnen altkatholischen Kirchen sich entsprechend ihrer jeweiligen

Situation in verschiedenen ökumenischen Gesprächen engagieren, ohne
die Einheit der ganzen Kirche aus den Augen zu verlieren. Warum sollten nicht
in einem ersten Schritt die Altkatholischen Kirchen in Holland und den USA
einen Vertrag mit der römisch-katholischen Kirche schliessen, die Schweizer und
Polen etwa mit den Orthodoxen, die Deutschen mit den Evangelischen, ohne die
Gemeinschaft untereinander aufzugeben»". Ich halte die mitgegebenen Begründungen

nicht für stichhaltig72, und ich weiss auch nicht recht, was für Verträge

71 Vgl. Christian Oeyen, Hundert Jahre nach Döllinger: die Utrechter Union
heute. ÖR 39 (1990) 66-76. Der andere (alternative?) Vorschlag, es sei die
Utrechter Union in eine westeuropäische und eine slawische Abteilung aufzugliedern,

«die weitgehende Autonomie haben und gemeinsame Beratungen nur
über sehr wichtige Dinge führen würden» (S. 74), ist wohl angesichts der heutigen
Aufgaben eines zusammenwachsenden Europas überholt.

72 Der Leitsatz «Einheit nach allen Seiten» müsste im Rahmen des altkirchlichen

Kriteriums, wie es die 1872 vom Kölner Kongress gebildete Unionskommission

erstmals formulierte, stehen. Sollte «Einheit nach allen Seiten» im Sinne ei-

103



hier gemeint sind. Aber der Vorschlag ist insofern klar, dass er auf Grund der
ebenfalls wahrgenommenen Spannungen der letzten Jahre für eine Veränderung
der bisherigen Praxis und wohl auch der zugrundeliegenden ekklesiologischen
Prinzipien plädiert. Fraglich bleibt mir, inwieweit er realistisch ist. weil der Erfolg
von den Partnerkirchen abhängt: die orthodoxe Kirche z.B. würde sicher nicht
mit einem Teil der doch irgendwie weiter bestehenden Utrechter Union eine
kirchlich relevante Vereinbarung schliessen.

3.3 Der frühere Erzbischof Marinus Kok sieht die Zukunft der Union darin,

dass sie von einer Union der Bischöfe in eine Union von Ortskirchen, «die

zusammen Teil der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche
sind», umgestaltet wird. «Dann können die obersten Organe dieser Kirchen frei
miteinander im Dialog diskutieren, um Übereinstimmung zu erzielen - oder
nicht. Dann kann jeder Bischof in seinem eigenen Bistum schliesslich selbständig

zu einer vor dem Gewissen zu verantwortenden Entscheidung kommen. So

wird die Verantwortlichkeit ausgeweitet und die Spannung vermindert. Das be¬

ner allseitigen Symmetrie gemeint sein, wäre das eher eine Behinderung dessen,

was altkatholisch bisher angestrebt worden ist.
Wieso etwas, was inkonsequent (Alte Kirche) und unklar-irregulär (orthodoxe
Kirche in Bulgarien) ist, sozusagen programmatischen Charakter für die

Altkatholiken haben soll, leuchtet mir nicht ein.
Der Wille der Unionsgründer - nämlich die Gestaltungs- und Handlungsfreiheit

zu bewahren, wenn nicht wesentliche Fragen des gemeinsamen Glaubens
auf dem Spiel stehen - kann nach dem Ausweis der Geschichte nicht das von Oeyen

vorgeschlagene einzelkirchliche Vorpreschen nach allen Seiten begründen.
Ich bezweifle, dass die Kombination von Döllinger-Zitaten wirklich stringent

die behauptete Weisung für die Altkatholiken ergibt. Die Mahnung, es dürfe
nicht eine Kluft aufgefüllt werden, um eine andere zu vertiefen, hat Döllinger
konkret im Hinblick auf Einigungsgespräche zwischen Katholiken und Protestanten

formuliert, die also nicht die orthodoxe und die anglikanische Kirche vergessen

sollten (vgl. Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen. Sieben

Vorträge, gehalten zu München im Jahr 1872, München [Beck] 1888. 33 f.). Oeyen

bringt dieses Zitat aber wiederholt mit einer Spitze gegen altkatholisch-orthodoxe

Einigungsbemühungen zur Geltung (vgl. S.74f.: IKZ 72 [1982] 264f.). Nur
nebenbei: Döllinger sagt im Hinblick auf die aktuelle Möglichkeit einer Einheit
zwischen den in Deutschland getrennten Konfessionen der Katholiken und
Protestanten - in einer stark von der Frage der deutschen Einheit bestimmten Perspektive

- das Gegenteil von dem. was Oeyen S. 70 behauptet: vgl. Die Vergangenheit
und Gegenwart der katholischen Theologie, in: Kleinere Schriften, gedruckte
und ungedruckte. Stuttgart (Cotta) 1890. 161-196. hier 182 f. Vgl. auch die 17 Thesen

im Vorwort von: Kirche und Kirchen. Papstthum und Kirchenstaat.
Historisch-politische Betrachtungen. München (Cotta) 1861. XXI-XXXII: dort sagt

Döllinger von der katholischen und der orthodoxen Kirche (S. XXII f.). dass beide

auf demselben Boden stehen, «insoferne sie die gleiche Anschauung von der
Kirche, ihrer Autorität und ununterbrochenen Stetigkeit haben. Dagegen fehlt
diese Anschauung auf protestantischer Seite, und fehlt hiemit die gemeinschaftliche

Grundlage, ohne welche Unterhandlungen und Verständigungsversuche
nicht möglich sind. Einzelne kommen hier natürlich nicht in Betracht.»

104



deutet auf der einen Seite eine Schwächung der Utrechter Union, auf der anderen

Seite eine Stärkung.» Wenn ich recht verstehe, zielt diese Anregung7', die
von der Sorge um die Einheit der Union diktiert ist, auf eine Reduktion dessen,

was ekklesiologisch als gemeinsamer Nenner betrachtet werden kann. Der
ekklesiologische Charakter der Utrechter Union ändert sich dadurch natürlich in

Richtung Dachverband. Föderation, Allianz. Wenn mit den «obersten Organen»

der altkatholischen Ortskirchen der jeweilige Episkopat in seiner Verbindung

mit Grössen wie «Collegiaal Bestuur» (NL), «Synodalvertretung» (D),
«Synodalrat» (CH, A, CZ, HR. PL) oder «Supreme Council» (PNCC - Polish
National Catholic Church in den USA und Kanada) gemeint ist, hätten wir
schon einen Beitrag zur unten (4.2) erörterten Frage einer neuen altkatholischen

Gesamt- oder Zentralinstitution.
3.4 Ähnliche Überlegungen in Richtung lockerer Vereinigungvon altkatholischen

Kirchen, deren Autonomie oder Teilgruppierung zumal im Verfolg ökumenischer

Initiativen mit anderen Kirchen betont wird, sind auch anderweitig laut
geworden74. Stimmen aus der PNCC reden sogar von einer künftigen Utrechter
Union, die Kirchen umfasst, die miteinander nicht notwendigerweise Kirchengemeinschaft

haben, so wie es jetzt zwischen PNCC und AKD - wegen der am
Pfingstmontag 1996 erfolgten ersten Presbyteratsweihen von zwei Diakoninnen
der AKD - schon der Fall ist.

3.5 Ekklesiologisch gehen solche Vorschläge in der Regel von der Voraussetzung

aus. dass bei den von den altkatholischen Bistümern bzw. den nationalen
Verbünden von Bistümern unternommenen Initiativen die eucharistische
Gemeinschaft zweier noch getrennter Kirchen in Form von Gastbereitschaft - oder
wie immer das umschrieben wird - auch bei fehlender voller Übereinstimmung
im Glauben und infolgedessen fehlender Möglichkeit der vollen Kirchengemein-
schaft zu vollziehen ist. Die Strategie des «growing together by steps» wird als
Alternative einem sog. «Alles oder nichts» entgegengesetzt. Auf die weitergehenden

ekklesiologischen Fragen kann ich hier nicht eingehen; ich verweise summarisch

auf den Konsens der 26. IAThK 1987 in Löwen «Zu Fragen der ökumenischen

Dimension der Feier der Eucharistie» und die dort gehaltenen Referate so-

73 Marinus Kok, Kirche: Woher - Wohin?. IKZ 84 (1994) 193-202, hier 201 f.

Der Autor plädiert nicht nur für eine Neufassung von «Utrechter Vereinbarung»
und «Utrechter Reglement», sondern auch für eine Neuformulierung der
«Utrechter Erklärung» von 1889. Das scheint mir bei einem historischen Dokument
nicht plausibel.

74 Vgl. etwa Bernhard Heitz, Ende oder Wende? 100 Jahre Utrechter Union,
Christen heute 22 (1989) Nr. 9, S.10 f. Die Idee, dass die einzelnen altkatholischen
Kirchen je unterschiedliche Fäden des ökumenischen Netzes knüpfen, setzt eine
bestimmte Sicht der Frage der Einheit der Kirche und der Aufweisbarkeit dieser
Einheit voraus, die in gewisser Spannung steht etwa zu den Texten «Die Einheit
der Kirche und die Ortskirchen» und «Die Grenzen der Kirche», welche die
Gemischte Orthodox-Altkatholische Theologische Kommission erarbeitet hat; vgl.
Urs von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe
der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit
französischer und englischer Übersetzung. Beiheft zu IKZ 79 (1989), 63-66.

105



wie auf die IBK-Erklärung von 1992 «Eucharistiegemeinschaft und kirchliche
Einheit»78.

3.6 Obige Ausführungen deuten ein Auseinanderdriften der ökumenischen
Zielvorstellungen und konkreten Prioritäten innerhalb der Utrechter Union an.
Es liesse sich - wieder anders - illustrieren anhand eines Vergleichs zwischen der
IBK-Erklärung «Die Beziehungen der Utrechter Union zu anderen Kirchen»
von 1993 und der von der Synode der AKD 1987 verabschiedeten Erklärung «Unser

ökumenischer Auftrag»76. Es ist zu erwarten, dass bei der Reform der Utrechter

Union und ihrer konstitutiven Texte «Utrechter Vereinbarung» (UV) und
«Utrechter Reglement» (UR) sich dieser Sachverhalt wiederholt.

4.1 Ich führe nun in kurzen Strichen einige Modelle vor. die als Alternativen
zur bisherigen Konzeption und Praxis der Utrechter Union verstanden werden
können, soweit sie in der UV explizit oder implizit vorgezeichnet sind. Im Mittelpunkt

steht die IBK bzw. ein Gremium, das sie ersetzt oder ihr verfassungsmässig
zugeordnet ist und das die Aufgaben der Aufrechterhaltung der Gemeinschaft
der altkatholischen Kirchen und des ökumenischen Zeugnisses in einer konsistent

identifizierbaren Gestalt wahrnimmt (im folgenden mit dem arbeitstechnischen,

an sich unmöglichen Ausdruck «Utrechter Gremium» [UG] bezeichnet).
Dabei erfolgt die Darstellung unter verschiedenen Aspekten: Zusammenset-

78 Vgl. IKZ 77(1987) 207 f.; 84 (1994) 62 f. Dass sich beim «unity-by-steps»-Pro-
zedere eine ekklesiologische Konzeption im Unterschied zur freilich in der Praxis

nicht ganz konsequenten altkatholischen Mainstream-Ekklesiologie von
Theologen wie etwa Adolf Küry, Andreas Rinkel, Urs Küry, Werner Küppers. Peter

Maan, Kurt Stalder, Jan Visser, Herwig Aldenhoven, Peter Amiet kundtut -
vgl. meine diesem Referat in Salzburg beigefügte zweiseitige Bibliographie «Zur
neueren altkatholischen Ekklesiologie» -. vertritt auch H.Rein in seinem
Anm.22 genannten Werk.

Vgl. zu den altkirchlichen Perspektiven in dieser Frage etwa Werner Eiert,
Abendmahl und Kirchengemeinschaft in der Alten Kirche hauptsächlich des
Ostens, Berlin (LVH) 1954: Hans-Joachim Schulz, Einheit und Gemeinschaft in
der alten Kirche bis zum Ende der Väterzeit, in: Hans Jörg Urban/Harald Wagner
(Hg.), Handbuch der Ökumenik I, Paderborn (Bonifatius) 1985, 85-121.

76 Vgl. IKZ 83 (1993) 250-254; ÖR 37 (1988) 117f. In beiden Texten werden in
etwa dieselben Kirchen als Partner zwischenkirchlicher Beziehungen genannt,
aber die Prioritäten werden anders gesetzt. In der Erklärung der AKD ist mit den
empfohlenen «ökumenischen Dreierpartnerschaften - alt-kathoiisch +
evangelisch-lutherisch + anglikanisch» - und der bekräftigten «Vereinbarung zur
gegenseitigen Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie» eine klare Position

bezogen. Um so unverständlicher ist mir dann, wie man im Blick auf die
Orthodoxe Kirche schreiben kann: «Angezielt ist (im unmittelbar vor einem positiven

Abschluss stehenden Dialog) die volle kirchliche Gemeinschaft. Damit steht
ein Abkommen mit den autonomen katholischen Kirchen des Ostens bevor. Das
bedeutet, dass wir dann in Gemeinschaft stehen werden mit allen romunabhängigen

katholischen Kirchen der Welt.» Hier ist jeder Sinn für die Realität abhanden
gekommen.

106



zung, Aufgaben und Beschlussfassungsmodi des genannten Gremiums sowie
Rezeption der Beschlüsse.

Ich betone den skizzenhaften Charakter: es handelt sich um Anregungen für
die (Gruppen-)Diskussion: es hat darunter auch solche, die ich selbst nicht
unterstütze.

4.2 Zusammensetzung des UG
4.2.1 Die IBK ist bislang das Organ, in dem die altkatholischen Kirchen -

nicht ausschliesslich, aber für die Äusserungen der Utrechter Union primär -
miteinander verbunden sind. Dabei wird vorausgesetzt, dass die Bischöfe einerseits
in der IBK «ihre» Kirchen repräsentieren und andererseits in den ortskirchlichen
synodalen Leitungsgremien die überortskirchliche Gemeinschaft der altkatholischen

Bischöfe und Kirchen.
Die möglichen Implikationen des «Repräsentierens» habe ich anderswo schon

angedeutet77. Dazu gehört einerseits die unabtretbare Eigenverantwortung des

Bischofs und seines Auftrags, wie er etwa im neuen, von der IBK 1985 in Kraft
gesetzten Weiheformular von 1985 umschrieben ist"8, andererseits die Ermöglichung

der Partizipation der ihm zugeordneten Ortskirche an Initiativen und
Fragen, welche die ganze Utrechter Union betreffen. Bischöfe sind also weder blosse

Firmensprecher (der Ortskirche) noch Herrscher über den Glauben.
Man kann nun diese Konzeption grundlegend übernehmen und in bestimmter

Richtung verbessern oder aber verändern.
4.2.2 Eine Veränderung kann etwa dahingehend verlangt werden, dass die

IBK erweitert und folglich umbenannt wird: neben dem Bischof einer jeden
Ortskirche wird etwa der höchste Laienvertreter oder die höchste Laienvertreterin
der ortskirchlichen Synode oder des Synodalratcs (bzw. einer analogen Grösse)
in das für die Utrechter Union primär verantwortliche UG abgeordnet. Dabei ist
ihre Aufgabe nicht auf Beratung beschränkt, sondern sie haben das volle Stimmrecht

wie die (aktiven) Bischöfe.
Theologisch wird dies mit dem Argument begründet, die in der Ortskirche übliche

episkopale-synodale Struktur müsse endlich auf der Ebene der bisher nur
bischöflichen IBK zur Geltung kommen. Vorausgesetzt wird also, dass der Bischof
im UG nicht die Ortskirche repräsentiert, sondern nur allenfalls die Geistlichkeit.

Dazu zwei Bemerkungen. Die Annahme, dass der Bischof auf einer Versammlung,

auf der die Gemeinschaft der Ortskirchen zur Geltung kommt, nicht «seine»

Ortskirche repräsentiert, ruft m. E. nach einer Klärung der Theologie des

Amtes, zumal des Episkopats. Die Annahme könnte auch implizieren, dass die
Bischofssynoden, wie sie sich in der Alten Kirche in verschiedenen Formen ausgebildet

haben7'' und denen die IBK theologisch doch am ehesten entsprechen wird,
ekklesial defizient sind, dass vielmehr Anleihen bei mittelalterlichen westlichen

77 U. vonzlr.v(Anm.63)27f.
78 Vgl. Sigisbert Kraft, Die neugefasste Weiheliturgie der altkatholischen

Kirchen und ihre ekklesiologische Bedeutung. IKZ 79 (1989) 192-203.
79 Vgl. Hermann Josef Sieben, Die Konzilsidee der Alten Kirche, Konziliengeschichte

Reihe B, Paderborn (Schöningh) 1979; Georg Kretschmar, Konzile und
Konziliarität in lutherischer Tradition, OFo 5 (1991) 281-291. hier 281-283;
W. Eiert (Anm.75) 113-121.

107



Kanonisten und Theologen zu machen sind, wo im Licht der These von der
Volkssouveränität auf einem Konzil die ganze Kirche in ihren ständischen und allenfalls

weiteren Segmentierungen vertreten sein muss, also u.a. Bischöfe, Geistliche

und Laien (Männer und Frauen)8".
Geklärt werden müsste auch der Begriff «synodal». Im altkatholischen

Sprachgebrauch besteht neuerdings die Neigung, als konstitutiv für den Begriff
die gleichzeitige und gleichberechtigte Teilnahme von ordinierten und nichtordi-
nierten Personen (Amt und Laienschaft) an einer irgendwie beschlussberechtigten

kirchlichen Versammlung vorauszusetzen, ihn also für eine «gemischte»
Grösse zu reservieren. Die Neigung rührt von der werbenden Rede der
bischöflich-synodalen Verfassung als eines Markenzeichens der altkatholischen Kirche
her. Aber diese begriffliche Einschränkung kann sich verwirrend auswirken: die
bisherige IBK erscheint dann als nicht-synodal; was ja noch bestätigt erscheint
durch den Namen «Bischofskonferenz». Ekklesiologisch gesehen kann die IBK
m.E. sinnvollerweise nur als eine Form von Synode oder Konzil betrachtet
werden81; welche weiteren Folgerungen daraus abgeleitet werden, hängt aber von
einer genaueren Definition oder von der Umschreibung ihrer Aufgabe ab.

4.2.3 Eine Erweiterung im Sinn einer Veränderung der bisherigen Ordnung
kann auch so gedacht werden, dass das UG inskünftig aus je einem Flaus der
Bischöfe, der Geistlichen und der Laien besteht. Beschlüsse des UG kommen
zustande, wenn in jedem Haus ein qualifiziertes Mehr gefunden wird; eventuell
hat das Haus der Bischöfe eine Sonderstellung inne. Dieser Typus findet sich -
etwa als General Synod/Convention - auf der Ebene von Provinzen in der
anglikanischen Kirche. Dabei ist vorausgesetzt, dass die einzelnen Bischofskirchen
zusammen eine Provinz bilden, die von den Beschlüssen dieser Versammlung in
den Grundzügen bestimmt wird (wohl unter Beachtung des Subsidiaritätsprin-
zips).

4.2.4 Näher am bisherigen Modell ist die Erweiterung der IBK um von den

Synoden der Nalionalkirchen gewählte Vertreterinnen und Vertreter des Klerus
und der Laienschaft, die auf der UG beratende Funktionen wahrnehmen. Für die
Konsiliarität von Nichtbischöfen auf Synoden gibt es einige Vorbilder in der Alten

Kirche. Im UG spielt also die IBK weiterhin eine eigenständige Rolle. Es

könnte damit aber die Kommunikation zwischen UG und Nationalkirchen in bei-

80 Vgl. Hermann Josef Sieben, Die Konzilsidee des lateinischen Mittelalters
(847-1378), Konziliengeschichte Reihe B, Paderborn (Schöningh) 1984,

344-351, 393-401 (Marsilius von Padua), 422f. (Wilhelm von Ockham - auch

Frauen; vgl. Dial I 6. 85).
%i Eduard Herzog nannte im Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1890 zum Thema

«Die Utrechter Konvention» die die Utrechter Union konstituierende Sitzung
der fünf altkatholischen Bischöfe der Niederlande, Deutschlands und der
Schweiz vom 24. September 1889 eine «Synode» bzw. die damals anhebenden
regelmässigen Versammlungen der Bischöfe eine «Konferenz oder Synode»; vgl.
Hirtenbriefe aus den Jahren 1887-1901, Aarau (Wirz) 1901, 58-74, hier 58 und 64

(Hinweis von H.Aldenhoven).
Zu den im 19. Jh. entstandenen, meist nationalen Bischofskonferenzen, die

teilweise die früheren Provinzialsynoden fortsetzen, vgl. Erwin Gatz, Art.
«Bischofskonferenz», in: LThK3 2, 1994, 496f.

108



den Richtungen eventuell verbessert werden; bisher wird sie jeweils vom Bischof
(D. CH, A, CZ, FIR) bzw. von den Bischöfen (NL. USA, PL) allein geleistet.

Gerade dazu möchte ich anmerken, dass mangelnde Kommunikation und
Transparenz m. E. mit ein Grund sind für die Probleme innerhalb der Utrechter
Union. Sie nur auf schlechten Willen oder Unfähigkeit von Personen zurückzuführen,

wäre kurzsichtig. Es fehlt an einer personell ausreichend dotierten
Infrastruktur, die über längere Zeit hinweg eine konsistente und sorgfältige Arbeit
derjenigen Personen und Institutionen ermöglichen könnte, die für die Union und
ihre jeweiligen Aufgaben erst- und mitverantwortlich sind.

4.3 Aufgaben des UG (anstelle oder neben der IBK)
4.3.1 Wird ein UG geschaffen, das die IBK ergänzt oder integriert, so lässt

sich die Aufgabe generell als Aufrechterhaltung der Gemeinschaft der altkatholischen

Kirchen und als Stellungnahme zu Fragen des Glaubens und des ethischen
Verhaltens umschreiben. Ob dazu auch die Regelung der Beziehungen der
Utrechter Union mit anderen Kirchen gehört oder nicht, hängt natürlich von der
noch möglichen gemeinsamen Ekklesiologie bzw. vom ekklesialen Status des

UG und der Utrechter Union ab. Man kann dem UG auch weitergehende Aufgaben

in dem Sinn zuschreiben, dass es so etwas wie eine Kirchenleitung der Utrechter

Union wird, das in grossen Zügen das festlegt, was die Synoden der Orts- und
Nationalkirchen (unter entsprechender Reduktion ihrer sog. Autonomie?) im
einzelnen ausführen. Die Entwicklung ginge dann in Richtung einer altkatholischen

Kirchenprovinz, die gegenüber den unterschiedlichen historischen
Verwurzelungen der einzelnen Kirchen ein Novum darstellen würde.

Wird ein UG geschaffen, das die IBK ergänzt, stellt sich die Frage nach den

Aufgaben auf gleiche Weise.
4.3.2 Je nach Modell ist auch die Frage zu beantworten, wie oft das UG

zusammentritt. Im einen Fall ist ein regelmässiger (etwa ein- bis vierjähriger)
Rhythmus notwendig, und man muss sich dabei überlegen, wie der damit verbundene

finanzielle und personelle Aufwand zu bewältigen ist.
Diese letztere Frage stellt sich in eingeschränktem Mass auch für das Modell,

wonach die IBK nur bei besonders wichtigen, die Gemeinschaft der Utrechter
Union betreffenden Fragen um die genannten nationalkirchlichen Vertreterinnen

und Vertreter (vgl. 4.2.4) zu erweitern ist. Wichtig bei diesem Modell ist die
Frage, wer darüber entscheidet, dass die erweiterte IBK zusammentritt (z. B. ein
Quorum von nationalkirchlichen Synoden oder von Bischöfen).

4.4 Beschliissfassungsmodi
4.4.1 Die UV 1974 hat im Sinn einer Explikation der auf die Aufrechterhaltung

der Gemeinschaft angelegten Utrechter Union die Einstimmigkeit von
Beschlüssen durch die stimmberechtigten Bischöfe gefordert, zumal jener Beschlüsse,

welche die gemeinsame Zeugnis- und Handlungsfähigkeit der Union in ihrer
kirchlich-ökumenischen Aufgabe betreffen. Die Einstimmigkeit verhindert die

Majorisierung von Minderheiten und bezeugt am besten den auf geteilter
Einsicht und auf Freiwilligkeit beruhenden Charakter von Gemeinschaft und die
grundlegende Synodalität einer Communio-Ekklesialität. Sie kann aber auch als

Obstruktion gegenüber notwendigen neuen Schritten, die sich aus einer aktuellen

Beurteilung der kirchlichen Gegenwart ergeben, wahrgenommen werden.

109



So ist das Postulat aufgekommen, die Erfordernis der Einstimmigkeit durch
das der Einmütigkeit oder eines qualifizierten Quorums (z.B. 80% oder absolutes

Mehr der Stimmen) zu ersetzen.
Die Frage präsentiert sich für die IBK insofern komplex, als die beschlussfähigen

amtierenden Bischöfe entweder allein die (nationale) Mitgliedskirche
repräsentieren (D, CH, A, CZ. HR) oder zusammen mit Kollegen (NL. USA, PL).
Wenn von letzteren ein Bischof bei einem nicht einstimmig zustande gekommenen

Beschluss der IBK unterliegt, hat das nicht dieselben Auswirkungen wie im
andern Fall. Es legt sich also nahe, angesichts der unterschiedlich stark repräsentierten

Mitgliedskirchen eine Art Länderklausel einzuführen. Aber damit ist die
Frage nach dem erforderlichen Quorum nicht schon gelöst. Hat das bisherige
Prinzip der Einstimmigkeit der Bewahrung der Gemeinschaft ein grösseres
Gewicht gegeben als einem Handlungsdynamismus einzelner Kirchen, so wird die

Einführung des Quorums die Gewichtung verändern. Das kann eben auch die
Veränderung des Charakters der Union oder gar ihrer Zusammensetzung
hinsichtlich der beteiligten Kirchen zur Folge haben.

4.4.2 Obige Fragen stellen sich mutatis mutandis auch für das UG, in welcher
Form es auch ins Auge gefasst wird.

4.4.3 Ob Einstimmigkeit bzw. Einmütigkeit (als moralische oder Fast-Ein-
stimmigkeit mit vernachlässigbarem Widerspruch) oder Mehrheit für einen
Beschluss erforderlich ist, hat im Hinblick auf Konzilien im Westen seit den
gallikanischen und jansenistischen Auseinandersetzungen eine kontroverse Erörterung
gefunden; auch die von Minorität und Majorität des I.Vatikanums geführten
Debatten gehören historisch und sachlich in diesen Zusammenhang"'2. Insofern die

82 Vgl. Hermann Josef Sieben. Consensus, unanimitas und maior pars auf
Konzilien von der Alten Kirche bis zum Ersten Vatikanum, in: Vom Apostelkonzil
zum Ersten Vatikanum. Studien zur Geschichte der Konzilsidee, Konziliengeschichte

Reihe B. Paderborn (Schöningh) 1995, 510-550. In der Alten Kirche
konstelliert sich der Konsens, als dessen Zustandekommen und Ereignis ein Konzil

verstanden wird, in der Einmütigkeit der Teilnehmenden und in der
Übereinstimmung mit Entscheiden früherer analoger Versammlungen. Im Rahmen einer
seit dem Konziliarismus im Westen zunehmenden Reflexion über die Geltung
von Konzilien findet die im römischen Recht ausgebildete Rechtsfiktion, wonach
ein Mehrheitsbeschluss als Entscheidung einer Gesamtkörperschaft gilt, auch
auf Konzilien Anwendung. Andererseits begegnet auch der Topos der sanior
pars: die Wahrheit kann bei der zur Zeit unterlegenen Minderheit sein. In der
gallikanischen und jansenistischen Literatur und derjenigen ihrer Gegner werden
die Erfordernisse der Verbindlichkeit (und Wahrheit) von Konzilsbeschlüsscn
kontrovers diskutiert: die Rede ist von Mehrheit, Einstimmigkeit, moralischer
Einstimmigkeit. Ratifizierung durch den Papst. In diese Diskussion werden (vor
allem angestossen durch die Bulle «Unigenitus» Clemens' XI 1713) auch päpstliche

Dekrete einbezogen, die gemäss der einen Auffassung denselben
Zustimmungskriterien unterliegen. Die Frage nach dem Quorum für die Verbindlichkeit

von Konzilsbeschlüssen entbrennt nochmals, seit der Änderung der
Geschäftsordnung am 22. Februar 1870, zwischen der Minorität und der Majorität
auf dem ersten vatikanischen Konzil: vgl. dazu auch Ignaz von Döllinger, Die
neue Geschäftsordnung des Concils und ihre theologische Bedeutung, in: Briefe

110



traditionelle IBK ekklesiologisch als Synode zu qualifizieren ist. ergeben sich bei
den heutigen Forderungen nach dem Abrücken vom Einstimmigkeitsprinzip
seltsame Umkehrungen von früher für altkatholisch gehaltenen Positionen (egal ob
sie an sich zutreffen oder nicht.)

4.5 Rezeption
4.5.1 Mit dieser Bezeichnung werden in der ekklesiologischen und kanonisti-

schen Literatur und dann auch im Zusammenhang mit den Vorschlägen zur
Umgestaltung der Utrechter Union bzw. der IBK unterschiedliche Sachverhalte
verbunden8'. Ich kann hier nur punktuell auf einige Aspekte eingehen.

Im Sinn einer Arbeitsdefinition würde ich Rezeption als den Vorgang bezeichnen,

in dem eine kirchliche Äusserung oder Entscheidung, die intentional oder
faktisch für das Leben und die Aufgabe der Kirche von Belang ist, sich als Wahrheit

und somit als vom Geist Gottes erstinitiiert, herausstellt. Dabei ist davon
auszugehen, dass der heute wirksame Geist derselbe Geist ist. der auf Jesus Christus
ruhte, an Pfingsten auf die Apostel herabkam und seither der Kirche erschlossen
ist: die vertikale charismatisch-epikletische und die horizontale «traditionelle»
Dimension verhalten sich nicht beziehungslos zueinander. Rezeption kann
demgemäss nur teilweise, nicht umfassend und abschliessend in rechtlich verbindlicher

Weise geregelt werden. Sie sollte sich aber als Partizipation möglichst vieler

und Erklärungen über die Vatikanischen Dekrete 1869 bis 1887. München
(Beck) 1890, 40-57. Alle Seiten berufen sich im Rahmen des Traditionsnachweises

auf die Alte Kirche. Minderheiten bzw. Unterlegene betonen die Notwendigkeit
der (im Hinblick auf eine abgelehnte Entscheidung fehlenden) Einstimmigkeit
oder der klaren faktischen Einmütigkeit. In der Regel wird auch der Rekurs

auf das Gewissen eine Argumentationsfigur einer unterlegenen Minderheit sein.
83 Vgl. aus der neueren Literatur zur Frage von Begriff und Geschichte der

Rezeption etwa Nikos A. Nissiotis, The Meaning of Reception in Relation to the
Results of Ecumenical Dialogue, GOTR 29 (1985) 147-174; John D. Zizioulas, The
Theological Problem of Reception, OiC 21 (1985) 187-195; William G. Rusch,
Reception an Ecumenical Opportunity. Philadelphia (Fortress) 1988; Hermann
Fischer, Rezeption in ihrer Bedeutung für Leben und Lehre der Kirche. Vorläufige
Erwägungen zu einem undeutlichen Begriff, ZThK 87 (1990) 100-123; Wolfgang
Beinert, Die Rezeption und ihre Bedeutung für Leben und Lehre der Kirche, in:
ders. (Hg.), Glaube als Zustimmung. Zur Interpretation kirchlicher Rezeptionsvorgänge,

QD 131, Freiburg (Herder) 1991,15^19; Hermann JosefPottmeyer,
Rezeption und Gehorsam - Aktuelle Aspekte der wiederentdeckten Realität
«Rezeption», ebd. 51-91; Gilles Roulhier. La réception d'un concile, CFi 174, Paris

(Cerf) 1993; Hermann Josef Sieben, Vom Apostelkonzil zum Ersten Vatikanum.
Studien zur Geschichte der Konzilsidee, Konziliengeschichte Reihe B, Paderborn

(Schöningh) 1996,63-93,223-257,551-585; ferner im Hinblick auf die heutige

interkonfessionelle Dimension Gillian R. Evans. Method in Ecumenical Theology.

The lessons so far, Cambridge (CUP) 1996.182-218. Erwähnt sei noch die
ältere Studie von Werner Küppers, Rezeption. Prolegomena zu einer systematischen

Überlegung, in: Konzile und ökumenische Bewegung, SÖR 5, Genf
(ÖRK) 1968,81-104.

111



(im Sinn des Mottos «Quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari
debet»84) vollziehen, als Geschehen einer auf Einsicht und Vertrauen beruhenden
Zustimmung, nicht aber einfach als voluntaristischer Gehorsamsakt gegenüber
einer Lehr- und Entscheidungsinstanz.

Eine schwierige Frage sei nur angedeutet: wie kann in einer Zeit des rasanten
Zusammenbruchs der christlichen Tradition in der Gesellschaft das Moment der
theologischen Kompetenz eingebracht werden, ohne dass das Gefühl der
Bevormundung entsteht?

Eine problematische Tendenz sei erwähnt: die Verbindlichkeit von synodalen
Beschlüssen auf der überlokalen Ebene (also IBK bzw. UG) ausschliesslich von
der nachträglichen Ratifizierung einer einzigen Instanz abhängig zu machen,
nämlich der Synode einer Nationalkirche. Ein demokratischer Papalismus - man
verzeihe mir das Oxymoron - wäre es, wenn man den Synoden der einzelnen
altkatholischen Kirchen, die ja nicht in ein Metropolitansystem eingebunden sind,
diese Rolle zubilligen würde.

In diesem Zusammenhang möchte ich ein Desiderat für die altkatholische
Reflexion nennen: den Sinn der Rede von und der Berufung auf Autonomie oder

gar Autokephalie in bezug auf eine Kirche, die aus einem einzigen Bistum
besteht, genauer zu klären. Mir scheint, dass es altkatholische «Mythen» abzubauen
gilt, wenn die nach innen (Kirchenleitung, Selbstverwaltung) orientierte Rede
von der Autonomie der Ortskirche nun auch hinsichtlich Entscheidungen gelten
soll, die eine kirchliche Gemeinschaft als Ganzes betreffen, also sie gegebenenfalls

schwächen oder zerstören. Dabei ist es kaum sinnvoll, diese Autonomie im
Bereich von sog. Disziplinfragen dann zu beanspruchen, wenn die Qualifizierung
eines kirchlich-theologischen Sachverhalts als Disziplinfrage gerade umstritten
ist und nur durch einseitige Dekretierung als solche vertreten wird.

Mitzubedenken ist hier auch noch der anglikanische Grundsatz, dass Bistümer
wenn immer möglich in einen metropolitanen Verband eingeordnet sind.
Übertragen auf unsere Verhältnisse könnte und müsste der Utrechter Union als Ganzes,

wird sie als Kirche in der Gestalt einer umfassend verpflichteten Gemeinschaft

von Kirchen aufgefasst, so etwas wie Autokephalie zukommen.
4.5.2 Wie oben schon erwähnt, tritt in der UV 1974 ein Element der Rezeption

deutlicher dort in Sicht, wo die Beziehung der IBK bzw. des Einzelbischofs
zu den Kirchen bzw. zu «seiner» Kirche angesprochen ist (UV Art. 5. 3.4). Wie die
Bischöfe im Einvernehmen mit ihren Kirchen handeln bzw. Beschlüsse der IBK
in ihren Kirchen durchführen, wird allerdings nicht näher expliziert.

Die in der jüngsten Vergangenheit aufgeworfene Frage nach dem Stellenwert
von IBK-Beschlüssen hat sich früher u.a. deswegen nicht gestellt, weil diese
meist besser vorbereitet waren, da die betreffenden Thematiken auf einer
Theologenkonferenz oder einem Altkatholikenkongress zur Sprache kamen. Der Anteil

(und Einfluss) der Bischöfe bei der Programmgestaltung, Themenwahl und

Durchführung der beiden Foren war aber früher (bis 1970) auch grösser: das

zeigt sich, wenn man die frühere Zusammensetzung der vorbereitenden Gre-

84 Vgl. zu dieser aus dem römischen Recht stammenden und im westlichen
Konziliarismus und seinen Vorläufern aufgenommenen Maxime etwa Yves Congar,

Quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari debet. RHDF35 (1958)
210-251: H.J. Sieben (Anm. 80) 274-276.

112



mien oder aber die Referenten anschaut. Dass sie ja auch heute das Recht und
die Möglichkeit haben, Wünsche vorzubringen, ist kein Ersatz. Die
Altkatholikenkongresse haben sich überdies seit 1974 mehr und mehr zu Veranstaltungen
(Kirchentagen) gewandelt, deren Thematik weitgehend nicht mehr im
Zusammenhang mit der traditionellen ökumenischen und kirchlich-theologischen
Programmatik des Altkatholizismus steht, wie es zuvor der Fall war. Ich nehme eine

Art von Isolation der Bischöfe als IBK im Leben der Utrechter Union wahr, was
wiederum mit den oben (1.2.2) angesprochenen Phänomenen zu tun haben wird.
Wie dem auch sei: blosse Communiqués und Erklärungen der IBK können
fehlende Foren nicht ersetzen.

4.5.3 Die Rezeption von Beschlüssen der IBK oder des gegebenenfalls neu
zu schaffenden UG, in welcher Gestalt auch immer, lässt sich auf verschiedene
Art erleichtern.

Beschlüsse der IBK oder des UG (die über rein organisatorische Fragen dieser

Körperschaften hinausgehen) treten erst in Kraft, wenn sie von den synodalen
Gremien der Nationalkirchen formell ratifiziert worden sind; ob sie bei fehlender
gesamthafter Ratifizierung gar nicht gelten oder nur im Bereich der annehmenden

Kirchen, müsste bestimmt werden. Im Fall, dass die IBK in ihrer bekannten
Gestalt belassen wird, würde diese Lösung das bisherige Verständnis des
Bischofsamtes verändern.

4.5.4 Beschlüsse der IBK oder des UG werden erst in einer zweiten Lesung
gefasst. nachdem sich zu dem für einen Beschluss anstehenden Sachverhalt
Synoden oder andere Gruppierungen haben äussern können. Das wäre eine Weise,
die Rede vom «Einvernehmen (der Bischöfe) mit ihren Kirchen» (UV Art.5, 4)
zu konkretisieren.

4.5.5 Es bleibt bei der bisherigen Regelung, wonach Beschlüsse der IBK eine
inchoative - bei Nichtrezeption allerdings schliesslich aufhebbare - Verbindlichkeit

haben. Um so mehr wäre dann die «Akzeptanz» im Vorfeld eines Beschlusses

sicherzustellen.
4.5.6 Die obige Aufstellung ist summarisch, unvollständig und nicht hinreichend

differenziert; sie dient als Anstoss für die Diskussion.
Entscheidend für den Vorgang von Rezeption ist, dass Zustimmung und

Gemeinschaft auf konvergierender Einsicht in Aufgabe und Zeugnis der altkatholischen

Kirchen sich ereignen und beruhen. Hier orte ich die grössten Schwierigkeiten
für die Zukunft der Utrechter Union - falls Gott ihr eine solche zugedacht hat.

5.1 Nach diesem homiletischen Zwischenruf möchte ich abschliessend gerne
noch einmal auf die anfangs aufgeworfene Frage der Identitätskrise des Altkatholizismus

eingehen. So wie ich es sehe, kann man drei Weisen unterscheiden, wie
Altkatholizismus konzeptuell wahrgenommen und umschrieben wird. Dabei ist
das folgende im Sinn einer idealtypischen Annäherung an eine komplexe Situation

zu verstehen88.

8S Die drei Weisen stehen nur teilweise in direktem Zusammenhang mit der
verschiedenen Herkunft der altkatholischen Kirchen in der Utrechter Union: a) die
Kirche von Utrecht; b) die Kirchen in Deutschland, der Schweiz, Österreich (und
in der früheren Tschechoslowakei); c) die Kirchen in Nordamerika. Kroatien,
Polen. Vgl. dazu Fred Smit, Die verschiedenen kirchlichen Herkünfte innerhalb der

113



5.2 Altkatholizismus wird als etwas gesehen, das seit den programmatischen
Äusserungen der ersten drei Altkatholikenkongresse von 1871-1873 (auch der
Bonner Unionskonferenzen 1874/75) und der Konstituierung der Utrechter
Union 1889 mit ihren verschiedenen gesamt-altkatholischen Instanzen und Foren

in über hundert Jahren kontinuierlich ein kirchliches und theologisches Profil
entwickelt hat. das es in der Gegenwart fortzuführen gilt. Die Träger dieser
theologischen Profilierung aus den ersten drei Generationen haben im Medium ihrer
Schriften weiterhin eine Bedeutung. Unter dem Gesichtspunkt zwischenkirchlicher

Beziehungen kommt dieses eigenständig, wenn auch im Austausch mit anderen

Traditionen entstandene Profil - in den Worten Urs Kürys - als sog. altkirchlich

ausgerichtete Ökumene zur Geltung: die primären Partner in der Suche nach
kirchlicher Gemeinschaft sind (westliche) Anglikaner und (östliche) Orthodoxe,
und die bei diesem Spagat immer schon aufgetretenen und heute zunehmenden
Schwierigkeiten sind um des bleibenden Zieles willen auszuhalten und nicht
selbst noch durch kontraproduktive Schritte zu vertiefen.

5.3 Altkatholizismus wird als Alternative zur heutigen römisch-katholischen
Kirche gesehen und mit im dortigen progressiven Flügel entwickelten, aber nicht
voll realisierbaren theologischen Visionen und Reformen in Verbindung
gebracht bzw. wahrgenommen. Historisch wird weniger auf die (vielfach unbekannte)

Geschichte der Utrechter Union rekurriert als auf den späten Döllinger*. auf
die Kampfessituation der 1870er Jahre, wo nach dem Bruch mit Rom altkatholische

Synoden mit dem Selbstverständnis einer altkirchlichen Partikularsynode
(so in Deutschland, die Schweiz war zunächst etwas unbedarfter) ihre Reformen
und Beschlüsse autonom fassten und darin für heute Vorbild sind. Der weniger
ausgeprägte Sinn für die gewachsene altkatholische Kontinuität erleichtert es.
ökumenische und ekklesiale Visionen aufzugreifen, die woanders entwickelt worden

sind und die vor allem in einem anglikanisch-evangelischen-altkatholischen
Dreiecksverhältnis gelebt werden können: im Rahmen der Anglican connection
kommt es zum Anschluss an die Geschichte der Union.

5.4 Die dritte Weise ist dadurch gekennzeichnet, dass die «klassische»
altkatholische theologische und ekklesiologische Programmatik und ihre geschichtliche

Umsetzung kaum je rezipiert worden ist. Altkatholizismus steht für einen
kirchlich und liturgisch traditionellen Katholizismus, dem theologische Höhenflüge

fremd sind, der aber andererseits durch die hochgeschätzte demokratische

Utrechter Union, in: ders.. Batavia Sacra. Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek
Seminarie 24. Amersfoort 1992. 159-174.

Nachtrag: Meine Wahrnehmungen zur Identitätskrise - die ja auch eine Chance
sein kann - wird der Sache nach auch von anderen (übrigens auch deutschen)
altkatholischen Beobachterinnen und Beobachtern geteilt. Damit steht das forsche
Urteil einer der Gesprächsgruppen, sie würden schlechterdings nicht zutreffen,
in Kontrast.

s6 Bisweilen scheint mir Döllinger als Referenzgrösse für die heutige altkatholische

ökumenische Aufgabe selektiv herangezogen zu sein oder dann aus der
Perspektive der römisch-katholischen Forschung (z.B. Peter Neuner. Döllinger als

Theologe der Ökumene. BOT 19, Paderborn [Schöningh] 1979). die im «Wegbereiter

der heutigen Ökumene» nicht unbedingt denjenigen Döllinger sieht, wie er
im real existierenden Altkatholizismus seit 1871 geschichtswirksam geworden ist.

114



Selbstverwaltung Distanz zu päpstlichen Jurisdiktionsansprüchen wahrt - das

war wenigstens bis vor kurzem der Fall. Eine gewisse marginale Position im
Leben der Utrechter Union ist - zum Teil schon aus geographischen Gründen - die
Folge. Sie wird verstärkt durch die als Katalysator wirkende Frage der Frauenordination.

Diese dritte Weise lässt sich leicht lokalisieren, nämlich primär in der
norclamerikanischen PNCC.

5.5 Im Vergleich verdankt sich die konzeptuelle Konstruktion der ersten Weise

viel mehr der Geschichte des real existierenden Altkatholizismus und der darin

gewachsenen Theologie, zumal in der Gestalt der Utrechter Union, während
die zweite Anleihen aus der bisweilen chaotischen Entstehungsgeschichte (und
ihrer vergleichsweise oft rudimentären Theologie) mit Elementen einer nicht
genauer definierten ökumenischen Theologie der Gegenwart verbindet. Die zweite
steht zur ersten im Verhältnis einer gebrochenen Kontinuität oder einer Ablösung,

die sich in den letzten 20 Jahren verdeutlicht hat (sog. Uraltkatholizismus
vs. Alternativ-/Reform-/Neualtkatholizismus). Die Prioritäten der konkreten
ökumenischen Aufgaben sind unterschiedlich gesetzt: Überbrückung der Trennung

zwischen West und Ost bzw. zwischen Katholisch und Evangelisch. Weil die
beiden Weisen im altkatholischen «Kerngebiet» (NL. D, CH, A) situiert sind, führen

ihre Interferenzen zu erheblichen Spannungen.

Ohne eine gewisse gemeinsam erarbeitete und verbindliche Klärung der
theologischen Grundlagen und Zielsetzungen der Utrechter Union und ohne die -
noch unterentwickelte - Einsicht, dass jede Synode einer Mitgliedskirche ebenso

Verantwortung für die Utrechter Union trägt wie die IBK oder ein UG, werden
auch veränderte Strukturen m.E. nicht viel verbessern. So gilt es noch einiges zu
tun.

Liebefeld BE Urs von Arx

In der Diskussion wurde nachgefragt, wie der theologische und personelle

Kontinuitätseinbruch genau zu verstehen sei (vgl. 1.2.2). Prof. von
Arx wies auf das Abtreten von Adolf und Urs Küry. Rinkel und Küppers,

auf Änderungen im Kongressausschuss, auf die Gesellschaftskrise

von 1968 und auf den Kulturbruch der 70er und 80er Jahre hin.
Der Begriff «Ortskirche» wurde besprochen: darunter ist die Kirche

am Ort zu verstehen, in der der Bischof der Eucharistiefeier vorsteht87.

Ein Teilnehmer fragte, ob denn Notkirchen Ortskirchen sein könnten.
Dies sei tatsächlich möglich, auch wenn es sich dabei um «Notortskirchen»

handle.
Die drei vorgestellten Modelle (vgl. 5.2.5.3 und 5.4) seien als idealtypische

Zuordnungen nicht bloss über die Länder zu verteilen, sondern es

n Prof. von Arx fügte eine Literaturliste zur altkatholischen Auffassung dieses
Begriffes dem Referat bei.

115



handle sich um Schwerpunkte, die in den jeweiligen Ländern anzutreffen

seien. Die ersten zwei Modelle seien dynamisch, das dritte statisch.
Es gehe hier um verschiedene Ansätze. Das erste Modell orientiere sich

an der altkirchlichen Ökumene (Annäherung an die Orthodoxie, seit

1872). Es habe nie einen bilateralen Dialog mit den Protestanten gegeben:

die Adressaten des Altkatholizismus seien immer die Orthodoxen
und die Anglikaner gewesen.

Ein österreichischer Teilnehmer fügte hinzu, der Bischof könne in
den deutschsprachigen Ländern nicht allein die Ortskirche repräsentieren,

sondern müsse dies, z.B. in Österreich, immer mit dem Vorsitzenden

des Synodalrates zusammen tun. [Ausserdem besitze der Bischof
kein Stimmrecht in der Synode.] Des weiteren stellte dieser Teilnehmer
fest, dass die Beschlüsse der IBK in den letzten Jahren sehr vage gewesen

seien: dass die Bischöfe in vielen Fragen zwar abgestimmt, aber manche

Dokumente nicht unterschrieben hätten: dies habe weiter zur
Unsicherheit beigetragen.

29. August: Gruppenarbeit

Die Diskussion in den Kleingruppen ging von den folgenden Fragen aus:
1. Berichten Sie aus eigener Erfahrung: Wie erleben Sie selbst die

Identität der Altkatholischen Kirche bzw. des Altkatholizismus? (Vgl.
das Referat von Prof. Urs von Arx, Abschnitt 5.)

2. Wie sollte in der Utrechter Union das Verhältnis zwischen Autonomie

der Ortskirche und verbindlicher Gemeinschaft sein, für die ein
gemeinsames Organ verantwortlich ist? (Klären Sie bitte solche Begriffe
wie «Autonomie» und «Ortskirche». Welche Funktion und welche

Zusammensetzung sollten ein gemeinsames Organ bzw. gemeinsame Organe

haben?)

30-August: Bericht aus den Gruppen im Plenum

Zur ersten Frage wurden die folgenden Gedanken aus den Gruppen
geäussert:

Aus Gruppe 1:

1. Oft haben Gemeinden eine bestimmte Art eigener Identität, die
besonders gelebt wird und implizit ist. Hinzu kommt aber, dass jede
Gemeinde ihr Altkatholisch-Sein vielleicht anders auffasst.

116



2. Wir spüren, dass die Kirchenmitglieder sich manchmal vor der Frage

nach der altkatholischen Identität fürchten. Es gibt aber auch

Gemeindemitglieder, die ganz bestimmte Vorstellungen haben: Sie nennen
dann z.B. die Synodalität, die Gemütlichkeit der Gemeinde usw.

3. Römische Katholiken, die unserer Kirche beigetreten sind, haben
bisweilen ihren römisch-katholischen Flintergrund nicht verarbeitet. Es
ist schwer, vor diesem Hintergrund eine positive Identität zu entwickeln.

4. Wenn die Beziehung zwischen Kirche und Kirchenmitgliedern auf
Gegenseitigkeit beruht, wird ein gutes Klima für die Identitätsentwicklung

der Kirche geschaffen.
Kirchenmitglieder sind zuweilen besonders an inhaltlichen Fragen

interessiert; Strukturfragen sind dadurch von sekundärer Bedeutung.
5. In das Gespräch über Identität sollten gesellschaftliche und kulturelle

Tatsachen einbezogen werden.

Aus Gruppe 2:
1. Ein Strang betont die Erfahrbarkeit altkatholischer Identität vor

Ort (Ehrlichkeit, Spiritualität, für Österreich: Arbeiterkirche; ökumenische

Offenheit; Sich-gegenseitig-Kennen in überschaubarer Grösse;

Abgrenzung gegen die römisch-katholische Kirche; Bischofswahl durch
Geistliche und Laien und Selbständigkeit der Ortskirche; ethisch liberal;

Toleranz; offenes Denken; Fragen werden zugelassen).
2. Ist die konstatierte Identitätskrise nicht gesamtgesellschaftlich als

heutige Krise des Christentums zu sehen?

Dazu passt, dass der Bruch mit Symptomen wie Fragmentarisierung
und Segmentierung die Gesellschaft durchzieht.

3. Ist die konstatierte Identitätskrise nicht gesamt-ökumenisch zu
sehen, als Stagnation im ökumenischen Prozess?

4. Gibt es die eine altkatholische Identität? Gab es nicht vielmehr von
Anfang an eine Pluralität altkatholischer Identitäten, die vielleicht nur
heute augenscheinlicher zutage treten?

Des weiteren: Kann Identität durch Diskurs herbeigeführt werden?
Wir weisen darauf hin, dass Identität immer mit lebendigen Menschen
zu tun hat.

5. Als Hinweis für die PNCC: zur Identität gehört das Lesen der eigenen

Schriften; jedoch sind die Schriften des Kirchengründers Hodur heute

fast unbekannt.
Wir stellen fest: Die theologische Forschung soll pluriform, die Lehre

«una voce» sein.

117



6. Die Diskussion ist auf die Frage zu kristallisieren: Ist das schwieriger

gewordene Gespräch mit der Orthodoxie Hinweis genug auf eine

Identitätskrise? Ist die Perspektive auf die Orthodoxie hier nicht verloren

und wird daran nicht der Kontinuitätsabbruch sichtbar?

Aus Gruppe 3:
1. Die altkatholische Identität ist in der Verbundenheit mit der Alten

Kirche verwurzelt. Eine Konsequenz dieser Verbundenheit ist. dass

man die Überlieferung weiterträgt, aktualisiert und folglich im Hinblick
auf den heutigen Sitz im Leben transformiert.

2. Die Identität wird im Verband der eigenen Gemeinde in der
Communio miteinander erlebt. Dabei wird die eigene Gemeinde immer
auch im Zusammenhang der Lokalkirche (Bistum) erfahren.

3. Die Identität ist nie ein Besitz, sondern immer eine Gabe und
Aufgabe.

4. Die altkatholische Identität muss positiv formuliert werden, nicht
durch Negationen (Aufzählung dessen, was wir nicht haben). Negationen

müssen in positive Formulierungen umgesetzt werden.
5. Zu unserem Auftrag gehört es. nach der Wiederherstellung der Einheit

der christlichen Kirchen zu suchen. Um diese Aufgabe zu erfüllen,
müssen wir theologische Entwicklungen in anderen Kirchen beachten
und auf sie eingehen. Das muss in kritischer Reflexion geschehen. Wenn

wir auf solche Entwicklungen überhaupt nicht eingehen, werden wir
unserer Identität untreu, weil zu ihr auch der ökumenische Auftrag gehört.
Umgekehrt kann kritiklose Übernahme von theologischen Ansätzen
und Entwicklungen aus anderen Kirchen zu Identitätsverlust und zum
Bruch der altkatholischen Identität führen.

6. Kultur- und Mentalitätsunterschiede, die Kommunikationsprobleme
mit sich bringen, sind aber auch positiv zu betrachten in dem Sinn,

dass sie uns Gelegenheit geben, unser Kirchenverständnis als Identität
in Verschiedenheit (trinitarisches Kirchenverständnis) zu bewähren.

Aus Gruppe 4:

Im Zusammenhang mit der ersten Frage ist uns aufgefallen, dass kein
einziges Mitglied unserer Gruppe in einer altkatholischen Familie geboren

wurde; nur ein Mitglied wurde altkatholisch getauft - und zwar im
Alter von 17 Jahren

Als Gründe für den Übertritt aus der römisch-katholischen oder
evangelischen (d.h. meist reformierten) in die altkatholische Kirche wurden

118



einige Stichworte genannt, die die Identität der altkatholischen Kirche
beleuchten können:

- Die drei Grundpfeiler der Apostolizität (mit dem von der Kirche
gewählten Bischof), der Synodalität (also der gemeinsamen Verantwortung

aller Christen) und der Ökumene.

- Mehrfach betont wurden die internationale Gemeinschaft in der
Utrechter Union und die ökumenische Weite, der Anschluss an eine
Grosskirche im Bonner Abkommen von 1931.

- Die «Katholizität in Freiheit», unser Reformkatholizismus schon lange

vor dem 2. Vatikanum und danach wieder im Gegensatz zu
rückschrittlichen Tendenzen in der römisch-katholischen Kirche.

- Als Kehrseite der Medaille wurde vor allem aus Kirchen mit grossem
Anteil von geborenen Alt- oder Christkatholiken (also der Niederlande

und der Schweiz) eine gewisse Enge und auch manchmal ein gewisses

Misstrauen gegenüber den Neuhinzugestossenen, den «vom Winde

Herbeigewehten» (Formulierung aus den Niederlanden), genannt.
Die These vom Kontinuitätsbruch (Referat Prof.Dr. Urs von Arx)

wurde diskutiert und einhellig verneint. Die Gründe:
1) Alle Gründergestalten der altkatholischen Bewegung waren

ursprünglich römisch-katholisch im Sinne von «katholisch in Gemeinschaft

mit Rom» und manche von ihnen hielten lange (z.B. in den
Niederlanden) an römisch-katholischen Positionen fest (Latein, Zölibat,
Ablehnung der anglikanischen Weihen);

2) das Misstrauen, das in der These von Prof. Urs von Arx zum
Ausdruck kommt, ist unbegründet: Beitritte erfolgen in der Regel sehr
bewusst; «nur» wegen des Zölibats kommt kaum ein römisch-katholischer
Priester, oder er wird nicht übernommen; man darf auch den Lernpro-
zess nach einem Beitritt nicht unterschätzen;

3) die altkatholische Kirche hat sich von Anfang an als Brückenkirche
verstanden, und zwar nicht nur zwischen Anglikanern und Orthodoxen,
sondern zwischen Ost und West - bei «West» waren von Anfang an die
Reformationskirchen mitgemeint und mitbeteiligt;

4) der von Urs von Arx zutreffend wahrgenommene Unterschied
zwischen seinen beiden «idealtypischen Annäherungen» liegt nicht in
einem Identitätsbruch begründet, sondern im je verschiedenen Gegenüber

unserer ökumenischen Beziehungen:

- Zum einen steht im Dialog mit den ähnlich verfassten anglikanischen
und orthodoxen Kirchen die Ortskirchenekklesiologie stärker im
Vordergrund als im Hinblick auf die Reformationskirchen.

- Zum anderen kennen die orthodoxen Kirchen (wie die römisch-ka-

119



tholische) nur die (sakramentale) Gemeinschaft bei völliger
Übereinstimmung im Glauben, während Anglikaner und Reformationskir-
chen den Weg der schrittweisen Annäherung bevorzugen.
Noch einmal: es geht nicht um einen Identitätsbruch, sondern um

eine gewisse Eigendynamik der verschiedenen ökumenischen Beziehungen,

die aber von Anfang an alle intendiert waren.
Zur zweiten Frage wurden folgende Gedanken als Ergebnis der

Gruppenarbeit formuliert:

Aus Gruppe 1:

1. Wir stellen fest, dass manche nicht das Empfinden haben, von
ihrem Bischof in der IBK vertreten zu werden.

Es gibt zudem keine Struktur, die diese Repräsentation unterstützen
würde.

2. Es besteht ein Mangel an Klarheit im Bischofsbild, was mit dem
unterschiedlichen Funktionieren des Bischofs in den verschiedenen
Kirchen zusammenhängt.

Es gibt kein Problem mit dem Bischofsamt, sondern ein Leitungsstilproblem

(bzgl. der Form des Bischofsamtes, die in der Zeit veränderlich
ist).

Es wird festgestellt und gutgeheissen, dass der Bischof näher bei seiner

eigenen Kirche als bei der IBK steht.
3. Zur IBK

- Die IBK ist ein Beratungsgremium, nicht die Spitze einer Pyramide
oder das oberste Entscheidungsgremium.

- Die IBK ist Ausdruck von Mitverantwortlichkeit füreinander und für
die Schwesterkirchen (sie ist Ausdruck dessen, dass die Kirchen
gemeinsam füreinander Verantwortung tragen).

- Gewünscht wird: Öffentlichkeit und Transparenz in bezug auf die

Meinungsbildung und Entscheidungsfindung.

- Der Rezeptionsprozess soll in irgendeiner Weise strukturiert werden.

- Es sollte ein Einspruchsrecht der jeweiligen (Bistums- oder Natio-
nal-)Synode bei der IBK geben.
4. Es wäre eine interessante und wichtige Aufgabe, zu klären, was

eine altkatholische Kirche sein sollte. Es sollte bestimmte Minimalanforderungen

geben, ohne die eine Kirche sich nicht «altkatholisch» nennen
dürfte.

Aus Gruppe 2:

1. Die Transparenz der Prozesse innerhalb der IBK sollte verbessert
werden; die Kommunikation sollte auf zwei Ebenen verbessert werden:

120



a) Bischof-Ortskirche
b) Innerhalb der IBK.
2. Der Aufgabenbereich eines «Generalsekretariates» könnte folgen-

dermassen aussehen: Anfertigung des Protokolls, den Informationsaustausch

gewährleisten und Informationen weiterleiten, Vorbereitung der

Sitzungen. Der Generalsekretär soll kein Bischof sein.
3. Ist eine Änderung der Struktur im grossen Stil nicht überflüssig,

wenn mehr Transparenz, Partizipation und Information der Kirchen
geschieht?

Wäre es nicht wünschenswert, dass alle Gemeinden dasselbe Material
erhalten?

4. Zu Verbindlichkeit und Rezeption:
Die Verpflichtung des Bischofs verpflichtet die Kirche zu Rezeption

oder Nicht-Rezeption. Verbindlichkeit ist nicht formaljuridisch festlegbar,

sondern eher als moralische Bindung zu verstehen.

Gründe:

- Ein Rezeptionsprozess ist lebendig und aufgrund der unterschiedlichen

Verfassungen der Mitgliedskirchen nicht formalisierbar.

- Nicht nur Beschlüsse der IBK sind zu rezipieren. Ein Rezeptionsprozess

ist keine Einbahnstrasse nach einem Oben-Unten-Schema:
Bischofskonferenz und Synoden sind zur Rezeption angehalten.

Aus Gruppe 3:

1. Die Lokalkirche (Ortskirche)
Die Lokalkirche (Ortskirche) verstehen wir als Gemeinschaft von

Glaubenden, die in einem geographisch begrenzten Gebiet - Bistum -
wohnen und zur Eucharistie zusammenkommen, wobei der Bischof das

sichtbare, personifizierte Zeichen ihrer Einheit ist.

Die Ortskirche lebt nicht isoliert für sich selbst - sonst wäre sie keine
Kirche -, sondern in Verbundenheit mit den anderen Ortskirchen.

Beim Gespräch in der Gruppe wurde deutlich, wie ungenügend, ja
schlecht die Kommunikation zwischen den Ortskirchen oft ist. Eine Folge

davon ist, dass manchmal Vorurteile übereinander nicht nur entstehen,

sondern auch hartnäckig weiterbestehen.

2. Die Autonomie der Orts- und Landeskirchen
Von einigen wurde gesagt, dass Autonomie ein ungeeigneter

Ausdruck, ja eine Fiktion sei. Dem wurde von anderen entgegengehalten,
dass das nur zutreffen würde, wenn man unter Autonomie völlige
Unabhängigkeit verstünde. Nun steht aber auch bei der politisch-staatsrechtli-

121



chen Verwendung des Wortes Autonomie gerade im Gegensatz zu völliger

Unabhängigkeit.
Autonomie einer Kirche bedeutet, dass sie ihre eigenen Angelegenheiten

selbst regelt. Sofern diese Angelegenheiten aber auch andere
Ortskirchen betreffen, steht die Notwendigkeit zu gemeinsamer Beratung

und Beschlussfassung nicht im Gegensatz zur Autonomie.
Es wurde gefragt, was der Unterschied zwischen Autonomie und

Autokephalie ist. Die Antwort lautet: der Hauptunterschied besteht darin,
dass eine autokephale Kirche auch für die Durchführung von Bischofsweihen

nicht die Zustimmung oder Mitwirkung von anderen als ihren

eigenen Bischöfen benötigt. Es wird festgestellt, dass demnach nur die
Utrechter Union als ganze autokephal ist. die einzelnen Kirchen in ihr aber

autonom sind.

Grenzen der Autonomie sind in erster Linie nicht durch formelle
Regeln gegeben, sondern sie sind eine Konsequenz des ekklesiologischen
SelbstVerständnisses.

Die Autonomie steht in enger Beziehung zur Synodalität einer Kirche:

die Autonomie einer Kirche gründet in ihrer Synodalität, und ihre
konkrete Synodalität ist der Ausdruck ihrer Autonomie.

3. Die IBK
Die IBK wird grundsätzlich bejaht. Probleme werden vor allem in der

Kommunikation zwischen der IBK und den einzelnen Kirchen sowie im
Verhältnis zwischen IBK-Beschlüssen und ihrer Rezeption durch die

Kirchen gesehen. Hier sind Klärungen und Verbesserungen nötig.
Wenn sich zeigt, dass ein IBK-Beschluss nicht rezipiert wird, muss sich

die IBK von neuem mit der Frage beschäftigen. Es wird darauf hingewiesen,

dass Rezeptionsprozesse je nach Fall recht lange Zeit brauchen können

und nicht gewaltsam in einer vorgegebenen Zeit zum Abschluss
gebracht werden können.

Aus Gruppe 4:

Zur zweiten Frage haben wir versucht, zwei Dinge, die notwendig
zusammengehören, logisch zu differenzieren: die Frage der Repräsentation

und die der Kompetenzen.
Zur Repräsentation: ein Teil der gegenwärtigen Probleme rührt

daher, dass wir synodal verfasste Landes- oder Nationalkirchen haben, die
ein oder mehrere Bistümer umfassen, während international die Bistümer

durch den Bischof vertreten sind - also die Nationalkirchen
verschieden stark durch einen oder durch mehrere Bischöfe oder - in Fäl-

122



len. wo die Bischöfe nur unzureichend ihre Synoden einbeziehen - als

synodal verfasste Landeskirchen überhaupt nicht repräsentiert sind. In
diesen Zusammenhang gehört die Forderung, dass die Theorie der
Ortskirchenekklesiologie (die sich auf das Bistum als Ortskirche bezieht)
und die Praxis der synodal verfassten Landeskirchen miteinander
versöhnt werden müssen. Anders gesagt: die bischöflich-synodale Struktur
unserer Kirchen sollte auch auf internationaler Ebene entwickelt werden.

Damit hängt die Frage der Kompetenzen zusammen. In realistischer

Einschätzung der Autonomie-Erhaltungs-Bestrebungen in unseren
Kirchen möchte niemand in unserer Gruppe die Errichtung einer
internationalen altkatholischen Kirchenprovinz oder eine Utrechter Synode im
Sinne der nationalen Synoden. (Anmerkung: im Hinblick auf die in
allen Kirchenverfassungen verankerten nationalen Synoden mit ihrer
Zusammensetzung [Geistliche und - mehrheitlich - Laien] und ihren
Kompetenzen ist die Bezeichnung der IBK als «Synode» mit anderer
Zusammensetzung und [fast] ohne Kompetenzen mindestens missverständlich,

wenn nicht irreführend.) Um die Beteiligung der Orts- und Landeskirchen

bei wichtigen Entscheidungen zu gewährleisten (schon die
geltende Utrechter Vereinbarung fordert das Einvernehmen der Bischöfe
mit ihren Kirchen), sollten wichtige Entscheidungen sozusagen in zwei

Lesungen der IBK erfolgen, zwischen denen die Bischöfe die Stellungnahme

der Synoden einholen müssen. Dadurch würden die Synoden

vor Bischöfen geschützt, die bisher nicht ganz selbstverständlich ihre

Synoden einbezogen haben; aber auch die Bischöfe werden geschützt

vor dem Problem der «doppelten Loyalität»: diese ist nicht theologisch
begründet - theologisch ist der Bischof primär mit seiner Kirche
zusammenzusehen -, sondern seit 1974 (Revision der Utrechter Vereinbarung)

durch die bisweilen rivalisierenden Zuständigkeiten der IBK und
der Synoden. Die Variante, dass ausser dem Bischof noch andere Personen

an die IBK-Sitzungen gehen (heute: Berater; Urs von Arx: «Utrechter

Gremium»), bringt nur höhere Kosten, für die Sache aber weniger
als die Einbeziehung der Synoden.

In diesem Zusammenhang wurde auch ein Unbehagen geäussert: Die
von den altkatholischen Vätern (die Mütter waren damals weniger
publizistisch tätig) vermisste Transparenz des Ersten Vatikanum wird auch
öfters bei der IBK vermisst. Kaum verständlich ist. dass ausser den Personen,

die in den internationalen und nationalen Strukturreformkommissionen

mitarbeiten, sowie abgesehen von dieser Theologenkonferenz
die Kirchen mit ihren Synoden nur wenig in die Diskussion miteinbezo-

123



gen werden. Ausgerechnet die reformbedürftige IBK will in Wislikofen

II innerhalb von nur drei Tagen über ihre eigene Reform beschliessen;

dies lässt skeptische Gedanken aufkommen ...88

Abschliessend wurde gefordert, dass die IBK wieder stärker die

IAKThKn und IAKKe einbeziehen sollte; die Qualität auch der jüngsten

Kongresse wurde dabei recht positiv beurteilt.
Eine letzte Anmerkung: Zum von den Bischöfen der PNCC

ausgesprochenen Bruch der Kommuniongemeinschaft mit der Altkatholischen

Kirche in Deutschland wurde festgehalten, dass wir (unsere Gruppe)

von der IBK - nicht von der deutschen Kirche - die Klarstellung
erwarten, dass eine solche Aufkündigung der Kommuniongemeinschaft
innerhalb der UU nicht hingenommen werden kann, nachdem ausser
der PNCC keine Kirche der UU die Gemeinschaft mit den Anglikanern
aufgekündigt hat, als dort die Frauenordination eingeführt wurde...!

Am Ende der Konferenz wurde die folgende Erklärung verabschiedet:

Erklärung der 33. Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz

1. Die 33. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz hat auf
ihrer Tagung vom 26.-31. August 1996 in Salzburg Überlegungen über die

Grundlagen und eine Strukturreform der Utrechter Union angestellt.
Sie greift damit eine entsprechende Anregung der Internationalen
Bischofskonferenz (IBK) von 1994 auf.

2. Die Konferenz ist nach einer Aussprache über verschiedene Modelle

zum Schluss gekommen, die gewachsenen Strukturen der Utrechter
Union und der IBK. des Organs, das für die Gemeinschaft der altkatholischen

Kirchen die erste Verantwortung trägt, seien grundsätzlich zu
bewahren.

88 Der obige Bericht wurde im Plenum mündlich vorgetragen. In der Gruppe
wurden ausserdem die folgenden Fragen aufgeworfen, die nicht im Plenum vorgetragen

wurden:
Sollte nicht in der Verfassung jeder Mitgliedskirche der Utrechter Union der

Bezug zu ihr verankert sein? Ist dies der Fall? Wenn ja. müsste dann nicht jede
Strukturreform dieser Union, also auch die nun geplante, von den Synoden aller
Mitgliedskirchen mitverantwortet werden? Ist dies beabsichtigt?

124



Sie sieht aber im Hinblick auf die Mitverantwortung der einzelnen
Kirchen am Leben der Utrechter Union einen Bedarf für die Verbesserung

der Kommunikation zwischen der IBK und den Kirchen wie auch
zwischen den Bischöfen selbst. Damit soll gewährleistet werden, dass

die Partizipation der einzelnen Kirchen an den gemeinsamen Aufgaben
der Utrechter Union wie auch der Zusammenhalt der Kirchen, die ihre
Aufgaben in geschichtlich, kulturell und ökumenisch unterschiedlichem
Kontext erfüllen, gestärkt wird.

3. Die Konferenz ist der Meinung, dass bei Fragen, welche die Utrechter

Union als Ganzes betreffen, ein wechselseitiger Prozess von
Meinungsbildung und Entscheidungsfindung zwischen der IBK und den
einzelnen Kirchen in Gang kommen muss. Angelegenheiten, welche die
Utrechter Union angehen, sind etwa die Aufrechterhaltung der Gemeinschaft

der Orts- und Nationalkirchen, die Beziehungen zu anderen
Kirchen und grundsätzliche Fragen des Glaubens und der Kirchenordnung.
Mit diesem Prozess soll sowohl die Aufnahme von einzelkirchlichen
Initiativen durch die IBK als auch die Rezeption von Beschlüssen und

Erklärungen der IBK durch die Orts- und Nationalkirchen erkennbar und
erleichtert werden.

4. Die Konferenz ersucht die IBK, die internationale Strukturkommission

zu beauftragen, nach Mitteln zu suchen, wie die genannten
Erfordernisse verbesserter Kommunikation und Partizipation verwirklicht
werden können. Sie legt dabei grosses Gewicht darauf, dass die Prozesse

der Meinungsbildung und Entscheidungsfindung in der IBK wie auch in

den Orts- und Nationalkirchen möglichst transparent und öffentlich
dokumentiert sind. Sie hält es auch für wichtig, dass der Begriff des

Rezeptionsprozesses umschrieben und in diesem Zusammenhang ein Verfahren

entwickelt wird, wie die Nichtrezeption von Erklärungen und
Beschlüssen der IBK festzustellen ist und wie die IBK auf diese Nichtrezeption

zu reagieren hat.
5. Die Konferenz verweist im übrigen auf die Berichte der Gesprächsgruppen.

Salzburg, den 30. August 1996

Declaration of the 33rd International Old Catholic Theological
Conference

(1) At its meeting held in Salzburg, Austria, August 26-31, 1996, the
33rd International Old Catholic Theological Conference considered the

125



foundations and a structural reform of the Union of Utrecht, taking up a

corresponding suggestion of the 1994 International Bishop's Conference

(IBC).
(2) After discussing several patterns, the Conference concluded that

the developed structures of the Union of Utrecht and the IBC - the

organ primarily responsible for the communion of the Old Catholic
Churches - ought basically to be maintained. Concerning the joint
responsibility of the individual Churches for the life of the Union of
Utrecht, however, it sees a need for improving the communication
between the IBC and the Churches as well as among the Bishops
themselves. This is to ensure that the participation of the individual Churches
in the communal tasks of the Union of Utrecht as well as the coherence
of the Churches, which fulfill their tasks in historically, culturally and

ecumenically different contexts, can be strengthened.
(3) The Conference is of opinion that in matters of concern to the

entire Union of Utrecht, a mutual process of opinion shaping and decision

making between the IBC and the individual Churches would have to be

initiated. Issues of concern to the Union of Utrecht are, e.g., maintaining

the communion of the local and national Churches, the relationships
to other Churches, and fundamental matters of Faith and Order. Both
the acceptance of initiatives of individual Churches by the IBC and the

reception of decisions and declarations of the IBC by the local and

national Churches are to be recognized and facilitated by this process.
(4) The Conference requests the IBC to charge the international structural

reform commission to look for ways as to how these requirements
of improved communication and participation could be implemented. It
emphasizes that the processes of opinion and decision making in the

IBC as well as in the local and national Churches be as transparent and

on public record as possible.
It also thinks it important that the term of «Process of Reception» be

explained and. in this context, a procedure be developed as to how the

non-reception of declarations and decisions by the IBC would be stated
and the IBC ought to react to this lack of reception.

(5) The Conference also refers to the reports of the discussion groups.

Salzburg, August 30, 1996

This translation is from the German text which is the only authorized text.

Hilversum M. EG. Parmentier

126


	Utrechter Union : Voraussetzungen, Modelle, Konsequenzen

