Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 2

Artikel: Utrechter Union : Voraussetzungen, Modelle, Konsequenzen
Autor: Evans, Gillian R. / Oeyen, Christian / Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Utrechter Union — Voraussetzungen, Modelle,
Konsequenzen

Bericht iiber die 33. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
vom 26.-31. August 1996 in Salzburg (Osterreich)

Rund 60 Theologinnen und Theologen aus fast allen altkatholischen
Kirchen trafen sich zur 33. Internationalen Altkatholischen Theologen-
konferenz vom 26.-31. August 1996 im Salzburger Bildungshaus St. Vir-
gil. Die Konferenz war also sehr gut besucht, erfreulich war auch die Teil-
nahme vieler jiingerer Teilnehmer. Das grosse Interesse an diesem The-
ma zeigt wohl, wie sehr die Zukunft der altkatholischen Kirchengemein-
schaft die Gemiiter bewegt. Ziel der Konferenz war es, zu kliren, was
die verschiedenen, bisher von einzelnen nationalen Kommissionen erar-
beiteten Modelle und Reformpline in bezug auf eine kiinftige Struktur
der Utrechter Union fiir Konsequenzen haben.

Drei Referate, die alle abgedruckt sind, dienten als Grundlage fiir die
Arbeit der Konferenz. Wichtiger als je zuvor waren die Gruppengespri-
che. Die Bibelarbeiten, mit denen jeder Konferenztag begann, fanden
immer in den Gruppen statt.

26. August: Begriissung durch die Sekretirin der Konferenz,
Pastorin Angela Berlis

«Meine sehr verehrten Damen und Herren, liebe Briider und Schwe-
stern,

die zahlreichen Anmeldungen fiir die diesjdhrige Theologenkonferenz
zeigen das grosse Interesse, das am diesjihrigen Thema <Utrechter
Union — Voraussetzungen, Modelle, Konsequenzen»> besteht.

Dabei muss ich gestehen, dass wir bei der Vorbereitung dieser Konfe-
renz recht lange darum gerungen haben, ob wir nicht doch dem in Frie-
dewald bevorzugten Thema <Evangelisierung> den Vorrang geben soll-
ten.

Was schliesslich den Ausschlag fiir die Entscheidung zum Thema <Ut-
rechter Union> gegeben hat — auch auf die Gefahr hin, dass manche dies
als «Schmoren-im-eigenen-Saft> ansehen wiirden, war die Tatsache, dass
die IBK fiir das Jahr 1997 die Frage der Strukturreform in Wislikofen I1
auf ihre Tagesordnung gesetzt hat. Es entspricht dem Selbstverstdndnis

65



der Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz, aktuelle, fiir
die inneraltkatholische Diskussion relevante Themen aufzugreifen und
zu behandeln. Einerseits nimmt die Theologenkonferenz damit ithre Ver-
antwortung wahr, die theologische Diskussion anzuregen und mogliche
Losungsmodelle auf der Grundlage der altkatholischen Theologie zu er-
arbeiten. Zweitens hoffen wir in diesem speziellen Fall, das Gesprich,
das bisher hauptsichlich in den nationalen Kommissionen gefiihrt wor-
den ist, auf eine breitere Diskussionsbasis zu stellen. Das Resultat dieses
Meinungsaustausches wird hoffentlich von Nutzen fiir die Arbeit der In-
ternationalen Strukturkommission (und fiir die Arbeit der IBK) sein.
Von dieser breiteren Diskussionsbasis erwarten wir drittens eine Kli-
rung, vielleicht auch den Anfang eines Aussiebeprozesses bisher neben-
einander bestehender Vorstellungen und Ideen, wie eine Strukturidnde-
rung aussehen sollte.»

Nach dieser Begriissung stellte die Sekretédrin der Konferenz die drei
Referate kurz vor und ging auf die Rolle der Bibelarbeiten und der
Gruppengespriche ein. Da der Erzbischof wegen der plotzlichen Er-
krankung seiner Frau im letzten Moment absagen musste, wurde der tra-
ditionelle Bericht des Erzbischofs kurzfristig durch ein anderes Pro-
gramm ersetzt. Die Teilnehmer/innen wurden gebeten, wichtige aktuel-
le Fragen und besondere Anliegen ihrer Kirche vorzustellen. Als wich-
tigempfundene Themen waren u. a. die Notwendigkeit, tiber die Frauen-
ordination einen baldigen und deutlichen Beschluss zu fassen, das stéin-
dige Diakonat, der Nachwuchs der Geistlichen, das Verhiltnis Taufe—
Firmung-Erstkommunion, sowie die finanzielle Lage der Kirchen.

27. August: Die Utrechter Erklirung und Modelle
von Kirchengemeinschaften

Das erste Referat der Tagung wurde von Dr. Gillian Evans (Oxford) ge-
halten. Sie stellte verschiedene Arten von Kirchengemeinschaft vor, die
im Augenblick im 6kumenischen Gesprich eine Rolle spielen, und skiz-
zierte deren theologische und ekklesiologische Konsequenzen. Sie zeig-
te, wo diese Modelle auf die altkatholische Situation und Diskussion an-
wendbar sind und wo nicht. Die Referentin brachte ausserdem ihre
Hoffnung auf einen weiteren gemeinsamen Weg der anglikanischen und
der altkatholischen Kirchen zum Ausdruck.

66



Models of Communion

In 1931 Anglicans and Old Catholics reached the Bonn Agreement. This says:

1. Each Communion recognizes the catholicity and independence of the other
and maintains its own.

2. Each Communion agrees to admit members of the other Communion to par-
ticipate in the Sacraments.

3. Intercommunion does not require from either Communion the acceptance of
all doctrinal opinion, sacramental devotion, or liturgical practice characteristic of
the other, but implies that each believes the other to hold all the essentials of the
Christian Faith.

This implicitly contains a model of communion which could not have been ex-
amined at the time in the way it can now, because the ecumenical work of the last
century, and particularly that which has been done since the Second Vatican
Council put the debate on a new footing, has thrown into relief the complexity of
issues which had barely been glimpsed in the 1930s, and which I can merely
sketch here in some of their aspects. Let me point to one or two things at the out-
set. The overriding concern of this 1931 text is with respect for one another’s inde-
pendence and with not requiring change or even, it seems, very much rapproche-
ment. What is offered does not go far beyond mutual approval. Yet on that basis it
has proved possible to set up an arrangement which allows us to meet in one Eu-
charist, so it has had its force.

That has been possible largely because we can already recognize one another’s
ministries, and so there has been no need to cope with the huge problems the lack
of that recognition poses in other bilateral conversation, especially between
churches which have bishops and churches which do not.

If I were to leave you with one thought above all, it would be that we should
move on now from the use of the term “intercommunion” and seek communion
in one Church together. This is more urgent than it was because the European
scene has been changed out of all recognition since 1931 and there have been
agreements between Anglicans, Reformed and Lutherans in Europe with which
the Bonn Agreement must now fit in — the Meissen and Porvoo agreements in par-
ticular.

But our first concern should be with the ecclesiology, that is, not with the im-
pact of events but with dimension of the eternal in which Christians should always
seek to work. That is important if we are to take a sufficiently large and patient
view and not to be driven by events. That means some hard work on refining our
understanding of what a communion in one Church could mean. The question of
the goal of unity 1s becoming increasingly urgent ecumenically on the wider
scene, because unless there is a clear picture of the objective it is difficult for dia-
logue to see where it is going. Paradoxically, this has become an ever more visible
difficulty during a period when the theology and ecclesiology of koinonia have
been developing rapidly. We need to review the models of communion available
to usin the light of these uncertainties about identifying the goal which go so chal-

67



lengingly hand in hand with an increasingly confident embracing of a lived reality
of koinonia in so many places.

A number of factors have recently clouded thinking about the nature of the
goal of unity. The first is the sharpening of concern about the proper balance of
unity and diversity which has taken place as communities reach agreement and
begin to plan actual steps towards unity. Again and again those steps falter when
it comes to taking the stride which would make the two one Church. The ten-
dency has been to set up structures in which what is achieved is “reconciled diver-
sity” rather than unity, that is, in which two distinct churches continue in being,
but now in close and friendly relationship'. The phrase “reconciled diversity” was
coined in a Lutheran context, and the concept has remained particularly impor-
tant in dialogues involving the Lutherans. But it is clearly exactly what the Bonn
Agreement amounted to.

A second factor has been the difficulty for Rome as for other Churches, of
being quite sure what is implied by the phrase subsistit in as used by the Second
Vatican Council. Rome itself appears to be addressing this in the new Encyclical,
Ut unum sint, but there remains a tension between the picture of a catholic
Church which is simply the community of all Christ’s people, those baptised into
Christ’s body, which would ipso facro also be a communion with the See of Rome;
and a Catholic Church which is juridically the Church in communion with the See
of Rome in a way which has implications not all Christians everywhere would, for
historical if not for ecclesiological reasons, be able to accept.

The third issue is sharpened by talks between the Roman Catholic and Ortho-
dox Churches. Orthodoxy, like Anglicanism, has always recognized a primatial
role (most especially within a “provincial” or “metropolitan” structure). For the
Orthodox it has been largely uncontroversial that the See of Rome is the senior
patriarchate in the universal Church. But the Orthodox are firm about the distinc-
tion between a primacy of honour and one of jurisdiction, and Anglicans, too,
have historically favoured that structure?.

But “honour™ is not unequivocal in this context. It need not mean merely the
giving of a certain respect to a senior bishop. There can be — and certainly is for
the Orthodox — some element of authority in it, if not of power. Yet it 1s talk of po-
testas which has historically tended to create the problem. I take one or two ex-
amples from the Anglican tradition.

“A primacy of order may consist with an equality of dignity; but a supremacy
of power taketh away all parity. He is blind who doth not see in the history of the
Acts of the Apostles, that the supremacy or sovereignty of power did not rest in
the person of any one single Apostle, but in the Apostolical College™ argued the
Angiican Bramhalil in the sevenieenth century’. Richard Field, in Of the Church,
published in 1606, argues that a primate has “authority immediately from Christ,
which is not to be restrained or limited by any, but by the company of bishops:
wherein though one be chief for order sake, and to preserve unity, and in such

"The recent Concordat between Anglicans and Lutherans in the USA 1s a perti-
nent example.

2 On some of the issues see G. R. Evans, “The Anglican Doctrine of Primacy”,
Anglican Theological Review 72 (1990) 363-378.

* Bramhall, Works, ed. L. A.C.T., 1844. 11.469.

68



sort, that all things must take their beginning from him, yet he can do nothing
without them”*.

The concern here is clearly to strike a balance between the primate and his fel-
low-bishops, in which they can act as a check on his exercise of authority by exer-
cising it with him, and thus preventing any danger of abuse of power.

Where there is no absolute jurisdictional supremacy the resulting structure is
of a sisterhood of churches, metropolitan and other. The Orthodox understand
this as a lived reality perhaps better than any other community. They distinguish
historically between a duty of universal intention in matters of faith, which all
churches must share, and the freedom to vary rites locally, as local needs may de-
termine, so long as that is not done in a way which can damage the integrity of the
koinonia of the Church as a whole. The ground-rules here are clear and agreed in
the early Church, but need careful study in all communions in the present climate
of debate about unity and diversity. There is also an equality and a mutual respect
in this sisterhood.

An ecumenical task lies before us of coming to an understanding of the eccle-
sial standing of other communities so that they may, where appropriate, also be re-
garded as equally sisters. The conditions in which this may be appropriate need a
great deal of thought. Baptists, Reformed and other differ radically in their self-
understanding in this respect. So where there is not a history of thinking in terms
of sisterhood and primacy that may not be a helpful way to go until that heritage
has been understood and the ideas involved to some degree taken into these
other systems. It has to be conceded that this is a language and conceptual frame-
work which may not be congenial to some traditions. Anglicans and Old Catho-
lics can play a useful role here in their dialogue.

And of course there is a further ecumenical task of exploring ways in which a fu-
ture sisterhood of Churches, when we have come to a common understanding of
what that may be, may use a primacy of the whole Church as a ministry of unity.
Here, too, Anglicans and Old Catholics have much to contribute.

ARCIC I proposed in its Final Report a new way through the old impasse by
speaking in terms of a primatial duty of special responsibility for unity. This
theme is taken up in Ut unum sint. It is of the first importance that it is joined
there to the principle that the Pope cannot discharge that duty alone, that he
needs the help of the people of God in their representatives and in their persons
to fulfil his calling. There is a profoundly significant task to be tackled here, in de-
fining the nature of that unity for which universal primacy may be said to be re-
sponsible, whether it is spiritual or juridical or both; whether it requires or de-
pends upon unanimity, and so on.

Models of communion

If these, then, are roughly the problem-areas of this moment in trying to arrive
at agreement on the goal of unity, what are the “models of communion” under dis-
cussion now? At one end there is the straightforward notion that we are seeking

* Richard Field, Of the Church (1606 2nd ed. 1628), Chapter 32. On this theme
see H.R.McAdoo, “Anglican-Roman Catholic Relations, 1717-1980", Rome
and the Anglicans, ed. Haase (Berlin, 1982), 166, 273-7.

69



simply to become one visible Church, sharing common structures and a single
ministry.

But the problems with that are twofold:

First we have to reach agreement on the structures and reconcile existing minis-
tries, and that means doing so not two by two but in a way which ultimately brings
all Churches together in this way.

[t also means that the issue of uniformity has to be addressed. In sixteenth cen-
tury England at the time of the Reformation there was strong pressure for uni-
formity. It was made a requirement that everyone should worship in his or her
own parish church and use exactly the same liturgical forms. Only those whom
the bishop licensed could lead worship and only they could preach. Even the vest-
ments of ministers were to be the same. It took centuries of successive Acts of Par-
liament to allow toleration of difference.

Secondly — and that is perhaps what must most concern us here - there is the
problem that smaller Churches naturally fear being swallowed up by larger ones
in any such process. In the 1920s Dom Lambert Beauduin used the expression
“united not absorbed™ in the pioneering Malines conversations which were held
between the Church of England and representatives of the Belgian Roman Catho-
lic Church. He had the idea of setting up something close to what has been called
“uniate” structure. By this device some churches of the East had from the six-
teenth century kept their liturgy and their canon laws but entered into commun-
ion with the See of Rome instead of the See of Constantinople. But in the local
areas where this was done there was mutual hostility between the uniates and the
Orthodox. This has been particularly noticeable again in recent years since the
Iron Curtain was breached.

The underlying fear which the uniate solution sought to address is of losing
ecclesial identity in a union with a large and powerful other church. This proved a
blockage in the 1970s, when Cardinal Willebrands argued for a “communion of
communions”. In this plan, or on this model, the Bishop of Rome acts as the focus
of communion, on the principle that those in communion with him are ipso facto
in communion with each other. This “personal episcopal focus™ of communion
has a parallel in the Anglican Communion, where the defining “communion” con-
sists in being in communion with the Archbishop of Canterbury, although that
does not, paradoxically, place all the provinces in communion with one another
since the breakdown of mutual recognition of ministry which has resulted from
the ordination of women in some provinces and not in others; and in particular
from the consecration of women in some provinces to the episcopate. The prob-
lem of fear of loss has arisen again lately in talks with the Moravians, who repre-
sent an extremely small community in England and who, for all their desire for
unity, rightly fear that in some sense “they” will not survive union.

There is, however, another model of a single communion in the notion of an
“organic unity”. This “organic”™ model has the sanction of New Testament im-
agery of the body. It has been in use for more than a century in Anglican par-
lance®, and was employed at the Lambeth Conference of 1920. Its advantage is
that it recognizes that a single body not only has parts, none of which 1s self-suffi-
cient, or indeed able to survive without the others, but also that those parts will be

3Tt occurs 1n 1888.

70



distinctive in their functions, in what they bring to the welfare of the whole body,
and in their position in it. The Faith and Order Commission of the World Council
of Churches has historically been sympathetic to this idea.

To some communications, the drawback of this model is that it places great
weight on the principle that no single church or communion can be fully the
Church independently of others. In some protestant communities the doctrine of
the completeness of the local church as the only valid visible expression of
Church is strong. Such “gathered congregations™ cannot regard themselves as de-
pending for a true ecclesiality upon organic union with others, if that is seen to re-
quire visible links, especially of an organizational sort.

The Orthodox have a different problem with this model. In an ecclesiology in
which the Eucharist is the focal and defining act of the Church with Christ its
Head each local celebration is a microcosm of the one Eucharist of the Church. It
is complete because it is one with the Church. This does not sit comfortably with
talk of “parts of the body™, not because it is in conflict with it, but because the con-
cepts are different.

To move away from models in which the end in view is a single ecclesial entity
is to move into an arena in which the relationships of what are envisaged as re-
maining or persisting communities have to be very carefully defined. In a “fed-
eral” arrangement the linked communities remain completely autonomous and
all agreements between them are made without in any way surrendering that au-
tonomy. Thus any of them could at any point withdraw from any agreement
reached and the focus of “Church” remains strictly “local and divided”. In certain
protestant communities this is a natural pattern, because it respects the distinct-
ness of the local congregation. It does not require any rethinking of the position
of the boundary between the visible and the invisible Church, because it does not
create a visible entity which can itself be called Church.

The Lutheran World Federation produced a variant of the idea of organic
unity at its sixth assembly in 1977, which we have already touched on. This was
the notion of a unity in “reconciled diversity”. The new emphasis here was upon
the value of the existing diversity, and the need to preserve the special gifts and in-
sights which had proved foundational for the separated identities of the communi-
ties which were now entering into a relationship with one another. This approach
means diminishing any element of repentance for the separation. The reconcilia-
tion would consist in working together, but still with an autonomy which could
make it possible for any participating community to withdraw.

Conciliar fellowship is another possibility in this group of solutions. Here the
emphasis is not on the “preservation of the distinctive gifts” element in the “rec-
onciled diversity” scheme, but upon the idea of conciliarity. This is in itself a no-
tion not yet perfectly defined ecumenically. A definition was attempted in 1975,
at the Nairobi Assembly of the World Council of Churches, in terms of each local
church developing continuing relationships with other local churches where this
would be helpful in the fulfilling of the common mission®. But this is not conciliar-
ity as the early Church understood it, nor as it continues to be understood in epis-
copal systems.

¢ Nairobi Report, 60.

¥l



Collegiality and equality

[ want to turn in this context of conciliarity to the related question of collegial-
ity, because in that debate I think there lies for us as Old Catholics and Anglicans
together, the nub of an answer to what our common goal ought to be.

Collegiality is a corporate relationship, and a relationship of equals’. The term
has traditionally been used of the co-responsibility of bishops, who share a pas-
toral responsibility in relation to the universal Church, and who cooperate on be-
half of their local churches. In this way, collegiality is a ministry of unity at an uni-
versal level. But it is clear that in the early Christian centuries a collegial relation-
ship operated at a local level in the government of individual churches and in-
volved colleges of presbyters. Such colleges seem to have constituted authorita-
tive bodies of leadership in the local church, with the individual exercising a per-
sonal office only secondarily to his belonging to the college®. At the same time,
they appear to work in relationship to a higher authority (Paul, Timothy, Titus,
the Twelve®. The developing pattern would seem to have placed a bishop over
and within the college as its chief member™.

From time to time in the Church’s history, bishops have met in councils. This
“conciliarity” differs from “collegiality” in being, necessarily, episodic, where col-
legiality is perpetual. Councils have made decisions, legally and morally binding
on the faithful, which have thus been formally promulgated. But these are in in-
tention expressions of the consensus fidelium, articulated through their bishops,
and thus ultimately a function of the collegial relationship'.

In the recent history of the Church this pattern has been challenged.

i. Churches which do not have bishops have wanted to express collegiality
within their own structures. There is widespread acceptance of the reality and im-
portance of local collegiality in non-episcopal churches. The presbyterian tradi-
tion has made this especially prominent.

il. The ecumenical future must look to the development of collegiality between
leaders of other churches and bishops of episcopal churches™. But it has been a
major difficulty that until we have mutual recognition and reconciliation of minis-
tries, not all ministerial orders can be considered “equal” to one another in the
wider Church in such a way as to make the operation of a true ecumenical col-
legiality possible, especially at a universal level.

7 Cf. BEM 26, 27, “there is need for a college of ordained ministers sharing in
the common task of representing the concerns of the community”

$Acts 11.30; 14.24; 15.2-6; 15.22; 20.17; I Timothy 5.17; Titus 1.5. See
J. M. R. Tillard, “Church of Churches” (Minnesota, 1992), 197{i. and a usefui stu-
dy by G. H. Luttenberger, “The priest as a member of a ministerial college: from
96-¢.300 AD”, Recherches de théologie ancienne et médiévale 43 (1976) 5-64.

® Acts 14.24;15.2-6: 15.22; 20.17; I Timothy 5.17; Titus 1.5.

9 Luttenberger, 62.

" “What is symbolized when bishops come together ... 1s that wider corporate
role, the brotherhood or collegiality of the ministry of oversight”, Cameron Re-
port, 364.

” The Covenant proposals of 1980 saw the ideal as to ““share ... in collegiality
with those who have not been ordained bishop™. Cameron Report, 612.

72



iii. Priests and people have had a place in Anglican (and some other) synods,
and so in decision-making. There is thus equality with bishops in this respect,
without lay people themselves carrying the pastoral responsibility on which the
older relationship of collegiality rested, and with the distinctive role of priests as a
“House” often remaining uncertain. So there is also an inequality of office and
function, which seems at odds with a central principle of collegiality.

iv. There has been talk of “collegiality™ within a diocese, in cases where there
are suffragans as well as the diocesan bishop'. A theology of the collegiality of
diocesan and suffragans within a diocese '* is both traditional and innovative. Epis-
copal collegiality is an expression of the universality of the bishop’s office, his
co-responsibility with other bishops. In that respect suffragans and diocesans cer-
tainly stand in a collegial relationship as bishops. But traditionally each bishop
has come to the collegial relationship on behalf of his local church, and here the
local church contains two or more bishops.

v. In the Anglican Communion as a whole episcopal collegality is affected by
decisions to ordain women priests where there is not yet unanimity in favour of
such a move. In the USA and now in the Church of England there are groups who
are calling for a distinct episcopal oversight organized in a third “province”, or for
other structures which will protect their position. Such bishops would stand in a
doubtful position in some respects in their collegiality with the bishops who or-
dain women priests.

vi. The collegiality of bishops within the Anglican Communion as a whole is af-
fected by the consecration of women bishops in some provinces. At the next Lam-
beth Conference these will not be recognized by all the other bishops of the Com-
munion and so, again, collegiality will be impaired".

Let us move on now to collegiality and the principle of equality, because I think
that there may liec important lessons in koinonia. The Church is the body of Christ
and Christ is the Head of that body. In that familiar and Scriptural image of the
Church, we see the Church as a human and divine community, in which there are
relationships of mutual love and trust; and in which everyone also has a place and
a role and a function as part of the whole.

Since the Second Vatican Council there has been a flowering of the understand-
ing that the Church is a community. This rests on foundations both in Scripture,
and in the theology of the Trinity which was expounded early in the Church’s life.
But it has a new emphasis in the second half of the twentieth century where two
axes of the idea of community have come into a new balance. The first is the prin-
ciple that there must be order in community. In a fallen world order is preserved
only where there are structures and some means of exercising authority through
those structures. So the Church has always been conscious of the need to ensure
the continuance of this mode of binding the community together in unity. The sec-
ond axis is that of an equality in relationships, a mutuality in which the bond is of

'*See Cameron Report, chapter on suffragans.

" Cameron Report, 435 ff.

“There is the additional problem of the validity of their ordinations. It has
been suggested that, for the sake of the acceptance of the new priests, a male
bishop should participate in ordinations carried out by a female bishop? Came-
ron Report, 563.

73



freely chosen and spontaneous love of the members of the community for one
another.

There runs through the history of the Church a strong concern with the first of
these axes, for in human communities there is always a need to guard against the
abuse of powers. It is in this connection that the terminology of “collegiality™ un-
derwent a definitive development in the later Middle Ages, and it is important
not to lose sight of the concerns which shaped it then if we are to draw lessons for
the exercise of collegiality in the present climate. I want to spend a little time on
“collegiality” because I think it has useful lessons for our purposes here.

The canon law of earlier mediaeval centuries had taught that Christ gave all
the apostles authority in the Church and made Peter their head. In the thirteenth
century papal claims of plenitude of power, which had been strengthening for two
hundred years, began increasingly to assert a monarchical authority for Peter’s
successor. Against that the episcopate argued for the rights and powers of indi-
vidual bishops, who were concerned to prevent papal claims of jurisdiction intrud-
ing upon their “territory” (both literal and metaphorical). The crucial point here
is that the tug of war was over the jurisdiction of the Pope and the autonomy of
the single bishop, rather than between a papal monarchy and a collegial episco-
pate.

A compromise solution grew up in the form of a theory of collegiality which
saw the college of cardinals rather than the college of bishops as a collegiate body
established by God to govern the Church'®. The emphasis was on rule rather than
sharing. The theological justification was that the cardinals shared with the Pope
a special responsibility for the condition of the universal Church, and thus collec-
tively and collegially participated in the papal plenitude of power which was nec-
essary for the discharge of that responsibility, in a way individual bishops, as in-
dividuals, could not. It could even be argued that the cardinals were part of the
body of the Pope, tamquam sibi invisceratis. There is clear influence from contem-
porary debates in this, and as such it must be seen as reflecting a relatively short-
term preoccupation. But it helped to sharpen the issue of collectivity which lies at
the heart of the concept of collegiality.

Built into the argument about the relationship of the college of cardinals to the
Pope was an understanding that this body shared a common mind, that the Pope
would take counsel with the cardinals and that they would join their individual
wills with his in consent. This has become a general principle of collegiality in
later thinking, extending to the much wider frameworks in which collegiality is
now deemed to operate.

For that extension of the concept of a collegial “body™ has both extended and
grown less juridically precise in succeeding centuries. In an episcopal structure,
the bishops can readily be deemed to constitute a body with special collective or
corporate responsibilities for order within the body of the Church. There is
plenty of precedent for that view within the early councils, and throughout the his-
tory of the episcopal churches. Because of the relationship in which bishops stand
to their people, as representatives of the local churches who bring their churches

' On this shift, see B. Tierney, “Hostiensis and collegiality”. Proceedings of the

Fourth International Congress of Mediaeval Canon Law, 1972. Monumenta luris
Canonici, Subsidia 5 (Vatican, 1976), 401-9, p.401.

74



with them in that way when they meet in council”’, the whole Church can be con-
sidered to act collegially in and through the bishops.

But in a Western society where democratic structures have increasingly be-
come the desired norm in secular government it has come to be difficult to deny
first the ordinary clergy and then lay people a share in governance. The trend in
Anglicanism has been to open up the synodical structures so as to allow such ac-
tive participation. This collegiality in its “governing” mode now embraces a series
of collegial circles within circles in an ecclesiology which is not always entirely
consistent or coherent, but which honourably seeks to “include™.

This creates an intricate web of interconnection within the Church. (Here the
lessons of Methodist “connexionalism™ are particularly valuable.)

At the extreme boundaries of this collegial inclusiveness in the processes of
governance, there is now a conscious intention of openness to the world, a willing-
ness to take the risks of give and take between the Church and the wider commu-
nity.

Here we are moving into the arena of mutuality and equality in which some-
thing more than governance is involved, and which crosses the axis of “keeping
order™ in the Church along which the ecclesiology of collegiality first evolved. It
is here that the creative thinking of the late twentieth-century on the theology of
koinonia 1s most conspicuously taking place.

One of its dimensions is reflected in the theme of the personal, the collegial
and the communal. This vocabulary partly distinguishes the roles of the individu-
als who have, by their office, special responsibilities within the community, the
task of sharing governance and the need for openness to the whole community,
but it does so on the understanding that these functions are interdependent and
therefore cannot rightly be exercised separately from one another.

An element of accountability in koinonia is also important in the climate of the
late twentieth century. In a top-down structure of governance in the Church sub-
ordinates are answerable to those who have charge of them. But it was recog-
nized even during the mediaeval centuries when such hierarchical notions were
perhaps strongest, that sometimes a senior person would need to be checked or
corrected. It is much more difficult to conduct a common life in which those with
powers are also truly servants at the disposal of those over whom they have
authority. Yet that is the example Jesus set, and it is also the ideal held up through-
out the Christian centuries. A collegiality which makes all the people of God truly
collectively responsible for one another is emerging from the present debate in
these areas.

It is at the point of intersection between a collegiality of governance and a col-
legiality of freedom and mutuality and equality that the process of reception
takes place. This has always been understood in the recognition from ancient
times of an interaction between decision-making by councils and the forming of
the consensus fidelium. The Magisterium teaches definitively, yet, paradoxically,
that teaching ultimately remains subject to its acceptance by the mind of the
Church.

7 This idea was quite explicit in the theology of the Lambeth Conference of
1988.

713



Conclusion

If we are to seek to go this way together into a future communion marked by
mutual respect and equality, we have to accommodate or resolve various difficul-
ties. Liberation theology speaks of “solidarity”. This is a term familiar on the left
wing of secular ideologies and it has a Christian parallel in a notion to be found in
Cassian, of a brotherhood of those who work together or share common tasks.
The solidarity which is important in Roman Catholic and other social thinking —
the “peace and justice” concerns of the World Council of Churches — is solidarity
with the poor, and a concomitant sense of responsibility for the world. There need
be no patronage in that, none of the models of an old world bringing a better life
to the New World and the Third World which has rightly caused so much hostility
and indignation in recent decades at the realization that that was largely the spirit
in which the nineteenth-century missionaries went about their task.

Then there is the question which Anglicans have been confronting recently,
and which is arising everywhere where the ordination of women is taking place in
one part but not another of an existing communion: can there be partial collegial-
ity or degrees of collegiality?

Then again, what is meant by “equality”, “co-responsibility”, “mutuality”
where there is no identity of ecclesial pattern or where there are different scales
of responsibility?

Is it legitimate to extend the concept of collegiality to the ministry of the
people of God as a whole, and if so, in what ways will their collegiality differ from
that of bishops or their “equivalent”, and from ancient thinking about colleges of
presbyters?

I would hope that Anglicans and Old Catholics who have understood one
another very well in amity for sixty years, may be able to tackle these together,
and so move on together without fear, from the Bonn Agreement on intercom-
munion to a new agreement about communion.

Oxford (England) Gillian R. Evans

Im Anschluss an das Referat von Dr. Evans wurde bemerkt, dass der
von ihr verwendete Ausdruck «Interkommunion» aus dem Jahre 1931
seit der Weltkonferenz der Kommission fiir Glauben und Kirchenvertas-
sung in Lund 1952 und der Lambethkonferenz von 1958 iiberholt sei.
Seitdem spreche man von «Full Communion». Dadurch sei das Verhilt-
nis zwischen den anglikanischen und den altkatholischen Kirchen dem
Verhiltnis der anglikanischen Kirchen untereinander gleichgestellt.
Das Verhiltnis zwischen der englischen Kirche und einigen nationalen
lutherischen Kirchen werde diesem Verhiltnis zur Zeit ebenfalls gleich-
gestellt. Uber die entstandene terminologische Unklarheit habe die
Lambethkonferenz 1988 beraten und damals vorgeschlagen, den Aus-
druck «Full Communion» fiir die Beziehung zu solchen Kirchen zu reser-

76



vieren, die an der Entséheidungsﬁndung der anglikanischen Kirche be-
teiligt sind. Eine weitere Prizisierung sei es, deutlicher zwischen «organi-
scher Einheit» und «sichtbarer Einheit» zu unterscheiden. Dabeli sei das
[deal der organischen Einheit nicht (mehr) Brennpunkt des heutigen
Okumenischen Denkens. Solche Brennpunkte seien hingegen Fragen
wie sakramentale Gemeinschaft, die Einheit der Kirche in bezug auf die
Einheit der Menschheit (Stimmen aus der Dritten Welt betonen, dass
ungleiche Partner nicht in kirchlicher Gemeinschaft stehen kdnnen),
konziliare Gemeinschaft, sowie die Konvergenzmethodologie (vgl. die
Limadokumente von 1982). Zudem bestehe ein wesentlicher Unter-
schied zwischen dem genannten Ideal der «versohnten Verschieden-
heit», die ein Modell fiir Gemeinschaft zwischen Konfessionen ist, und
der altkatholisch-anglikanischen Gemeinschaft als einer Gemeinschaft
zwischen Ortskirchen. Die Spannung zwischen Ortskirchenekklesiolo-
gie und Universalekklesiologie seiim ganzen Referat spiirbar. Kann das
Bild des Leibes Christi auf eine Ortskirchenekklesiologie angewendet
werden? Kann die Ortskirche mit einem «Mikrokosmos» verglichen
werden? Oder zerstort das Bild der Ortskirche als Mikrokosmos die Ge-
meinschaftsekklesiologie der Ortskirchen, weil die Universalkirche nie
eine Gemeinschaft von Kirchen sein kann? Auch der (Ehren-)Primat
war Gegenstand der Diskussion: Zunidchst wurde die Frage nach dem zu-
grundeliegenden ekklesiologischen Modell gestellt. Jemand meinte, der
«Primus» miisse in der Lage sein, Sanktionen auferlegen zu konnen:
«der Diener der Einheit soll imstande sein, seine Schafe zuriickzuho-
len». Man verwies auf die altkirchliche Pentarchie, nach der es funf Pe-
trussitze gab. Allerdings sei die Pentarchie zum grossten Teil eine Theo-
rie geblieben, die den korporativen und dialektischen Charakter der Kir-
che betonte. Ein weiteres wichtiges Element sei auch die Kollegialitit,
besser gesagt die Koinonia, da nur Gleichgestellte Kollegen sein konn-
ten. Wenn Frau Dr. Evans von Suffraganbischofen spreche, gelte es, zu
bedenken, dass es diese Funktion in der altkatholischen Kirche nicht
gebe (hochstens in der Polnisch-Nationalen Katholischen Kirche der
USA).

Das zweite Referat dieses Tages hielt Prof. Christian Oeyen (Bonn).
Er ging auf die Intention und die Vorgeschichte der Utrechter Union
und Konvention von 1889 ein.

77



Zum urspriinglichen ekklesiologischen Verstindnis
der Utrechter Union

Mit dem Selbstverstiandnis der Utrechter Union haben sich in den letzten Zei-
ten drei Theologenkonferenzen beschiftigt (Gallneukirchen 1980, Venwoude
1981, Philadelphia 1993°', mit Anlass des hundertjihrigen Bestehens der Union
hat es 1989 eine Reihe von Verdffentlichungen dariiber gegeben®, und noch letz-
tes Jahr haben wir uns mit der Berufung auf die alte Kirche auseinandergesetzt .
Ist nicht schon alles iiber dieses Thema gesagt worden? Ausserdem: Fiihrt uns
eine standige Auseinandersetzung mit uns selbst nicht zur Introvertiertheit, wéh-
rend die Welt, die wir zu missionieren haben, auf das Ende unserer Diskussionen
nicht wartet?

Andererseits ist in der gegenwartigen Situation der Utrechter Union eine Er-
neuerung ihrer Strukturen dringend notwendig geworden. Vor der Gefahr eines
Auseinanderbrechens der Union wird von verschiedenen Seiten gewarnt, und,
ohne so weit zu gehen, ist das Gefiihl, dass etwas gedndert werden miisste, weit
verbreitet. Hier kann m.E. eine Besinnung auf die Anfidnge von Nutzen sein.
Denn jeder Reformvorschlag muss die bisherige Entwicklung vor Augen haben,
um daraus gegebenenfalls Lehren fiir die Zukunft zu ziehen.

Zu untersuchen, wie die Utrechter Union urspriinglich gemeint war, ist ein
spannendes Vorhaben: eine intensive Beschiftigung damit kann uns vielleicht
ein Stiick weiterhelfen. Dazu mochte ich acht Thesen vorstellen, die jeweils von
dem zitierten historischen Material her zu verstehen sind:

L. Die Utrechter Union ist nicht entstanden als Werk der beteiligten Bischdfe al-
lein. Priester und Laien haben den Griindungsprozess zuerst initiiert, ihn dann be-
gleitet, als die Bischiofe aktiv wurden, und entscheidend am Zustandekommen der
Union und der massgeblichen Dokumente mitgewirkt.

Wie in einer gesonderten Studie gezeigt®, wurden die ersten Anregungen zur

'8 Referat, gehalten bei der Internationalen Altkatholischen Theologenkonfe-
renz in Salzburg am 27. August 1996. Der Text wurde nachtriglich leicht erwei-
tert und verbessert.

' Die Akten dieser Konferenz wurden leider nicht veroffentlicht.

2 Siehe die Erklarung der Konferenz in IKZ 73 (1983) 65-69. Die Fussnoten
dazu sind nachtraglich eingefiigt.

MKZ 84 (1994) 7-109.

2 M. Kok, 100 Jahre Utrechter Union - Riickblick und Ausblick, IKZ 79
(1989) 145-161: J. Nieminski, The significance of the Centenary of the Union of
Utrecht, ebd., 162-173; J. Visser, Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung,
ebd., 174-191; F. Smit, Die weitere Entwicklung der Utrechter Union (der altka-
tholischen Bischofe) bis 1909, ebd., 104-135; Ch. Oeyen, Hundert Jahre nach Dol-
linger: die Utrechter Union heute, in OR 39 (1990) 66-76.

2 Int. Theologenkonferenz in Friedewald, IKZ 86 (1996) 1-64.

* Ch. Oeyen, Wie ist die Utrechter Union entstanden? in: J. Hallebeck, B. Wi-
rix (Hg.), Met het oog op morgen. Ecclesiologische beschouwingen aangeboten
aan Jan Visser, Zoetemeer 1996, 108-115.

78



Griindung der Utrechter Union, nachdem Absichtserklarungen der Bischoéfe
1873-74 nicht weiter verfolgt wurden®, vom Canonicus Timotheus van Santen
auf dem deutschen Altkatholikenkongress in Krefeld 1884 gegeben. In den nédch-
sten Jahren setzte sich van Santen fiir eine Intensivierung der Beziehungen zwi-
schen der holldndischen und der deutschen altkatholischen Kirche ein. Neben
Einzelinitiativen ist vor allem hier die zusammen mit J. van Thiel verwirklichte
Griindung der holldndischen Kirchenzeitung De Oud Katholiek zu nennen. Da-
nach konnten Nachrichten aus den anderen altkatholischen Kirchen in Holland
veroffentlicht und umgekehrt Nachrichten aus der hollidndischen Kirchenzeitung
in die deutschsprachigen Veroffentlichungen aufgenommen werden.

Vier Jahre spiter traten neben van Santen auch J.F. von Schulte und F. Wiilf-
fing auf dem ndchsten deutschen Altkatholikenkongress in Heidelberg fiir die
Abhaltung von gemeinsamen Kongressen und fiir eine Verhandlung der Bischo-
fe ein. Dieser Kongress gab die eigentliche Initialziindung zur Griindung der Ut-
rechter Union; die Bischofe griffen diese Initiative auf und vereinbarten die Zu-
sammenkunft in Utrecht. Das erste und wichtigste Dokument, das dort verab-
schiedet wurde, die Utrechter Erkldrung, war seinerseits von F. H. Reusch vorbe-
reitet worden. An den Verhandlungen in Utrecht nahmen die holldndischen Prie-
ster van Santen, Deelder und van Thiel teil. Thre Beitrige waren an zahlreichen
Punkten wichtig, um Bedenken, vor allem der hollandischen Bischofe, zu zer-
streuen.

Dieser ganze Prozess wurde stets vom Kirchenvolk begleitet: Teilnehmer der
Altkatholikenkongresse, Leser der Kirchenzeitungen, ganze Gemeinden, die auf
die Ergebnisse der Gespriche warteten.

Das scheint mir wichtig um zu zeigen, dass die Utrechter Union mehr ist als die
internationale Bischofskonferenz und dass die IBK mit dem ganzen Kirchen-
volk, Priester und Laien in einer eigentiimlichen Verflechtung steht. Auch die ge-
genwirtigen Probleme konnen nicht allein auf der Ebene der IBK gelost werden.

2. Die Utrechter Union ist als Ergebnis der (deutschen) Altkatholiken-Kongres-
se entstanden und hat in deren internationalen Version neben der Bischofskonfe-
renz ein zweites wichtiges Organ.

Eine Konferenz der Bischofe und die Abhaltung von Internationalen Altka-
tholiken-Kongressen wurden vom Heidelberger Kongress 1888 angeregt. Die Bi-
schofe haben ein Jahr spiter diesen Beschluss zur Kenntnis genommen und sich
bereit erklirt, an einem solchen Kongress teilzunehmen — oft wird dieses vierte
Dokument der Utrechter Konvention weggelassen. Es ist darum angebracht, es
hier im Wortlaut zu zitieren:

«Johannes Heykamp, Erzbischof von Utrecht, Casparus Johannes Rinkel, Bi-
schof von Haarlem, Cornelius Diependaal, Bischof von Deventer, Joseph Hubert
Reinkens, Bischof der altkatholischen Kirche Deutschlands, Eduard Herzog, Bi-
schof der christkatholischen Kirche der Schweiz, nehmen Kenntnis von dem auf
dem altkatholischen Congresse zu Heidelberg am 3.Sept. 1888 dem Herrn Bi-
schof der deutschen Altkatholiken einstimmig gedusserten Wunsche, dass unter
Mitwirkung des Erzbischofs und der Bischofe der holldndischen altkatholischen

» Ebd., 108, Anm.2 und von Schulte in: Verhandlungen der fiinften Synode der
Altkatholiken des Deutschen Reiches, Bonn 1878, 102.

I9



Kirche und des christkatholischen Bischofs der Schweiz ein internationaler Con-
gress stattfinden mochte; sie erkldaren sich ihrerseits bereit, an einem solchen Con-
gress theilzunehmen und beschliessen, diese Erkldrung dem Vorsitzenden des alt-
katholischen Congresses von Heidelberg, Herrn Geheimrath Professor Dr. von
Schulte in Bonn, amtlich mitzutheilen. Utrecht, 24. Sept. 1889.

Bischof Reinkens wurde einmiithig mit der Ausfiihrung obigen Beschlusses be-
auftragt. Er ist diesem Auftrage am 27.Sept. 1889 nachgekommen.»?

Tatsdchlich haben die Bischofe seitdem an allen Kongressen teilgenommen,
meist wurde eine Sitzung der IBK damit verbunden. Zum Teil haben einzelne Bi-
schofe Antrige eingebracht oder begriindet; sie wurden aber nicht immer ange-
nommen?’.

A. Kiiry schreibt 1928: «Die Kirchen, die so in vollige Gemeinschaft getreten
waren, schufen sich ebentalls ein eigenes Organ [Hervorhebung Ch. O.] in den in-
ternationalen Altkatholikenkongressen seit 1890. Dass sie vollstindig mit der Er-
klarung von Utrecht einiggingen, wurde durch eine Resolution des II. internatio-
nalen Kongresses in Luzern im Jahre 1892 kundgegeben. Zu den wertvollen Er-
rungenschaften gehdren die internationale kirchliche Zeitschrift, die Ansitze,
die katholisch-theologische Fakultidt in Bern zu einer internationalen Schule aus-
zubauen, der internationale altkatholische Hilfsverein u.a.m. Das wertvollste
aber ist, dass die Union einen kirchlichen Gemeinschaftsgeist hervorbrachte, der
alle Angehorigen der Kirchen wie die Kirchen selbst erfasst und mit dem Geist
der Liebe erfiillt.»* In der Folge behandelten der 3. internationale Kongress
1894 in Rotterdam die Beziehungen zu den Orthodoxen Kirchen und der 4. in
Wien 1897 die Legitimitit des slawischen Altkatholizismus.

Das Zusammenspiel von Bischofskonferenz und Kongress ist eigenartig. Der
Kongress ist das Forum der Union; er wird offiziell von einem Ausschuss ausge-
schrieben, dessen Mitglieder von den Kirchenleitungen der einzelnen Kirchen er-
nannt werden. Die Bischofe nehmen am Kongress teil. Seine Beschliisse haben
eine hohe moralische Autoritit. Da die Teilnehmer aus vielen Landern kommen,
sind sie in der Regel besonders représentativ fiir den Gesamtaltkatholizismus. Es
ist richtig, dass ein Altkatholikenkongress keine Beschliisse fassen kann, die die
einzelnen Kirchen binden. Auch die Bischofskonferenz ist nicht gezwungen, den
Ergebnissen der Kongresse zu folgen. Das gilt aber auch fiir die Beschliisse der Bi-
schofskonferenz selbst: Auch sie gelten nicht automatisch in den einzelnen Kir-
chen, die Bischofe miissen sich nach der jetzt geltenden Vereinbarung fiir ihre
Durchsetzung in ihren Kirchen einsetzen. Auch die Bischofskonferenz kann den
Kongress nicht zwingen, ihren Beschliissen zu folgen. Mit der rechtlichen Katego-
rie der Verbindlichkeit kommt man also nicht weiter. Der Idealfall ist aber nicht
der Konfiikt, sondern die Ubereinstimmung: So kann man posiiiv sagen: Wenn
die Bischofskonferenz und der Altkatholikenkongress bei ihren Ergebnissen
ibereinstimmen, haben diese eine sehr grosse Kraft: Sie sind dann Ausdruck des
Konsenses des Volkes Gottes, und darauf kommt es letzten Endes an.

Gibt es keine Ubereinstimmung, so ist das ein Zeichen, dass etwas nicht in Ord-
nung ist. Es muss also weiter nach dem sensus fidelium gesucht werden.

* Amtliches Altkatholisches Kirchenblatt, Bonn 1889, Neue Folge, 13.
7 Siehe z. B. den Antrag Weber iiber das Giinthersche System in Wien 1897.
* A. Kiiry, Die Utrechter Erkldrung des Jahres 1889, IKZ 1928, 208.

80



Es ist m. E. nicht korrekt, weitere Instanzen wie die Theologenkonferenz, das
Laienforum und die Int. ak Jugend auf der gleichen Ebene wie die Internationa-
len Altkatholikenkongresse zu schen. Diese Organe sind spéter entstanden,
meist auf Initiativen der IBK oder der Kongresse. Sie arbeiten diesen beiden In-
stanzen zu. Im Kongress kommen aber Laien, Theologen und die Jugend auch zu
Wort, er ist also das umfassendere Forum. Die Aufzihlung vieler Instanzen konn-
te auch den Effekt haben, sie allesamt zu relativieren. Dies wire nicht gut.

Laurence Orzell hat in einem Pamphlet® den Internationalen Altkatholiken-
kongress eine nicht-reprisentative Institution (S.3) genannt, die von Westeuro-
pdern dominiert sei (S.15). Er sieht bei der IBK eine Neigung, den Kongressen zu
crlauben, eine leitende Rolle bei der Festlegung des altkatholischen Programms
zu spielen (S.15). Diese Denkweise ist m. E. geféhrlich, weil sie die bisherigen
Grundlagen der Utrechter Union in Frage stellt. Es mag technische Griinde ge-
ben, wie die Hohe der Reisekosten, die zu einer zu schwachen Vertretung der
Schwesternkirche aus Ubersee gefiihrt hat. Die Lésung kann aber nicht darin be-
stehen, die Rolle des Kongresses herunterzuspielen, sondern es sollte nach Mog-
lichkeit einer stdrkeren Teilnahme der PNCC (etwa durch entsprechende Fonds
0.4d.) gesucht werden®. Hebt man das Zusammenspiel zwischen Bischofskonfe-
renz und Kongressen auf, so wiirde man eine andere Union haben als bisher.

3. Angeregt wurde schon 1873 und spdter immer wieder eine gemeinsame Syn-
ode. Diese ist ausdriicklich nicht verwirklicht worden, zuerst wegen Bedenken der
niederlindischen Bischife, spiter aus anderen Griinden. Man kann sich heute fra-
gen, ob dieses ein Gliick oder ein Ungliick fiir die Union war.

Von Schulte berichtete 1878: «Als im Jahre 1873 der Herr Bischof zuerst in
Rotterdam war und ich ihn begleitete, da waren die Holldnder von der Gemein-
schaft ganz voll; da sollte bald, nachdem der dritte Bischof in Holland consecrirt
sein wiirde, ein gemeinsamer Hirtenbrief von den drei hollindischen Bischofen
und dem unsrigen erlassen werden; da sprach man auch schon von einer gemein-
samen Synode.»?

Die Theologenkonferenz von Gallneukirchen hat ihrerseits den Wunsch nach
einer gemeinsamen Synode wieder zum Ausdruck gebracht.

Die Utrechter Union besteht aber nicht einfach aus Nachbarbistiimern eines
Metropolitan- oder Regionalverbandes. Thre Mitgliedskirchen sind autonome
Nationalkirchen, die sich durch Herkunft, Verfassung und ihr 6kumenisches Um-
feld am Ort stark unterscheiden. Eine gemeinsame Synode wiére also kirchen-
rechtlich ein Novum. Dabei miisste z. B. gekldrt werden, ob sie rein episkopal zu-
sammengesetzt wird oder auch Geistliche und Laienabgeordnete einbezieht. In

* «Quo Vadis, IBC?», Scranton 1995.

“ Herr Orzell, der sonst interessante und besonnene Beitrdge geliefert hat (s.
G. Huelin [Hg.], Old Catholics and Anglicans, Oxford 1983, 40-61; IKZ 1996,
105-121), hat sich hier im Ton etwas vergriffen, was zu bedauern ist. In den USA
ist Nazi-Literatur nicht verboten: Es mag dort witzig sein, Deutsche in Verbin-
dung mit Hitler zu bringen. Dies ist aber in Deutschland gar nicht witzig, sondern
cine schwere, strafbare Beleidigung.

' Verhandlungen der fiinften Synode der Altkatholiken des Deutschen Rel-
ches, Bonn 1878, 102.

81



diesem letzten Fall wiirde sie eine grossere Représentativitidt gewéhrleisten; sie
konnte aber Mehrheitsbeschliisse fassen, die dann alle beteiligten Kirchen ver-
pflichten wiirden, was in manchen Fillen nicht im Sinne aller Beteiligten wiire.
Moglicherweise wiren gegenwartig die Ursprungsldander des Altkatholizismus in
Westeuropa auf einer solchen Synode in der Minderheit. Oder man miisste die Sit-
ze nach Nationen verteilen, was aber auch problematisch werden konnte. Abgese-
hen davon kann man fragen, ob es gut wire, eine Kirche durch Mehrheitsbe-
schluss der anderen auf einer solchen Synode zu bestimmten Dingen zu zwingen.
Moglicherweise wiirde dies die Frage der Rezeption aufwerfen. Wenn die betrof-
fene Kirche den Beschluss nicht rezipiert, wire der Konflikt nicht gelost, sondern
nur verscharft.

4. Die Bischofe und ihre Berater haben die agile Form einer Bischofskonferenz
gewdhlt und damit eine Form des Umgangs der Bischofe und ihrer Kirchen mitein-
ander geschaffen, die zwar im weitesten Sinne «synodal» genannt werden kann,
aber priizis keine Synode ist.

Ende des 18. und vor allem in der Mitte des 19.Jh. wurden Versammlungen
von katholischen Bischofen abgehalten, die nicht die kanonischen Bestimmun-
gen einer Synode erfiillten. Im deutschen Sprachraum wurden sie «Bischofskon-
ferenzen» genannt. Ihr Zweck war, gemeinsame Anliegen zu besprechen und
sich freiwillig und einmiitig auf bestimmte Dinge zu einigen, mitunter wurden
durch solche Versammlungen auch echte Synoden vorbereitet. Thre Beschliisse
waren nicht bindend fiir diejenigen Bischofe. die thnen nicht zustimmten™.

Die altkatholischen Bischofe griften also nach einem feststehenden Begriff,
als sie ihre Zusammenkunft «Konferenz» nannten. Damit war es klar, dass es sich
nicht um eine Synode handelte. Nach dem Zeugnis der beteiligten Bischofe fiihr-
te zur Griindung der IBK der «Herzensdrang nach inniger Gemeinschaft und leb-
hafterem briiderlichem Verkehr»*. Es wurde von Anfang an klargestellt, dass
die Konferenz keine Jurisdiktion in die einzelnen Kirchen besitzt. Ihre Beschliis-
se waren Selbstverpflichtungen im Sinne der Einmiitigkeit, keine rechtlich bin-
denden Gesetze. Es fehlten also die entscheidenden Merkmale einer Synode.
Die kanonische Einberufung war auch nicht gegeben: Der Erzbischof von Ut-
recht kann eine solche Einberufung nur fiir seine Kirchenprovinz aussprechen,
die anderen altkatholischen Kirchen gehoren aber nicht dazu.

5. Die Bischife haben keinen rechtlichen Vertrag miteinander abgeschlossen,
sondern eine Vereinbarung getroffen. Es ist mehrmals betont worden, dass die Ut-
rechter Union keine Rechtsgemeinschaft ist, sondern eine freie Verbindung von
Schwesterkirchen.

Eine Vereinbarung ist eine freiwillige Ubereinkunft. Man wiihlt diese Form,
wenn man keinen formlichen Vertrag schliessen will. Man kann einwenden, dass
jede Gemeinschaft Recht schafft und auf Recht beruht*. Das mochte ich im

> Wetzer-Welte, Kirchenlexikon, 21883, Art. Bischofsversammiungen.

* Hirtenbrief Erzbischofs Johannes Heykamp in: DM 1889, 361 f.: von Bischof
J.H.Reinkens ebd., 325.

#U. von Arx, Der ekklesiologische Charakter der Utrechter Union (Referat
bei der Theologenkonferenz in Philadelphia), IKZ 1994, 30-32.

82



Grundsatz nicht bestreiten, aber zugleich zu bedenken geben, dass ein einklagba-
res Recht entweder auf einem allgemeinen Gesetz oder auf einem formlichen
Vertrag beruhen muss. Die Ehe ist z. B. eine Gemeinschaft, die auf allgemeinen
Gesetzen griindet (staatliche und kirchliche, wohl auch naturrechtliche), die Ehe-
leute bilden allein durch die Eheschliessung schon eine Rechtsgemeinschaft;
zwel Institutionen, z.B. zwei Universititen, konnen sich durch einen Koopera-
tionsvertrag verbinden, dadurch gehen sie eine Rechtsgemeinschaft ein. Wenn
Partner aber bewusst auf Vertridge verzichten und auch die vom allgemeinen
Recht vorgeschriebenen Formen nicht einhalten, dann bringen sie damit zum
Ausdruck, dass sie das Instrument eines einklagbaren Rechts nicht in Anspruch
nehmen moéchten. IThre Gemeinschaft beruht auf gegenseitigem Vertrauen.

Die Theologenkonferenz von 1981 hat die Utrechter Union als einen «Zusam-
menschluss» von Kirchen definiert. In lingeren Anmerkungen, die nicht von der
Konferenz beschlossen wurden, wird erkldrt, dass das Wort «Gemeinschaft» fir
die Verhiltnisse innerhalb der Lokalkirche gilt, nicht aber fiir die Union, die dar-
um «Zusammenschluss» genannt wird*.

A. Kiiry schrieb 1928: «Die Union ist keine Rechtsgemeinschaft mit irgendwel-
cher Jurisdiktion, sondern eine freie Verbindung von Schwesterkirchen. Ihre
Kraft liegt im Glauben und in der Liebe der Einzelkirche an und zu Jesus Chri-
stus und in dem Verantwortlichkeitsgefiihl der Bischofe, der Geistlichen und der
Gemeinden, das Depositum der katholischen Kirche in Treue zu hiiten und zum
Heil der Gldubigen richtig zu verwalten ... Die Union kennt keine richterliche In-
stanz, die eine Exkommunikation ausspricht... In die inneren Verhiltnisse einer
Kirche mischt sie sich grundsitzlich nicht ein.»* Insofern wire es abwegig, der Bi-
schofskonferenz volle juristische Kompetenz zuzusprechen und fiir die Kongres-
se und andere Gremien «nur» den Charakter eines unverbindlichen Gesprichsfo-
rums gelten zu lassen. Man muss das Zusammenwirken von Bischofskonferenz
und Kongressen viel differenzierter sehen, wie oben gesagt.

6. Einen Konflikt zwischen zwei Loyalititen kann es fiir die altkatholischen Bi-
schofe nicht geben, da in der altkatholischen Ekklesiologie die Bischdfe nicht von
ihren Kirchen getrennt werden konnen. Nach altkirchlicher Auffassung ist ein Bi-
schof mit seiner Kirche «verheiratet», nicht aber mit den anderen Bischéfen: mit
diesen soll er die «concordia», die herzliche Ubereinstimmung pflegen.

Ein «Konflikt zwischen zwei Loyalititen» wird dann postuliert, wenn eine alt-
katholische Kirche etwas beschliesst, was die Bischofskonferenz nicht billigt,
oder umgekehrt. Der Bischof dieser Kirche wire dann als Mitglied seiner Kirche
und als Mitglied der Bischofskonferenz hin- und hergerissen. Siecht man aber ge-
nauer hin, erweist sich diese Redeweise als unzutreffend. Sie setzt ndmlich vor-
aus, dass man einen Bischof gegebenenfalls von seiner Kirche trennen konnte, zu-
gunsten der Gemeinschaft in der Bischofskonferenz.

«Nullus episcopus sine ecclesia» ist ein wichtiges altkatholisches Prinzip¥’. Von
Schulte betont, dass auf einem Konzil die Bischéfe keine Richter iiber den Glau-

¥ Oben Anm.20.
% Wie Anm. 28, 208.

7Von Bischot E.Herzog im Zusammenhang mit dem Fall Matthew aufge-
stellt, IKZ 1915, 271-296.

83



ben sind, sondern Zeugen des Glaubens ihrer jeweiligen Kirchen. Auch die Ver-
einbarung der IBK 1974 sieht vor, dass bei wichtigen Entscheidungen die Bischo-
fe «im Einvernehmen mit ihren Kirchen» handeln. Auch wenn hier mit dem Wort
«Einvernehmen» ein schwacher und nicht besonders deutlicher Ausdruck ge-
wihlt wurde, was die Handhabung in der Praxis erschwert, ist das Prinzip doch
klar und gut altkatholisch. Logischerweise miisste dieses Einvernehmen in den
Synoden der einzelnen Kirchen festgestellt werden. Die Bischofe trennen sich
also nicht von ihren Kirchen, wenn sie in Synoden oder Konferenzen zusammen-
kommen, und beschliessen nichts, was ithre Lokalkirchen nicht mitbeschliessen
wiirden. Wenn ein Bischof einen Beschluss seiner eigenen Kirche nicht mittrégt,
und der Konflikt nicht bereinigt werden kann, dann miisste er zuriicktreten. In
diesem Fall wire er aber nicht mehr Mitglied der Bischofskonferenz. Die Bezie-
hung zur eigenen Kirche geht also grundsitzlich vor. Der eigentliche Konflikt ist
meist ein Konflikt der einzelnen Ortskirchen untereinander. Er sollte darum auf
dieser Ebene ausgetragen werden.

Dazu noch eine Bemerkung: Mit der Berufung auf die Anliegen der Weltkir-
che und die Kollegialitidt der Bischofe argumentiert immer Rom, wenn es darum
geht, die Autonomie der Lokalkirchen zu unterdriicken. Die Einheit der Ortskir-
chen untereinander kann aber nur eine Einheit in der Vielfalt sein. Die altkatholi-
sche Kirche kennt auch nicht die romisch-katholische Unterscheidung zwischen
lehrender und lernender Kirche. Ein Bischof ist sicher kein blosser «Brieftriger»
seiner Kirche ™. Aber er handelt mit ihr zusammen, nicht ohne oder gegen sie.

Die «concordia episcoporum», ein Ausdruck des Cyprian von Karthago, auf
den Bischof Reinkens aufmerksam machte, ist das Stichwort fiir eine Ekklesiolo-
gie, die auf Konsensbildung fusst. Er ist besser und biblischer als der ebenfalls auf
Cyprian zuriickgehende Begriff des Bischofskollegiums. Es geht dabei darum,
durch Ubereinstimmung in der gliubigen Haltung und durch gemeinsames Ab-
wiigen der richtigen Argumente zum Einvernehmen zu gelangen. Dabei soll sich
keiner iiber die anderen erheben und jeder auf die Zeugnisse der Tradition, die
die anderen aus je verschiedenen Lokalkirchen herleiten, horen. Cyprian weiss
aber auch von der Geduld, die nétig ist, wo zundchst Dissens statt Konsens deut-
lich wird: «Die kirchliche Einheit mit allen ihren Giitern hiingt an der Toleranz»
(Reinkens)™®.

7. Ein Vergleich der urspriinglichen Dokumente (Vereinbarung und Regle-
ment) mit den spéiteren Fassungen zeigt, dass es in den letzten Jahrzehnten neben ei-
nigen sinnvollen Reformen auch eine Tendenz zur Institutionalisierung und Zen-
tralisierung der Utrechter Union gegeben hat, die auf anderen ekklesiologischen
Uberlegungen fusst als die von 1889. Eine Besinnung auf die Anfinge konnte in
der jetzigen Situation hilfreich sein, um zur urspriinglichen Flexibilitdt wieder zu
finden.

In der ersten Vereinbarung von 1889 gibt es nur die Selbstverpflichtung der Bi-
schofe, anderen Kirchen gegeniiber keine Verpflichtung einzugehen, ohne dieses
vorher mit den anderen Bischofen zu besprechen und es von ihnen bewilligen zu

®von Arx, wie Anm. 34, 32.
* J. H. Reinkens, Uber die Einheit der katholischen Kirche. Einige Studien,
Wiirzburg 1877, 62.

84



lassen. Diese Selbstverpflichtung wurde 1952 sinnvollerweise auf die Erteilung
von Bischofsweihen fiir andere Kirchen erweitert. Zugleich wurde aber schon
der Sekretir der Konferenz institutionalisiert und mit dem Schweizer Bischof ver-
bunden, wiahrend vorher der jeweils zuletzt geweihte Bischof diese Funktion in-
nehatte, wohl im Sinne eines reinen Protokollfiihrers und als Kontaktadresse. In
der Fassung von 1974 wird die Konferenz als eine besondere Korperschaft aufge-
fasst, die «zustandig» ist fir alle Fragen, die die Aufrechterhaltung der Gemein-
schaft sowie die Beziechungen zu anderen Kirchen betreffen und «befugt» ist, in
strittigen Fragen des Glaubens und der Sitte Stellung zu nehmen, anderen Kir-
chen gegeniiber fir die Gemeinschaft der altkatholischen Kirchen in Glaubens-
und Grundsatzfragen Erklarungen abzugeben, sowie ggf. mit anderen Kirchen
Abkommen tiber die kirchlichen Beziehungen abzuschliessen*. Sie iibt sogar Ju-
risdiktion tiber Missionsgebiete. Die Bischofe werden verpflichtet, die Beschliis-
se der IBK in ihren Kirchen durchzufiihren. Diese Vereinbarung ist den Mitglied-
kirchen nie zur Stellungnahme vorgelegt worden. Seit ihrer Verabschiedung hat
sich die Bischofskonferenz immer starker mit formal-juristischen Fragen beschéf-
tigt, das theologische Gesprich iiber Sachfragen kam zu oft in den Hintergrund.

Eine Kirchenfamilie wie die Utrechter Union miisste hauptsédchlich vom ge-
meinsamen Geist leben. Das war auch 1889 intendiert. Je mehr man aber ver-
sucht, durch ein juristisches Instrumentarium die anderen auf eine mehr dusserli-
che Einheitlichkeit festzunageln, desto weniger kann der gemeinsame Geist zum
Zuge kommen, desto mehr Frustrationen entstehen bei den Kirchen, die sich im-
mer wieder ausgetrickst und zum Narren gehalten vorkommen.

Eine beliebige Kirche konnte z. B. in der heutigen Regelung jede Reform blok-
kieren, indem sie sie zur Glaubensfrage erkldrt und das inhaltliche theologische
Gesprich dariiber verweigert. Wer einen Punkt fiir eine Glaubensfrage hiilt,
muss aber in der Lage sein, zu zeigen, dass die alte Kirche dies auch so gesehen
hat, sonst steht er nicht auf der Basis der Utrechter Union. «In dubiis libertas» ist
ein altkatholisches Motto, das ernstgenommen werden muss. Eine zu starre Re-
glementierung hemmt aber die Freiheit, da hier zu leicht versucht werden kann,
auch dort Einheitlichkeit herzustellen, wo die Verbindlichkeit zweifelhaft ist.

Auch eine iiber das absolut Notwendige hinausgehende Geheimhaltungsprak-
tik ist nicht im Geist der Griinder der Union*'.

8. Trotz einigen Konflikten und Fehlentwicklungen muss festgehalten werden,
dass die Utrechter Union sich in mehr als 100 Jahren Existenz als ausserordentlich
lebensfihig erwiesen hat. Die Treue zum gemeinsamen Glauben und der Respekt
vor der Verantwortung der Einzelkirchen sind die zwei Pfeiler, auf denen heute
weltergebaut werden sollte. Dies ist eine Aufgabe fiir das gesamte Kirchenvolk auf
allen Ebenen.

Konflikte zwischen den altkatholischen Kirchen hat es schon 1876 bei der Wei-
he Bischof Herzogs und 1879 bei der Konzelebration mit Anglikanern gegeben,
nach Grindung der Union mit den Fillen Matthew und Kowalski, durch die Hal-
tung der altkatholischen Kirche Deutschlands im Dritten Reich, durch die Kiindi-

O Art.5, Abs. 1 und 4, IKZ 1974, 245.
' S. Quirinus (I. von Ddéllinger), Romische Briefe vom Conzil, Miinchen 1870,
62f..J. H. Reinkens, Die pépstlichen Dekrete, V, 46; Ch. Oeyen, IKZ 1976, 111.

85



gung der Sakramentsgemeinschaft mit den Anglikanern durch die PNCC, durch
den Antrag der Mariawiten-Kirche auf Wiederaufnahme in die Union und durch
die Vereinbarung der deutschen altkatholischen Kirche mit der EKD. Verschie-
dene Zeitpunkte fiir Reformen hat es schon immer gegeben: Die Priesterehe und
die Zulassung der Anglikaner zum Empfang der Eucharistie sind in Holland
50 Jahre spiter als in der Schweiz und in Deutschland verwirklicht worden. Die
altkirchlich-katholische Glaubensgrundlage hat sich dabei jedesmal als tragfihig
erwiesen. Auf eine Géingelung oder Massregelung der einzelnen Kirchen ist mit
weisem Weitblick verzichtet worden. Mitgewirkt haben ausser den Bischéfen
auch die Kongresse, die theologischen Lehranstalten, die Theologenkonferen-
zen und die synodalen Gremien der einzelnen Kirchen.

Diese Tradition des Zusammenhaltens ist eine Quelle der Hoffnung. Darauf
soll gebaut werden. Was die rechtliche Verfassung der Union betrifft, soll aber
festgehalten werden, dass diese nur ein Mittel zum Zweck ist. Wenn notig, kann
und soll sie im Geist des Anfangs reformiert werden.

Bonn Christian Oeyen

Im Anschluss an das Referat von Prof. Oeyen wurde festgestellt, dass
die Altkatholikenkongresse ihren Charakter in den letzten Jahrzehnten
verdndert hitten. Dadurch hitten sie nicht mehr dieselbe Funktion wie
am Anfang. Sie triigen nicht mehr zur Entscheidungsfindung innerhalb
der Utrechter Union bei. Man miisse sich fragen, ob dieser Prozess noch
umkehrbar sei. Dem wurde entgegengehalten, dass der Kongress vor ei-
nigen Jahren zur Frage der Frauenordination Stellung bezogen habe.
Andere wiederum setzten den Schnitt beim Kongress von Luzern
(1974) an; danach seien fast nie mehr im eigentlichen Sinne «altkatholi-
sche» Fragestellungen behandelt worden. Auch die Theologenkonferen-
zen konnten dazu keinen Ersatz bieten. So sei die IBK isoliert worden.

Des weiteren wurde festgestellt, dass die Utrechter Erkldrung voraus-
setze, dass es keine Konflikte gebe, denn dafiir sei kein Verfahren vorge-
sehen.

Die vom Referenten gemachte Unterscheidung zwischen «Zusam-
menschluss» und «Gemeinschaft» (vgl. These 5) wurde als problema-
tisch angesehen. 1889 wurde von «Gemeinschaft» gesprochen im Sinne
eines Rechtsaktes. Alles, was in der Neuformulierung von Reglement
und Vereinbarung 1974 hinzugekommen sei, entspreche der Praxis, die
im Laufe der Zeit entstanden sei.

Ist die IBK nicht eine Art Synode? Uber diese Frage waren die Mei-
nungen geteilt. Die Anerkennung der anglikanischen Weihen im Jahre
1925 und die Erklarung zum Mariendogma von 1950 wurden von der

86



IBK formuliert und von den Kirchen rezipiert. Den Glaubensbrief an
die Orthodoxe Kirche von 1970 hingegen haben die Kirchen nicht so be-
geistert empfangen. Die IBK solle nicht als ein Organ angesehen wer-
den, das iiber den Kirchen stehe, sondern als der Ort, wo die Kirchen
miteinander ins Gesprich kommen und den gemeinsamen Weg festle-
gen. Anderen reichte diese Umschreibung nicht aus, denn die IBK miis-
se Beschliisse nach innen (innerhalb der Utrechter Union) und nach aus-
sen (anderen Kirchen gegeniiber) fassen.

Eine weitere Frage war, wo der (verbindliche) gemeinsame Geist
(vgl. These 7) der Ortskirchen im vorgetragenen Konzept noch sichtbar
sei. Diese Frage wurde als schwierig empfunden; man wies auf die Ut-
rechter Erklidrung als Ausdruck des gemeinsamen Geistes des Altkatho-
lizismus hin.

Was die Anerkennung der Katholizitat der anglikanischen Kirche an-
geht, so wurde bemerkt, dass sie nicht von der Union als soicher, son-
dern von den einzelnen altkatholischen Kirchen festgestellt wurde. Die
IBK habe das «Bonner Abkommen» von 1931 mit etwas verdndertem
Wortlaut rezipiert, spater aber doch den urspriinglichen Wortlaut tiber-
nommen.

28. August: Strukturreform der Utrechter Union

Prof. Urs von Arx (Bern) hielt das dritte und letzte Referat dieser Konfe-
renz, in dem er die bisherigen Modelie und Vorschlage zur Strukturre-
form der Utrechter Union zusammenstellte.

Strukturreform der Utrechter Union -
verschiedene Denkmodelle*

1.1.1 Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) hat auf ih-
rer Sitzung im September 1994 in Den Haag im Zusammenhang mit dem Be-
schluss, die Mitgliedschaft des Bischofs der altkatholischen Kirche Deutschlands
in der IBK ruhen zu lassen, die Notwendigkeit ausgesprochen, «im Anschluss an
die Resolution des 26.Internationalen Altkatholiken-Kongresses (IAKK) in

2 Referat gehalten auf der 33. Internationalen Altkatholischen Theologenkon-
ferenz (IAThK), 26.-31. August 1996, im Bildungszentrum St. Virgil, Salzburg.
Gegeniiber dem in Salzburg nur teilweise vorgetragenen Text habe ich einige Stel-
len prézisiert oder ergéinzt.

87



Delft Uberlegungen iiber die Grundlagen der Utrechter Union und daraus abzu-
leitende Folgerungen im Hinblick auf Vereinbarung und Reglement anzustel-
len»*. Die aufgenommene Anregung des IAKK lautet: «Der Kongress ersucht
die Bischofe um Uberlegungen in Hinsicht auf Reglement und Vereinbarung der
IBK. bei der die unterschiedlichen synodal-episkopalen Strukturen der einzel-
nen Ortskirchen ausdriicklich einbezogen werden.»

1.1.2  Auf der folgenden Sitzung vom Oktober 1995 in Konstancin (Polen)
hat die IBK eine Internationale Kommission eingesetzt und ihr den Auftrag gege-
ben, zuhanden der Sondersession der IBK im Juli 1997 Grundlagen fiir eine Dis-
kussion iiber Sinn und Zweck der Utrechter Union und ihre Erneuerung zu erar-
beiten und insbesondere auch Vorschlidge zu machen, wie der Vollzug der kirchli-
chen Gemeinschaft der altkatholischen Orts- bzw. Nationalkirchen verbessert
werden kann. Die Kommission soll dabei die Arbeit von nationalen Kommissio-
nen, die auf das Ersuchen der IBK hin den genannten Fragenkomplex ebenfalls
studieren, in den Reflexionsprozess einbeziehen®. Die im Sommer 1997 anste-
hende zehntigige IBK-Sondersession (Wislikofen II) wird es also sowohl mit der
Frage der Ordinierung von Christinnen zum Priesteramt (damit befasste sich
schon die IBK-Sondersession 1991 — Wislikofen 1) wie auch mit der Frage der Er-
neuerung der Utrechter Union zu tun haben*; dass die beiden Problemkreise
praktisch nicht isoliert voneinander angegangen werden konnen, war der IBK
schon 1994 klargeworden.

1.1.3  Ich werde im folgenden nicht zusammenhéngend liber die bisher gelei-
stete Arbeit der genannten nationalen Kommissionen orientieren; das ist zum jet-
zigen Zeitpunkt auch noch gar nicht méglich. Die internationale wird sich erst im
Herbst treffen, um fiir die niachste IBK-Sitzung vom Oktober 1996 einen Zwi-

Vel IKZ 84 (1994) 252 f. Dort findet sich auch der Text der Kongress-Resolu-
tion, die unverstindlicherweise im Kongressbericht, IKZ 85 (1995) 1-8, fehlt.

“ Die internationale Kommission setzt sich zusammen aus Gerichtsprésident
Engelbert A.Maan, Hattem NL (Prasident); Pfr. Matthias Ring, Regensburg D:
Prof. Dr. Urs von Arx, Liebefeld CH: Synodalratsvorsitzender Dr. Richard Fi-
scher, Wien A: Very Revd. Stanley Skrzypek, New York Mills/NY USA; Pfr. Jer-
zy Bajorek, Kosarzew Gorny PL. Zum Berater ernannte die IBK noch das Mit-
glied der PNCC Laurence J. Orzell, z.Z. in Grossbritannien, dessen Status von
der PNCC anscheinend anders gesehen wird.

Die nationalen Kommissionen der altkatholischen Kirchen in den Niederlan-
den, Deutschland, der Schweiz, Osterreich und Polen haben schriftliche Berichte
erarbeitet mit Uberlegungen und teilweise konkreten Vorschldgen fiir eine Re-
form der Strukturen der Utrechter Union, die allerdings in verschiedene Richtun-
gen zielen.

Die PNCC halt angesichts des Schismas in der Utrechter Union, das durch die
in der deutschen altkatholischen Kirche am 27. Mai 1996 volizogenen Ordinie-
rung von zwei Diakoninnen zum priesterlichen Dienst erfolgt sei, eine Beratung
tiber Strukturfragen der Utrechter Union fiir solange verfehlt, als diese Krise
nicht gelost ist. Folglich hat sie keinen Bericht erstellt.

“Vgl. Christkatholisches Kirchenblatt 778 (1995) 424.

88



schenbericht zu erarbeiten®. Vielmehr versuche ich, einige fragende Uberlegun-
gen zu Identitdt und Vollzug der Utrechter Union unter verschiedenen Perspekti-
ven anzustellen. Dabei wird es vorkommen, dass ich in der Sache die eine oder an-
dere mir aus den Unterlagen der nationalen Kommissionen bekannt gewordene
Praferenz bertihre.

1.2.1 Noch einmal zuriick zum IBK-Beschluss von Den Haag. Er ist, wie
auch die Kongress-Resolution, das Indiz fiir eine Krise, in der der real existieren-
de Altkatholizismus und mit ihm natdirlich auch die IBK steckt. Der an der Ober-
fliche liegende Ausloser ist m. E. nicht die Frage der Frauenordination, sondern
die zwischen der Altkatholischen und der Evangelischen Kirche in Deutschland
(AKD und EKD) 1985 getroffene «Vereinbarung tiber eine gegenseitige Einla-
dung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie». Thre ekklesiologischen Voraus-
setzungen, mehr noch die Art und Weise, wie sie zustande kam und wie die IBK
sich anschliessend damit zu befassen hatte, hat innerhalb der IBK und im Verhilt-
nis von IBK zu einer Ortskirche — eben der deutschen — zu jahrelangen Spannun-
gen gefiihrt, die in der Geschichte der Utrechter Union beispiellos sind¥. Der Be-
schluss der deutschen Synode von 1994, die an sich von der Mehrheit der altkatho-
lischen Ortskirchen gewiinschte Ordination von Frauen zum Priesteramt in Ab-
kehr eines anderen, zuvor in der IBK vereinbarten Weges im Alleingang einzu-
fiihren, hat diese Spannungen dann noch iiberlagert. Die Situation in der Utrech-

“ Nachtrag: Schon auf der Konferenz in Salzburg kam es zu einer Annidherung
der Zielvorstellungen fiir eine Reform der Utrechter Union, die tiberdies auch
lange nicht so weitgehend ausfallen soll, wie es noch in einzelnen Vorschldgen der
nationalen Kommissionen angeregt worden war. Der Text der Resolution der
IAThK zeigt dies deutlich.

Entsprechend einfacher war dann die Arbeit der Internationalen Kommis-
sion, die sich im Oktober 1996 und im Februar 1997 zu zwei Sitzungen in Bern ver-
sammelte. Nachdem die IBK auf ihrer Sitzung vom 13.-18. Oktober 1996 in Tain-
ach A die in einem Zwischenbericht vorgelegten Grundziige der Reform gutge-
heissen hatte, erarbeitete die Kommission zunéchst eine Prdambel zu einem neu-
en Statut fiir die IBK, das dann auch eine revidierte Fassung der sog. «Vereinba-
rung» und des sog. «Reglements» enthalten wird. Dabei wurde auch der schon
1988 der IBK vorgelegte Entwurf eines neuen Statuts beriicksichtigt, der von
Prof. Kurt Stalder (Bern) und Prof. Hans Hoyer (Wien), Mitglieder einer 1986
von der IBK ernannten Kommission, redigiert worden ist (die Wiinschbarkeit ei-
ner Revision der UV 1974 wurde in der IBK {iibrigens schon 1981 diskutiert, also
vor dem Ausbruch der Dauerkrise in der IBK 1986).

An der zweiten Sitzung der Kommission hat auch der Vertreter der PNCC teil-
genommen, der eine von den Bischofen seiner Kirche unterschriebene Erklé-
rung mitbrachte, wonach «there is every intention from our side to defend the pre-
sent structure and rules».

' Vgl. dazu etwa H. Rein (Anm.65), Band II, 381-428, der auch eine mir nicht
zugingliche, eher kritisch kommentierende Examensarbeit eines evangelischen
Theologiestudenten, Joachim Wolff, verwenden konnte. Ich selbst stiitze mein
Urteil auf eine siebenseitige Ubersicht «Die Beziehungen zwischen IBK und
AKD 1985-1996», die ich auf Grund des umfangreichen, mir zugénglichen Ak-
tenmaterials zusammengestellt habe.

89



ter Union ist insofern komplizierter geworden, als fiir die Sache der Frauenordi-
nation und — wenn auch in geringerem Ausmass — fiir das Vorgehen der deut-
schen Kirche aus den anderen westeuropéischen altkatholischen Kirchen Sympa-
thien signalisiert worden sind.

1.2.2  Der Ausloser ist noch nicht der Grund der Krise. Der Grund liegt, was
etwa die [IBK anbelangt, nicht primér in persénlichen Idiosynkrasien und zwi-
schenmenschlichen Antagonismen unter den Bischofen, wenn diese auch eine be-
lastende Rolle spielen mogen. Der Grund liegt auch nicht in den gewachsenen
und in der revidierten Utrechter Vereinbarung von 1974 explizit niedergelegten
formulierten Strukturen der IBK und der Utrechter Union als solcher. Er legt
auch nicht in den unterschiedlichen Zuordnungen von Bischof und Synode in den
einzelnen altkatholischen Kirchen, die man heute gerne vereinheitlicht sdhe. Der
Grund liegt m. E. woanders und tiefer. Ich wiirde eine Identitétskrise des Altka-
tholizismus in seiner seit 1871 bzw. 1889 gewachsenen Gestalt diagnostizieren.
Sie steht, wenn ich es recht sehe, im Zusammenhang mit einem theologischen
und personellen Kontinuitidtseinbruch, der sich in den vergangenen siebziger und
achtziger Jahren abzuzeichnen begann, und zwar sozusagen im altkatholischen
«Kerngebiet» der westeuropiischen Kirchen; an der «Peripherie» war diese Iden-
titdit und Kontinuitdat ohnehin weniger gegeben. Die Identitédtskrise bekundet
sich als Auseinanderdriften von kirchlichen und 6kumenischen Zielvorstellun-
gen und als Verlust einer gemeinsamen Wahrnehmung dessen, was Altkatholizis-
mus fiir seine heutige Sendung und Aufgabe konstituiert und profiliert. Ich versu-
che hier nicht, all die innerkirchlichen und allgemein soziokulturellen Facetten
dieses Vorgangs namhaft zu machen. Ich unterstreiche nur noch einmal: Die Fol-
ge des Ein- oder Abbruchs war, dass ein in den Jahrzehnten zuvor mehr oder we-
niger artikuliertes altkatholisches Selbstverstdndnis hinsichtlich Sendung und
Zielsetzung der eigenen Kirche seine einigende Kraft und Plausibilitdt allmah-
lich zu verlieren begann*.

Ich bin einigermassen ratlos bei der Frage, ob uns heute ein solches wieder
bzw. neu gegeben ist und mithin einigt. Daher hege ich einen leisen Zweifel, ob
eine Strukturreform gelingt oder, sollte dabei etwas strukturell Neues entstehen,
damit auch wirklich die Krise behoben wird. Mit dieser Bemerkung sollte zu-
gleich auch deutlich geworden sein, dass es mir in diesen einleitenden Sétzen
nicht um Schuldzuweisungen geht. Das ist in der heutigen Gemengelage von di-
vergierenden Positionen quer durch die einzelnen Kirchen auch gar nicht mog-
lich.

2.1 Die Utrechter Union der altkatholischen Kirchen zihlt, wie unbedeu-
tend sie zahlenmissig auch ist, zu den etwa 17 sog. « Weliweiten Christlichen Ge-
meinschaften» (WCG). Dazu gehoren so ekklesiologisch unterschiedlich struktu-
rierte Gebilde wie die romisch-katholische Kirche, die orthodoxe Kirche, die An-
glican Communion, der Lutherische Weltbund, der Reformierte Weltbund u.a.*.

* Dies ldsst sich auch am inneraltkatholischen Geschick des orthodox-altka-
tholischen Dialogs ablesen, vgl. Urs von Arx, Der orthodox-altkatholische Dia-
log. Anmerkungen zu einer schwierigen Rezeption, IKZ 87 (1997).

# Der deutsche Ausdruck ist eine Ubersetzung des 1979 gewiihlten Terminus
«Christian World Communions» (CWC). Zur ersten Information vgl. Henry

90



Verschieden ist das ekklesiologische Selbstverstdandnis dieser Grossen, verschie-
den ihre geschichtliche Herkunft, verschieden die institutionell geregelte Art
und Weise, wie der interne Zusammenbhalt aufrechterhalten wird, wie und wo ver-
bindliche inner- und zwischenkirchliche Ausserungen und Vereinbarungen zu-
standekommen u.a.m.

In allen diesen Kirchen oder Kirchenverbdnden kommt die heute weitgehend
tiberall als unabdingbar anerkannte tiberlokale Dimension der Kirche zur Gel-
tung, ihre Universalitit oder Okumenizitit, wenn auch in - phiinomenologisch ge-
sehen — konfessioneller Weise. Infolgedessen wird dort, wo sie sich tiberlappen -
das ist fiir alle jeweils der Bereich der «Ortskirche»* -, das Problem der Spaltung
der Kirche in ihrer sichtbaren Verwirklichung bzw. das Problem des Schismas vi-
rulent. Die aufrechtzuerhaltende Einheit der jeweiligen Weltgemeinschaft unter
sich einerseits und die angestrebte oder auch schon aufrechtzuerhaltende Einheit
von Reprisentationen der Weltgemeinschaften am «Ort» andererseits sind zwel
Aufgaben, die von den Weltgemeinschaften ebenfalls unterschiedlich angegan-
gen werden.

Ich ziehe die vier erstgenannten Weltgemeinschaften fiir einen selektiven Ver-
gleich mit der Utrechter Union heran, um damit im Hinblick auf unser Thema ei-
nige Elemente zu gewinnen, die fiir die Diskussion von verschiedenen Modellen
fiir die Utrechter Union von Belang sein sollten.

R.T. Brandreth, Approaches of the Churches towards each other in the nine-
teenth century, in: Ruth Rouse/Stephen Ch. Neill (Hg.), A History of the Ecumeni-
cal Movement 1517-1948, Geneva (WCC) 1986 (1954), 261-306, hier 263-268;
Harold E. Fey, Confessional Families and the Ecumenical Movement, in: ders.
(Hg.), The Ecumenical Advance. A History of the Ecumenical Movement II:
1948-1968, Geneva (WCC) 21986 (1970) 115-142; Harding Meyer, Art. «Weltwei-
te christliche Gemeinschaften», in: Hanfried Kriiger u.a. (Hg.), Okumene-Lexi-
kon. Kirchen, Religionen, Bewegungen, Frankfurt a.M. (Lembeck/Knecht)
1983, 1260-1266; Ans J. van der Bent, Art. «Christian World Communities», in: Ni-
cholas Lossky u.a. (Hg.), Dictionary of the Ecumenical Movement, Geneva/
Grand Rapids (WCC/Eerdmans) 1991, 156-159. Die «Konferenz der Sekretére
der WCG» versammelt sich jdhrlich.

% «Ortskirche» ist eine territoriale kirchliche Einheit, deren Umfang durch die
jeweils vertretene Ekklesiologie oder historische Gegebenheiten verschieden be-
stimmt wird (Pfarrei bzw. Kirchengemeinde, Bistum, metropolitaner Bistumsver-
band, Landeskirche bzw. Patriarchat). In der Utrechter Union sind die altkatholi-
schen Kirchen in den Niederlanden, in Nordamerika und Polen zwei oder mehr
Bistimer umfassende Grossen (nur in den Niederlanden mit historischen Bi-
schofssitzen), die fiinf Kirchen in den iibrigen Landern sind Einzelbistiimer. Im
Hinblick darauf rede ich von den altkatholischen Orts- und/oder Nationalkirchen.
In ekklesiologischen Uberlegungen erweist sich die Rede von Ortskirche oft
dann verwirrend, wenn sie im interdenominationellen Kontext gebraucht wird.
Eine Tendenz, die Konfessionskirchen als Ortskirchen im Rahmen einer konzilia-
ren Ortskirchentheologie zu betrachten, findet sich im Horizont des Einigungs-
konzeptes der «versdhnten Verschiedenheit». Vgl. auch Gillian R. Evans, The
Church and the Churches. Toward an ecumenical ecclesiology, Cambridge
(CUP) 1994, bes. 18-120.

9l



2.2.1 Die romisch-katholische Kirche versteht sich selbst in ihrer weltweiten
Ausdehnung im strikten Sinn als Kirche und nicht als einen Verband von Kir-
chen. Die Ortskirchen oder Teilkirchen (ecclesiae particulares) sind rechtlich ge-
sehen nicht-autonome Teile eines Ganzen, fiir das der Papst in letztverbindlicher
Weise sprechen und handeln kann. Fiir den damit u.a. thematisierten Jurisdik-
tionsprimat dient das Bistum als Modell: der Papst ist quasi Bischof einer Weltdio-
zese, das Bischofskollegium (ungeachtet interner Strukturierungen) sozusagen
sein Presbyterkollegium. Diese zentralistische, weil vom universalen Aspekt der
Kirche ausgehende Konzeption steht in Spannung zu anderen, altkirchlichen An-
sdtzen, die im Gefolge des 2. Vatikanum in Richtung einer Communio-Ekklesio-
logie entwickelt worden sind, aber in der Regel doch noch der Universalkirchen-
theologie als Ausgangspunkt verpflichtet sind; ein Indiz dafiir ist etwa die Rede
vom wiinschbaren Prinzip der Subsidiaritit. Jedenfalls haben solche Ansitze -
etwa im CIC von 1983 und damit weithin in der ordentlichen Praxis — nicht durch-
geschlagen.

Das Zentrum «Rom» lenkt durch das 1960 errichtete «Pépstliche Sekretariat
(heute: Rat) zur Forderung der Einheit der Christen» die weltweiten oder loka-
len 6kumenischen Dialoge®'. Wo solche auf kirchliche Einheit oder auf lokal be-
schriankte zwischenkirchliche pastorale Regelungen im Sinn von CIC 844 abzie-
len, bedarf es der Zustimmung «Roms» fiir die Inkraftsetzung.

Das Moment der Rezeption von Entscheidungen der zentralen Lehr- und
Rechtsinstanz (die eventuell im Zusammenwirken mit einer synodalen Grosse
wie einem Konzil, einer Bischofsversammlung usw. getroffen werden) ist im Sinn
der vom 1. Vatikanum grundgelegten Kirchenstruktur ekklesiologisch nicht vor-
gesehen (vgl. das diesbeziiglich relevante, fiir unfehlbare excathedra-Entschei-
dungen des Papstes formulierte «ex sese, non ex consensu ecclesiae»*?). Man
kann aber natiirlich von einer faktischen Rezeption oder Nichtrezeption, die lang-
fristig doch erkennbar ist, reden.

2.2.2 Die orthodoxe Kirche, betrachtet als weltweite Gemeinschaft, versteht
sich ebenfalls als Kirche im Sinne des 6kumenischen Glaubenssymbols. Sie ist es
aber genau genommen als eine Gemeinschaft von autokephalen und autonomen
Kirchen™. Die rechtliche Selbstindigkeit dieser Kirchen bedingt auch die Art

' Fiir die internationalen Dialoge von 1965-1991 vgl. die Dokumentation in:

Service d’information. Conseil pontifical pour la promotion de I'unité des chré-
tiens, 82/1993/(1), S.41-48.
Generell sei hier verwiesen auf: Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsen-
der Ubereinstimmung. Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessionel-
icr Gespriache auf Weltebene, Band 1: 1931-1980; Band 2: 1982-1990, Pader-
born/Frankfurt (Bonifatius/Lembeck) * 1991, 1992.

*> Wenn auch die altkatholische Polemik gegen den antigallikanischen Satz in-
sofern fehl ging, als sie ihm die Intention unterstellte, den Papst von der kirchli-
chen Tradition schlechthin zu isolieren, so scheint auch ein «richtigeres» Ver-
stindnis den pneumatologischen Aspekt von Rezeption als Selbsterweis der
Wahrheit in der Kirche auszuschliessen, da die Assistenz des Geistes entschei-
dend im Kathedralentscheid des Papstes verortet ist.

3 Zur Zeit umtasst die Orthodoxie 13 autokephale und 3 autonome (verwal-
tungsmassig selbstdandige, rechtlich einem Patriarchat unterstehende) Kirchen

92



und Weise, wie die Orthodoxie als Ganzes agiert: In Weiterfithrung der altkirchli-
chen Patriarchatsverfassung, konkret der Pentarchie™, gibt es keine zentrale
Lehr- und Rechtsinstanz, die der Gesamtkirche so gegeniibersteht, dass sie ihr
ibergeordnet erscheint. Die Orthodoxie dussert sich als Ganze so, dass der funda-
mental synodale Charakter der Kirche™ — der bischéflichen Ortskirche und threr
umfassenderen Einheiten — zur Geltung kommt. Im Moment, wo das «Heilige
und Grosse Konzil der Orthodoxen Kirche» immer noch in der Phase der Vorbe-
reitung ist, ist das Gefdss dafiir die Einrichtung der bei Gelegenheit tagenden
(Vorkonziliaren) Panorthodoxen Konferenzen, insofern diese sich nach innen
und aussen (0kumenische Beziehungen) im Namen der Orthodoxie dussern™.
Dabei reprisentieren Bischofe die beteiligten Kirchen. Das Okumenische Patri-
archat hat dabei die Aufgabe, Initiativen zu ergreifen und aufzunehmen, gemein-
sam beschlossene Projekte zu leiten und in stindigem Kontakt mit den einzelnen
orthodoxen Kirchen weiterzufiihren.

Bilaterale theologische Gespriache werden sowohl panorthodox als lokal ge-
fihrt"; diese dienen der Vorbereitung oder Unterstiitzung jener. Die konkrete
Zielsetzung der Herstellung kirchlicher Gemeinschaft haben nur einige interna-
tionale Dialoge, darunter der mit den Altkatholiken. Dabei wird auf die Mitwir-
kung und Zustimmung der ihrerseits wieder synodal strukturierten Leitungen
der jurisdiktionell selbstéindigen Kirchen geachtet. Das kann ziemlich zeitaufwen-
dig sein, weil bei diesem Vorgehen allenfalls bestehende Spannungen oder Mei-
nungsverschiedenheiten unter den Kirchen nicht durch ein Verfahren von Mehr-
heits- oder Primatialentscheiden erledigt werden konnen, sondern Dialog erfor-
dern.

Nicht rechtlich geregelt, aber stark im Bewusstsein der Orthodoxie verankert
ist das Moment der Rezeption gesamtkirchlicher Entscheidungen durch die Kir-
che als Ganzes (das «Pléroma»). Dabei wird die Rezeption nicht so sehr als ein

mit einem geregelten, von allen anerkannten Status. Daneben gibt es eine Reihe
von Kirchen, deren Status nicht in einer allgemein anerkannten Weise definiert
ist, und schliesslich noch drei Kirchen, die als unkanonisch gelten und infolgedes-
sen nicht in kirchlicher Gemeinschaft mit den iibrigen stehen.

* Vgl. dazu zuletzt F. Gahbauer, Die Pentarchie-Theorie. Ein Modell der Kir-
chenleitung von den Anfiangen bis zur Gegenwart, Frankfurt a. M. (Knecht) 1993.

% Vgl. Anastasios Kallis, Orthodoxie. Was ist das?, Mainz (Griinewald) 1991,
29-38, 83-87.

 Vgl. Metropolit Damaskinos (Papandreou), Die Heilige und Grosse Synode,
OFo 5 (1991) 297-318.

7 Panorthodoxe Dialoge betreffen die Anglican Communion, die altkatholi-
sche Utrechter Union, die Altorientalischen Kirchen, Rom, den Lutherischen
Weltbund und den Reformierten Weltbund. Lokale Dialoge gibt es in Europa
etwa zwischen der Evangelischen Kirche Deutschlands mit dem Moskauer Patri-
archat (seit 1959). mit dem Okumenischen Patriarchat (seit 1969), mit der Rumi-
nischen Orthodoxen Kirche (seit 1979) oder zwischen der Evangelisch-Lutheri-
schen Kirche Finnlands und dem Moskauer Patriarchat (seit 1970); in Nordameri-
ka fiihrt die Orthodoxie Gespriche mit der Episkopalkirche, der Evangelical Lu-
theran Church in America, der Romisch-katholischen Kirche.

93



nachtriaghiches Zustimmen identifiziert, sondern als ein den ganzen Prozess kirch-
licher Entscheidung begleitendes und weiterfithrendes, letztlich pneumatologi-
sches Geschehen verstanden.

2.2.3 Die «Anglican Communion» tritt mit den seit 1867 vom jeweiligen Erz-
bischof von Canterbury ungefihr alle zehn Jahre einberufenen Lambeth-Konfe-
renzen in Erscheinung™. Sie umfasst die Bischéfe von Kirchen, die sich histo-
risch-kulturell mit der Kirche von England und ihrem theologisch-spirituellen
Erbe verbunden wissen und die rechtlich in der Regel als Provinzen (Metropoli-
tanverbidnde von Bischofskirchen) strukturiert sind*. Die Bischofe stehen in
kirchlicher Gemeinschaft mit dem Erzbischof von Canterbury, der als Primate of
All England die Lambeth-Konferenzen prisidiert. Die Lambeth-Konferenz hat
keine fiir die Anglican Communion bindende Lehr- und Rechtsautoritat; ihre Be-
schliisse haben den Charakter von Empfehlungen, die an die Adresse der Kir-
chenprovinzen gerichtet sind. Diese miissen sie mittels ithrer synodalen Struktu-
ren rezipieren, damit sie rechtliche Kraft bekommen. Insofern ist die Anglican
Communion eine Foderation von autonomen Kirchen. Nach fritheren Bemiihun-
gen um eine grossere Kohdrenz der anglikanischen Kirchen, deren Mehrheit
(nicht identisch mit der Mitgliederzahl der Getauften) heute in der sog. Dritten
Welt liegt. ist 1969 der «Anglican Consultive Council» (ACC) entstanden, der die
einzige verfassungsmissige gesamtanglikanische Korperschaft ist, aus ordinier-
ten und nichtordinierten, von den Provinzen delegierten Personen besteht, sich
alle zwei bis drei Jahre versammelt und mit allen Mitgliedern an der Lambeth-
Konferenz — an sich eine Bischofsversammlung - teilnimmt. Aber der ACC, wie
auch die 1979 geschaffene Einrichtung «The Primates Meeting», ist ebensowenig
wie die Lambeth-Konferenz ein universales Entscheidungsgremium; er koordi-
niert aber Unternehmungen auf gesamt-anglikanischer Ebene.

Dazu gehoren auch die internationalen kumenischen Dialoge®. Lokale, auf
gegenseitige eucharistische Gastbereitschaft bzw. auf eine Form von (partieller
oder voller) Kirchengemeinschaft zielende Dialoge einzelner anglikanischer Kir-

®Vgl. John Howe, Highways and Hedges. Anglicanism and the Universal
Church, London (CIO) 1985, 41-151; W. S. F. Pickering, Sociology of Anglica-
nism, in: Stephen Sykes/John Booty (Hg.), The Study of Anglicanism, London/
Minneapolis (SPCK/Fortress) 1988, 364-375; ferner Alan M. G. Stephenson, An-
glicanism and the Lambeth Conferences, London (SPCK) 1978; Roger Coleman
(Hg.), Resolutions of the twelve Lambeth Conferences 18671988, Toronto (An-
glican Book Centre) 1992. Eine Auswahl der wichtigen Beschliisse auch in: Gilli-
ain R. Evans/J. Robert Wright (Hg.), The Anglican Tradition. A Handbook of
Sources, London/Philadelphia (SPCK/Fortress) 1991.

> Derzeit gehoren zur Anglican Communion 32 Kirchen, 4 United Churches
(auf dem indischen Subkontinent) und 2 Extra provincial Churches in Com-
munion (in Portugal und Spanien).

® Mit der orthodoxen Kirche, dem Lutherischen Weltbund, der Romisch-ka-
tholischen Kirche, dem Reformierten Weltbund und den Altorientalischen Kir-
chen. Von 1980 an werden die seit 1957 bestehenden Internationalen Anglika-
nisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen (IA-AKThK) auf anglikanischer
Seite vom ACC betreut.

94



chenprovinzen bewegen sich innerhalb des auf der internationalen Ebene verein-
barten Rahmens*'.

Da die Beschliisse gesamt-anglikanischer Instanzen fiir die rechtlich autono-
men Kirchen empfehlenden Charakter haben — wenn auch mit grossem morali-
schem Gewicht —, ist der Modus der Rezeption, falls man diesen Terminus iiber-
haupt beibehalten will, von anderer Art als im Fall von Beschliissen, die von uni-
versalen Gremien im Namen der betreffenden Kirche und fiir sie gefasst werden.
«Rezeption» hat hier den Charakter eines rechtlich identifizierbaren Aktes der
Zustimmung.

2.2.4  Der nach einer 1923 entstandenen Vorliduferorganisation im Jahre 1947
gegriindete Lutherische Weltbund (LWB) ist ebenfalls als Foderation von (heute
122) selbstandigen Mitgliedskirchen zu verstehen, auch wenn er sich in der 1990
angenommenen Verfassung als «Gemeinschaft von Kirchen, die sich zu dem drei-
einigen Gott bekennen, in der Verkiindigung des Wortes Gottes libereinstimmen
und in Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft verbunden sind» (Art.IIl), ver-
steht. Das kommt dadurch zum Ausdruck, dass der LWB «als Organ seiner eigen-
stindigen Mitgliedskirchen in Angelegenheiten, die ihm von den Mitgliedskir-
chen ilibertragen werden», handelt (Art.IV). Seine Organe sind die in der Regel
alle sechs Jahre tagende Vollversammlung und der mindestens einmal im Jahre
sich versammelnde Rat, der die Geschéfte des LWB zwischen den Vollversamm-
lungen fiihrt und dem ein Sekretariat mit verschiedenen Departementen zugeord-
net ist®”. Die Mitglieder von Vollversammlung und Rat miissen nicht unbedingt
eine «bischofliche» Funktion (im Sinn der personal ausgeiibten episkopé) inneha-
ben.

Hinsichtlich 6kumenischer Dialoge und Rezeption ldsst sich das Verhiltnis
von LWB zu den Mitgliedskirchen wohl mit dem der Anglican Communion ver-
gleichen. Inwieweit die grossere historische und theologische Kontinuitét der an-
glikanischen Kirche mit der alten und vorreformatorischen Kirche, ihr Metropoli-
tansystem und der Ehrenprimat des Erzbischofs von Canterbury einen Unter-
schied bedingt, lasse ich auf sich beruhen.

2.3.1 Wie lasst sich nun in dieses grob skizzierte Raster die Utrechter Union

o Vgl. fiir Europa: Anglican-Lutheran Dialogue. The Report of the European
Regional Commission, Helsinki, August-September 1982, London (SPCK)
1983; Together in Mission and Ministry. The Porvoo Common Statement with Es-
says on Church and Ministry in Northern Europe. Conversations between The
British and Irish Anglican Churches and The Nordic and Baltic Lutheran Chur-
ches, London (Church House) 1993; ferner: Auf dem Weg zu sichtbarer Einheit.
Eine gemeinsame Feststellung, 18.Mirz 1988, Meissen. Kirche von England,
Bund der Evangelischen Kirchen in der Deutschen Demokratischen Republik,
Evangelische Kirche in Deutschland, Berlin/Hannover 1988. Fiir die USA: Willi-
am A. Norgren/William G. Rusch (Hg.), «Toward Full communion» and «Concor-
dat of Agreement», Lutheran Episcopal Dialogue, Series I1I, Minneapolis/Cin-
cinnati (Augsburg/Forward) 1991.

Inwiefern diese Vereinbarungen untereinander konsistent sind und mit dem vier-
ten Artikel des Lambeth Quadrilateral vereinbar sind, ist hier nicht zu erdrtern.

2 Vgl. die populdre Hinfithrung in: LWF Today 1/1996. Ferner Giinter Gass-
mann, Art. «Lutherische Kirchen», in: Okumene-Lexikon (Anm.49) 760-765.

95



einbringen? Dazu einige Bemerkungen®. Die Utrechter Union ist konstituiert
durch die Gemeinschaft von Bischifen, die damit auch die von ihnen reprisen-
tierten Kirchen in eine kirchliche Gemeinschaft bringen. Die Utrechter Union
als «weltweite Gemeinschaft» ldsst sich ekklesiologisch nicht mit der romisch-ka-
tholischen Universalkirche vergleichen. Aber wie lisst sich klidren, ob eine Ge-
meinschaft von Kirchen (wie im Fall der Orthodoxie) oder eine Foderation von
Kirchen (wie im Fall der Anglican Communion) vorliegt?

Es wire zu vordergriindig, die Frage mit dem Hinweis zu beantworten, dass
die Utrechter Union etwa zeitgleich mit vielen organisatorischen Zusammen-
schliissen protestantischer Kirchen und dem Einsetzen der Lambeth-Konferen-
zen entstanden sei, namlich in der 2. Hilfte des 19. Jahrhunderts, und dies im Un-
terschied zur romisch-katholischen und orthodoxen Kirche (deren moderne pan-
orthodoxe Organisation sich erst im 20.Jh. entwickelt). Abgesehen von der Kir-
che von Utrecht sind ja die iibrigen altkatholischen Kirchen - zunichst in
Deutschland, der Schweiz und der Habsburger Monarchie —in dieser Zeit als Not-
organisationen iiberhaupt erst entstanden. Thr Zusammengehen in der Utrechter
Union 1889 verdankt sich nicht nur einer breiteren kirchlichen Zeitstrémung,
sondern doch entscheidend einem Grundimpuls der katholischen Tradition; fiir
sich katholisch sein, bleiben und agieren, ist eine contradictio in adjecto - {ibri-
gens ein Punkt, der bei jeder Diskussion tiber das Wesen von Autonomie der Orts-
kirche zu beachten ist (vgl. unten 4.5.1).

2.3.2 Hier hilft vielmehr ein Blick auf die IBK als primires (wenn auch nicht
exklusives), da die Gemeinschaft konstituierendes Organ der Utrechter Union.
Die «Utrechter Vereinbarung» (UV) in ihren bisher drei Fassungen von 1889,
1952 und 1974 sowie die bis in die jiingere Vergangenheit in threm Rahmen geleb-
te Praxis sprechen fiir das, was ich oben in einer umschreibenden Definition «Ge-
meinschaft von Kirchen» in Unterscheidung von «Féderation» nannte. Die IBK
ist ja nicht nur ein Dialogforum und Beratungsorgan, das Empfehlungen abgibt,
sondern sie trifft bestimmte Entscheidungen, die fiir die Gemeinschaft der altka-
tholischen Kirchen und ihre Beziehungen zu anderen Kirchen vorldufig oder in-
choativ verbindlich sind. Dabei wird vorausgesetzt, dass Beschliisse der IBK von
den Bischofen — unter Mitwirkung nationalkirchlicher Organe — in ihren Kirchen
durchzufiihren sind; bei bestimmten nach aussen adressierten Entscheidungen
(Glaubens- und Grundsatzerklarungen, Abkommen iiber gegenseitige kirchli-
che Beziehungen) ist ausdriicklich vom Einvernechmen der Bischofe mit ihren
Kirchen die Rede (UV Art.5, 3.4).

2.3.3 Damit tritt sachlich das Moment der (begleitenden und nachfolgen-
den) Rezeption von Beschliissen in Sicht, was aber in der UV nicht eigens the-
matisiert oder gar geregelt wird. Gerade das ist tibrigens ein weiteres Indiz, dass
die Utrechter Union eine Gemeinschaft im oben angedeuteten Sinn ist. Nur so-
viel ist klar, dass im Sinne der UV Beschliisse der IBK nicht erst verbindlich wer-
den durch formelle Ratifizierung durch die Orts- oder Nationalkirchen. Sie sind
es schon vorher, insofern bei den in UV Art.5.4 genannten Fillen vorausgesetzt
wird, dass die Bischofe im Einvernehmen mit den Kirchen handeln. Ebenso

“Vegl. Urs von Arx, Der ekklesiologische Charakter der Utrechter Union, IKZ

84 (1994) 20-61. Dort sind auch die fiir die Verfassung der «Utrechter Union» re-
levanten Texte abgedruckt.

96



klar ist aber auch, dass es zur faktischen Nichtrezeption kommen kann. Sie wird
dann deutlich, wenn eine Erklarung oder ein Beschluss der IBK im Leben der
altkatholischen Kirchen nachweislich gar keine Wirkung zeigt oder wenn einer
Ausserung der IBK in den Kirchen dezidierter Widerstand erwiichst®. Es ist
m. E. bei dem in der UV nur vorausgesetzten Begriff der Rezeption viel leichter
zu sagen, wann der Rezeptionsvorgang nicht erfolgt ist, als wenn er abgeschlos-
sen ist.

2.3.4 Der Befund, dass die Utrechter Union im ekklesiologischen Sinne eine
als Gemeinschaft von Kirchen verfasste Kirche ist. steht in Ubereinstimmung mit
der bis in die jlingere Vergangenheit tiblichen Praxis, dass zwischenkirchliche Ver-
einbarungen welcher Art auch immer Gegenstand von vorgédngiger gemeinsamer
Beratung und Beschlussfassung im Schoss der IBK waren; solche Vereinbarun-
gen reichen vom Beschluss zur Aufnahme eines Dialogs bis zur Herstellung kirch-
licher Gemeinschatft.

Die klassischen Partner® von derartigen Vereinbarungen sind einerseits die
Orthodoxe Kirche und andererseits die Anglikanische Kirchengemeinschaft, zu
deren Umkreis auch die PIC und die beiden nun zur Anglican Communion geho-
renden Episkopalkirchen auf der iberischen Halbinsel zihlen. Thnen gegeniiber
ist die ganze Utrechter Union sowohl im Hinblick auf eine grundsitzliche Be-
schlussfassung wie auch auf den Bereich der Anwendung beteiligt; dabei gibt es
beziiglich Nordamerika die besondere Situation der erst nach dem 2. Weltkrieg
erfolgten bilateralen Verwirklichung der anglikanisch-altkatholischen Bonner

* Dazu zwei unterschiedliche Beispiele: die Erklidrung der IBK zur Frauenor-

dination von 1976 und der 1988 erfolgte und 1989 bekriftigte Beschluss der IBK
betreffend die Nichtbilligung der AKD-EKD-Vereinbarung von 1985 bzw. 1988.
Die erste, die Frauenordination ablehnende Erkldrung hat in der Utrechter
Union eine breite, wenn auch nicht umfassende und daher nun polarisierende Be-
wegung fiir die Frauenordination ausgeiost; die zweite hat zu einer jahrelangen
Spannung zwischen der IBK und der AKD gefiihrt. Interessanterweise ist dabei
in beiden Fillen in formalrechtlicher Argumentation geltend gemacht worden,
dass die Beschliisse von vornherein nicht verbindlich und somit rezeptionsfédhig
gewesen seien: fehlende Einstimmigkeit im einen Fall, Verletzung des Vorgehens
bei Glaubensfragen (sic.) im anderen.
Man darf davon ausgehen, dass die Rezeption des Beschlusses von 1976 auch bei
Vorliegen von Einstimmigkeit nicht anders ausgefallen wire. In einem an die
IBK gerichteten Brief vom 12. August 1991 rdumten Bischof und Synodalvertre-
tung der deutschen Kirche ein, dass der Nichtbilligungsbeschluss der IBK von
1988 keine Glaubensentscheidung im Sinn von UV Art.5,4.5 war, aber an der Ab-
lehnung des IBK-Beschlusses durch die AKD é&nderte sich nichts...

® Vgl. dazu zuletzt Harald Rein, Kirchengemeinschaft, Die anglikanisch-altka-
tholisch-orthodoxen Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre 6kumenische Rele-
vanz. Band I: Allgemeine Einfiihrung. Die anglikanisch-altkatholischen Bezie-
hungen, EHS. T 477, Bern (Lang) 1993; Band I1: Die anglikanisch-orthodoxen Be-
zichungen. Die orthodox-altkatholischen Beziehungen. Das ekklesiologische
Selbstverstindnis und die Beziehungen dieser drei zu anderen Kirchen, EHS.T
511, Bern (Lang) 1994.

97



Vereinbarung von 1931, was wiederum die negative Beurteilung der 1978 einsei-
tig von der PNCC aufgekiindeten «Interkommunion» erschwert®.

Der 1966 mit nationalen Gesprachskommissionen einsetzende Dialog mit der
romisch-katholischen Kirche zielte auf eine auf pastorale Situationen beschrink-
te «communicatio in sacris», die nur aus praktischen Griinden auf die altkatholi-
schen Kirchen in den Niederlanden, Deutschland und der Schweiz begrenzt war.
Immer war aber die IBK, auch wenn sie nicht formell der Auftraggeber der einzel-
nen Dialoge war, an allen ortskirchlichen altkatholischen Entscheidungen betei-
ligt, wie es UV Art. 5 vorsieht. Beziiglich der Inkraftsetzung der von den nationa-
len gemischten Gesprichskommissionen erarbeiteten Pastorationsvereinbarun-
genim Rahmen der sog. «Ziircher Nota» wich die IBK also insofern von einem ge-
samtaltkatholischen Vorgehen ab, als sie 1973 mit einigen Bedenken iiberein-
kam, dass diese vorldufig nur fiir die betreffenden Kirchen in den Niederlanden,
Deutschland und der Schweiz vollzogen werden sollte. Daraus wurde, angesichts
von Schwierigkeiten in Deutschland, ein Junktim. Es fiihrte dazu, dass heute in
Europa kein solches Pastoralabkommen besteht; eine nur einseitige Realisie-
rung — und dies nicht mehr im Rahmen der «Ziircher Nota» — ist 1993 fiir die
PNCC zustande gekommen®'.

% Vel. dazu Urs von Arx, Zwischen Krise und Stabilitit, IKZ 87 (1991) 1-40,
hier 17-22; ferner: Warren C. Platt, Intercommunion between the Episcopal
Church and the Polish National Catholic Church: A Survey of its Development,
IKZ 82 (1992) 142-165; Laurence J. Orzell, Polish National Catholic-Episcopal
Relations: Some Historical Observations, ebd. 166-181. Der Grund fiir die Auf-
kiindigung war die von den anglikanischen Kirchen Kanadas und der USA einge-

fihrte Frauenordination.
“Vgl. dazu etwa Werner Kiippers, Zwischen Rom und Utrecht. Zur neueren

Entwicklung der Beziehungen zwischen altkatholischer und rémisch-katholi-
scher Kirche, in: Max Seckler u.a. (Hg.), Begegnung. Beitridge zu einer Herme-
neutik des theologischen Gesprichs, Graz (Styria) 1971, 505-523; Walter Stiihe-
lin, Der offizielle Dialog zwischen der Christkatholischen und der Romisch-ka-
tholischen Kirche der Schweiz, IKZ 72 (1982) 103-106; Werner Pelz, Der Dialog
zwischen der Alt-Katholischen und der Romisch-Katholischen Kirche in
Deutschland in den Jahren 1968-1973, IKZ 74 (1984) 85-129; H. Rein (Anm.65),
Band I1, 454-469.

Auf der IBK-Sitzung von 1970 in Amersfoort war es bemerkenswerterweise
das Anliegen von Prime Bishop Thaddeus F. Zielinski (Scranton), dass die IBK
darauf achte, dass alle zu Utrecht gehoérenden Kirchen durch Rom gleich behan-
delt werden (Protckoll S.6). Die IBK beschloss auf threr Sitzung von 1973 in
Amersfoort, dass es zwar wiinschenswert wire, dass die Vereinbarung mit Rom
fiir alle altkatholischen Kirchen gilte und mit allen zugleich getroffen wiirde,
dass aber dennoch die Bischofe Hollands, Deutschlands und der Schweiz die in
Aussicht stehende Vereinbarung unterzeichnen sollten. Begriindet wurde dies
mit der Notwendigkeit einer solchen Vereinbarung in diesen Lidndern sowie mit
dem Umstand, dass die im Oktober 1968 von der romisch-katholischen Seite er-
stellten Richtlinien fiir eine Vereinbarung, die «Ziircher Nota», von der IBK an-
genommen worden sei (Protokoll S.4). Das sog. Junktim der IBK - die Inkraftset-
zung soll fiir die drei genannten altkatholischen Kirchen gemeinsam erfolgen

98



Ein analoger Fall liegt im Hinblick auf eine «Interkommunion» der Utrechter
Union mit der Altkatholischen Kirche der Mariaviten (Plock) vor, die sich seit

(vgl. IKZ 74 [1984] 117) — hat wegen der besonderen Situation in Deutschland,
die durch die AKD-EKD-Vereinbarung noch verschirft wurde, zur Folge ge-
habt, dass heute gar nichts in Kraft ist, obwohl in Holland alles dazu bereit gewe-
sen wire. Der ganze Vorgang belegt aber die traditionelle ekklesiologische Uber-
zeugung der Utrechter Union, in ekklesial-sakramental relevanten zwischen-
kirchlichen Beziehungen als eine Kirche aufzutreten.

Wie haben sich die Zeiten gedndert! In den USA hat die kalte Distanz zwi-
schen der PNCC und Rom, die Zielinskis besorgte Intervention diktierte, mit
dem Pontifikat des polnischen Papstes Johannes Paul I1. einem freundlichen Kli-
ma Platz gemacht. Seit 1984 ist ein kirchenamtlicher Dialog im Gang, liber den
ein Bericht informiert: St.J. Brzana/A. M. Rysz (Hg.), Journeying Together in
Christ, The Report of the Polish National Catholic-Roman Catholic Dialogue
(1984-1989), Huntington IN (OSV Press) 1990; vgl. auch Laurence J. Orzell, Pol-
ish National Catholic-Roman Catholic Dialogue: Reunion or Rapprochement,
IKZ 82 (1992) 182-194. Unterdessen ist es zu einer, freilich einseitig von Rom aus-
gesprochenen, aber von den in der Dialogkommission sitzenden PNCC-Bischo-
fen dankbar angenommenen pastoralen Regelung auf Grund der Applikation
von CIC 8443 gekommen. Das «Joint Statement issued by the members of the
Polish National Catholic Church-Roman Catholic Church Dialogue after their
meeting on April 22, 1993, in Dearborn Heights, Michigan» hilt folgendes fest:

“His Eminence, Edward Cardinal Cassidy, President of the Pontifical Council
for Promoting Christian Unity, has informed Archbishop William H. Keeler (of
Baltimore), President of the National Conference of Catholic Bishops (NCCB)
that members of the Polish National Catholic Church in the United States and Ca-
nada (PNCC) may receive the Sacraments of Penance, Holy Communion and the
Anointing of the Sick from Roman Catholic priests if they ask for them on their
own, are properly disposed and not otherwise excluded from the Sacraments.

The Cardinal’s letter (29. Mirz 1993) is an answer to a request from the Natio-
nal Clergy Conference of the PNCC (4. November 1987) expressing hope for in-
creased sacramental possibilities between the Churches as they move toward uni-
ty. Prime Bishop John Swantek of the PNCC forwarded this expression of hope to
His Holiness Pope John Paul I1. a little over two years ago. Archbishop Daniel Pi-
larczyk, then president of the NCCB, also made a formal request (4. April 1991)
that the PNCC be considered in the same condition as the Oriental Churches
(e.g. Eastern Orthodox) as far as these sacraments are concerned. Roman Catho-
lic Canon Law specifies this as a matter for the judgment of the Holy See in Ca-
non 844 which states [folgt Text].

This is indeed an important development in the on-going dialogue taking place
between the PNCC and the RC Churches [sic]. It means that Polish National Ca-
tholics may receive these three sacraments in the Roman Catholic Church under
the same conditions as Roman Catholics if they ask for them on their own.

Now that a favorable response has been received from the Vatican, practical
pastoral instructions and guidelines on how this is to be best implemented will be
forthcoming in the near future.

99



1938 um eine Wiederaufnahme in die Utrechter Union bemiihen. 1985 beschloss
die IBK im Blick auf das immer noch unlosbare Problem, dass die Polnisch-Ka-

All the Bishops of the Dialogue welcome this judgment by the Holy See and
ask the priests and faithful of both Churches to accept it as one positive step to-
ward the realization of Our Lord’s prayer that as His followers we may be one as
He and the Father are one. More is to be accomplished and the ‘Journey together
in Christ’ is not yet at an end. The Bishops ask the support of the prayers of all the
faithful that with the Lord’s help, with the Grace of the Holy Spirit and with the in-
tercession of Mary we may be brought to its needed and much longed for goal,
full unity.

[n its recent sessions (Buffalo, June 1992; Boston, October 1992) the Bishops’
Dialogue has investigated the role of the Bishop of Rome as successor of St Peter
and promotor of unity. The meeting in Dearborn Heights, Michigan. on April 22,
1993, explored the understanding of ecclesiastical communion as the form of uni-
ty specific to the Church and various models of unity to express unity in an appro-
priate and adequate way.

Both Roman Catholics and Polish National Catholics should rejoice and be
grateful that we have come to this day. It should spur us on to even greater efforts
to resolve whatever obstacles to full communion still remain.”

Ein Dokument «Pastoral Guidelines concerning admission of Polish National
Catholics to Sacraments in the Roman Catholic Church (Canon 844)» prizisiert,
dass die Regelung nur die PNCC betrifft, nicht die anderen Kirchen der Utrech-
ter Union, dass ehemals romisch-katholische Priester und Laien, falls «impeded
by canonical sanctions of the Roman Catholic Church», vom Sakramentsemp-
fang ausgeschlossen sind (daher die heutige Opposition von ca. 60 Geistlichen
der PNCC) und dass die Regelung Ausnahmesituationen im Auge hat. Da der
Fall von Romisch-Katholiken, welche die betreffenden Sakramente in der PNCC
empftangen wollen, in der rémischen Antwort nicht angeschnitten wurde, gelte
fiir diese Frage CIC 844, 2. Schliesslich wird die verschiedene Praxis bei der Eu-
charistiespendung beriihrt.

Dem romischen Beschluss voraus gingen zwei Besuche von PNCC-Bischofen
im Vatikan (Mai 1985, Mai 1991), eine Begegnung des Prime Bishops mit dem
Papst in Columbia SC am 12. September 1987 und ein Besuch von Kardinal Ed-
ward Cassidy, dem Leiter des Einheitsrates, in Scranton am 15. Februar 1992, wo
ein «service of healing» gefeiert wurde. Von den im oben wiedergegebenen
«Joint Statement» erwidhnten Dokumenten ist bemerkenswert der Beschluss der
«National Clergy Conference» vom 4. November 1987, die PNCC-Mitglieder der
Dialogkommission soliten auf der ndchsten Sitzung vorbringen «the desire on
our part to further improved relationships between our two churches by estab-
lishing intercommunion». Die romische Seite ist darauf offenbar nicht eingegan-
gen. Unter der Voraussetzung, die PNCC verstehe unter «intercommunion» eine
zwischenkirchliche Beziehung, wie sie einmal mit den nordamerikanischen Angli-
kanern bestanden hat, so stellt sich die Frage. ob und wie die PNCC die UV
(Art.5, 2.4; 10, 1) zu beriicksichtigen gedacht hat oder hitte. Liegt eine Verlet-
zung der UV vor, wie gemdss der einen Interpretationslinie schon im Fall der Auf-
kiindigung der Interkommunion mit den Anglikanern (vgl. Anm.66)? Jedenfalls
sind die Mitbischofe in der IBK — etwa in den schriftlich vorliegenden PNCC-Jah-

100



tholische Kirche (PKK) und die Mariaviten im selben Land sich nicht vereinigen
konnten, es sei die Aufnahme der Mariaviten in die Utrechter Union in zweli
Etappen durchzufiihren. Die erste Etappe solle in einer Interkommunion mit al-
len Kirchen der Utrechter Union bestehen, wie sie faktisch schon zwischen PKK
und Mariaviten in Polen bestehe. Offiziell hat nur die altkatholische Kirche der
Niederlande diesen ersten Schritt vollzogen®. Wiederum liegt also ein Zusam-
menhang zwischen gesamt-altkatholischer Beschlussfassung in der IBK und par-
tiellem «Anwendungsbereich» vor.

Der auf gesamt-altkatholische Ubereinstimmung im 6kumenischen Profil zie-
lende Charakter der Utrechter Gemeinschaft tritt damit immer noch grundsitz-
lich, wenn auch mit Einschrinkungen, in Sicht®.

resberichten an die IBK — meines Wissens nie von diesem Wunsch nach Interkom-
munion in Kenntnis gesetzt worden, obwohl der Prime Bishop in einem an den
Papst gerichteten Brief vom 11.November 1987 das Thema der «intercom-
munion between our two churches» kurz erwdhnt. Fragen erheben sich auch,
wenn der Bischof der Buffalo-Pittsburgh-Diézese, Thaddeus Peplowski, in «The
Buffalo News» vom 14. Mirz 1992 mit folgenden Worten zitiert wird: « While <full
communion» is a goal, we don’t know what that will mean — whether we would be
like an Eastern Rite Church in communion with Rome but with our own customs
and practices or taken into the Roman Church or talking about a new kind of
union.» Vgl. zum Ganzen die von Bischof Tadeusz R. Majewski herausgegebene
Dokumentensammlung «Dialog Watykan Scranton», Warszawa 1995. Romische
Dokumente in: Service d'information (Anm.51) S.25-27.

Die Pastorationsregelung ist eine — allerdings einseitige — Teilrealisation des-
sen, was die IBK letztlich fiir die Utrechter Union als Ganzes anstrebt. Insofern
kann sie nicht schlechthin beanstandet werden. Was aber bei der Fiihrung der
PNCC heute noch weniger als frither von Bedeutung ist, ist der Sinn fiir eine ek-
klesiologisch begriindete Verantwortung fiir die Gemeinsamkeit altkatholischen
Zeugnisses und Vorgehens. Freilich wiirde sie diesbeziigiich wohl einwenden,
dass wegen des Abriickens der westeuropdischen Kirchen von der IBK-Erkla-
rung zur Frauenordination von 1976 und wegen des Beharrens der AKD auf der
Vereinbarung mit der EKD von 1986 dafiir ohnehin keine hinreichende Basis
mehr vorhanden sei.

Wenig Bedeutung hatte ein von der PNCC wéhrend einiger Jahre gefiihrter
Dialog mit der Erzdiozese des griechisch-orthodoxen Patriarchats von Antio-
chien in Nordamerika.

% Vgl. die noch nicht veroffentlichte, die Beziehung zu den Mariaviten betref-
fende Ergidnzung zur IBK-Erkldrung von 1993 «Die Beziehungen der Utrechter
Union zu anderen Kirchen», IKZ 83 (1993) 250-254. Der z6gerliche Prozess hat
wohl damit zu tun, dass der Status von mariavitischen Sondermeinungen und
-praktiken nicht recht gekldrt ist; problematischer sind allerdings Bischofswei-
hen von Leuten im Westen, die der episcopi-vagantes-Szene nahestehen.
Die altkatholische Kirche der Mariaviten gehorte der Utrechter Union von
1909-1924 (nicht: 1925) an — gegen H. Rein (Anm.65), Band 11, 438453, hier 444.

® Die Einschrdnkung liegt im partiellen Anwendungsbereich, fiir den die je-
weils in Frage kommenden altkatholischen Nationalkirchen ihre spezifische Ver-
antwortung bei der Aufrechterhaltung der Gemeinschaft der Utrechter Union

101



2.3.5 Ich habe die oben gestellte Frage nach dem ekklesiologischen Charakter
der Utrechter Union auf dem pragmatischen Weg der knappen Deskription eini-
ger relevanter Sachverhalte zu beantworten versucht. Ich meine, dass auch die
von fritheren altkatholischen Autoren bezeugte ekklesiologische Reflexion in
dieselbe Richtung deutet; ich darf hier auf meinen Versuch einer kurzen Zusam-
menfassung auf der 31.Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz
(IAThK) in Philadelphia hinweisen. Die Utrechter Union ist im Licht einer
Ortskirchentheologie zu verstehen als eine Gemeinschaft von Kirchen: in jeder
ist die Katholizitat der einen Kirche reprisentiert. Sie griindet ihrerseits in der
Hinwendung Gottes, die sich in der Sendung Jesu Christi und des Heiligen Gei-
stes vollzieht. Eben dies ermdglicht und bedingt die Gemeinschaft: die in Gottes
Wirklichkeit griindende Katholizitét einer jeden Ortskirche kommt in der vollen
Gemeinschaft unter diesen Ortskirchen zur Geltung; darin erweist sich ihre theo-
logische bzw. theologisch beschreibbare Identitdt. Theologische Identitdt ist
nicht zu verwechseln mit einer umfassenden Uniformitdt der Kirchen, sondern

tragen. Unter dem hier hervorgehobenen Gesichtspunkt bedeutet die AKD-
EKD-Vereinbarung von 1985 bzw. 1988 ein Novum (ebenso die Gespriche mit
der VELKD, insofern sie zwischenkirchlich relevante Akte wie die gegenseitige
Anerkennung der Amter vorschlagen). Sie ist eben nicht das Ergebnis einer vor-
giangigen Beratung und grundsitzlichen Beschlussfassung im Kreis der IBK als ei-
nes gesamt-altkatholischen Forums.

Eine andere Frage betrifft die Stimmigkeit der ekklesiologischen Vorausset-
zungen einer altkatholisch-romisch-katholischen «communicatio in sacris» bzw.
einer «Interkommunion» altkatholischer Kirchen mit den Mariaviten mit denje-
nigen Voraussetzungen, die in der anglikanisch-altkatholischen Bonner Vereinba-
rung von 1931 von altkatholischer Seite im nachhinein mehr oder weniger deut-
lich gemacht und in den orthodox-altkatholischen Dialogtexten gemeinsam for-
muliert worden sind.

" Vel. Anm.20. Der Ausgangspunkt meines damaligen Referats waren die be-
kannten drei Texte der «Utrechter Konvention», die Grundlinien der Geschichte
der Utrechter Union, wie sie sich in Entscheidungen der IBK abgezeichnet ha-
ben und ekklesiologische Reflexionen altkatholischer Autoren. Es war ein Stiick
kontextueller Ekklesiologie und bewegte sich nicht in einem allgemeinen 6kume-
nischen oder anderskonfessionellen Horizont ekklesiologischer Erwigungen.
Ein Papier der Altkatholischen Kirche Osterreichs vom August 1995 (verfasst
von einer vierkdpfigen Kommission) bemingelte diesen Ansatz: «Die AKO be-
dauert, dass der Referent sich eigentlich nur auf zwei Autoren fiir seine (zum Teil
unbegriindeten) Ausfiihrungen beruit, auf Bischoi Urs Kiiry und Prof. Kurt Stai-
der. Beide sind gewiss ehrenwerte und verdienstvolle Theologen aus dem Be-
reich der Alt- bzw. Christkatholischen Kirche. Sie vermisst die Einbeziehung mit
(sic.) der neueren, vom Zweiten Vatikanischen Konzil inspirierten romisch-ka-
tholischen Ekklesiologie und der 6kumenischen Theologie. Stellvertretend sei
auf einige Namen hingewiesen: Karl Rahner, Eduard Schillebeeckx, Heinrich
Fries, Peter Neuner, Jirgen Werbick, Leonardo Boff, Walbert Biihlmann, Hans
Kiing oder auch Eugen Drewermann.»

Ich weiss beim besten Willen nicht, wo ich bei diesen Autoren etwas iiber den
ekklesiologischen Charakter der Utrechter Union hétte erfahren konnen.

102



sie ist sozusagen das, was die Kirchen mit ihren notwendigerweise vielfaltigen Le-
bensdusserungen als miteinander verbunden und daher als Gemeinschaft erken-
nen lasst.

Essind nunm. E. die von der IBK als Ganzes beschlossenen und begleiteten bi-
lateralen Beziehungen und Dialoge, die bis in die jiingere Vergangenheit zu einer
starken inneraltkatholischen Abstimmung und Gleichférmigkeit der 6kumeni-
schen Praxis der Orts- und Nationalkirchen gefiihrt haben. Dabei stand diese Pra-
xis in einem wechselseitigen Verhdltnis zur sich ausbildenden altkatholischen
Mainstream-Ekklesiologie.

Dazu eine Anmerkung: Partner in einem langjidhrigen 6kumenischen Dialog
konnen das Profil einer Kirche in ihren Beziehungen nach aussen mitprigen.
Noch mehr: Okumenische Dialoge kénnen sich in Richtung einer innerkonfessio-
nellen Vereinheitlichung in Theologie und Praxis auswirken, die einer Denomina-
tion, die in einem Kontext von Chaos und Aufbruch entsteht, zu Beginn so nicht
gegeben sein muss. Ich meine, dass das auch fiir die Utrechter Union der Fall ge-
wesen ist. Es ist also genau zu iiberlegen, inwiefern ein Rekurs auf die altkatholi-
sche Friihzeit (vor 1889) eine Riickkehr zu den Quellen oder aber ein identitéts-
verdndernder Anachronismus ist.

3.1 Ich bin etwas ausfiihrlicher auf die erkennbaren Prinzipien der zwischen-
kirchlichen Beziehungen der Utrechter Union eingegangen, weil darin seit je ein
Stiick weit altkatholisches Selbstverstdndnis und altkatholische Ekklesiologie im
Vollzug zum Ausdruck kam. Nun sind zur Frage zwischenkirchlicher Beziehun-
gen in den letzten Jahren Vorschlédge fiir ein anderes Vorgehen laut geworden.
Sie haben natiirlich mit unserem Thema des Charakters der Utrechter Union und
der Strukturreform zu tun.

3.2 In einem Beitrag zur Hundertjahrfeier der Utrechter Union hat Christi-
an Oeyen (Bonn) angeregt, der Altkatholizismus habe im Sinne Dollingers die
Einheit nach allen Seiten zu suchen, «mit den anglikanischen Kirchen einen <Weg
der Mitte>» zu gehen. «Die Einheit nach allen Seiten zu suchen, kénnte auch be-
deuten, dass die einzelnen altkatholischen Kirchen sich entsprechend ihrer jewei-
ligen Situation in verschiedenen okumenischen Gesprachen engagieren, ohne
die Einheit der ganzen Kirche aus den Augen zu verlieren. Warum sollten nicht
in einem ersten Schritt die Altkatholischen Kirchen in Holland und den USA ei-
nen Vertrag mit der romisch-katholischen Kirche schliessen, die Schweizer und
Polen etwa mit den Orthodoxen, die Deutschen mit den Evangelischen, ohne die
Gemeinschaft untereinander aufzugeben» . Ich halte die mitgegebenen Begriin-
dungen nicht fiir stichhaltig™, und ich weiss auch nicht recht, was fiir Vertrige

""Vgl. Christian Oeyen, Hundert Jahre nach Déllinger: die Utrechter Union
heute. OR 39 (1990) 66-76. Der andere (alternative?) Vorschlag, es sei die Ut-
rechter Union in eine westeuropéische und eine slawische Abteilung aufzuglie-
dern, «die weitgehende Autonomie haben und gemeinsame Beratungen nur
iber sehr wichtige Dinge fiihren wiirden» (S.74), ist wohl angesichts der heutigen
Aufgaben eines zusammenwachsenden Europas iiberholt.

2 Der Leitsatz «Einheit nach allen Seiten» miisste im Rahmen des altkirchli-
chen Kriteriums, wie es die 1872 vom Kolner Kongress gebildete Unionskommis-
sion erstmals formulierte, stehen. Sollte «Einheit nach allen Seiten» im Sinne ei-

103



hier gemeint sind. Aber der Vorschlag ist insofern klar, dass er auf Grund der
ebenfalls wahrgenommenen Spannungen der letzten Jahre fiir eine Verdnderung
der bisherigen Praxis und wohl auch der zugrundeliegenden ekklesiologischen
Prinzipien pliadiert. Fraglich bleibt mir, inwieweit er realistisch ist, weil der Erfolg
von den Partnerkirchen abhingt; die orthodoxe Kirche z. B. wiirde sicher nicht
mit einem Teil der doch irgendwie weiter bestechenden Utrechter Union eine
kirchlich relevante Vereinbarung schliessen.

3.3 Der frithere Erzbischof Marinus Kok sieht die Zukunft der Union dar-
in, dass sie von einer Union der Bischofe in eine Union von Ortskirchen, «die
zusammen Teil der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche
sind», umgestaltet wird. «Dann kénnen die obersten Organe dieser Kirchen frei
miteinander im Dialog diskutieren, um Ubereinstimmung zu erzielen — oder
nicht. Dann kann jeder Bischof in seinem cigenen Bistum schliesslich selbstan-
dig zu einer vor dem Gewissen zu verantwortenden Entscheidung kommen. So
wird die Verantwortlichkeit ausgeweitet und die Spannung vermindert. Das be-

ner allseitigen Symmetrie gemeint sein, wire das eher eine Behinderung dessen,
was altkatholisch bisher angestrebt worden ist.

Wieso etwas, was inkonsequent (Alte Kirche) und unklar-irregulir (orthodo-
xe Kirche in Bulgarien) ist, sozusagen programmatischen Charakter fiir die Alt-
katholiken haben soll, leuchtet mir nicht ein.

Der Wille der Unionsgriinder — ndmlich die Gestaltungs- und Handlungsfrei-
heit zu bewahren, wenn nicht wesentliche Fragen des gemeinsamen Glaubens
auf dem Spiel stehen — kann nach dem Ausweis der Geschichte nicht das von Oey-
en vorgeschlagene einzelkirchliche Vorpreschen nach allen Seiten begriinden.

Ich bezweifle, dass die Kombination von Déllinger-Zitaten wirklich stringent
die behauptete Weisung fiir die Altkatholiken ergibt. Die Mahnung, es diirfe
nicht eine Kluft aufgefiillt werden, um eine andere zu vertiefen, hat Dollinger
konkret im Hinblick auf Einigungsgespriche zwischen Katholiken und Protestan-
ten formuliert, die also nicht die orthodoxe und die anglikanische Kirche verges-
sen sollten (vgl. Uber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen. Sieben
Vortrige, gehalten zu Miinchen im Jahr 1872, Miinchen [Beck] 1888, 33f.). Oey-
en bringt dieses Zitat aber wiederholt mit einer Spitze gegen altkatholisch-ortho-
doxe Einigungsbemiihungen zur Geltung (vgl. S.74f.; IKZ 72 [1982] 264f.). Nur
nebenbei: Dollinger sagt im Hinblick auf die aktuelle Moglichkeit einer Einheit
zwischen den in Deutschland getrennten Konfessionen der Katholiken und Prote-
stanten — in einer stark von der Frage der deutschen Einheit bestimmten Perspek-
tive — das Gegenteil von dem, was Oeyen S.70 behauptet; vgl. Die Vergangenheit
und Gegenwart der katholischien Theologie, mn: Kleinere Schrifien, gedruckte
und ungedruckte, Stuttgart (Cotta) 1890, 161-196, hier 182f. Vgl. auch die 17 The-
sen im Vorwort von: Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaat. Histo-
risch-politische Betrachtungen, Miinchen (Cotta) 1861, XXI-XXXII; dort sagt
Déllinger von der katholischen und der orthodoxen Kirche (S. XXIIt.), dass bei-
de auf demselben Boden stehen, «insoferne sie die gleiche Anschauung von der
Kirche, ihrer Autoritdat und ununterbrochenen Stetigkeit haben. Dagegen fehlt
diese Anschauung auf protestantischer Seite, und fehlt hiemit die gemeinschaftli-
che Grundlage, ohne welche Unterhandlungen und Verstindigungsversuche
nicht moglich sind. Einzelne kommen hier natiirlich nicht in Betracht.»

104



deutet auf der einen Seite eine Schwichung der Utrechter Union, auf der ande-
ren Seite eine Stdrkung.» Wenn ich recht verstehe, zielt diese Anregung”™, die
von der Sorge um die Einheit der Union diktiert ist, auf eine Reduktion dessen,
was ekklesiologisch als gemeinsamer Nenner betrachtet werden kann. Der ek-
klesiologische Charakter der Utrechter Union dndert sich dadurch natirlich in
Richtung Dachverband, Foderation, Allianz. Wenn mit den «obersten Orga-
nen» der altkatholischen Ortskirchen der jeweilige Episkopat in seiner Verbin-
dung mit Grossen wie «Collegiaal Bestuur» (NL), «Synodalvertretung» (D),
«Synodalrat» (CH, A, CZ, HR, PL) oder «Supreme Council» (PNCC - Polish
National Catholic Church in den USA und Kanada) gemeint ist, hidtten wir
schon einen Beitrag zur unten (4.2) erorterten Frage einer neuen altkatholi-
schen Gesamt- oder Zentralinstitution.

3.4 Ahnliche Uberlegungen in Richtung lockerer Vereinigung von altkatholi-
schen Kirchen, deren Autonomie oder Teilgruppierung zumal im Verfolg 6kume-
nischer Initiativen mit anderen Kirchen betont wird, sind auch anderweitig laut
geworden’. Stimmen aus der PNCC reden sogar von einer kiinftigen Utrechter
Union, die Kirchen umfasst, die miteinander nicht notwendigerweise Kirchenge-
meinschaft haben, so wie es jetzt zwischen PNCC und AKD - wegen der am
Pfingstmontag 1996 erfolgten ersten Presbyteratsweihen von zwei Diakoninnen
der AKD - schon der Fall ist.

3.5 Ekklesiologisch gehen solche Vorschlédge in der Regel von der Vorausset-
zung aus, dass bei den von den altkatholischen Bistiimern bzw. den nationalen
Verbiinden von Bistiimern unternommenen Initiativen die eucharistische Ge-
meinschaft zweier noch getrennter Kirchen in Form von Gastbereitschaft — oder
wie immer das umschrieben wird — auch bei fehlender voller Ubereinstimmung
im Glauben und infolgedessen fehlender Moglichkeit der vollen Kirchengemein-
schaft zu vollziehen ist. Die Strategie des «growing together by steps» wird als Al-
ternative einem sog. «Alles oder nichts» entgegengesetzt. Auf die weitergehen-
den ekklesiologischen Fragen kann ich hier nicht eingehen; ich verweise summa-
risch auf den Konsens der 26.IAThK 1987 in Lowen «Zu Fragen der 6kumeni-
schen Dimension der Feier der Eucharistie» und die dort gehaltenen Referate so-

3 Marinus Kok, Kirche: Woher — Wohin?, IKZ 84 (1994) 193-202, hier 201f.
Der Autor pladiert nicht nur fiir eine Neufassung von «Utrechter Vereinbarung»
und «Utrechter Reglement», sondern auch fiir eine Neuformulierung der «Ut-
rechter Erklarung» von 1889. Das scheint mir bei einem historischen Dokument
nicht plausibel.

™ Vgl. etwa Bernhard Heitz, Ende oder Wende? 100 Jahre Utrechter Union,
Christen heute 22 (1989) Nr. 9, S. 10f. Die Idee, dass die einzelnen altkatholischen
Kirchen je unterschiedliche Faden des 6kumenischen Netzes kniipfen, setzt eine
bestimmte Sicht der Frage der Einheit der Kirche und der Aufweisbarkeit dieser
Einheit voraus, die in gewisser Spannung steht etwa zu den Texten «Die Einheit
der Kirche und die Ortskirchen» und «Die Grenzen der Kirche», welche die Ge-
mischte Orthodox-Altkatholische Theologische Kommission erarbeitet hat; vgl.
Urs von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe
der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit
franzosischer und englischer Ubersetzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989), 63-66.

105



wie auf die IBK-Erkldarung von 1992 «Eucharistiegemeinschaft und kirchliche
Einheit»".

3.6 Obige Ausfithrungen deuten ein Auseinanderdriften der 6kumenischen
Zielvorstellungen und konkreten Prioritdten innerhalb der Utrechter Union an.
Es liesse sich — wieder anders — illustrieren anhand eines Vergleichs zwischen der
IBK-Erkldrung «Die Beziehungen der Utrechter Union zu anderen Kirchen»
von 1993 und der von der Synode der AKD 1987 verabschiedeten Erkldarung «Un-
ser okumenischer Auftrag»". Es ist zu erwarten, dass bei der Reform der Utrech-
ter Union und ihrer konstitutiven Texte «Utrechter Vereinbarung» (UV) und
«Utrechter Reglement» (UR) sich dieser Sachverhalt wiederholt.

4.1 Ich fithre nun in kurzen Strichen einige Modelle vor, die als Alternativen
zur bisherigen Konzeption und Praxis der Utrechter Union verstanden werden
konnen, soweit sie in der UV explizit oder implizit vorgezeichnet sind. Im Mittel-
punkt steht die IBK bzw. ein Gremium, das sie ersetzt oder ihr verfassungsmaissig
zugeordnet ist und das die Aufgaben der Aufrechterhaltung der Gemeinschaft
der altkatholischen Kirchen und des 6kumenischen Zeugnisses in einer konsi-
stent identifizierbaren Gestalt wahrnimmt (im folgenden mit dem arbeitstechni-
schen, an sich unméglichen Ausdruck «Utrechter Gremium» [UG] bezeichnet).

Dabei erfolgt die Darstellung unter verschiedenen Aspekten: Zusammenset-

P Vel IKZ 77 (1987) 207 f.; 84 (1994) 62 f. Dass sich beim «unity-by-steps»-Pro-
zedere eine ekklesiologische Konzeption im Unterschied zur freilich in der Pra-
xis nicht ganz konsequenten altkatholischen Mainstream-Ekklesiologie von
Theologen wie etwa Adolf Kiiry, Andreas Rinkel, Urs Kiiry, Werner Kiippers, Pe-
ter Maan, Kurt Stalder, Jan Visser, Herwig Aldenhoven, Peter Amiet kundtut —
vgl. meine diesem Referat in Salzburg beigefiigte zweiseitige Bibliographie «Zur
neueren altkatholischen Ekklesiologie» —, vertritt auch H.Rein in seinem
Anm.22 genannten Werk.

Vgl. zu den altkirchlichen Perspektiven in dieser Frage etwa Werner Elert,
Abendmahl und Kirchengemeinschaft in der Alten Kirche hauptsédchlich des
Ostens, Berlin (LVH) 1954; Hans-Joachim Schulz, Einheit und Gemeinschaft in
der alten Kirche bis zum Ende der Viiterzeit, in: Hans Jorg Urban/Harald Wagner
(Hg.), Handbuch der Okumenik I, Paderborn (Bonifatius) 1985, 85-121.

Vgl IKZ 83 (1993) 250-254; OR 37 (1988) 117f. In beiden Texten werden in
etwa dieselben Kirchen als Partner zwischenkirchlicher Beziehungen genannt,
aber die Priorititen werden anders gesetzt. In der Erkldrung der AKD ist mit den
emplohlenen «dkumenischen Drelerparinerschafien — alt-katholisch + ¢vange-
lisch-lutherisch + anglikanisch» — und der bekréftigten «Vereinbarung zur gegen-
seitigen Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie» eine klare Posi-
tion bezogen. Um so unverstidndlicher ist mir dann, wie man im Blick auf die Or-
thodoxe Kirche schreiben kann: «Angezielt ist (im unmittelbar vor einem positi-
ven Abschiuss stehenden Dialog) die volle kirchliche Gemeinschatt. Damit steht
ein Abkommen mit den autonomen katholischen Kirchen des Ostens bevor. Das
bedeutet, dass wir dann in Gemeinschaft stehen werden mit allen romunabhéngi-
gen katholischen Kirchen der Welt.» Hier ist jeder Sinn fiir die Realitdt abhanden
gekommen.

106



zung, Aufgaben und Beschlussfassungsmodi des genannten Gremiums sowie Re-
zeption der Beschliisse.

Ich betone den skizzenhaften Charakter: es handelt sich um Anregungen fiir
die (Gruppen-)Diskussion: es hat darunter auch solche, die ich selbst nicht unter-
stitze.

42  Zusammensetzung des UG

42.1 Die IBK ist bislang das Organ, in dem die altkatholischen Kirchen -
nicht ausschliesslich, aber fiir die Ausserungen der Utrechter Union primér — mit-
einander verbunden sind. Dabei wird vorausgesetzt, dass die Bischofe einerseits
in der IBK «ihre» Kirchen reprasentieren und andererseits in den ortskirchlichen
synodalen Leitungsgremien die liberortskirchliche Gemeinschaft der altkatholi-
schen Bischofe und Kirchen.

Die moglichen Implikationen des «Reprisentierens» habe ich anderswo schon
angedeutet”. Dazu gehort einerseits die unabtretbare Eigenverantwortung des
Bischofs und seines Auftrags, wie er etwa im neuen, von der IBK 1985 in Kraft ge-
setzten Weiheformular von 1985 umschrieben ist™, andererseits die Ermogli-
chung der Partizipation der ihm zugeordneten Ortskirche an Initiativen und Fra-
gen, welche die ganze Utrechter Union betreffen. Bischofe sind also weder blosse
Firmensprecher (der Ortskirche) noch Herrscher tiber den Glauben.

Man kann nun diese Konzeption grundlegend libernehmen und in bestimmter
Richtung verbessern oder aber verandern.

422 Eine Verdnderung kann etwa dahingehend verlangt werden, dass die
IBK erweitert und folglich umbenannt wird: neben dem Bischof einer jeden Orts-
kirche wird etwa der hochste Laienvertreter oder die hochste Laienvertreterin
der ortskirchlichen Synode oder des Synodalrates (bzw. einer analogen Grosse)
in das fiir die Utrechter Union primér verantwortliche UG abgeordnet. Dabei ist
ihre Aufgabe nicht auf Beratung beschrinkt, sondern sie haben das volle Stimm-
recht wie die (aktiven) Bischofe.

Theologisch wird dies mit dem Argument begriindet, die in der Ortskirche iibli-
che episkopale-synodale Struktur miisse endlich auf der Ebene der bisher nur bi-
schoflichen IBK zur Geltung kommen. Vorausgesetzt wird also, dass der Bischof
im UG nicht die Ortskirche reprisentiert, sondern nur allenfalls die Geistlichkeit.

Dazu zwei Bemerkungen. Die Annahme, dass der Bischof auf einer Versamm-
lung, auf der die Gemeinschaft der Ortskirchen zur Geltung kommt, nicht «sei-
ne» Ortskirche reprédsentiert, ruft m. E. nach einer Klirung der Theologie des
Amtes, zumal des Episkopats. Die Annahme konnte auch implizieren, dass die
Bischofssynoden, wie sie sich in der Alten Kirche in verschiedenen Formen ausge-
bildet haben” und denen die IBK theologisch doch am ehesten entsprechen wird,
ekklesial defizient sind, dass vielmehr Anleihen bei mittelalterlichen westlichen

7 U. von Arx (Anm.63) 27f.

® Vgl. Sigisbert Kraft, Die neugefasste Wetheliturgie der altkatholischen Kir-
chen und ihre ekklesiologische Bedeutung, IKZ 79 (1989) 192-203.

" Vgl. Hermann Josef Sieben, Die Konzilsidee der Alten Kirche, Konzilienge-
schichte Reihe B, Paderborn (Schéningh) 1979; Georg Kretschmar, Konzile und
Konziliaritdt in lutherischer Tradition, OFo 5 (1991) 281-291, hier 281-283;
W. Elert (Anm.75) 113-121.

107



Kanonisten und Theologen zu machen sind, wo im Licht der These von der Volks-
souverdnitat auf einem Konzil die ganze Kirche in ithren stdandischen und allen-
falls weiteren Segmentierungen vertreten sein muss, also u.a. Bischofe, Geistli-
che und Laien (Manner und Frauen)®.

Geklart werden misste auch der Begriff «synodal». Im altkatholischen
Sprachgebrauch besteht neuerdings die Neigung, als konstitutiv fiir den Begriff
die gleichzeitige und gleichberechtigte Teilnahme von ordinierten und nichtordi-
nierten Personen (Amt und Laienschaft) an einer irgendwie beschlussberechtig-
ten kirchlichen Versammlung vorauszusetzen, ihn also fiir eine «gemischte»
Grosse zu reservieren. Die Neigung rithrt von der werbenden Rede der bischof-
lich-synodalen Verfassung als eines Markenzeichens der altkatholischen Kirche
her. Aber diese begriffliche Einschriankung kann sich verwirrend auswirken: die
bisherige IBK erscheint dann als nicht-synodal; was ja noch bestitigt erscheint
durch den Namen «Bischofskonferenz». Ekklesiologisch gesehen kann die IBK
m. E. sinnvollerweise nur als eine Form von Synode oder Konzil betrachtet wer-
den®; welche weiteren Folgerungen daraus abgeleitet werden, hdngt aber von el-
ner genaueren Definition oder von der Umschreibung ihrer Aufgabe ab.

4.2.3 Eine Erweiterung im Sinn einer Veridnderung der bisherigen Ordnung
kann auch so gedacht werden, dass das UG inskiinftig aus je einem Haus der Bi-
schofe, der Geistlichen und der Laien besteht. Beschlisse des UG kommen zu-
stande, wenn in jedem Haus ein qualifiziertes Mehr gefunden wird; eventuell
hat das Haus der Bischofe eine Sonderstellung inne. Dieser Typus findet sich -
etwa als General Synod/Convention — auf der Ebene von Provinzen in der angli-
kanischen Kirche. Dabei ist vorausgesetzt, dass die einzelnen Bischofskirchen
zusammen eine Provinz bilden, die von den Beschliissen dieser Versammlung in
den Grundziigen bestimmt wird (wohl unter Beachtung des Subsidiarititsprin-
zZips).

4.2.4 Niher am bisherigen Modell ist die Erweiterung der IBK um von den
Synoden der Nationalkirchen gewihlte Vertreterinnen und Vertreter des Klerus
und der Laienschaft, die auf der UG beratende Funktionen wahrnehmen. Fiir die
Konsiliaritidt von Nichtbischofen auf Synoden gibt es einige Vorbilder in der Al-
ten Kirche. Im UG spielt also die IBK weiterhin eine eigenstdndige Rolle. Es
konnte damit aber die Kommunikation zwischen UG und Nationalkirchen in bei-

% Vel. Hermann Josef Sieben, Die Konzilsidee des lateinischen Mittelalters
(847-1378), Konziliengeschichte Reihe B, Paderborn (Schoningh) 1984,
344-351. 393-401 (Marsilius von Padua), 422f. (Wilhelm von Ockham - auch
Frauen; vgl. Dial I 6, 85).

* Eduard Herzog nannte im Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1890 zum Thema
«Die Utrechter Konvention» die die Utrechter Union konstituierende Sitzung
der fiinf altkatholischen Bischofe der Niederlande, Deutschlands und der
Schweiz vom 24. September 1889 eine «Synode» bzw. die damals anhebenden re-
gelméssigen Versammlungen der Bischofe eine «Konferenz oder Synode»; vgl.
Hirtenbriefe aus den Jahren 1887-1901, Aarau (Wirz) 1901, 58-74, hier 58 und 64
(Hinweis von H. Aldenhoven).

Zu den im 19.Jh. entstandenen, meist nationalen Bischofskonferenzen, die
teilweise die fritheren Provinzialsynoden fortsetzen, vgl. Erwin Gatz, Art. «Bi-
schofskonferenz», in: LThK? 2, 1994, 496f.

108



den Richtungen eventuell verbessert werden: bisher wird sie jeweils vom Bischof
(D, CH, A, CZ, HR) bzw. von den Bischofen (NL, USA, PL) allein geleistet.

Gerade dazu mochte ich anmerken, dass mangelnde Kommunikation und
Transparenz m. E. mit ein Grund sind fiir die Probleme innerhalb der Utrechter
Union. Sie nur auf schlechten Willen oder Unfédhigkeit von Personen zuriickzu-
fithren, wire kurzsichtig. Es fehlt an einer personell ausreichend dotierten Infra-
struktur, die tiber lingere Zeit hinweg eine konsistente und sorgfiltige Arbeit der-
jenigen Personen und Institutionen ermoglichen konnte, die fiir die Union und
thre jeweiligen Aufgaben erst- und mitverantwortlich sind.

4.3  Aufgaben des UG (anstelle oder neben der IBK)

43.1 Wird ein UG geschaffen, das die IBK ergidnzt oder integriert, so ldsst
sich die Aufgabe generell als Aufrechterhaltung der Gemeinschaft der altkatholi-
schen Kirchen und als Stellungnahme zu Fragen des Glaubens und des ethischen
Verhaltens umschreiben. Ob dazu auch die Regelung der Beziehungen der Ut-
rechter Union mit anderen Kirchen gehort oder nicht, hingt natiirlich von der
noch moglichen gemeinsamen Ekklesiologie bzw. vem ekklesialen Status des
UG und der Utrechter Union ab. Man kann dem UG auch weitergehende Aufga-
ben in dem Sinn zuschreiben, dass es so etwas wie eine Kirchenleitung der Utrech-
ter Union wird, das in grossen Ziigen das festlegt, was die Synoden der Orts- und
Nationalkirchen (unter entsprechender Reduktion ihrer sog. Autonomie?) im
einzelnen ausfiithren. Die Entwicklung ginge dann in Richtung einer altkatholi-
schen Kirchenprovinz, die gegeniiber den unterschiedlichen historischen Verwur-
zelungen der einzelnen Kirchen ein Novum darstellen wiirde.

Wird ein UG geschaffen, das die IBK erginzt, stellt sich die Frage nach den
Aufgaben auf gleiche Weise.

4.3.2 Je nach Modell ist auch die Frage zu beantworten, wie oft das UG zu-
sammentritt. Im einen Fall ist ein regelméssiger (etwa ein- bis vierjdhriger)
Rhythmus notwendig, und man muss sich dabei liberlegen, wie der damit verbun-
dene finanzielle und personelle Aufwand zu bewiltigen ist.

Diese letztere Frage stellt sich in eingeschrinktem Mass auch fiir das Modell,
wonach die IBK nur bei besonders wichtigen, die Gemeinschaft der Utrechter
Union betreffenden Fragen um die genannten nationalkirchlichen Vertreterin-
nen und Vertreter (vgl. 4.2.4) zu erweitern ist. Wichtig bei diesem Modell ist die
Frage, wer dariiber entscheidet, dass die erweiterte IBK zusammentritt (z. B. ein
Quorum von nationalkirchlichen Synoden oder von Bischofen).

4.4  Beschlussfassungsmodi

4.4.1 Die UV 1974 hat im Sinn einer Explikation der auf die Aufrechterhal-
tung der Gemeinschaft angelegten Utrechter Union die Einstimmigkeit von Be-
schliissen durch die stimmberechtigten Bischofe gefordert, zumal jener Beschliis-
se, welche die gemeinsame Zeugnis- und Handlungsfihigkeit der Union in ihrer
kirchlich-6kumenischen Aufgabe betreffen. Die Einstimmigkeit verhindert die
Majorisierung von Minderheiten und bezeugt am besten den auf geteilter Ein-
sicht und auf Freiwilligkeit beruhenden Charakter von Gemeinschaft und die
grundlegende Synodalitit einer Communio-Ekklesialitét. Sie kann aber auch als
Obstruktion gegeniiber notwendigen neuen Schritten, die sich aus einer aktuel-
len Beurteilung der kirchlichen Gegenwart ergeben, wahrgenommen werden.

109



So ist das Postulat aufgekommen, die Erfordernis der Einstimmigkeit durch
das der Einmiitigkeit oder eines qualifizierten Quorums (z. B. 80 % oder absolu-
tes Mehr der Stimmen) zu ersetzen.

Die Frage prisentiert sich fiir die IBK insofern komplex, als die beschlussfihi-
gen amtierenden Bischofe entweder allein die (nationale) Mitgliedskirche repri-
sentieren (D, CH, A, CZ, HR) oder zusammen mit Kollegen (NL, USA, PL).
Wenn von letzteren ein Bischof bei einem nicht einstimmig zustande gekomme-
nen Beschluss der IBK unterliegt, hat das nicht dieselben Auswirkungen wie im
andern Fall. Es legt sich also nahe, angesichts der unterschiedlich stark reprisen-
tierten Mitgliedskirchen eine Art Linderklausel einzufithren. Aber damit ist die
Frage nach dem erforderlichen Quorum nicht schon gelost. Hat das bisherige
Prinzip der Einstimmigkeit der Bewahrung der Gemeinschaft ein grosseres Ge-
wicht gegeben als einem Handlungsdynamismus einzelner Kirchen, so wird die
Einfithrung des Quorums die Gewichtung verdndern. Das kann eben auch die
Verinderung des Charakters der Union oder gar threr Zusammensetzung hin-
sichtlich der beteiligten Kirchen zur Folge haben.

4.42 Obige Fragen stellen sich mutatis mutandis auch fiir das UG, in welcher
Form es auch ins Auge gefasst wird.

443 Ob Einstimmigkeit bzw. Einmiitigkeit (als moralische oder Fast-Ein-
stimmigkeit mit vernachlédssigbarem Widerspruch) oder Mehrheit fiir einen Be-
schluss erforderlich ist, hat im Hinblick auf Konzilien im Westen seit den gallika-
nischen und jansenistischen Auseinandersetzungen eine kontroverse Erorterung
gefunden; auch die von Minoritédt und Majoritit des 1. Vatikanums gefiihrten De-
batten gehoren historisch und sachlich in diesen Zusammenhang®. Insofern die

2 Vgl. Hermann Josef Sieben, Consensus, unanimitas und maior pars auf Kon-
zilien von der Alten Kirche bis zum Ersten Vatikanum, in: Vom Apostelkonzil
zum Ersten Vatikanum. Studien zur Geschichte der Konzilsidee, Konzilienge-
schichte Reihe B, Paderborn (Schoningh) 1995, 510-550. In der Alten Kirche
konstelliert sich der Konsens, als dessen Zustandekommen und Ereignis ein Kon-
zil verstanden wird, in der Einmiitigkeit der Teilnehmenden und in der Uberein-
stimmung mit Entscheiden fritherer analoger Versammlungen. Im Rahmen einer
seit dem Konziliarismus im Westen zunehmenden Reflexion tiber die Geltung
von Konzilien findet die im rémischen Recht ausgebildete Rechtsfiktion, wonach
ein Mehrheitsbeschluss als Entscheidung einer Gesamtkorperschaft gilt, auch
auf Konzilien Anwendung. Andererseits begegnet auch der Topos der sanior
pars: die Wahrheit kann bei der zur Zeit unterlegenen Minderheit sein. In der gal-
likanischen und jansenistischen Literatur und derjenigen ihrer Gegner werden
die Erfordernisse der Verbindlichkeit (und Wahrheit) von Konzilsbeschliisscn
kontrovers diskutiert: die Rede ist von Mehrheit, Einstimmigkeit, moralischer
Einstimmigkeit, Ratifizierung durch den Papst. In diese Diskussion werden (vor
allem angestossen durch die Bulle «Unigenitus» Clemens’ X1 1713) auch papstli-
che Dekrete einbezogen, die gemiss der einen Auffassung denselben Zustim-
mungskriterien unterliegen. Die Frage nach dem Quorum fiir die Verbindlich-
keit von Konzilsbeschliissen entbrennt nochmals, seit der Anderung der Ge-
schiftsordnung am 22.Februar 1870, zwischen der Minoritdt und der Majoritit
auf dem ersten vatikanischen Konzil; vgl. dazu auch Ignaz von Ddéllinger, Die
neue Geschiftsordnung des Concils und ihre theologische Bedeutung, in: Briefe

110



traditionelle IBK ekklesiologisch als Synode zu qualifizieren ist, ergeben sich bei
den heutigen Forderungen nach dem Abriicken vom Einstimmigkeitsprinzip selt-
same Umkehrungen von frither fiir altkatholisch gehaltenen Positionen (egal ob
sie an sich zutreffen oder nicht.)

4.5 Rezeption

4.5.1 Mit dieser Bezeichnung werden in der ekklesiologischen und kanonisti-
schen Literatur und dann auch im Zusammenhang mit den Vorschlidgen zur Um-
gestaltung der Utrechter Union bzw. der IBK unterschiedliche Sachverhalte ver-
bunden®. Ich kann hier nur punktuell auf einige Aspekte eingehen.

Im Sinn einer Arbeitsdefinition wiirde ich Rezeption als den Vorgang bezeich-
nen. in dem eine kirchliche Ausserung oder Entscheidung, die intentional oder
faktisch fiir das Leben und die Aufgabe der Kirche von Belang ist, sich als Wahr-
heit und somit als vom Geist Gottes erstinitiiert, herausstellt. Dabei ist davon aus-
zugehen, dass der heute wirksame Geist derselbe Geist ist, der auf Jesus Christus
ruhte, an Pfingsten auf die Apostel herabkam und seither der Kirche erschlossen
ist: die vertikale charismatisch-epikletische und die horizontale «traditionelle»
Dimension verhalten sich nicht beziehungslos zueinander. Rezeption kann dem-
gemiss nur teilweise, nicht umfassend und abschliessend in rechtlich verbindli-
cher Weise geregelt werden. Sie sollte sich aber als Partizipation moglichst vieler

und Erkldrungen iiber die Vatikanischen Dekrete 1869 bis 1887, Miinchen
(Beck) 1890, 40-57. Alle Seiten berufen sich im Rahmen des Traditionsnachwei-
ses auf die Alte Kirche. Minderheiten bzw. Unterlegene betonen die Notwendig-
keit der (im Hinblick auf eine abgelehnte Entscheidung fehlenden) Einstimmig-
keit oder der klaren faktischen Einmiitigkeit. In der Regel wird auch der Rekurs
auf das Gewissen eine Argumentationsfigur einer unterlegenen Minderheit sein.

% Vgl. aus der neueren Literatur zur Frage von Begriff und Geschichte der Re-
zeption etwa Nikos A. Nissiotis, The Meaning of Reception in Relation to the Re-
sults of Ecumenical Dialogue, GOTR 29 (1985) 147-174; John D. Zizioulas, The
Theological Problem of Reception, OiC 27 (1985) 187-195; William G. Rusch, Re-
ception an Ecumenical Opportunity, Philadelphia (Fortress) 1988; Hermann Fi-
scher, Rezeption in ihrer Bedeutung fiir Leben und Lehre der Kirche. Vorlaufige
Erwidgungen zu einem undeutlichen Begriff, ZThK §7 (1990) 100-123; Wolfgang
Beinert, Die Rezeption und ihre Bedeutung fiir Leben und Lehre der Kirche, in:
ders. (Hg.), Glaube als Zustimmung. Zur Interpretation kirchlicher Rezeptions-
vorgidnge, QD 131, Freiburg (Herder) 1991, 15-49; Hermann Josef Pottmeyer, Re-
zeption und Gehorsam — Aktuelle Aspekte der wiederentdeckten Realitdt «Re-
zeption», ebd. 51-91; Gilles Routhier, La réception d’un concile, CFi 174, Paris
(Cerf) 1993; Hermann Josef Sieben, Vom Apostelkonzil zum Ersten Vatikanum.
Studien zur Geschichte der Konzilsidee, Konziliengeschichte Reihe B, Pader-
born (Schoningh) 1996, 63-93,223-257, 551-585; ferner im Hinblick auf die heuti-
ge interkonfessionelle Dimension Gillian R. Evans, Method in Ecumenical Theo-
logy. The lessons so far, Cambridge (CUP) 1996, 182-218. Erwiéhnt sei noch die él-
tere Studie von Werner Kiippers, Rezeption. Prolegomena zu einer systemati-
schen Uberlegung, in: Konzile und 6kumenische Bewegung, SOR 5, Genf
(ORK) 1968, 81-104.

111



(im Sinn des Mottos «Quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari de-
bet»*) vollziehen, als Geschehen einer auf Einsicht und Vertrauen beruhenden
Zustimmung, nicht aber einfach als voluntaristischer Gehorsamsakt gegentiber
einer Lehr- und Entscheidungsinstanz.

Eine schwierige Frage sei nur angedeutet: wie kann in einer Zeit des rasanten
Zusammenbruchs der christlichen Tradition in der Gesellschaft das Moment der
theologischen Kompetenz eingebracht werden, ohne dass das Gefiihl der Bevor-
mundung entsteht?

Eine problematische Tendenz sei erwédhnt: die Verbindlichkeit von synodalen
Beschliissen auf der iiberlokalen Ebene (also IBK bzw. UG) ausschliesslich von
der nachtrédglichen Ratifizierung einer einzigen Instanz abhingig zu machen,
ndmlich der Synode einer Nationalkirche. Ein demokratischer Papalismus — man
verzeihe mir das Oxymoron — wire es, wenn man den Synoden der einzelnen alt-
katholischen Kirchen, die ja nicht in ein Metropolitansystem eingebunden sind,
diese Rolle zubilligen wiirde.

In diesem Zusammenhang mochte ich ein Desiderat fiir die altkatholische Re-
flexion nennen: den Sinn der Rede von und der Berufung auf Autonomie oder
gar Autokephalie in bezug auf eine Kirche, die aus einem einzigen Bistum be-
steht, genauer zu klidren. Mir scheint, dass es altkatholische «Mythen» abzubauen
gilt, wenn die nach innen (Kirchenleitung, Selbstverwaltung) orientierte Rede
von der Autonomie der Ortskirche nun auch hinsichtlich Entscheidungen gelten
soll, die eine kirchliche Gemeinschaft als Ganzes betreffen, also sie gegebenen-
falls schwichen oder zerstoren. Dabei ist es kaum sinnvoll, diese Autonomie im
Bereich von sog. Disziplinfragen dann zu beanspruchen, wenn die Qualifizierung
eines kirchlich-theologischen Sachverhalts als Disziplinfrage gerade umstritten
ist und nur durch einseitige Dekretierung als solche vertreten wird.

Mitzubedenken ist hier auch noch der anglikanische Grundsatz, dass Bistiimer
wenn immer moglich in einen metropolitanen Verband eingeordnet sind. Uber-
tragen auf unsere Verhiltnisse konnte und miisste der Utrechter Union als Gan-
zes, wird sie als Kirche in der Gestalt einer umfassend verpflichteten Gemein-
schaft von Kirchen aufgefasst, so etwas wie Autokephalie zukommen.

4.5.2 Wie oben schon erwiihnt, tritt in der UV 1974 ein Element der Rezep-
tion deutlicher dort in Sicht, wo die Beziechung der IBK bzw. des Einzelbischofs
zu den Kirchen bzw. zu «seiner» Kirche angesprochenist (UV Art. 5, 3.4). Wie die
Bischofe im Einvernehmen mit ihren Kirchen handeln bzw. Beschliisse der IBK
in thren Kirchen durchfiihren, wird allerdings nicht nidher expliziert.

Die in der jiingsten Vergangenheit aufgeworfene Frage nach dem Stellenwert
von IBK-Beschliissen hat sich frither u.a. deswegen nicht gestellt, weil diese
meist besser vorbereitet waren, da die betreffenden Thematiken auf ciner Theo-
logenkonferenz oder einem Altkatholikenkongress zur Sprache kamen. Der An-
teil (und Einfluss) der Bischofe bei der Programmgestaltung, Themenwahl und
Durchfithrung der beiden Foren war aber frither (bis 1970) auch grosser: das
zeigt sich, wenn man die frithere Zusammensetzung der vorbereitenden Gre-

*Vgl. zu dieser aus dem romischen Recht stammenden und im westlichen
Konziliarismus und seinen Vorldufern aufgenommenen Maxime etwa Yves Con-
gar, Quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari debet, RHDF 35 (1958)
210-251; H.J. Sieben (Anm.80) 274-276.

112



mien oder aber die Referenten anschaut. Dass sie ja auch heute das Recht und
die Moglichkeit haben, Wiinsche vorzubringen, ist kein Ersatz. Die Altkatholi-
kenkongresse haben sich tiberdies seit 1974 mehr und mehr zu Veranstaltungen
(Kirchentagen) gewandelt, deren Thematik weitgehend nicht mehr im Zusam-
menhang mit der traditionellen 6kumenischen und kirchlich-theologischen Pro-
grammatik des Altkatholizismus steht, wie es zuvor der Fall war. Ich nehme eine
Art von Isolation der Bischofe als IBK im Leben der Utrechter Union wahr, was
wiederum mit den oben (1.2.2) angesprochenen Phidnomenen zu tun haben wird.
Wie dem auch sei: blosse Communiqués und Erkldrungen der IBK kénnen feh-
lende Foren nicht ersetzen.

4.5.3 Die Rezeption von Beschliissen der IBK oder des gegebenenfalls neu
zu schaffenden UG, in welcher Gestalt auch immer, ldsst sich auf verschiedene
Art erleichtern.

Beschliisse der IBK oder des UG (die liber rein organisatorische Fragen dieser
Korperschaften hinausgehen) treten erst in Kraft, wenn sie von den synodalen
Gremien der Nationalkirchen formell ratifiziert worden sind; ob sie bei fehlender
gesamthafter Ratifizierung gar nicht gelten oder nur im Bereich der annehmen-
den Kirchen, miisste bestimmt werden. Im Fall, dass die IBK in ithrer bekannten
Gestalt belassen wird, wiirde diese Losung das bisherige Verstdndnis des Bi-
schofsamtes verdndern.

4.5.4 Beschliisse der IBK oder des UG werden erst in einer zweiten Lesung
gefasst, nachdem sich zu dem fiir einen Beschluss anstehenden Sachverhalt Syn-
oden oder andere Gruppierungen haben dussern konnen. Das wiire eine Weise,
die Rede vom «Einvernehmen (der Bischofe) mit ihren Kirchen» (UV Art.5, 4)
zu konkretisieren.

4.5.5 Esbleibt bei der bisherigen Regelung, wonach Beschliisse der IBK eine
inchoative — bei Nichtrezeption allerdings schliesslich aufhebbare — Verbindlich-
keit haben. Um so mehr wire dann die «Akzeptanz» im Vorfeld eines Beschlus-
ses sicherzustellen.

4.5.6 Die obige Aufstellung ist summarisch, unvollstindig und nicht hinrei-
chend differenziert; sie dient als Anstoss fiir die Diskussion.

Entscheidend fiir den Vorgang von Rezeption ist, dass Zustimmung und Ge-
meinschaft auf konvergierender Einsicht in Aufgabe und Zeugnis der altkatholi-
schen Kirchen sich ereignen und beruhen. Hier orte ich die grossten Schwierigkei-
ten fiir die Zukunft der Utrechter Union - falls Gott ihr eine solche zugedacht hat.

5.1 Nach diesem homiletischen Zwischenruf mochte ich abschliessend gerne
noch einmal auf die anfangs aufgeworfene Frage der Identitdtskrise des Altkatho-
lizismus eingehen. So wie ich es sehe, kann man drei Weisen unterscheiden, wie
Altkatholizismus konzeptuell wahrgenommen und umschrieben wird. Dabei ist
das folgende im Sinn einer idealtypischen Anndherung an eine komplexe Situa-
tion zu verstehen™.

% Die drei Weisen stehen nur teilweise in direktem Zusammenhang mit der ver-
schiedenen Herkunft der altkatholischen Kirchen in der Utrechter Union: a) die
Kirche von Utrecht; b) die Kirchen in Deutschland, der Schweiz, Osterreich (und
in der fritheren Tschechoslowakei); ¢) die Kirchen in Nordamerika, Kroatien, Po-
len. Vgl. dazu Fred Smit, Die verschiedenen kirchlichen Herkiinfte innerhalb der

113



5.2 Altkatholizismus wird als etwas gesehen, das seit den programmatischen
Ausserungen der ersten drei Altkatholikenkongresse von 1871-1873 (auch der
Bonner Unionskonferenzen 1874/75) und der Konstituierung der Utrechter
Union 1889 mit ihren verschiedenen gesamt-altkatholischen Instanzen und Fo-
ren in tber hundert Jahren kontinuierlich ein kirchliches und theologisches Profil
entwickelt hat, das es in der Gegenwart fortzufiithren gilt. Die Triger dieser theo-
logischen Profilierung aus den ersten drei Generationen haben im Medium ihrer
Schriften weiterhin eine Bedeutung. Unter dem Gesichtspunkt zwischenkirchli-
cher Beziehungen kommt dieses eigenstindig, wenn auch im Austausch mit ande-
ren Traditionen entstandene Profil - in den Worten Urs Kiirys — als sog. altkirch-
lich ausgerichtete Okumene zur Geltung: die primiren Partner in der Suche nach
kirchlicher Gemeinschaft sind (westliche) Anglikaner und (6stliche) Orthodoxe,
und die bei diesem Spagat immer schon aufgetretenen und heute zunehmenden
Schwierigkeiten sind um des bleibenden Zieles willen auszuhalten und nicht
selbst noch durch kontraproduktive Schritte zu vertiefen.

5.3 Altkatholizismus wird als Alternative zur heutigen romisch-katholischen
Kirche gesehen und mit im dortigen progressiven Fliigel entwickelten, aber nicht
voll realisierbaren theologischen Visionen und Reformen in Verbindung ge-
bracht bzw. wahrgenommen. Historisch wird weniger auf die (vielfach unbekann-
te) Geschichte der Utrechter Union rekurriert als auf den spédten Dollinger*, auf
die Kampfessituation der 1870er Jahre, wo nach dem Bruch mit Rom altkatholi-
sche Synoden mit dem Selbstverstindnis einer altkirchlichen Partikularsynode
(so in Deutschland, die Schweiz war zunichst etwas unbedarfter) ihre Reformen
und Beschliisse autonom fassten und darin fiir heute Vorbild sind. Der weniger
ausgeprdgte Sinn fir die gewachsene altkatholische Kontinuitét erleichtert es,
okumenische und ekklesiale Visionen aufzugreifen, die woanders entwickelt wor-
den sind und die vor allem in einem anglikanisch-evangelischen-altkatholischen
Dreiecksverhiltnis gelebt werden kdnnen; im Rahmen der Anglican connection
kommt es zum Anschluss an die Geschichte der Union.

5.4 Die dritte Weise ist dadurch gekennzeichnet, dass die «klassische» altka-
tholische theologische und ekklesiologische Programmatik und ihre geschichtli-
che Umsetzung kaum je rezipiert worden ist. Altkatholizismus steht fiir einen
kirchlich und liturgisch traditionellen Katholizismus, dem theologische Hohen-
fliige fremd sind. der aber andererseits durch die hochgeschitzte demokratische

Utrechter Union, in: ders., Batavia Sacra, Publicatieserie Stichting Oud-Katho-
liek Seminarie 24, Amersfoort 1992, 159-174.

Nachtrag: Meine Wahrnehmungen zur Identititskrise — die ja auch eine Chance
sein kann — wird der Sache nach auch von anderen (tibrigens auch deutschen) ait-
katholischen Beobachterinnen und Beobachtern geteilt. Damit steht das forsche
Urteil einer der Gespréachsgruppen, sie wiirden schlechterdings nicht zutreffen,
in Kontrast.

“ Bisweilen scheint mir Dollinger als Referenzgrosse fiir die heutige altkatholi-
sche okumenische Aufgabe selektiv herangezogen zu sein oder dann aus der Per-
spektive der romisch-katholischen Forschung (z.B. Peter Neuner, Dollinger als
Theologe der Okumene, BOT 19, Paderborn [Schoningh] 1979), die im «Wegbe-
reiter der heutigen Okumene» nicht unbedingt denjenigen Dollinger sieht, wie er
im real existierenden Altkatholizismus seit 1871 geschichtswirksam geworden ist.

114



Selbstverwaltung Distanz zu pépstlichen Jurisdiktionsanspriichen wahrt — das
war wenigstens bis vor kurzem der Fall. Eine gewisse marginale Position im Le-
ben der Utrechter Union ist — zum Teil schon aus geographischen Griinden - die
Folge. Sie wird verstidrkt durch die als Katalysator wirkende Frage der Frauenor-
dination. Diese dritte Weise lasst sich leicht lokalisieren, ndmlich primér in der
nordamerikanischen PNCC.

5.5 Im Vergleich verdankt sich die konzeptuelle Konstruktion der ersten Wei-
se viel mehr der Geschichte des real existierenden Altkatholizismus und der dar-
in gewachsenen Theologie, zumal in der Gestalt der Utrechter Union, wihrend
die zweite Anlethen aus der bisweilen chaotischen Entstehungsgeschichte (und
ithrer vergleichsweise oft rudimentiren Theologie) mit Elementen einer nicht ge-
nauer definierten kumenischen Theologie der Gegenwart verbindet. Die zweite
steht zur ersten im Verhiltnis einer gebrochenen Kontinuitédt oder einer Ablo-
sung, die sich in den letzten 20 Jahren verdeutlicht hat (sog. Uraltkatholizismus
vs. Alternativ-/Reform-/Neualtkatholizismus). Die Prioritdten der konkreten
okumenischen Aufgaben sind unterschiedlich gesetzt: Uberbriickung der Tren-
nung zwischen West und Ost bzw. zwischen Katholisch und Evangelisch. Weil die
beiden Weisen im altkatholischen «Kerngebiet» (NL, D, CH, A) situiert sind, fiih-
ren ihre Interferenzen zu erheblichen Spannungen.

Ohne eine gewisse gemeinsam erarbeitete und verbindliche Kldrung der theo-
logischen Grundlagen und Zielsetzungen der Utrechter Union und ohne die —
noch unterentwickelte — Einsicht, dass jede Synode einer Mitgliedskirche ebenso
Verantwortung fiir die Utrechter Union trdgt wie die IBK oder ein UG, werden
auch verdnderte Strukturen m. E. nicht viel verbessern. So gilt es noch einiges zu
tun.

Liebefeld BE Urs von Arx

In der Diskussion wurde nachgefragt, wie der theologische und perso-
nelle Kontinuitdtseinbruch genau zu verstehen sei (vgl. 1.2.2). Prof. von
Arx wies auf das Abtreten von Adolf und Urs Kiiry, Rinkel und Kiip-
pers, auf Anderungen im Kongressausschuss, auf die Gesellschaftskrise
von 1968 und auf den Kulturbruch der 70er und 80er Jahre hin.

Der Begriff «Ortskirche» wurde besprochen; darunter ist die Kirche
am Ort zu verstehen, in der der Bischof der Eucharistiefeier vorsteht®.
Ein Teilnehmer fragte, ob denn Notkirchen Ortskirchen sein kénnten.
Dies sei tatsdchlich moglich, auch wenn es sich dabei um «Notortskir-
chen» handle.

Die drei vorgestellten Modelle (vgl. 5.2, 5.3 und 5.4) seien als idealtypi-
sche Zuordnungen nicht bloss iiber die Lander zu verteilen, sondern es

¥ Prof. von Arx fligte eine Literaturliste zur altkatholischen Auffassung dieses
Begriffes dem Referat bei.

115



handle sich um Schwerpunkte, die in den jeweiligen Lindern anzutref-
fen seien. Die ersten zwei Modelle seien dynamisch, das dritte statisch.
Es gehe hier um verschiedene Ansitze. Das erste Modell orientiere sich
an der altkirchlichen Okumene (Anniherung an die Orthodoxie, seit
1872). Es habe nie einen bilateralen Dialog mit den Protestanten gege-
ben: die Adressaten des Altkatholizismus seien immer die Orthodoxen
und die Anglikaner gewesen.

Ein osterreichischer Teilnehmer fligte hinzu, der Bischof konne in
den deutschsprachigen Lindern nicht allein die Ortskirche reprasentie-
ren, sondern miisse dies, z. B. in Osterreich, immer mit dem Vorsitzen-
den des Synodalrates zusammen tun. [Ausserdem besitze der Bischof
kein Stimmrecht in der Synode.] Des weiteren stellte dieser Teilnehmer
fest, dass die Beschliisse der IBK in den letzten Jahren sehr vage gewe-
sen seien; dass die Bischofe in vielen Fragen zwar abgestimmt, aber man-
che Dokumente nicht unterschrieben hétten: dies habe weiter zur Unsi-
cherheit beigetragen.

29. August: Gruppenarbeit

Die Diskussion in den Kleingruppen ging von den folgenden Fragen aus:

1. Berichten Sie aus eigener Erfahrung: Wie erleben Sie selbst die
Identitdt der Altkatholischen Kirche bzw. des Altkatholizismus? (Vgl.
das Referat von Prof. Urs von Arx, Abschnitt 5.)

2. Wie sollte in der Utrechter Union das Verhiltnis zwischen Autono-
mie der Ortskirche und verbindlicher Gemeinschaft sein, fiir die ein ge-
meinsames Organ verantwortlich ist? (Kldren Sie bitte solche Begriffe
wie «Autonomie» und «Ortskirche». Welche Funktion und welche Zu-
sammensetzung sollten ein gemeinsames Organ bzw. gemeinsame Orga-
ne haben?)

30. August: Bericht aus den Gruppen im Plenum

Zur ersten Frage wurden die folgenden Gedanken aus den Gruppen ge-
aussert:

Aus Gruppe I:

1. Oft haben Gemeinden eine bestimmte Art eigener Identitit, die be-
sonders gelebt wird und implizit ist. Hinzu kommt aber, dass jede Ge-
meinde ihr Altkatholisch-Sein vielleicht anders auffasst.

116



2. Wir spiiren, dass die Kirchenmitglieder sich manchmal vor der Fra-
ge nach der altkatholischen Identitit fiirchten. Es gibt aber auch Ge-
meindemitglieder, die ganz bestimmte Vorstellungen haben: Sie nennen
dann z. B. die Synodalitit, die Gemiitlichkeit der Gemeinde usw.

3. Romische Katholiken, die unserer Kirche beigetreten sind, haben
bisweilen ihren romisch-katholischen Hintergrund nicht verarbeitet. Es
ist schwer, vor diesem Hintergrund eine positive Identitit zu entwickeln.

4. Wenn die Beziehung zwischen Kirche und Kirchenmitgliedern auf
Gegenseitigkeit beruht, wird ein gutes Klima fiir die Identitatsentwick-
lung der Kirche geschaffen.

Kirchenmitglieder sind zuweilen besonders an inhaltlichen Fragen in-
teressiert; Strukturfragen sind dadurch von sekundirer Bedeutung.

5. In das Gesprich iiber Identitét sollten gesellschaftliche und kultu-
relle Tatsachen einbezogen werden.

Aus Gruppe 2:

1. Ein Strang betont die Erfahrbarkeit altkatholischer Identitiat vor
Ort (Ehrlichkeit, Spiritualitét, fiir Osterreich: Arbeiterkirche:; 6kumeni-
sche Offenheit; Sich-gegenseitig-Kennen in iiberschaubarer Grosse; Ab-
grenzung gegen die romisch-katholische Kirche; Bischofswahl durch
Geistliche und Laien und Selbstiandigkeit der Ortskirche; ethisch libe-
ral; Toleranz; offenes Denken; Fragen werden zugelassen).

2. Ist die konstatierte Identitdtskrise nicht gesamtgesellschaftlich als
neutige Krise des Christentums zu sehen?

Dazu passt, dass der Bruch mit Symptomen wie Fragmentarisierung
und Segmentierung die Gesellschaft durchzieht.

3. Ist die konstatierte Identititskrise nicht gesamt-6kumenisch zu se-
hen, als Stagnation im 6kumenischen Prozess?

4. Gibt es die eine altkatholische Identitdt? Gab es nicht vielmehr von
Anfang an eine Pluralitit altkatholischer Identititen, die vielleicht nur
heute augenscheinlicher zutage treten?

Des weiteren: Kann Identitidt durch Diskurs herbeigefiihrt werden?
Wir weisen darauf hin, dass Identitdt immer mit lebendigen Menschen
zu tun hat.

5. Als Hinweis fir die PNCC: zur Identitidt gehort das Lesen der eige-
nen Schriften; jedoch sind die Schriften des Kirchengriinders Hodur heu-
te fast unbekannt.

Wir stellen fest: Die theologische Forschung soll pluriform, die Lehre
«una voce» sein.

117



6. Die Diskussion ist auf die Frage zu kristallisieren: Ist das schwieri-
ger gewordene Gespriach mit der Orthodoxie Hinweis genug auf eine
Identitdtskrise? Ist die Perspektive auf die Orthodoxie hier nicht verlo-
ren und wird daran nicht der Kontinuitdtsabbruch sichtbar?

Aus Gruppe 3:

1. Die altkatholische Identitit ist in der Verbundenheit mit der Alten
Kirche verwurzelt. Eine Konsequenz dieser Verbundenheit ist, dass
man die Uberlieferung weitertrigt, aktualisiert und folglich im Hinblick
auf den heutigen Sitz im Leben transformiert.

2. Die Identitdt wird im Verband der eigenen Gemeinde in der Com-
munio miteinander erlebt. Dabei wird die eigene Gemeinde immer
auch im Zusammenhang der Lokalkirche (Bistum) erfahren.

3. Die Identitét ist nie ein Besitz, sondern immer eine Gabe und Auf-
gabe.

4. Die altkatholische Identitit muss positiv formuliert werden, nicht
durch Negationen (Aufzdhlung dessen, was wir nicht haben). Negatio-
nen missen in positive Formulierungen umgesetzt werden.

5.Zuunserem Auftrag gehort es, nach der Wiederherstellung der Ein-
heit der christlichen Kirchen zu suchen. Um diese Aufgabe zu erfiillen,
miissen wir theologische Entwicklungen in anderen Kirchen beachten
und auf sie eingehen. Das muss in kritischer Reflexion geschehen. Wenn
wir auf solche Entwicklungen iiberhaupt nicht eingehen, werden wir un-
serer Identitdt untreu, weil zu ihr auch der 6kumenische Auftrag gehort.
Umgekehrt kann kritiklose Ubernahme von theologischen Ansétzen
und Entwicklungen aus anderen Kirchen zu Identitdtsverlust und zum
Bruch der altkatholischen Identitét fithren.

6. Kultur- und Mentalitdtsunterschiede, die Kommunikationsproble-
me mit sich bringen, sind aber auch positiv zu betrachten in dem Sinn,
dass sie uns Gelegenheit geben, unser Kirchenverstidndnis als Identitét
in Verschiedenheit (trinitarisches Kirchenverstiandnis) zu bewéhren.

Aus Gruppe 4:

Im Zusammenhang mit der ersten Frage ist uns aufgefallen. dass kein
einziges Mitglied unserer Gruppe in einer altkatholischen Familie gebo-
ren wurde; nur ein Mitglied wurde altkatholisch getauft — und zwar im
Alter von 17 Jahren ...!

Als Griinde fiir den Ubertritt aus der rémisch-katholischen oder evan-
gelischen (d. h. meist reformierten) in die altkatholische Kirche wurden

118



einige Stichworte genannt, die die Identitit der altkatholischen Kirche

beleuchten konnen:

— Die dre1 Grundpfeiler der Apostolizitidt (mit dem von der Kirche ge-
wihlten Bischof), der Synodalitét (also der gemeinsamen Verantwor-
tung aller Christen) und der Okumene.

— Mehrfach betont wurden die internationale Gemeinschaft in der Ut-
rechter Union und die 6kumenische Weite, der Anschluss an eine
Grosskirche im Bonner Abkommen von 1931.

— Die «Katholizitit in Freiheit», unser Reformkatholizismus schon lan-
ge vor dem 2. Vatikanum und danach wieder im Gegensatz zu riick-
schrittlichen Tendenzen in der romisch-katholischen Kirche.

— Als Kehrseite der Medaille wurde vor allem aus Kirchen mit grossem
Anteil von geborenen Alt- oder Christkatholiken (also der Niederlan-
de und der Schweiz) eine gewisse Enge und auch manchmal ein gewis-
ses Misstrauen gegeniiber den Neuhinzugestossenen, den «vom Win-
de Herbeigewehten» (Formulierung aus den Niederlanden), genannt.
Die These vom Kontinuitdtsbruch (Referat Prof.Dr. Urs von Arx)

wurde diskutiert und einhellig verneint. Die Griinde:

1) Alle Griindergestalten der altkatholischen Bewegung waren ur-
spriinglich romisch-katholisch im Sinne von «katholisch in Gemein-
schaft mit Rom» und manche von ihnen hielten lange (z.B. in den Nie-
derlanden) an romisch-katholischen Positionen fest (Latein, Zolibat,
Ablehnung der anglikanischen Weihen);

2) das Misstrauen, das in der These von Prof. Urs von Arx zum Aus-
druck koinmit, ist unbegriindet: Beitritte erfolgen in der Regel seht be-
wusst; «nur» wegen des Zolibats kommt kaum ein romisch-katholischer
Priester, oder er wird nicht {ibernommen; man darf auch den Lernpro-
zess nach einem Beitritt nicht unterschétzen;

3) die altkatholische Kirche hat sich von Anfang an als Briickenkirche
verstanden, und zwar nicht nur zwischen Anglikanern und Orthodoxen,
sondern zwischen Ost und West — bei «West» waren von Anfang an die
Reformationskirchen mitgemeint und mitbeteiligt;

4) der von Urs von Arx zutreffend wahrgenommene Unterschied zwi-
schen seinen beiden «idealtypischen Anndherungen» liegt nicht in ei-
nem Identitdtsbruch begriindet, sondern im je verschiedenen Gegen-
tiber unserer 0kumenischen Beziehungen:

— Zum einen steht im Dialog mit den dhnlich verfassten anglikanischen
und orthodoxen Kirchen die Ortskirchenekklesiologie starker im Vor-
dergrund als im Hinblick auf die Reformationskirchen.

— Zum anderen kennen die orthodoxen Kirchen (wie die romisch-ka-

119



tholische) nur die (sakramentale) Gemeinschaft bei volliger Uberein-

stimmung im Glauben, wihrend Anglikaner und Reformationskir-

chen den Weg der schrittweisen Anndherung bevorzugen.

Noch einmal: es geht nicht um einen Identitidtsbruch, sondern um
eine gewisse Eigendynamik der verschiedenen 6kumenischen Beziehun-
gen, die aber von Anfang an alle intendiert waren.

Zur zweiten Frage wurden folgende Gedanken als Ergebnis der Grup-
penarbeit formuliert:

Aus Gruppe I:

1. Wir stellen fest, dass manche nicht das Empfinden haben, von ih-
rem Bischof in der IBK vertreten zu werden.

Es gibt zudem keine Struktur, die diese Représentation unterstiitzen
wiirde.

2. Es besteht ein Mangel an Klarheit im Bischofsbild, was mit dem un-
terschiedlichen Funktionieren des Bischofs in den verschiedenen Kir-
chen zusammenhéngt.

Es gibt kein Problem mit dem Bischofsamt, sondern ein Leitungsstil-
problem (bzgl. der Form des Bischofsamtes, die in der Zeit verdnderlich
ist).

Es wird festgestellt und gutgeheissen, dass der Bischof ndher bei sei-
ner eigenen Kirche als bei der IBK steht.

3. Zur IBK
— Die IBK ist ein Beratungsgremium, nicht die Spitze einer Pyramide

oder das oberste Entscheidungsgremium.

— Die IBK ist Ausdruck von Mitverantwortlichkeit fiireinander und fiir
die Schwesterkirchen (sie ist Ausdruck dessen, dass die Kirchen ge-
meinsam fiireinander Verantwortung tragen).

— Gewiinscht wird: Offentlichkeit und Transparenz in bezug auf die
Meinungsbildung und Entscheidungsfindung.

— Der Rezeptionsprozess soll in irgendeiner Weise strukturiert werden.

— Es sollte ein Einspruchsrecht der jeweiligen (Bistums- oder Natio-
nal-)Synode bei der IBK geben.

4. Es wire eine interessante und wichtige Aufgabe, zu kldren, was
eine altkatholische Kirche sein sollte. Es sollte bestimmte Minimalanfor-
derungen geben, ohne die eine Kirche sich nicht «altkatholisch» nennen
diirfte.

Aus Gruppe 2:
1. Die Transparenz der Prozesse innerhalb der IBK sollte verbessert
werden; die Kommunikation sollte auf zwei Ebenen verbessert werden:

120



a) Bischof-Ortskirche

b) Innerhalb der IBK.

2. Der Aufgabenbereich eines «Generalsekretariates» konnte folgen-
dermassen aussehen: Anfertigung des Protokolls, den Informationsaus-
tausch gewdhrleisten und Informationen weiterleiten, Vorbereitung der
Sitzungen. Der Generalsekretér soll kein Bischof sein.

3. Ist eine Anderung der Struktur im grossen Stil nicht iiberfliissig.
wenn mehr Transparenz, Partizipation und Information der Kirchen ge-
schieht?

Wiire es nicht wiinschenswert, dass alle Gemeinden dasselbe Material
erhalten?

4. Zu Verbindlichkeit und Rezeption:

Die Verpflichtung des Bischofs verpflichtet die Kirche zu Rezeption
oder Nicht-Rezeption. Verbindlichkeit ist nicht formaljuridisch festleg-
bar, sondern eher als moralische Bindung zu verstehen.

Griinde:

- Ein Rezeptionsprozess ist lebendig und aufgrund der unterschiedli-
chen Verfassungen der Mitgliedskirchen nicht formalisierbar.

— Nicht nur Beschliisse der IBK sind zu rezipieren. Ein Rezeptionspro-
zess ist keine Einbahnstrasse nach einem Oben-Unten-Schema: Bi-
schofskonferenz und Synoden sind zur Rezeption angehalten.

Aus Gruppe 3:

1. Die Lokalkirche (Ortskirche)

Die Lokalkirche (Ortskirche) verstehen wir als Gemeinschaft von
Glaubenden, die in einem geographisch begrenzten Gebiet — Bistum —
wohnen und zur Eucharistie zusammenkommen, wobei der Bischof das
sichtbare, personifizierte Zeichen ihrer Einheit ist.

Die Ortskirche lebt nicht isoliert fiir sich selbst — sonst wire sie keine
Kirche —, sondern in Verbundenheit mit den anderen Ortskirchen.

Beim Gespréch in der Gruppe wurde deutlich, wie ungeniigend, ja
schlecht die Kommunikation zwischen den Ortskirchen oft ist. Eine Fol-
ge davon ist, dass manchmal Vorurteile tibereinander nicht nur entste-
hen, sondern auch hartniickig weiterbestehen.

2. Die Autonomie der Orts- und Landeskirchen

Von einigen wurde gesagt, dass Autonomie ein ungeeigneter Aus-
druck, ja eine Fiktion sei. Dem wurde von anderen entgegengehalten,
dass das nur zutreffen wiirde, wenn man unter Autonomie vollige Unab-
hidngigkeit verstiinde. Nun steht aber auch bei der politisch-staatsrechtli-

121



chen Verwendung des Wortes Autonomie gerade im Gegensatz zu volli-
ger Unabhingigkeit.

Autonomie einer Kirche bedeutet, dass sie ihre eigenen Angelegen-
heiten selbst regelt. Sofern diese Angelegenheiten aber auch andere
Ortskirchen betreffen, steht die Notwendigkeit zu gemeinsamer Bera-
tung und Beschlussfassung nicht im Gegensatz zur Autonomie.

Es wurde gefragt, was der Unterschied zwischen Autonomie und Au-
tokephalie ist. Die Antwort lautet: der Hauptunterschied besteht darin,
dass eine autokephale Kirche auch fiir die Durchfiihrung von Bischofs-
weihen nicht die Zustimmung oder Mitwirkung von anderen als ihren ei-
genen Bischofen benotigt. Es wird festgestellt, dass demnach nur die Ut-
rechter Union als ganze autokephal ist, die einzelnen Kirchen in ihr aber
autonom sind.

Grenzen der Autonomie sind in erster Linie nicht durch formelle Re-
geln gegeben, sondern sie sind eine Konsequenz des ekklesiologischen
Selbstverstindnisses.

Die Autonomie steht in enger Beziehung zur Synodalitiit einer Kir-
che: die Autonomie einer Kirche griindet in threr Synodalitét, und thre
konkrete Synodalitit ist der Ausdruck ihrer Autonomie.

3. Die IBK

Die IBK wird grundsiitzlich bejaht. Probleme werden vor allem in der
Kommunikation zwischen der IBK und den einzelnen Kirchen sowie im
Verhiltnis zwischen IBK-Beschliissen und ihrer Rezeption durch die
Kirchen gesehen. Hier sind Kldrungen und Verbesserungen notig.
Wenn sich zeigt, dass ein IBK-Beschluss nicht rezipiert wird, muss sich
die IBK von neuem mit der Frage beschiftigen. Es wird darauf hingewie-
sen, dass Rezeptionsprozesse je nach Fall recht lange Zeit brauchen kon-
nen und nicht gewaltsam in einer vorgegebenen Zeit zum Abschluss ge-
bracht werden konnen.

Aus Gruppe 4:

Zur zweiten Frage haben wir versucht, zwei Dinge, die notwendig zu-
sammengehoren, logisch zu differenzieren: die Frage der Reprisenta-
tion und die der Kompetenzen.

Zur Reprisentation: ein Teil der gegenwirtigen Probleme riihrt da-
her, dass wir synodal verfasste Landes- oder Nationalkirchen haben, die
ein oder mehrere Bistimer umfassen, wihrend international die Bistii-
mer durch den Bischof vertreten sind — also die Nationalkirchen ver-
schieden stark durch einen oder durch mehrere Bischéfe oder — in Fil-

122



len, wo die Bischofe nur unzureichend ihre Synoden einbeziehen — als
synodal verfasste Landeskirchen tiberhaupt nicht reprdsentiert sind. In
diesen Zusammenhang gehort die Forderung, dass die Theorie der Orts-
kirchenekklesiologie (die sich auf das Bistum als Ortskirche bezieht)
und die Praxis der synodal verfassten Landeskirchen miteinander ver-
sohnt werden miissen. Anders gesagt: die bischoflich-synodale Struktur
unserer Kirchen sollte auch auf internationaler Ebene entwickelt wer-
den.

Damit hingt die Frage der Kompetenzen zusammen. In realistischer
Einschitzung der Autonomie-Erhaltungs-Bestrebungen in unseren Kir-
chen mochte niemand in unserer Gruppe die Errichtung einer interna-
tionalen altkatholischen Kirchenprovinz oder eine Utrechter Synode im
Sinne der nationalen Synoden. (Anmerkung: im Hinblick auf die in al-
len Kirchenverfassungen verankerten nationalen Synoden mit ihrer Zu-
sammensetzung [Geistliche und — mehrheitlich — Laien] und ihren Kom-
petenzen ist die Bezeichnung der IBK als «Synode» mit anderer Zusam-
mensetzung und [fast] ohne Kompetenzen mindestens missverstiand-
lich, wenn nicht irrefithrend.) Um die Beteiligung der Orts- und Landes-
kirchen bei wichtigen Entscheidungen zu gewihrleisten (schon die gel-
tende Utrechter Vereinbarung fordert das Einvernehmen der Bischofe
mit ihren Kirchen), sollten wichtige Entscheidungen sozusagen in zwel
Lesungen der IBK erfolgen, zwischen denen die Bischofe die Stellung-
nahme der Synoden einholen miissen. Dadurch wiirden die Synoden
vor Bischofen geschiitzt, die bisher nicht ganz selbstverstdndlich ihre
Synoden einbezogen haben; aber auch die Bischdfe werden geschiitzt
vor dem Problem der «doppelten Loyalitdt»: diese ist nicht theologisch
begriindet — theologisch ist der Bischof primér mit seiner Kirche zusam-
menzusehen —, sondern seit 1974 (Revision der Utrechter Vereinba-
rung) durch die bisweilen rivalisierenden Zustindigkeiten der IBK und
der Synoden. Die Variante, dass ausser dem Bischof noch andere Perso-
nen an die IBK-Sitzungen gehen (heute: Berater; Urs von Arx: «Utrech-
ter Gremium»), bringt nur hohere Kosten, fiir die Sache aber weniger
als die Einbeziehung der Synoden.

In diesem Zusammenhang wurde auch ein Unbehagen gedussert: Die
von den altkatholischen Vitern (die Miitter waren damals weniger publi-
zistisch titig) vermisste Transparenz des Ersten Vatikanum wird auch 6f-
ters bei der IBK vermisst. Kaum verstdndlich ist, dass ausser den Perso-
nen, die in den internationalen und nationalen Strukturreformkommis-
sionen mitarbeiten, sowie abgesehen von dieser Theologenkonferenz
die Kirchen mit ihren Synoden nur wenig in die Diskussion miteinbezo-

123



gen werden. Ausgerechnet die reformbediirftige IBK will in Wisliko-
fen II innerhalb von nur drei Tagen iiber ihre eigene Reform beschlies-
sen; dies ldsst skeptische Gedanken aufkommen...*

Abschliessend wurde gefordert, dass die IBK wieder stirker die
[AKThKn und IAKKe einbeziehen sollte; die Qualitidt auch der jiing-
sten Kongresse wurde dabei recht positiv beurteilt.

Eine letzte Anmerkung: Zum von den Bischiéfen der PNCC ausge-
sprochenen Bruch der Kommuniongemeinschaft mit der Altkatholi-
schen Kirche in Deutschland wurde festgehalten, dass wir (unsere Grup-
pe) von der IBK — nicht von der deutschen Kirche — die Klarstellung er-
warten, dass eine solche Aufkiindigung der Kommuniongemeinschaft
innerhalb der UU nicht hingenommen werden kann, nachdem ausser
der PNCC keine Kirche der UU die Gemeinschaft mit den Anglikanern
aufgekiindigt hat, als dort die Frauenordination eingefiihrt wurde ...!

Am Ende der Konferenz wurde die folgende Erkldrung verabschie-
aet:

Erklarung der 33. Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz

1. Die 33. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz hat auf ih-
rer Tagung vom 26.-31. August 1996 in Salzburg Uberlegungen iiber die
Grundlagen und eine Strukturreform der Utrechter Union angestellt.
Sie greift damit eine entsprechende Anregung der Internationalen Bi-
schofskonferenz (IBK) von 1994 auf.

2. Die Konferenz ist nach einer Aussprache iiber verschiedene Model-
le zum Schluss gekommen, die gewachsenen Strukturen der Utrechter
Union und der IBK, des Organs, das fiir die Gemeinschaft der altkatholi-
schen Kirchen die erste Verantwortung trégt, seien grundsétzlich zu be-
wahren.

% Der obige Bericht wurde im Plenum miindlich vorgetragen. In der Gruppe
wurden ausserdem die folgenden Fragen aufgeworten, die nicht im Plenum vorge-
tragen wurden:

Sollte nicht in der Verfassung jeder Mitgliedskirche der Utrechter Union der
Bezug zu ihr verankert sein? Ist dies der Fall? Wenn ja, miisste dann nicht jede
Strukturreform dieser Union, also auch die nun geplante, von den Synoden aller
Mitgliedskirchen mitverantwortet werden? Ist dies beabsichtigt?

124



Sie sieht aber im Hinblick auf die Mitverantwortung der einzelnen
Kirchen am Leben der Utrechter Union einen Bedarf fiir die Verbesse-
rung der Kommunikation zwischen der IBK und den Kirchen wie auch
zwischen den Bischofen selbst. Damit soll gewihrleistet werden, dass
die Partizipation der einzelnen Kirchen an den gemeinsamen Aufgaben
der Utrechter Union wie auch der Zusammenbhalt der Kirchen, die ihre
Aufgaben in geschichtlich, kulturell und 6kumenisch unterschiedlichem
Kontext erfiillen, gestdarkt wird.

3. Die Konferenz ist der Meinung, dass bei Fragen, welche die Utrech-
ter Union als Ganzes betreffen, ein wechselseitiger Prozess von Mei-
nungsbildung und Entscheidungsfindung zwischen der IBK und den ein-
zelnen Kirchen in Gang kommen muss. Angelegenheiten, welche die Ut-
rechter Union angehen, sind etwa die Aufrechterhaltung der Gemein-
schaft der Orts- und Nationalkirchen, die Beziehungen zu anderen Kir-
chen und grundsitzliche Fragen des Glaubens und der Kirchenordnung.
Mit diesem Prozess soll sowohl die Aufnahme von einzelkirchlichen In-
itiativen durch die IBK als auch die Rezeption von Beschliissen und Er-
klarungen der IBK durch die Orts- und Nationalkirchen erkennbar und
erleichtert werden.

4. Die Konferenz ersucht die IBK, die internationale Strukturkommis-
sion zu beauftragen, nach Mitteln zu suchen, wie die genannten Erfor-
dernisse verbesserter Kommunikation und Partizipation verwirklicht
werden konnen. Sie legt dabei grosses Gewicht darauf, dass die Prozesse
der Meinungsbildung und Entscheidungsfindung in der IBK wie auch in
den Orts- und Nationalkirchen moglichst transparent und offentiich do-
kumentiert sind. Sie hilt es auch fiir wichtig, dass der Begriff des Rezep-
tionsprozesses umschrieben und in diesem Zusammenhang ein Verfah-
ren entwickelt wird, wie die Nichtrezeption von Erkldrungen und Be-
schliissen der IBK festzustellen ist und wie die IBK auf diese Nichtrezep-
tion zu reagieren hat.

5. Die Konferenz verweist im iibrigen auf die Berichte der Gesprichs-

gruppen.
Salzburg, den 30. August 1996

Declaration of the 33rd International Old Catholic Theological
Conference

(1) At its meeting held in Salzburg, Austria, August 26-31, 1996, the
33rd International Old Catholic Theological Conference considered the

125



foundations and a structural reform of the Union of Utrecht, taking up a
corresponding suggestion of the 1994 International Bishop’s Confer-
ence (IBC).

(2) After discussing several patterns, the Conference concluded that
the developed structures of the Union of Utrecht and the IBC - the
organ primarily responsible for the communion of the Old Catholic
Churches — ought basically to be maintained. Concerning the joint re-
sponsibility of the individual Churches for the life of the Union of
Utrecht, however, it sees a need for improving the communication be-
tween the IBC and the Churches as well as among the Bishops them-
selves. This is to ensure that the participation of the individual Churches
in the communal tasks of the Union of Utrecht as well as the coherence
of the Churches, which fulfill their tasks in historically, culturally and
ecumenically different contexts, can be strengthened.

(3) The Conference is of opinion that in matters of concern to the en-
tire Union of Utrecht, a mutual process of opinion shaping and decision
making between the IBC and the individual Churches would have to be
initiated. Issues of concern to the Union of Utrecht are, e. g., maintain-
ing the communion of the local and national Churches, the relationships
to other Churches, and fundamental matters of Faith and Order. Both
the acceptance of initiatives of individual Churches by the IBC and the
reception of decisions and declarations of the IBC by the local and
national Churches are to be recognized and facilitated by this process.

(4) The Conference requests the IBC to charge the international struc-
tural reform commission to look for ways as to how these requirements
of improved communication and participation could be implemented. It
emphasizes that the processes of opinion and decision making in the
IBC as well as in the local and national Churches be as transparent and
on public record as possible.

[t also thinks it important that the term of «Process of Reception» be
explained and, in this context, a procedure be developed as to how the
non-reception of declarations and decisions by the IBC would be stated
and the IBC ought to react to this lack of reception.

(5) The Conference also refers to the reports of the discussion groups.

Salzburg, August 30, 1996
This translation is from the German text which is the only authorized text.
Hilversum M.F. G.Parmentier

126



	Utrechter Union : Voraussetzungen, Modelle, Konsequenzen

