
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 1

Artikel: "Wir danken dir und bitten dich." : Das literarische Genus des
Eucharistiegebets und seine Konsequenzen für altkatholische
Versionen dieses Gebets

Autor: Schntiker, Thaddäus A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Wir danken dir und bitten dich.»

Das literarische Genus des Eucharistiegebets und seine

Konsequenzen für altkatholische Versionen dieses Gebets

Erfahrungsgemäss geniesst die altkatholische Liturgie über den Rahmen

der jeweiligen Ortskirche hinaus im ökumenischen Dialog einen

Stellenwert und eine Wertschätzung, die die tatsächliche Verwendung
der Riten und Texte weit übersteigt. Ausserdem steht sie - wie es auch

in den anglikanischen Kirchen der Fall ist - in gegenseitiger Wechselwirkung

mit dem Glauben der Kirche: sie ist ihr eminenter Ausdruck und

formt ihn zugleich. Das Gesetz des Betens ist das Gesetz des Glaubens
und zugleich das Gesetz des Handels (als ethische Komponente)1. Deshalb

ist die spirituelle und theologische Durchdringung dessen, was die

Kirche tut, wenn sie Gottesdienst feiert, für die kirchliche Existenz der
altkatholischen Gemeinden unerlässlich. In diesen Zusammenhang
stellt sich der folgende Beitrag über die Struktur des wichtigsten Gebets
innerhalb der Eucharistiefeier, des Eucharistiegebets. Dabei ist seine

Struktur wichtiger denn die textliche Gestalt, da die Struktur Trägerin
der Tradition ist und dem Auftrag Christi entspricht zu tun, was er getan
hat. Das Verständnis für diese Struktur hat sich in den vergangenen vierzig

Jahren für den altkatholischen Raum in zwei Schritten vollzogen; ein

dritter soll hier vorgestellt werden.

1. In diesen vergangenen fast vierzig Jahren hat es sich zur
Binsenwahrheit entwickelt, dass sich das Grundmuster des Eucharistiegebetes
aus der jüdischen berakah entwickelt hat. Forschungen von Attdet,
Ligier u.a. haben den Boden hierfür bereitet2. Der anglikanische
Liturgiewissenschaftler Thomas Talley hat dieser Ansicht eine entscheidende

Wendung gegeben, als er bei einem Vortrag 1975 den Werdegang von

1 Vgl. Teresa Berger. «Lex orandi - lex credendi - lex agendi: Auf dem Weg zu
einer ökumen. konsensfähigen Verhältnisbestimm, von Lit.. Theol. und Ethik».
In: Archiv für Liturgiewissenschaft. 27 (1985) 425^132.

: Jean P.Audet. «Esquisse historique du genre littéraire de la «bénédiction) juive

et de l"«eucharistie> chrétienne». In: Revue Biblique. 65 (1958) 371-399; Louis
Ligier. «The Origins of the Eucharistie Prayer: from the Last Supper to the Eucharist».

In: Studia Liturgica. 9 (1973) 176-185. Eine gute Übersicht über den Stand
der Forschung bis 1983 gibt der empfehlenswerte Beitrag von Alben Gerhards:
«Die literarische Struktur des Eucharistischen Hochgebets: zu einer Studie über
die alttestamentl. Wurzeln der Anaphora und deren Entfaltung im jüd.-christl.
Beten». In: Liturgisches Jahrbuch. 33 (1983) 90-104.

43



der berakah zur eucharistia beschrieb5 und dabei wichtige Nuancierungen

an die damals üblichen Vorstellungen anbrachte. Auch er sah die
Birkat ha-Mazon. das jüdische Tischgebet, in seiner Struktur: Lobpreis
Gottes als Ernährer des Alls - Dank an Gott für alle Dinge - Bitte für
Jerusalem als Tischgebet der Juden. Er betonte aber, dass die bei den

Einsetzungsberichten der Eucharistie im Neuen Testament benutzten Worte

eulogein und eucharistëin gerade keine griechischen Übersetzungen
des Wortes barak sind, sondern genuin christliches Gut darstellen. Jesus

sprach - nach Markus und Matthäus - über das Brot eine eulogia, d.h.
die vorgeschriebene kurze berakah. Über den Kelch aber sprach er
einen Dank, der Zusätze aufnehmen konnte - was bei der kurzen berakah
nicht möglich war - und in diesem Fall die Taten Gottes pries. Er sprach
hier - mit Paulus und Lukas - die eucharistia, den Dank. Talley konklu-
dierte: «Aufs Ganze gesehen wird man die Grundrichtung, in die die

Analyse Ligiers geht, bejahen müssen. Das Muster des Eucharistiegebets

der Frühzeit: Lob - Dank - Bittgebet ist von der Birkat ha-Mazon,
mit dem Festembolismus im dritten Glied[,] inspiriert. Es behauptet
sich aber [in den klassischen Anaphoren von «Jakobus» und «Basilius»]4
wieder das Muster der Themenfolge: Lobpreis - Danksagung - Bittgebet,

ein Muster, das (um es noch einmal zu sagen) durch die Gleichsetzung

von eulogein und eucharistëin und beider Wörter mit barak
verdunkelt worden ist. Mein wichtigstes Ergebnis lautet: Berakah ist
nicht das gleiche wie eucharistia. Hoffen wir, dass weitere Forschungen
uns helfen werden. Sinn und Konsequenzen dieser simplen Feststellung
zu verstehen» (114f).

2. Im 70. Jahrgang der IKZ (1980) stehen einige sehr lesenswerte
Beiträge über die altkatholische Sicht des Eucharistiegebets, die vor allem
in der Frage der Struktur weiterhelfen.

2.1 Hans-Joachim Schulz arbeitete betont den Unterschied zwischen
den syrischen (antiochenischen) und alexandrinischen Traditionsströ-

; Thomas J. Talley. «Von der Berakah zur Eucharistia: das euch. Hochgebet
der alten Kirche in neuerer Forschung: Ergebnisse und Fragen». In: Liturgisches
Jahrbuch. 26 (1976) 93-115. - Um die Fussnoten zu entlasten, werden in diesem
Abschnitt die Seitenzahlen dieses Artikels in Klammern im Text angegeben.

4 Prex Eucharistica: Textus e varus liturgiis antiquioribus selecti/hrsg. von Anton

Hänggi und Irmgard Pahl. - Fribourg: Ed. Univ.. 1968. (Spicilegium Fribur-
gense: 12). - Die Anaphora des «Jakobus»: S.244-261; die Anaphora des »Basilius«:

S. 230-243.

44



men heraus5; herausragendste Vertreter der beiden Linien sind auf der
einen Seite Hippolyt und die Chrysostomosanaphora und auf der anderen

Seite die Texte, die uns Ambrosius überliefert, bzw. der Canon
Romanus. Während er der hippolytschen und syrisch-byzantinischen (an-
tiochenischen) Komposition «Einheitlichkeit» (148) in der Abfolge und
«Struktur von Danksagung, Anamnese und Epiklese» (146) bescheinigte,

sah er im zweiten Traditionsstrang Probleme: «Die Tatsache dass

in der alexandrinischen Liturgie die heilsgeschichtlich orientierte
Danksagung (als eigenes Textstück) von alters her weniger stark die
Gesamtanaphora bestimmt und deshalb auch wenig geeignet ist, das Abendmahl

Jesu in den Dank miteinzubeziehen, vielmehr der Aufblick zur
Herrlichkeit Gottes bei Beginn der Danksagung und beim Sanctus

schnell zu Interzession und Segensbitte führt, bedingt konkret die

Ausbildung einer ersten Epiklese. Diese jedoch ist nicht eigentlich auf die
Herrenworte ausgerichtet; sondern letztere erscheinen in ihrem
Stiftungscharakter als gewissermassen konkretisierende Begründung für
die Bitte um Segen» (150).

2.2 Sigisbert Kraft führte in seinem Beitrag für die Internationale
Theologenkonferenz 1979 über das Eucharistiegebet aus, die alte Kirche

habe «folgende Akzente des Eucharistiegebetes für unverzichtbar
erachtet: Eucharistie und Doxologie - Einsetzungsbericht - Anamnese
der Heilstaten - Epiklese - Darbringung»6. (157) Auch er sah allerdings
die Schwierigkeit der «konkrete[n] Einordung der Epiklese in die Struktur

des Eucharistiegebetes» (167) und damit unausgesprochen den
Wechsel von Danksagung zur Bitte bereits im ersten Teil des Gebets. Dafür

machte er - zu Recht - «eine von der Frage des Konsekrationsmoments

unabhängige besondere Akzentuierung der Verba Testamenti»

(168) verantwortlich, die nicht mehr in den Rahmen der Danksagung
und Anamnese eingebettet sind. Er versuchte eine Ehrenrettung von
Anaphoren, die die stringente Struktur Danksagung - Bitte durch die

(«konsekratorische») Epiklese vor den Einsetzungsworten durchbrechen

(169-170), was aber nicht sehr überzeugen will und kann ange-

5 Hans-Joachim Schulz, «Das frühchristlich-altkirchliche Eucharistiegebet:
Überlieferungskontinuität und Glaubenszeugnis». IKZ, 70 (1980) 139-153. - Um
die Fussnoten zu entlasten, werden in diesem Abschnitt die Seitenzahlen dieses

Artikels in Klammern im Text angegeben.
6 Sigisbert Kraft, «Gratias Agamus: Neuere Eucharistiegebete in der ökumen.

Christenheit und die altkirchliche Prex Eucharistica». In: IKZ. 70 (1980)
154-174. - Auch hier werden die Seitenzahlen dieses Artikels in Klammern im
Text angegeben.

45



sichts der schwankenden «Stimmung» des Gebets zwischen Danksagung

(bis zur Epiklese) - Bitte (bis nach den Einsetzungsworten) -
Danksagung (Anamnese) - Bitte (u.U. zweite Epiklese als «Kommunionepiklese»

und ggfls. Interzessionen).
2.3 Besonders Herwig Aldenhoven wies in seinem Referat über die

«spirituell-theologischen Konsequenzen der Struktur des Eucharistiege-
betes»7 darauf hin, dass mit der Struktur und ihrer Stringenz Wesentliches

über die Eucharistie und die Erfüllung des Wiederholungsbefehls
«Tut dies zu meinem Gedächtnis» ausgesagt wird, insofern «wir mit Brot
und Wein auf dem Altar jetzt den Auftrag des Herrn vollziehen, und
deshalb bitten wir um den Hl. Geist für die Gaben und ihre Empfänger»
(213-214). Auch er sah als «übereinstimmende altkirchliche
Grundstruktur des Eucharistiegebetes» die Reihenfolge Einsetzungsworte -
Darbringung mit Anamnese - Epiklese als Konsekrations- und
Kommunionepiklese. «Diese Reihenfolge ist allen altkirchlichen Liturgietypen
wenigstens in ihrer Normalform eigen. Von dieser altkirchlichen
Grundstruktur weichen die meisten neueren Eucharistiegebete westlicher

Kirchen ab. In ihnen ist eine andere Reihenfolge vorherrschend,
nämlich Konsekrationsepiklese - Institutio - Anamnese, eventuell
Oblatio und dann bloss Kommunionepiklese. d.h. eine Bitte nicht für
die Gaben, sondern ausschliesslich für die Empfänger. In diesem Punkt
tritt uns die Frage der Struktur des Eucharistiegebetes in erster Linie
entgegen» (215). Für ihn erwies sich die Differenz der altkirchlichen
Grundstruktur zwischen der antiochenisch-hippolytschen und alexan-
drinisch-römischen Struktur als Problem für das spirituelle Verständnis
der Eucharistie als Aktgefüge: «In der ersten, der Hippolytvariante, die
in der alten Kirche am weitesten verbreitet war, bildet der Einsetzungsbericht

den abschliessenden Höhepunkt der Danksagung8, in der zweiten,

der alexandrinisch-römischen, schliesst er dagegen an eine Bitte -
Epiklese oder Opferannahmebitte - an. nachdem die Danksagung
schon vorher abgeschlossen wurde. Die geschlossene, auch den

Einsetzungsbericht umfassende Danksagung entspricht dem spirituellen
Vorrang der Danksagung vor der Bitte. Dieser tritt in der zweiten Variante
stark zurück, und die Bitte gewinnt das Übergewicht im Ganzen des

Eucharistiegebetes» (224).

7 Herwig Aldenhoven, «Die spirituell-theologischen Konsequenzen der Struktur

des Eucharistiegebetes». In: In: IKZ, 70 (1980) 212-225. - Auch hier werden
die Seitenzahlen dieses Artikels in Klammern im Text angegeben.

8 Eigentlich sind die Einsetzungsworte eingebettet in die Anamnese, die der
Abschluss der Danksagung ist. Auch Prof. Aldenhoven wird dies nicht bestreiten.

46



2.4 Der «Konsens der Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz»

19799 hielt gegenüber der stringenten Bewegung Danksagung

- Bitte, die in den Referaten als Grundstruktur altkirchlichen
Verständnisses der Eucharistie und des Eucharistiegebetes aufgeschienen
war. allerdings in Punkt 2 fest: «Die altkirchliche Grundstruktur
erscheint in zwei Varianten, die beide für uns in Frage kommen» (226).
Dass man sich für das aufgrund dieser Konferenz verfasste «Eucharistiegebet

der Utrechter Union» doch für die antiochenische Struktur
(Hippolyt) aussprach (Punkt 7.2), zeigte die Präferenz für diese einheitliche
Bewegung an (228).

3. Beim Treffen anglikanischer Liturgiewissenschaftlerinnen und

Liturgiewissenschaftler im August 1993 in Untermarchtal bei Ulm hielt
Thomas Talley einen Vortrag, der seit kurzem gedruckt vorliegt und die

gesamte Diskussion über die Struktur des Eucharistiegebets neu beleben

wird, was natürlich auch Auswirkungen auf die altkatholischen
Versionen dieses Gebets haben sollte10. Trotz der sehr kurzen Zeit haben
sich im anglikanischen Raum anscheinend die Grundpositionen Talleys
bereits durchgesetzt, zumindest in der wissenschaftlichen Rezeption".
Er betonte zunächst, man müsse das Eucharistiegebet als ganzes
betrachten und dürfe es nicht als eine Zusammenfügung von Elementen
sehen, die aufgrund ungeprüfter Voraussetzungen beieinander gebracht
wurden. Wesentlich sei, dass die Struktur und nicht so sehr Übereinstimmung

in der Wortwahl das Medium der christlichen Tradition gewesen
sei - ein Gedanke, den die Internationale Altkatholische Liturgiekommission

mehrfach auch für andere Teile der Liturgie betont hat12. Es sei

9 «Konsens der Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz Altenberg

bei Köln 24.-28.September 1979». In: IKZ, 70 (1980). 226-229. - Auch hier
werden die Seitenzahlen in Klammern im Text angegeben.

10 Thomas Talley, «Eucharistie Prayers. Past. Present and Future». In: Revising

The Eucharist: Groundwork for the Anglican Communion/hrsg. von David
R. Holeton. - Bramcote, Notts.: Grove, 1994. - (Alcuin/GROW Liturgical Study;
27). S.6-19. - Auch für diesen Artikel werden die Seitenzahlen in Klammern im
Text angegeben.

11 Auf der Fünften Tagung der Internationalen Anglikanischen Liturgiekommission

(International Anglican Liturgical Consultation) im August 1995 in Dublin

war die Position Talleys unwidersprochen und konsensfähig. Auch die Beiträge,

die zur Vorbereitung dieser Tagung verfasst wurden, machten sich die Position

Talleys zu eigen. Das Dublin-Statement und die dazugehörenden
Gruppendokumente, die 1996 veröffentlicht wurden, belegen dies.

12 Interne Protokolle zuhanden der Bischofskonferenz belegen diese Behauptung.

47



erstaunlich, class das Eucharistiegebet trotz der Vielfalt in der Überlieferung

liturgischer Texte15 grundsätzlich in seiner Struktur mit Danksagung

oder Lobpreis begonnen habe und dann von diesem verkündigenden

Teil übergegangen sei zur Bitte. Die Textgeschichte zeige uns, dass

mit dem Teil, der Anamnese heisst und die Bewegung der Danksagung,
des Gedächtnisses und des Opfers umfasst, der erste Teil des Gebetes,
die ausführliche Danksagung, zu Ende sei und das Gebet dann
«umschlage» zur Bitte. Diese Struktur der durchgängigen Danksagung im
gesamten ersten Teil des Eucharistiegebets ist die uns als «antiochenisch-

hippolytsche» bekannte. In diesem hippolytschen Modell geht es bei der
Änderung von der Danksagung in die Bitte um die Gemeinde, die
feiert. Und genau an dieser Stelle, so Talley, habe die theologische
Entwicklung oder Tradition ein pneumatisches Element eingeführt, und die
Bitte für die Kirche umfasse eine Bitte um den Heiligen Geist (ohne
dass «genauer» gesagt wird, worauf der Heilige Geist nun gesandt werden

soll). «Die Epiklese», so sagte Talley, «ist nicht nur ein Gegenstand
der Architektur des Eucharistiegebets, den man ad libitum ohne weitere

strukturelle Implikationen einfügen könnte. Wenn wir ihn antreffen,
können wir sicher sein, dass das Gebet sich von Lobpreis und Danksagung,

d.h. von der Verkündigung, zur Bitte hin geändert hat. In dieser
antiochenischen Struktur führt also ein theologischer Lobpreis des

Schöpfers, der im Sanktus endet, zu einer christologischen Danksagung,
die ihren Höhepunkt findet in den Einsetzungsworten und der Anamnese,

und dann sich zu einer Bitte wandelt mit pneumatologischem Bezug.
In einer solchen Struktur offenbart das Eucharistiegebet dasselbe
trinitarische Muster, wie es in den Taufbekenntnissen und ihren noch weiter
entwickelten Sprösslingen auf Konzilien offenkundig ist. In den

Eucharistiegebeten, die allesamt ursprünglich griechisch geschrieben wurden,

findet dieser Übergang von der Danksagung zur Bitte nach den

Einsetzungsworten und der Anamnese statt» (8-9).
Die lateinische Tradition, die uns im Westen überkommen ist, habe

dahingegen die Danksagung und den Lobpreis konzentriert im
ersten, veränderlichen Teü dieses Gebets (der «Präfation») vor dem
Sanktus; der unveränderliche Teil danach sei sofort zur Bitte überge-

13 Talley brauchte hier nur auf die klassischen collectae zu verweisen, die beginnen

«Da, quaesumus, omnipotens sempiterne Deus», um deutlich zu machen,
dass die liturgische Überlieferung auch andere Stränge ohne Anamnese und
Danksagung kennt (S.7).

48



gangen14. Auch die Einsetzungsworte seien in diesen Kontext der Bitte

gestellt, im Gegensatz zur östlichen und älteren Tradition, die sie

in den Kontext der Danksagung stellen. Diese Tatsache, dass die

Einsetzungsworte und die Anamnese keinen Dank mehr ausdrücken,
sondern in eine lange Bitte integriert seien, sei der Grund, warum
man im Westen sehr schnell von einem «Wandlungs- oder
Konsekrationsgebet» gesprochen habe.

Dieses Theologumenon. dass die Einsetzungsworte die Wandlung
bewirken, sei so stark, dass auch heute noch in den neuen römisch-katholischen

Versionen des Eucharistiegebets der Wendepunkt von der

Danksagung zur Bitte vor den Einsetzungsworten geschieht, so dass diese

noch immer im Kontext der Bitte stehen und nicht der Danksagung.
Man habe sich nur so zu helfen gewusst, dass man eine Art doppelter
Epiklese eingeführt habe, eine «konsekratorische» über den Gaben vor
den Einsetzungsworten und eine «sanktifikatorische» über den Empfängern

der Kommunion nach der Anamnese15. «Diese neuen römischen
Gebete haben versucht, die strukturelle Klarheit der antiochenischen

Anaphora beizubehalten, während sie zugleich diese Struktur dadurch
fundamental stören, dass sie eine Epiklese vor die Einsetzungsworte
stellen und so von diesem Punkt an sich von der Danksagung zur Bitte

14 Das bekannteste Beispiel hierfür ist sicherlich der der alexandrinischen
Tradition zuzurechnende Canon Romanus: «Te igitur. clementissime Pater.... supplices

rogamus ac petimus ...»
15 Annibale Bagnini, der Sekretär der Gottesdienstkongregation in der Zeit

der liturgischen Reformen, ist sehr deutlich, wenn er schreibt, auch in den neuen
römischen Hochgebeten blieben die Einsetzungsworte die «Konsekrationsfor-
mcl». derentwegen - und nur derentwegen - vor die Einsetzungsworte in den neuen

Hochgebeten eine «konsekratorische Epiklese» gestellt werden müsste. Damit

wird so eindeutig wie eben möglich kundgetan, dass auch heute noch (zumindest

offiziell) die Einsetzungsworte der wichtigste Teil des Eucharistiegebetes
sind und sich der Moment der «Wandlung» präzis feststellen lässt. Nur aus
diesem Grund gibt es also die Epiklese vor den Einsetzungsworten. Und nur aus
diesem Grund wurde von der Glaubenskongregation die Übernahme der Basilius-
anaphora mit der einzigen Epiklese nach der Anamnese (und dementsprechend
der durchgängigen Struktur Danksagung- Bitte) für die römisch-katholische Kirche

abgelehnt. Die doppelte Epiklese über die Gaben und die Kommunikanten
ist die Antwort der offiziellen vatikanischen Stellen auf vermeintliche Glaubensprobleme,

die «Wandlung» werde nicht mehr zu einem ganz bestimmten Augenblick

vollzogen durch das Wort des Priesters: Annibale Bagnini. Die Liturgiereform

1948-1975: Zeugnis und Testament. - Freiburg u. a.: Herder. 1988. 481-494.

- Eindeutiger und aus berufenerem Mund lässt sich die «institutionalisierte Un-
schlüssigkeit» nicht als hausgemachtes inner-römisch-katholisches Problem
bewerten.

49



wenden, aber dann wieder in der Anamnese zurückschalten zur Danksagung

und dann wiederum zur Bitte für die sogenannte «sanktifikatori-
scho Epiklese. Im Vergleich mit den klassischen Strukturen des Ostens
und Westens ist das Ergebnis eine institutionalisierte Unschlüssigkeit»
(14).

Hierher gehöre dann auch die Frage nach der Stellung der sogenannten

anamnetischen Akklamation, die in eigentlich allen neueren
Eucharistiegebeten der Kirchen ihren Platz gefunden hat. Unabhängig vom
Adressaten der Akklamation gelte auch hier: Wenn sie direkt den Ein-

setzungsworten folge, treibe sie einen Keil zwischen diese Einsetzungsworte

und die Anamnese und isoliere damit die Einsetzungsworte noch

mehr in Richtung zum einen der eigentlichen Konsekrationsworte und

zum anderen eines historischen Berichts, der nur sehr wenig in Kontinuität

stehe mit der Handlung der versammelten Gemeinde, die im Gehorsam

dem Gebot Christi gegenüber diesen Auftrag erfülle.
In seiner eigenen Schlussfolgerung fasst Talley im vierten Punkt nochmals

zusammen: «Ich selbst würde dafür plädieren, die Struktur des
Gebetes ernsthaft anzugehen, nicht nur die Elemente, die man wahrscheinlich

in ihm antreffen kann. Hierfür müssen wir meiner Meinung nach die
Tradition in all ihrer Unterschiedlichkeit analysieren. Eine solche Analyse

wird, glaube ich. ein ziemlich eindeutiges Muster offenbaren von
Danksagung gefolgt von Bitte, d. h. von Eucharistie und Gebet» (19).

4. Auf diesem Hintergrund sollen die Eucharistiegebete beleuchtet
werden, die in den vergangenen zwei Jahren den Kirchen zur Verfügung
gestellt worden sind: die 12 Versionen, die im Kerkboek der Altkatholischen

Kirche der Niederlande16 veröffentlicht sind, und die 23 Versionen,

die das neue Altarbuch des Katholischen Bistums der Altkatholiken

in Deutschland bietet". Dabei geht es. wie gesagt, nicht um die text-

"' Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland/in opdracht van het
Collegiaal Bestuur samengesteld door de Commissie voor de Liturgie en de

Commissie voor de Liturgische Muziek. - Baarn: Gooi en Sticht. 1993. 426—173.

Das dazugehörige Altarbuch stand mir leider nicht zur Verfügung.
17 Die Feier der Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in

Deutschland/für den gottesdienstl. Gebrauch erarb. durch die liturg. Kommission

und hrsg. durch Bischof und Svnodalvertretung. - München: Bremberger,
1995. 167-223.
In diesem Buch sind - mit Ausnahme der Eucharistiegebete 1 (Hippolyt). 2

(Thürlings). 3 (Utrechter Union) und 7 (Lima-Liturgie)-die Quellen nicht
angegeben. Dies entspricht dem liturgischen Anonymitätsprinzip, d.h. der guten
Tradition, dass liturgische Texte, wenn sie in authentischen Liturgiebüchern stehen.
Texte der Kirche sind, mit denen sie betet, und nicht mehr geistiges Eigentum des

50



liehe Gestalt, sondern um die Struktur, die Bewegung der Danksagung
und der Bitte im Gehorsam gegenüber dem Wiederholungsgebot Jesu.

4.1 Das Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland (1993)
Im Gegensatz zu den liturgischen Büchern anderer altkatholischer

Bistümer bietet das Kerkboek zu jedem der 12 Eucharistiegebete
Hintergrundinformationen (S.l 114-1115), so dass es relativ einfach ist,

Eigentraditionen, Adaptationen, Neuschöpfungen und Übernahmen aus
anderen Kirchen zu scheiden. Aber auch in diesem Fall gilt: Da es Texte
sind, die in Eucharistiefeiern der niederländischen altkatholischen
Bistümer verwendet werden, sind die Kriterien anzulegen, die für altkatholische

Versionen dieses Genre gelten.
Von diesen 12 Texten kann man die folgenden Texte des Eucharistiegebets

der «antiochenisch-hippolytschen» Tradition zurechnen:
Das Eucharistiegebet 2, eine Bearbeitung des Textes aus der Traditio

Apostolica Hippolyts, wobei der Text zwar in verschiedene Strophen
gegliedert ist, aber zwischen der Anamnese und der Epiklese, eben dort,
wo die preisende Verkündigung «umschlägt» in die Bitte, diese Leerzeile

fehlt.
Gebet 3, das Eucharistiegebet der Utrechter Union.
Die Gebete 6 und 7, die aus der Anglikanischen Kirche von Kanada

stammen und diesen Typ «rein» verkörpern.
Das Eucharistiegebet 9, eine niederländische Neuschöpfung, aber

römisch-katholischen Ursprungs, so dass es umso erstaunlicher ist, dass

der Duktus der Danksagung bis zur Anamnese einschliesslich durchgehalten

wird und erst dann der Bitteil beginnt (aber nicht durch eine Leerzeile

abgesetzt als eigenständige Strophe).
Die Eucharistiegebete 10 und 11, von Huub Oosterhuis stammend,

der allerdings - auch hier entgegen der römisch-katholischen Tradition

- in seiner ihm eigenen poetischen Sprache den Lobpreis und Dank
durchhält bis nach der Anamnese.

Das Gebet 12, ein ursprünglich aus der christkatholischen Kirche
stammendes Eucharistiegebet, das vollständig gesungen werden kann
und sollte18 und den Duktus des Preisens und Dankens durchhält bis

Verfassers, der dann das Copyright hielte und über diese Texte verfügen könnte
(auch wenn die Quellen und Verfasser der meisten Texte intern natürlich
bekannt sind).

18 Es ist erstaunlich, dass bis zu dieser Version nirgendwo offiziell die Anomalie

angegangen worden ist. dass zwar der erste Teil des Eucharistiegebets, die
«Präfation». kantilliert wird, aber nach der 1. Akklamation, dem Sanctus, der
Text gesprochen wird. Dabei entspricht die Kantillation der Würde dieses Gebe-

51



nach der anamnetischen Akklamation als Abschluss der Anamnesestrophe.

Der «alexandrinisch-römischen» Tradition verpflichtet sind die

folgenden Texte:

Eucharistiegebet 1, eine Adaptation des Canon Romanus, der direkt
nach der «Präfation» ein Bittgebet in vielen Strophen ist.

Der Text 4, eine Adaptation des III. Eucharistischen Hochgebets des

heutigen Römischen Messbuchs, so dass nicht verwunderlich ist, dass

vor den Einsetzungsworten bereits eine explizite Bittstrophe um die
Heiligung der Gaben durch den Geist eingefügt ist und dementsprechend
auch die Einsetzungsworte selbst zum Duktus Bitte gehören, während
die Anamnese dann wieder in den Kontext der Verkündigung gestellt ist

und danach zum zweiten Mal der Wechsel zur Bitte (um Annahme der
Gaben der Gemeinde) stattfindet.

Eucharistiegebet 5, eine interessante Bearbeitung der Anaphora des

Addai und Mari, allerdings (selbstverständlich?) mit Einsetzungsworten;

direkt vor der Einsetzungsstrophe steht das Gedächtnis der Verstorbenen,

derer der Herr gedenken soll, da sie ebenfalls getan haben, was
wir jetzt tun im Gehorsam dem Gesalbten Gottes gegenüber. Nach den

Einsetzungsworten kommt die Anamnese, die - trotz der Aufteilung
des ganzen Gebetes in Strophen - stufenlos übergeht in die Bitte der
Epiklcse, der ihrerseits die lange Doxologie folgt - in der Tat ein ständiges
Wechselbad «institutionalisierter Unschlüssigkeit».

Eucharistiegebet 8 aus Taizé. anscheinend seinerseits eine Bearbeitung

des Eucharistischen Hochgebets II des Römischen Messbuchs, das

wiederum eine «Romanisierung» des Hippolyttextes ist mit einer
Geistepiklese direkt nach dem Sanctus (und langen Bitten nach der Anamnese).

Wir haben hier also in einem relativ kurzen Text verschiedene Male
einen Pendelausschlag zur danksagenden Verkündigung (Präfation).
Bitte (Postsanctus als Epiklese), danksagenden Verkündigung
(Einsetzungsworte und Anamnese mit oblatio), Bitte (Epiklese über die
Gemeinde und Bitte für die Kirche), Doxologie.

Das interessante Phänomen tut sich hier auf, dass Texte des «antioche-
nischen» Typs übernommen werden, die aus römisch-katholischen
Gemeinden oder von römisch-katholischen Verfassern stammen. Auf der
anderen Seite bestand weder für die Bearbeitung der Anaphora von Ad-

tes sehr viel mehr als die übrigen «gesungenen» Präsidialgebete (Kollekte. Gebet
über die Gaben, Gebet nach der Kommunion). Auch dies ist eine Frage der Priorität

und der Struktur.

52



dai und Mari noch für die Gemeinschaft in Taizé ein zwingender Grund,
die mitfeiernde Gemeinde diesem «Wechselbad der Gefühle» auszusetzen.

Dass dies geschah, ist umso bedauerlicher.
4.2 Das Altarbuch des Katholischen Bistums der Altkatholiken in

Deutschland (1994/95)
Es ergibt sich für die 23 Versionen des Eucharistiegebets folgendes

Bild:
Dem «antiochenisch-hippolytschen» Typ der durchgängigen Danksagung

bis einschliesslich der Anamnese lassen sich zurechnen:
das Eucharistiegebet 1, eine wörtliche Übernahme des Eucharistiegebets

aus Traditio Apostolica 4.

Gebet 3. das Eucharistiegebet der Utrechter Union.
Eucharistiegebet 8, ein kurzer Text, der rein die Struktur Danksagung

- Bitte wiedergibt.
Gebet 9, ein neuer Text, der nach der anamnetischen Akklamation

die Bitten beginnt.
Eucharistiegebet 11, ein langer Text, der den Duktus der Danksagung

bis einschliesslich der Anamnese durchhält.
Die Gebete 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 23. «rein antiochenische» Texte,

zwar unterschiedlich lang, aber durchgängig als Danksagung verfasst bis

einschliesslich der Anamnese.
Dem «alexandrinisch-römischen» Typ sind verpflichtet:
das Eucharistiegebet 2, die «Thürlingsche Messordnung», die ja be-

kanntermassen eine Bearbeitung des Canon Romanus ist.

Der Text 4, der bereits in der kurzen Postsanctus-Strophe um die
Heiligung der Eucharistie durch die Kraft des Heiligen Geistes bittet, um
danach mit den Einselzungsworten, der Akklamation und der Anamnese
fortzufahren und dann um die Heiligung der Kirche durch den Geist zu
beten.

Das Gebet 5. eine Übernahme aus römisch-katholischer Provenienz,
bei dem die Bitten den grössten Teil des gesamten Textes ausmachen.

Eucharistiegebet 6, das innerhalb der langen Postsanctus-Strophe um
die Herabsendung des Geistes auf die Eucharistie bittet. Nach der
anamnetischen Akklamation wird nochmals der Scopus der Bitte aufgenommen.

Eucharistiegebet 7 nach der Lima-Liturgie, die ja bekanntermassen
eine doppelte Epiklese hat und in die Ökumene unnötigerweise einen

Strang römisch-katholischer Sondertradition in der Eucharistietheolo-
gie gebracht hat.



Gebet 10. ein langer Text, dessen zweite Postsanctus-Strophe die
Epiklese darstellt (eingeleitet durch «Wir bitten dich darum»), wonach die

Einsetzungsworte kommen, denen die Verkündigung in der Anamnese
und in der anamnetischen Akklamation folgt. Danach folgt wiederum
ein langer Bitteil bis zur Doxologie.

Eucharistiegebet 12, in Länge und Duktus dem Eucharistiegebet 10

ähnlich.
Gebet 13, ein Text, der viele Anklänge an den Canon Romanus

besitzt und - als Bearbeitung - sogleich als Bittext beginnt und diesen Ton
durchhält bis zur Doxologie.

Eucharistiegebet 14, wie die Texte 10 und 12 mit einer Epiklese als

zweiter Postsanctus-Strophe.
Gebet 22, ein langer Text für «Kinder- und Familiengottesdienste»,

der bis zur Anamnese durchgängig eine Danksagung ist. Nach der
anamnetischen Akklamation wird die Verkündigung nochmals aufgenommen,

aber dann durch die Bitte um Annahme all dessen, was wir bringen,

unterbrochen. Danach wird die Anamnese nochmals neu angesetzt.

Die darauf folgende Strophe ist eine «Kommunionepiklese», die
bis zur Doxologie geht.

Diese kurze Übersicht zeigt, dass gut die Hälfte (13 von 23) der Versionen

des Eucharistiegebets sich an den auch von der Internationalen
Altkatholischen Theologenkonferenz präferierten antiochenisch-hippolyt-
schen Typ hält. Dabei sind genuin altkatholische Texte sowohl dem
einen wie dem anderen Typ zuzurechnen.

5. Auffällig ist, dass im deutschen Buch alle Texte des Eucharistiegebets

ohne rituelle Angaben abgedruckt sind.19 Dies kann ein erstes Anzeichen

dafür sein, dass das gesamte Gebet doch als Danksagung verstanden

werden soll oder kann. Das Eucharistiegebet ist die Antwort der
Gemeinde auf das Preisen und Danken Jesu Christi und sein Gebot, dass wir
dies zu seinem Gedächtnis ebenso tun sollen. Weder das «Nehmen» noch
das «Brechen» oder das «Reichen» sind Inhalt des Eucharistiegebets,
sondern das eulogein und das eucharistëin. Dem entspricht die Haltung
des Preisens und Dankens auch im Gestus das gesamte Gebet über eine
Praxis, die zögernd, aber beständig in den anglikanischen Kirchen an

19 Dem Vernehmen nach wird das Altarbuch der Niederlande ausführliche
Rubriken enthalten. Das Kerkboek. das ja für die Gemeinde bestimmt ist. hat als
einzige Rubrik die Feststellung: «Beim Aussprechen der Einsetzungsworte hebt der
Priester Brot und Kelch empor, ebenso am Ende des Eucharistiegebetes. Dabei
kann man [= die Gemeinde] das Kreuzzeichen machen als Ausdruck persönlicher

Bezogenheit und Ehrfurcht.» S.425.

54



Grund gewinnt und, wo sie praktiziert wird, zu einer neuen, nonverbalen
Kommunikation des Inhalts des Eucharistiegebets führt. David R. Holeton

und Charles Wallace führen hierzu aus: «Thomas Talleys Referat in

diesem Sammelbancl fordert uns dazu heraus, diese... Gesten zu überdenken.

Wenn die verba oder Einsetzungsworte als Teil des verkündigenden
Teils des Gebetes verstanden werden sollen, <besagen> nicht Berühren,
Brechen, Bezeichnen mit dem Kreuzzeichen, Kniebeugen oder Verbeugung

im Hinblick auf die Elemente an diesem Punkt sehr deutlich, dass

der Charakter des Gebetes sich geändert hat und dass der Leiter/die
Leiterin etwas anderes mit den Elementen <tut> (vermutlich konsekrieren)
als Dank zu sagen über sie? Gibt, ähnlich gelagert, der Leiter/die Leiterin,

wenn er/sie während der Epiklese seine/ihre Hände über die Elemente

ausbreitet (die traditionelle Zeichenhandlung für die Anrufung des

Geistes), nicht deutlich zu erkennen, dass etwas in diesem Augenblick
geschieht, was sonst im Gebet nicht geschieht?... Was sollte also die Körperhaltung

des Leiters/der Leiterin im Eucharistiegebet sein? Vielleicht
gerade die einfache Orantenhaltung - die Hände erhoben zum Gebet. Diese

Körperhaltung ist ja das gemeinsame Erbe aller Getauften! Es ist ein
Gestus der Offenheit und des Lobpreises, und sie könnte wieder zur
gemeinsamen Körperhaltung aller werden, «die für würdig befunden sind,

vor Gott zu stehen und ihm zu dienern im eucharistischen Mahl»2".

6. Zwei Fragen bleiben zum Schluss:

a) Gibt es heute noch einen einsehbaren Grund, warum die «institutionalisierte

Unschlüssigkeit», die sich im Hin und Her des Gebetsduktus
des alexandrinisch-römischen Typs offenbart und heutzutage im
ökumenischen Dialog ein rein inner-römisch-katholisches Problem darstellt,
noch Teil der Gebetsstruktur der altkatholischen Kirchen sein sollte?

b) Gibt es heute noch einen einsehbaren Grund, warum der Gemeinde,

in deren Namen - als Verkörperung der katholischen Kirche - das

Eucharistiegebet gesprochen wird, zuzumuten ist, dauernd zwischen

Danksagung und Bitte schwanken zu müssen und dann auch noch zur
«Grossen Danksagung», die die Kirche feiert, ihr Amen zu sagen, wenn
der Grundsatz gilt, dass, je einfacher und transparenter die Struktur der

Liturgie ist, die Gemeinde um so mehr eingehen kann in die Bewegung
der Danksagung auf das Ziel der gesamten Liturgie hin (da ja Liturgie
auch «nur» Mittel und nie Selbstzweck ist)?

Münster/Westfalen Dr. Thaddäus A. Schnitker

2" David R. Holeton und Charles Wallace, «Ceremonial. Ritual Gesture and
The Eucharist». In: Revising The Eucharist (wie Fn. 10). 42.

55


	"Wir danken dir und bitten dich." : Das literarische Genus des Eucharistiegebets und seine Konsequenzen für altkatholische Versionen dieses Gebets

