Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)
Heft: 1
Artikel: "Wir danken dir und bitten dich." : Das literarische Genus des

Eucharistiegebets und seine Konsequenzen fur altkatholische
Versionen dieses Gebets

Autor: Schntiker, Thaddéaus A.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Wir danken dir und bitten dich.»

Das literarische Genus des Eucharistiegebets und seine
Konsequenzen fiir altkatholische Versionen dieses Gebets

Erfahrungsgemaiss geniesst die altkatholische Liturgie iiber den Rah-
men der jeweiligen Ortskirche hinaus im 6kumenischen Dialog einen
Stellenwert und eine Wertschitzung, die die tatsidchliche Verwendung
der Riten und Texte weit ibersteigt. Ausserdem steht sie — wie es auch
in den anglikanischen Kirchen der Fall ist — in gegenseitiger Wechselwir-
kung mit dem Glauben der Kirche: sie ist ihr eminenter Ausdruck und
formt thn zugleich. Das Gesetz des Betens ist das Gesetz des Glaubens
und zugleich das Gesetz des Handels (als ethische Komponente)'. Des-
halb ist die spirituelle und theologische Durchdringung dessen, was die
Kirche tut, wenn sie Gottesdienst feiert, fiir die kirchliche Existenz der
altkatholischen Gemeinden unerlidsslich. In diesen Zusammenhang
stellt sich der folgende Beitrag liber die Struktur des wichtigsten Gebets
innerhalb der Eucharistiefeier, des Eucharistiegebets. Dabei ist seine
Struktur wichtiger denn die textliche Gestalt, da die Struktur Trdgerin
der Tradition ist und dem Auftrag Christi entspricht zu tun, was er getan
hat. Das Verstandnis fiir diese Struktur hat sich in den vergangenen vier-
zig Jahren fir den altkatholischen Raum in zwei Schritten vollzogen; ein
dritter soll hier vorgestellt werden.

1. In diesen vergangenen fast vierzig Jahren hat es sich zur Binsen-
wahrheit entwickelt, dass sich das Grundmuster des Eucharistiegebetes
aus der jlidischen berakah entwickelt hat. Forschungen von Audet, Li-
gier u.a. haben den Boden hierfiir bereitet’. Der anglikanische Liturgie-
wissenschaftler Thomas Talley hat dieser Ansicht eine entscheidende
Wendung gegeben, als er bei einem Vortrag 1975 den Werdegang von

"'Vegl. Teresa Berger, «Lex orandi - lex credendi — lex agendi: Auf dem Weg zu
ciner okumen. konsensfdahigen Verhiltnisbestimm. von Lit., Theol. und Ethik».
In: Archiv fiir Liturgiewissenschaft, 27 (1985) 425-432.

*Jean P. Audet, «Esquisse historique du genre littéraire de la <bénédiction> jui-
ve et de I'«eucharistie> chrétienne». In: Revue Biblique, 65 (1958) 371-399; Louis
Ligier, «<The Origins of the Eucharistic Prayer: from the Last Supper to the Eucha-
rist». In: Studia Liturgica, 9 (1973) 176-185. Eine gute Ubersicht iiber den Stand
der Forschung bis 1983 gibt der empfehlenswerte Beitrag von Albert Gerhards:
«Die literarische Struktur des Eucharistischen Hochgebets: zu einer Studie iiber
die alttestamentl. Wurzeln der Anaphora und deren Entfaltung im jid.-christl.
Beten». In: Liturgisches Jahrbuch, 33 (1983) 90-104.

43



der berakah zur eucharistia beschrieb? und dabei wichtige Nuancierun-
gen an die damals iiblichen Vorstellungen anbrachte. Auch er sah die
Birkat ha-Mazon, das jiidische Tischgebet, in seiner Struktur: Lobpreis
Gottes als Erndhrer des Alls — Dank an Gott fiir alle Dinge - Bitte fiir Je-
rusalem als Tischgebet der Juden. Er betonte aber, dass die bei den Ein-
setzungsberichten der Eucharistie im Neuen Testament benutzten Wor-
te eulogein und eucharistein gerade keine griechischen Ubersetzungen
des Wortes barak sind, sondern genuin christliches Gut darstellen. Jesus
sprach — nach Markus und Matthéus — iber das Brot eine eulogia, d.h.
die vorgeschriebene kurze berakah. Uber den Kelch aber sprach er ei-
nen Dank, der Zusitze aufnehmen konnte — was bei der kurzen berakah
nicht moglich war — und in diesem Fall die Taten Gottes pries. Er sprach
hier — mit Paulus und Lukas — die eucharistia, den Dank. Talley konklu-
dierte: «Aufs Ganze gesehen wird man die Grundrichtung, in die die
Analyse Ligiers geht, bejahen miissen. Das Muster des Eucharistiege-
bets der Friihzeit: Lob — Dank — Bittgebet ist von der Birkat ha-Mazon,
mit dem Festembolismus im dritten Glied[,] inspiriert. ... Es behauptet
sich aber [in den klassischen Anaphoren von «Jakobus» und «Basilius»|*
wieder das Muster der Themenfolge: Lobpreis — Danksagung — Bittge-
bet, ein Muster, das (um es noch einmal zu sagen) durch die Gleichset-
zung von eulogein und eucharistein und beider Worter mit barak ver-
dunkelt worden ist. ... Mein wichtigstes Ergebnis lautet: Berakah ist
nicht das gleiche wie eucharistia. Hoffen wir, dass weitere Forschungen
uns helfen werden, Sinn und Konsequenzen dieser simplen Feststellung
zu verstehen» (114f).

2. Im 70.Jahrgang der IKZ (1980) stehen einige sehr lesenswerte Bei-
trage liber die altkatholische Sicht des Eucharistiegebets, die vor allem
in der Frage der Struktur weiterhelfen.

2.1 Hans-Joachim Schulz arbeitete betont den Unterschied zwischen
den syrischen (antiochenischen) und alexandrinischen Traditionsstro-

*Thomas J. Talley, «Von der Berakah zur Eucharistia: das euch. Hochgebet
der alten Kirche in neuerer Forschung: Ergebnisse und Fragen». In: Liturgisches
Jahrbuch, 26 (1976) 93-115. - Um die Fussnoten zu entlasten, werden in diesem
Abschnitt die Seitenzahlen dieses Artikels in Klammern im Text angegeben.

* Prex Eucharistica: Textus e variis liturgiis antiquioribus selecti/hrsg. von An-
ton Hinggi und Irmgard Pahl. — Fribourg: Ed. Univ., 1968. (Spicilegium Fribur-
gense; 12). — Die Anaphora des «Jakobus»: §.244-261; die Anaphora des »Basi-
lius«: §.230-243.

44



men heraus®; herausragendste Vertreter der beiden Linien sind auf der
cinen Seite Hippolyt und die Chrysostomosanaphora und auf der ande-
ren Seite die Texte, die uns Ambrosius iiberliefert, bzw. der Canon Ro-
manus. Wihrend er der hippolytschen und syrisch-byzantinischen (an-
tiochenischen) Komposition «Einheitlichkeit» (148) in der Abfolge und
«Struktur von Danksagung, Anamnese und Epiklese» (146) bescheinig-
te, sah er im zweiten Traditionsstrang Probleme: «Die Tatsache ..., dass
in der alexandrinischen Liturgie die heilsgeschichtlich orientierte Dank-
sagung (als eigenes Textstiick) von alters her weniger stark die Gesamt-
anaphora bestimmt und deshalb auch wenig geeignet ist, das Abend-
mahl Jesu in den Dank miteinzubeziechen, vielmehr der Aufblick zur
Herrlichkeit Gottes bei Beginn der Danksagung und beim Sanctus
schnell zu Interzession und Segensbitte fiihrt, bedingt konkret die Aus-
bildung einer ersten Epiklese. Diese jedoch ist nicht eigentlich auf die
Herrenworte ausgerichtet; sondern letztere erscheinen in ihrem Stif-
tungscharakter als gewissermassen konkretisierende Begriindung fir
die Bitte um Segen» (150).

2.2 Sigisbert Kraft fiihrte in seinem Beitrag fiir die Internationale
Theologenkonferenz 1979 iiber das Eucharistiegebet aus. die alte Kir-
che habe «folgende Akzente des Eucharistiegebetes fiir unverzichtbar
erachtet: Eucharistie und Doxologie — Einsetzungsbericht — Anamnese
der Heilstaten — Epiklese — Darbringung»®. (157) Auch er sah allerdings
die Schwierigkeit der «konkrete[n] Einordung der Epiklese in die Struk-
tur des Eucharistiegebetes» (167) und damit unausgesprochen den
Wechsel von Danksagung zur Bitte bereits im ersten Teil des Gebets. Da-
fiir machte er — zu Recht — «eine ... von der Frage des Konsekrationsmo-
ments unabhédngige besondere Akzentuierung der Verba Testamenti»
(168) verantwortlich, die nicht mehr in den Rahmen der Danksagung
und Anamnese eingebettet sind. Er versuchte eine Ehrenrettung von
Anaphoren, die die stringente Struktur Danksagung — Bitte durch die
(«konsekratorische») Epiklese vor den Einsetzungsworten durchbre-
chen (169-170), was aber nicht sehr {iberzeugen will und kann ange-

> Hans-Joachim Schulz, «Das frithchristlich-altkirchliche Eucharistiegebet:
Uberlieferungskontinuitit und Glaubenszeugnis». IKZ, 70 (1980) 139-153. - Um
die Fussnoten zu entlasten, werden in diesem Abschnitt die Seitenzahlen dieses
Artikels in Klammern im Text angegeben.

¢ Sigisbert Kraft, «Gratias Agamus: Neuere Eucharistiegebete in der 6kumen.
Christenheit und die altkirchliche Prex Eucharistica». In: IKZ, 70 (1980)
154-174. — Auch hier werden die Seitenzahlen dieses Artikels in Klammern im
Text angegeben.



sichts der schwankenden «Stimmung» des Gebets zwischen Danksa-
gung (bis zur Epiklese) — Bitte (bis nach den Einsetzungsworten) —
Danksagung (Anamnese) - Bitte (u.U. zweite Epiklese als «k Kommunion-
epiklese» und ggfls. Interzessionen).

2.3 Besonders Herwig Aldenhoven wies in seinem Referat tiber die
«spirituell-theologischen Konsequenzen der Struktur des Eucharistiege-
betes»” darauf hin, dass mit der Struktur und ihrer Stringenz Wesentli-
ches liber die Eucharistie und die Erfiillung des Wiederholungsbefehls
«Tut dies zu meinem Gedichtnis» ausgesagt wird, insofern «wir mit Brot
und Wein auf dem Altar jetzt den Auftrag des Herrn vollziehen, und des-
halb bitten wir um den HI. Geist fiir die Gaben und ihre Empfianger»
(213-214). Auch er sah als «iibereinstimmende altkirchliche Grund-
struktur des Eucharistiegebetes» die Reihenfolge Einsetzungsworte —
Darbringung mit Anamnese — Epiklese als Konsekrations- und Kommu-
nionepiklese. «Diese Reihenfolge ist allen altkirchlichen Liturgietypen
wenigstens in threr Normalform eigen. ... Von dieser altkirchlichen
Grundstruktur weichen die meisten neueren Eucharistiegebete westli-
cher Kirchen ab. In ihnen ist eine andere Reihenfolge vorherrschend,
namlich Konsekrationsepiklese — Institutio — Anamnese, eventuell
Oblatio und dann bloss Kommunionepiklese, d.h. eine Bitte nicht fiir
die Gaben, sondern ausschliesslich fiir die Empfianger. In diesem Punkt
tritt uns die Frage der Struktur des Eucharistiegebetes in erster Linie
entgegen» (215). Fiir ihn erwies sich die Differenz der altkirchlichen
Grundstruktur zwischen der antiochenisch-hippolytschen und alexan-
drinisch-romischen Struktur als Problem fiir das spirituelle Verstindnis
der Eucharistie als Aktgefiige: «In der ersten, der Hippolytvariante, die
in der alten Kirche am weitesten verbreitet war, bildet der Einsetzungs-
bericht den abschliessenden Hohepunkt der Danksagung®, in der zwei-
ten, der alexandrinisch-romischen, schliesst er dagegen an eine Bitte —
Epiklese oder Opferannahmebitte — an, nachdem die Danksagung
schon vorher abgeschlossen wurde. Die geschlossene, auch den Einset-
zungsbericht umfassende Danksagung entspricht dem spirituellen Vor-
rang der Danksagung vor der Bitte. Dieser tritt in der zweiten Variante
stark zuriick, und die Bitte gewinnt das Ubergewicht im Ganzen des
Eucharistiegebetes» (224).

"Herwig Aldenhoven, «Die spirituell-theologischen Konsequenzen der Struk-
tur des Eucharistiegebetes». In: In: IKZ, 70 (1980) 212-225. — Auch hier werden
die Seitenzahlen dieses Artikels in Klammern im Text angegeben.

* Eigentlich sind die Einsetzungsworte eingebettet in die Anamnese, die der
Abschluss der Danksagung ist. Auch Prof. Aldenhoven wird dies nicht bestreiten.

46



2.4 Der «Konsens der Internationalen Altkatholischen Theologen-
konferenz» 1979 hielt gegeniiber der stringenten Bewegung Danksa-
gung — Bitte, die in den Referaten als Grundstruktur altkirchlichen Ver-
stindnisses der Eucharistie und des Eucharistiegebetes aufgeschienen
war, allerdings in Punkt 2 fest: «Die altkirchliche Grundstruktur er-
scheint in zwei Varianten, die beide fiir uns in Frage kommen» (226).
Dass man sich fiir das aufgrund dieser Konferenz verfasste «Eucharistie-
gebet der Utrechter Union» doch fiir die antiochenische Struktur (Hip-
polyt) aussprach (Punkt 7.2), zeigte die Priferenz fiir diese einheitliche
Bewegung an (228).

3. Beim Treffen anglikanischer Liturgiewissenschaftlerinnen und Li-
turgiewissenschaftler im August 1993 in Untermarchtal beir Ulm hielt
Thomas Talley einen Vortrag, der seit kurzem gedruckt vorliegt und die
gesamte Diskussion iiber die Struktur des Eucharistiegebets neu bele-
ben wird, was natiirlich auch Auswirkungen auf die altkatholischen Ver-
sionen dieses Gebets haben sollte'”. Trotz der sehr kurzen Zeit haben
sich im anglikanischen Raum anscheinend die Grundpositionen Talleys
bereits durchgesetzt, zumindest in der wissenschaftlichen Rezeption''.
Er betonte zunichst, man miisse das Eucharistiegebet als ganzes be-
trachten und diirfe es nicht als eine Zusammenfiigung von Elementen se-
hen, die aufgrund ungepriifter Voraussetzungen beieinander gebracht
wurden. Wesentlich sei, dass die Struktur und nicht so sehr Ubereinstim-
mung in der Wortwahl das Medium der christlichen Tradition gewesen
sei — ein Gedanke, den die Internationale Altkatholische Liturgieckom-
mission mehrfach auch fiir andere Teile der Liturgie betont hat'?. Es sel

* «Konsens der Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz Alten-
berg bei Koln 24.-28. September 1979». In: IKZ, 70 (1980), 226-229. — Auch hier
werden die Seitenzahlen in Klammern im Text angegeben.

' Thomas Talley, «Eucharistic Prayers, Past, Present and Future». In: Revi-
sing The Eucharist: Groundwork for the Anglican Communion/hrsg. von David
R. Holeton. — Bramcote, Notts.: Grove, 1994. — (Alcuin/GROW Liturgical Study;
27).S.6-19. — Auch fiir diesen Artikel werden die Seitenzahlen in Klammern im
Text angegeben.

" Auf der Fiinften Tagung der Internationalen Anglikanischen Liturgickom-
mission (International Anglican Liturgical Consultation) im August 1995 in Dub-
lin war die Position Talleys unwidersprochen und konsenstdhig. Auch die Beitri-
ge, die zur Vorbereitung dieser Tagung verfasst wurden, machten sich die Posi-
tion Talleys zu eigen. Das Dublin-Statement und die dazugehdrenden Gruppen-
dokumente, die 1996 verotfentlicht wurden, belegen dies.

" Interne Protokolle zuhanden der Bischofskonferenz belegen diese Behaup-
tung.

47



erstaunlich, dass das Eucharistiegebet trotz der Vielfalt in der Uberliefe-
rung liturgischer Texte " grundsitzlich in seiner Struktur mit Danksa-
gung oder Lobpreis begonnen habe und dann von diesem verkiindigen-
den Teil tibergegangen sei zur Bitte. Die Textgeschichte zeige uns, dass
mit dem Teil, der Anamnese heisst und die Bewegung der Danksagung,
des Gedichtnisses und des Opfers umfasst, der erste Teil des Gebetes,
die ausfiithrliche Danksagung, zu Ende sei und das Gebet dann «um-
schlage» zur Bitte. Diese Struktur der durchgingigen Danksagung im ge-
samten ersten Teil des Eucharistiegebets ist die uns als «antiochenisch-
hippolytsche» bekannte. In diesem hippolytschen Modell geht es bei der
Anderung von der Danksagung in diec Bitte um die Gemeinde, die fei-
ert. Und genau an dieser Stelle, so Talley, habe die theologische Ent-
wicklung oder Tradition ein pneumatisches Element eingefiihrt, und die
Bitte fiir die Kirche umfasse eine Bitte um den Heiligen Geist (ohne
dass «genauer» gesagt wird, worauf der Heilige Geist nun gesandt wer-
den soll). «Die Epiklese», so sagte Talley, «ist nicht nur ein Gegenstand
der Architektur des Eucharistiegebets, den man ad libitum ohne weite-
re strukturelle Implikationen einfiigen konnte. Wenn wir ihn antreffen,
konnen wir sicher sein, dass das Gebet sich von Lobpreis und Danksa-
gung, d.h. von der Verkiindigung, zur Bitte hin geéndert hat. In dieser
antiochenischen Struktur fithrt also ein theologischer Lobpreis des
Schopfers, der im Sanktus endet, zu einer christologischen Danksagung,
die thren Hohepunkt findet in den Einsetzungsworten und der Anamne-
se, und dann sich zu einer Bitte wandelt mit pneumatologischem Bezug.
In einer solchen Struktur offenbart das Eucharistiegebet dasselbe trini-
tarische Muster, wie es in den Taufbekenntnissen und thren noch weiter
entwickelten Sprosslingen auf Konzilien offenkundig ist. ... In den Eu-
charistiegebeten, die allesamt urspriinglich griechisch geschrieben wur-
den. findet dieser Ubergang von der Danksagung zur Bitte nach den Ein-
setzungsworten und der Anamnese statt» (8-9).

Die lateinische Tradition, die uns im Westen tiberkommen ist, habe
dahingegen die Danksagung und den Lobpreis konzentriert im er-
sten, verdnderlichen Teil dieses Gebets (der «Prifation») vor dem
Sanktus; der unverdnderliche Teil danach sei sofort zur Bitte iiberge-

'* Talley brauchte hier nur auf die klassischen collectae zu verweisen, die begin-
nen «Da, quaesumus, omnipotens sempiterne Deus», um deutlich zu machen,
dass die liturgische Uberlieferung auch andere Stringe ohne Anamnese und
Danksagung kennt (S.7).

48



gangen'®. Auch die Einsetzungsworte seien in diesen Kontext der Bit-
te gestellt, im Gegensatz zur Ostlichen und dlteren Tradition, die sie
in den Kontext der Danksagung stellen. Diese Tatsache, dass die Ein-
setzungsworte und die Anamnese keinen Dank mehr ausdricken,
sondern in eine lange Bitte integriert seien, sei der Grund, warum
man im Westen sehr schnell von einem «Wandlungs- oder Konsekra-
tionsgebet» gesprochen habe.

Dieses Theologumenon, dass die Einsetzungsworte die Wandlung be-
wirken, sei so stark, dass auch heute noch in den neuen romisch-katholi-
schen Versionen des Eucharistiegebets der Wendepunkt von der Dank-
sagung zur Bitte vor den Einsetzungsworten geschicht, so dass diese
noch immer im Kontext der Bitte stehen und nicht der Danksagung.
Man habe sich nur so zu helfen gewusst, dass man eine Art doppelter
Epiklese eingefiihrt habe, eine «konsekratorische» iiber den Gaben vor
den Einsetzungsworten und eine «sanktifikatorische» iiber den Empfin-
gern der Kommunion nach der Anamnese®. «Diese neuen romischen
Gebete haben versucht, die strukturelle Klarheit der antiochenischen
Anaphora beizubehalten, wihrend sie zugleich diese Struktur dadurch
fundamental storen, dass sie eine Epiklese vor die Einsetzungsworte
stellen und so von diesem Punkt an sich von der Danksagung zur Bitte

" Das bekannteste Beispiel hierfiir ist sicherlich der der alexandrinischen Tra-
dition zuzurechnende Canon Romanus: «Te igitur, clementissime Pater, ... suppli-
ces rogamus ac petimus ...»

" Annibale Bugnini, der Sekretidr der Gottesdienstkongregation in der Zeit
der hiturgischen Reforimen, ist schr deutlich, wenn er schreibt, auch in den neuen
romischen Hochgebeten blieben die Einsetzungsworte die «Konsekrationsfor-
mel», derentwegen — und nur derentwegen — vor die Einsetzungsworte in den neu-
en Hochgebeten eine «konsekratorische Epiklese» gestellt werden musste. Da-
mit wird so eindeutig wie eben moglich kundgetan, dass auch heute noch (zumin-
dest offiziell) die Einsetzungsworte der wichtigste Teil des Eucharistiegebetes
sind und sich der Moment der «Wandlung» prazis feststellen ldsst. Nur aus die-
sem Grund gibt es also die Epiklese vor den Einsetzungsworten. Und nur aus die-
sem Grund wurde von der Glaubenskongregation die Ubernahme der Basilius-
anaphora mit der einzigen Epiklese nach der Anamnese (und dementsprechend
der durchgingigen Struktur Danksagung — Bitte) fiir die romisch-katholische Kir-
che abgelehnt. Die doppelte Epiklese iiber die Gaben und die Kommunikanten
ist die Antwort der offiziellen vatikanischen Stellen auf vermeintliche Glaubens-
probleme, die «Wandlung» werde nicht mehr zu einem ganz bestimmten Augen-
blick vollzogen durch das Wort des Priesters: Annibale Bugnini. Die Liturgiere-
form 1948-1975: Zeugnis und Testament. — Freiburg u.a.: Herder, 1988, 481-494.
- Eindeutiger und aus berufenerem Mund ldsst sich die «institutionalisierte Un-
schliissigkeit» nicht als hausgemachtes inner-romisch-katholisches Problem be-
werten.

49



wenden, aber dann wieder in der Anamnese zuriickschalten zur Danksa-
gung und dann wiederum zur Bitte fiir die sogenannte <sanktifikatori-
sche> Epiklese. Im Vergleich mit den klassischen Strukturen des Ostens
und Westens ist das Ergebnis eine institutionalisierte Unschliissigkeit»
(14).

Hierher gehore dann auch die Frage nach der Stellung der sogenann-
ten anamnetischen Akklamation, die in eigentlich allen neueren Eucha-
ristiegebeten der Kirchen ihren Platz gefunden hat. Unabhingig vom
Adressaten der Akklamation gelte auch hier: Wenn sie direkt den Ein-
setzungsworten folge, treibe sie einen Keil zwischen diese Einsetzungs-
worte und die Anamnese und isoliere damit die Einsetzungsworte noch
mehr in Richtung zum einen der eigentlichen Konsekrationsworte und
zum anderen eines historischen Berichts, der nur sehr wenig in Kontinui-
tédt stehe mit der Handlung der versammelten Gemeinde, die im Gehor-
sam dem Gebot Christi gegeniiber diesen Auftrag erfiille.

In seiner eigenen Schlussfolgerung fasst 7Talley im vierten Punkt noch-
mals zusammen: «Ich selbst wiirde dafiir pladieren, die Struktur des Ge-
betes ernsthaft anzugehen, nicht nur die Elemente, die man wahrschein-
lich in ithm antreffen kann. Hierfiir miissen wir meiner Meinung nach die
Tradition in all ihrer Unterschiedlichkeit analysieren. Eine solche Analy-
se wird, glaube ich, ein ziemlich eindeutiges Muster offenbaren von
Danksagung gefolgt von Bitte, d. h. von Eucharistie und Gebet» (19).

4. Auf diesem Hintergrund sollen die Eucharistiegebete beleuchtet
werden, die in den vergangenen zwei Jahren den Kirchen zur Verfiigung
gestellt worden sind: die 12 Versionen, die im Kerkboek der Altkatholi-
schen Kirche der Niederlande'® veréffentlicht sind, und die 23 Versio-
nen, die das neue Altarbuch des Katholischen Bistums der Altkatholi-
ken in Deutschland bietet!”. Dabei geht es, wie gesagt, nicht um die text-

‘o Kerkboek van de Oud-Katholicke Kerk van Nederland/in opdracht van het
Collegiaal Bestuur samengesteld door de ... Commissie voor de Liturgie en de ...
Commissie voor de Liturgische Muziek. — Baarn: Gooi en Sticht, 1993, 426-473.
Das dazugehdorige Altarbuch stand mir leider nicht zur Verfiigung.

" Die Feier der Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland/fiir den gottesdienstl. Gebrauch erarb. durch die liturg. Kommis-
sion und hrsg. durch Bischof und Synodalvertretung. — Miinchen: Bremberger,
1995, 167-223.

In diesem Buch sind — mit Ausnahme der Eucharistiegebete 1 (Hippolyt), 2
(Thiirlings), 3 (Utrechter Union) und 7 (Lima-Liturgie) — die Quellen nicht ange-
geben. Dies entspricht dem liturgischen Anonymititsprinzip, d. h. der guten Tra-
dition, dass liturgische Texte, wenn sie in authentischen Liturgiebiichern stehen,
Texte der Kirche sind, mit denen sie betet, und nicht mehr geistiges Eigentum des

50



liche Gestalt, sondern um die Struktur, die Bewegung der Danksagung
und der Bitte im Gehorsam gegeniiber dem Wiederholungsgebot Jesu.

4.1 Das Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland (1993)

Im Gegensatz zu den liturgischen Biichern anderer altkatholischer
Bistiimer bietet das Kerkboek zu jedem der 12 Eucharistiegebete Hin-
tergrundinformationen (S.1114-1115), so dass es relativ einfach ist, Ei-
gentraditionen, Adaptationen, Neuschopfungen und Ubernahmen aus
anderen Kirchen zu scheiden. Aber auch in diesem Fall gilt: Da es Texte
sind, die in Eucharistiefeiern der niederlidndischen altkatholischen Bis-
tiimer verwendet werden, sind die Kriterien anzulegen, die fiir altkatho-
lische Versionen dieses Genre gelten.

Von diesen 12 Texten kann man die folgenden Texte des Eucharistie-
gebets der «antiochenisch-hippolytschen» Tradition zurechnen:

Das Eucharistiegebet 2, eine Bearbeitung des Textes aus der Traditio
Apostolica Hippolyts, wobei der Text zwar in verschiedene Strophen ge-
gliedert ist, aber zwischen der Anamnese und der Epiklese, eben dort,
wo die preisende Verkiindigung «umschlédgt» in die Bitte, diese Leerzei-
le fehlt.

Gebet 3, das Eucharistiegebet der Utrechter Union.

Die Gebete 6 und 7, die aus der Anglikanischen Kirche von Kanada
stammen und diesen Typ «rein» verkorpern.

Das Eucharistiegebet 9, eine niederlidndische Neuschopfung, aber ro-
misch-katholischen Ursprungs, so dass es umso erstaunlicher ist, dass
der Duktus der Danksagung bis zur Anamnese einschliesslich durchge-
halten wird und erst dann der Bitteil beginnt (aber nicht durch eine Leer-
zeile abgesetzt als eigenstidndige Strophe).

Die Eucharistiegebete 10 und 11, von Huub Oosterhuis stammend,
der allerdings — auch hier entgegen der romisch-katholischen Tradition
- in seiner 1thm eigenen poetischen Sprache den Lobpreis und Dank
durchhilt bis nach der Anamnese.

Das Gebet 12, ein urspriinglich aus der christkatholischen Kirche
stammendes Eucharistiegebet, das vollstindig gesungen werden kann
und sollte'™ und den Duktus des Preisens und Dankens durchhilt bis

Verfassers, der dann das Copyright hielte und iiber diese Texte verfiigen konnte
(auch wenn die Quellen und Verfasser der meisten Texte intern natiirlich be-
kannt sind).

® Es ist erstaunlich, dass bis zu dieser Version nirgendwo offiziell die Anoma-
lie angegangen worden ist, dass zwar der erste Teil des Eucharistiegebets, die
«Préfation», kantilliert wird, aber nach der 1. Akklamation, dem Sanctus, der
Text gesprochen wird. Dabei entspricht die Kantillation der Wiirde dieses Gebe-

51



nach der anamnetischen Akklamation als Abschluss der Anamnesestro-
phe.

Der «alexandrinisch-romischen» Tradition verpflichtet sind die fol-
genden Texte:

Eucharistiegebet 1, eine Adaptation des Canon Romanus, der direkt
nach der «Prifation» ein Bittgebet in vielen Strophen ist.

Der Text 4, eine Adaptation des I11. Eucharistischen Hochgebets des
heutigen Romischen Messbuchs, so dass nicht verwunderlich ist, dass
vor den Einsetzungsworten bereits eine explizite Bittstrophe um die Hei-
ligung der Gaben durch den Geist eingefiigt ist und dementsprechend
auch die Einsetzungsworte selbst zum Duktus Bitte gehoren, wiahrend
die Anamnese dann wieder in den Kontext der Verkiindigung gestellt ist
und danach zum zweiten Mal der Wechsel zur Bitte (um Annahme der
Gaben der Gemeinde) stattfindet.

Eucharistiegebet 5, eine interessante Bearbeitung der Anaphora des
Addai und Mari, allerdings (selbstverstindlich?) mit Einsetzungswor-
ten: direkt vor der Einsetzungsstrophe steht das Gedéchtnis der Verstor-
benen, derer der Herr gedenken soll, da sie ebenfalls getan haben. was
wir jetzt tun im Gehorsam dem Gesalbten Gottes gegeniiber. Nach den
Einsetzungsworten kommt die Anamnese, die — trotz der Aufteilung
des ganzen Gebetes in Strophen —stufenlos tibergeht in die Bitte der Epi-
klese, der ihrerseits die lange Doxologie folgt — in der Tat cin stidndiges
Wechselbad «institutionalisierter Unschlissigkeit».

Eucharistiegebet 8 aus Taizé, anscheinend seinerseits eine Bearbei-
tung des Eucharistischen Hochgebets I des Romischen Messbuchs, das
wiederum eine «Romanisierung» des Hippolyttextes ist mit einer Geist-
epiklese direkt nach dem Sanctus (und langen Bitten nach der Anamne-
se). Wir haben hier also in einem relativ kurzen Text verschiedene Male
einen Pendelausschlag zur danksagenden Verkiindigung (Préfation),
Bitte (Postsanctus als Epiklese), danksagenden Verkiindigung (Einset-
zungsworte und Anamnese mit oblatio), Bitte (Epiklese iiber die Ge-
meinde und Bitte fiir die Kirche), Doxologie.

Das interessante Phianomen tut sich hier auf, dass Texte des «antioche-
nischen» Typs iibernommen werden, die aus romisch-katholischen Ge-
meinden oder von romisch-katholischen Verfassern stammen. Auf der
anderen Seite bestand weder fiir die Bearbeitung der Anaphora von Ad-

tes sehr viel mehr als die Gibrigen «gesungenen» Prasidialgebete (Kollekte, Gebet
tber die Gaben, Gebet nach der Kommunion). Auch dies ist eine Frage der Prio-
ritdat und der Struktur.

N
3]



dai und Mari noch fiir die Gemeinschaft in Taizé ein zwingender Grund,
die mitfeiernde Gemeinde diesem «Wechselbad der Gefiihle» auszuset-
zen. Dass dies geschah, ist umso bedauerlicher.

4.2 Das Altarbuch des Katholischen Bistums der Altkatholiken in
Deutschland (1994/95)

Es ergibt sich fiir die 23 Versionen des Eucharistiegebets folgendes
Bild:

Dem «antiochenisch-hippolytschen» Typ der durchgingigen Danksa-
gung bis einschliesslich der Anamnese lassen sich zurechnen:

das Eucharistiegebet 1, eine wortliche Ubernahme des Eucharistiege-
bets aus Traditio Apostolica 4.

Gebet 3, das Eucharistiegebet der Utrechter Union.

Eucharistiegebet 8, ein kurzer Text, der rein die Struktur Danksagung
— Bitte wiedergibt.

Gebet 9, ein neuer Text, der nach der anamnetischen Akklamation
die Bitten beginnt.

Eucharistiegebet 11, ein langer Text, der den Duktus der Danksagung
bis einschliesslich der Anamnese durchhilt.

Die Gebete 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 23, «rein antiochenische» Texte,
zwar unterschiedlich lang, aber durchgidngig als Danksagung verfasst bis
einschliesslich der Anamnese.

Dem «alexandrinisch-romischen» Typ sind verpflichtet:

das Eucharistiegebet 2, die «Thiirlingsche Messordnung», die ja be-
kanntermassen eine Bearbeitung des Canon Romanus ist.

Der Text 4, der bereits in der kurzen Postsanctus-Strophe um die Hei-
ligung der Eucharistie durch die Kraft des Heiligen Geistes bittet, um da-
nach mit den Einsetzungsworten, der Akklamation und der Anamnese
fortzufahren und dann um die Heiligung der Kirche durch den Geist zu
beten.

Das Gebet 3. eine Ubernahme aus romisch-katholischer Provenienz,
bei dem die Bitten den grossten Teil des gesamten Textes ausmachen.

Eucharistiegebet 6, das innerhalb der langen Postsanctus-Strophe um
die Herabsendung des Geistes auf die Eucharistie bittet. Nach der anam-
netischen Akklamation wird nochmals der Scopus der Bitte aufgenom-
men.

Eucharistiegebet 7 nach der Lima-Liturgie, die ja bekanntermassen
cine doppelte Epiklese hat und in die Okumene unnétigerweise einen
Strang romisch-katholischer Sondertradition in der Eucharistietheolo-
gie gebracht hat.



Gebet 10, ein langer Text, dessen zweite Postsanctus-Strophe die Epi-
klese darstellt (eingeleitet durch «Wir bitten dich darum»), wonach die
Einsetzungsworte kommen, denen die Verkiindigung in der Anamnese
und in der anamnetischen Akklamation folgt. Danach folgt wiederum
ein langer Bitteil bis zur Doxologie.

Eucharistiegebet 12, in Lange und Duktus dem Eucharistiegebet 10
dhnlich.

Gebet 13, ein Text, der viele Ankldnge an den Canon Romanus be-
sitzt und - als Bearbeitung — sogleich als Bittext beginnt und diesen Ton
durchhalt bis zur Doxologie.

Eucharistiegebet 14, wie die Texte 10 und 12 mit einer Epiklese als
zweiter Postsanctus-Strophe.

Gebet 22, ein langer Text fiir «Kinder- und Familiengottesdienste»,
der bis zur Anamnese durchgiingig eine Danksagung ist. Nach der anam-
netischen Akklamation wird die Verkiindigung nochmals aufgenom-
men, aber dann durch die Bitte um Annahme all dessen, was wir brin-
gen, unterbrochen. Danach wird die Anamnese nochmals neu ange-
setzt. Die darauf folgende Strophe ist eine «Kommunionepiklese», die
bis zur Doxologie geht.

Diese kurze Ubersicht zeigt, dass gut die Hilfte (13 von 23) der Versio-
nen des Eucharistiegebets sich an den auch von der Internationalen Alt-
katholischen Theologenkonferenz priferierten antiochenisch-hippolyt-
schen Typ hdlt. Dabei sind genuin altkatholische Texte sowohl dem ei-
nen wie dem anderen Typ zuzurechnen.

5. Auffillig ist, dass im deutschen Buch alle Texte des Eucharistiege-
bets ohne rituelle Angaben abgedrucktsind.” Dies kann ein erstes Anzei-
chen dafiir sein, dass das gesamte Gebet doch als Danksagung verstan-
den werden soll oder kann. Das Eucharistiegebet ist die Antwort der Ge-
meinde auf das Preisen und Danken Jesu Christi und sein Gebot, dass wir
dies zu seinem Gedéchtnis ebenso tun sollen. Weder das «Nehmen» noch
das «Brechen» oder das «Reichen» sind Inhalt des Eucharistiegebets,
sondern das eulogein und das eucharistein. Dem entspricht die Haltung
des Preisens und Dankens auch im Gestus das gesamte Gebet iiber eine
Praxis, die zogernd, aber bestdndig in den anglikanischen Kirchen an

¥ Dem Vernehmen nach wird das Altarbuch der Niederlande ausfiihrliche Ru-
briken enthalten. Das Kerkboek, das ja fiir die Gemeinde bestimmt ist, hat als ein-
zige Rubrik die Feststellung: «Beim Aussprechen der Einsetzungsworte hebt der
Priester Brot und Kelch empor, ebenso am Ende des Eucharistiegebetes. Dabei
kann man [= die Gemeinde] das Kreuzzeichen machen als Ausdruck persénli-
cher Bezogenheit und Ehrfurcht.» S.425.

54



Grund gewinnt und, wo sie praktiziert wird, zu einer neuen, nonverbalen
Kommunikation des Inhalts des Eucharistiegebets fihrt. David R. Hole-
ton und Charles Wallace fiihren hierzu aus: «Thomas Talleys Referat in
diesem Sammelband fordert uns dazu heraus, diese ... Gesten zu iberden-
ken. Wenn die verba oder Einsetzungsworte als Teil des verkiindigenden
Teils des Gebetes verstanden werden sollen, <besagen> nicht Beriihren,
Brechen, Bezeichnen mit dem Kreuzzeichen, Kniebeugen oder Verbeu-
gung im Hinblick auf die Elemente an diesem Punkt sehr deutlich, dass
der Charakter des Gebetes sich gedndert hat und dass der Leiter/die Lei-
terin etwas anderes mit den Elementen <tut> (vermutlich konsekrieren)
als Dank zu sagen iiber sie? Gibt, dhnlich gelagert, der Leiter/die Leite-
rin, wenn er/sie wihrend der Epiklese seine/thre Héinde tiber die Elemen-
te ausbreitet (die traditionelle Zeichenhandlung fiir die Anrufung des
Geistes), nicht deutlich zu erkennen, dass etwas in diesem Augenblick ge-
schieht, was sonstim Gebet nicht geschieht? ... Wassollte also die Korper-
haltung des Leiters/der Leiterin im Eucharistiegebet sein? Vielleicht ge-
rade die einfache Orantenhaltung — die Hande erhoben zum Gebet. Die-
se Korperhaltung ist ja das gemeinsame Erbe aller Getauften! Es ist ein
Gestus der Offenheit und des Lobpreises, und sie konnte wieder zur ge-
meinsamen Korperhaltung aller werden, «die fiir wiirdig befunden sind,
vor Gott zu stehen und thm zu dienen> im eucharistischen Mahl» .

6. Zwel Fragen bleiben zum Schluss:

a) Gibt es heute noch einen einsechbaren Grund, warum die «institutio-
nalisierte Unschliissigkeit», die sich im Hin und Her des Gebetsduktus
des alexandrinisch-romischen Typs offenbart und heutzutage im 6kume-
nischen Dialog ein rein inner-rémisch-katholisches Problem darstellt,
noch Teil der Gebetsstruktur der altkatholischen Kirchen sein sollte?

b) Gibt es heute noch einen einsehbaren Grund, warum der Gemein-
de, in deren Namen — als Verkorperung der katholischen Kirche — das
Eucharistiegebet gesprochen wird, zuzumuten ist, dauernd zwischen
Danksagung und Bitte schwanken zu miissen und dann auch noch zur
«Grossen Danksagung», die die Kirche feiert, ihr Amen zu sagen, wenn
der Grundsatz gilt, dass, je einfacher und transparenter die Struktur der
Liturgie ist, die Gemeinde um so mehr eingehen kann in die Bewegung
der Danksagung auf das Ziel der gesamten Liturgie hin (da ja Liturgie
auch «nur» Mittel und nie Selbstzweck ist)?

Miinster/Westfalen Dr. Thaddiius A. Schnitker

X David R. Holeton und Charles Wallace, «Ceremonial, Ritual Gesture and
The Eucharist». In: Revising The Eucharist (wie Fn. 10). 42.

55



	"Wir danken dir und bitten dich." : Das literarische Genus des Eucharistiegebets und seine Konsequenzen für altkatholische Versionen dieses Gebets

