Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 87 (1997)

Heft: 1

Artikel: Zur Spiritualitat von Bischof J.H. Reinkens [Schluss]
Autor: Oeyen, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404861

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Spiritualitat von Bischof J. H. Reinkens
(Schluss)

Aus gesundheitlichen Griinden erbat sich Reinkens nach einem anstren-
genden Jahr als Rektor der Breslauer Universitéit eine einjidhrige Beur-
laubung von Oktober 1867 an. Er nutzte diese Zeit fiir eine langere Rei-
se nach Italien und der Schweiz. Von Dezember 1867 bis April 1868
wohnte er in Rom. Die Kunstschitze in Florenz begeisterten ihn tief'.
Doch konnte der Kulturschock in der Begegnung des vollig anders gear-
teten italienischen Katholizismus nicht grosser sein. Reinkens beklagt
von Anfang an den Mangel an Innerlichkeit und Ernst im Gottesdienst:
«Die Minner horen des Sonntags noch in grosser Zahl die Messe, natiir-
lich die kurze; aber sie kommen doch noch und es wiire bei einem Gottes-
dienste «<im Geiste und in der Wahrheit> und bei einer griindlichen und
begeisterten Christenlehre wohl noch etwas zu machen.» Besonders ver-
merkt er das Benehmen der Geistlichen, die sich das Privilegium neh-
men, «in der Kirche profan zu sein und derart zu Hause, dass sie sich in
threm Wesen nicht genieren»?.

Auch vom Petersdom ist er zunéchst enttduscht: «Der erste Eindruck
entsprach den Erwartungen nicht, auch als ich den Fuss ins Innere setz-
te. Es ist Grosse und Pracht, dachte ich, aber nicht die leuchtende Gei-
stigkeit des Kolner Domes. Allmihlich empfand ich etwas von Majestét
und Ruhe. Ich ging direkt bis vor das Grab der Apostelfiirsten und bete-
te dort fiir die Kirche und ihr Haupt, fiir alle, die mir lieb sind, und fiir al-
le, die mein Gebet dort gewlinscht haben.»* Am Weihnachistag besucht
er einen Gottesdienst, der vom Papst gefeiert wird: «Pracht und Reich-
tum der Zeremonien bewundernswert, aber fiir jeden, dem nicht das
Bild der idealen Kirche im Herzen gliiht, muss der Papst als der Mittel-
punkt des Kultus erscheinen. Die Anbetung des Herrn tritt selbst am Al-
tar so zuriick, dass sie der Beobachtung des Nichteingeweihten sich giinz-
lich entzieht.»* Diese kritische Bemerkung verdeutlicht zugleich das
Verhiltnis seiner spirituellen Haltung zum Gottesdienst: Der, dem «das
Bild der idealen Kirche im Herzen gliiht», kann auch in einer verunstal-
teten Feier «die Anbetung des Herrn» erkennen, der Oberflichliche
nicht. Zu Pius IX. vermerkt er: «Der Papst selbst benimmt sich, die For-

!Siehe Reinkens, Briefwechsel, 1526-1529.

?Tagebuchaufzeichnung in Venedig, zitiert von J. M. Reinkens, Lebensbild,
90f.

FEbd., 94.

‘Ebd., 95.



men, in die er sich fiigt, einmal angenommen, personlich ernst und wiir-
dig.»3

Von einer Messe nach griechischem Ritus in der kleinen Kirche der
«Propaganda» am 6.Januar ist er dagegen beeindruckt: «Der griechi-
sche Ritus hat ergreifendere Momente als der rémische, z. B. den Augen-
blick, in welchem der Bischof zwischen der Elevation und der Kommu-
nion sich zum Volke wendet und es mit Kelch und Hostie zugleich seg-
net, langsam und fererlich.»¢

Den Gegensatz zwischen der nach aussen gekehrten, oft recht verwelt-
lichten italienischen Religiositiat und der vom verinnerlichenden Geist
der Romantik lebenden deutschen Haltung macht er an den in Rom le-
benden Deutschen A.Theiner, Prifekt des vatikanischen Archivs, und
G. zu Hohenlohe, Mitglied des Kardinalskollegiums, fest. Mit beiden
hatte Reinkens regen Kontakt. Uber Theiner schreibt er an seinen Bru-
der: «Theiner (nun 64 Jahre alt) hat eine tiefwurzelnde Frommigkeit,
was mich sehr geriihrt hat an thm bei seinen Erfahrungen.»” Nach der
Beschreibung einer pompésen Feier in der Peterskirche vermerkt er
nach dem Auszug: «P. Theiner fand ich in einer verborgenen Ecke be-
tend. Ich ging unbemerkt an ihm vortiber.»* Nach «einem herrlichen Ta-
ge, aber traurigen Gespridchen» bei einem Spaziergang mit Hohenlohe,
war er abends noch beim Kardinal: «<Hohenlohe spielte Klavier sehr
schon, ich sang dazu Lieder, z. B. <(Himmelsau, Licht und Blau!> und <O
sanctissimal>.»”

Von Theiner und Hohenlohe erfuhr Reinkens viele Einzelheiten des
Kurienlebens, auch tiber das personliche Verhalten des Papstes. In Brie-
fen an seinen Bruder lédsst er einiges durchblicken, oft mit dem Vermerk,
dass er nicht alles schreiben kann'’. Seine Haltung dazu beschreibt er fol-
gendermassen: «Fiir mich bleiben die christlichen Ideen doch dieselben,
ich sage einmal frisch von der Brust weg meine Meinung, und denke,
Gottes Langmut duldet es, da muss ich in Demut mich fiigen, solange

3 Reinkens, Briefwechsel, 1534, vom 28. Dezember 1867.

®J. M. Reinkens, Lebensbild, 95.

7 Reinkens, Briefwechsel, 1533, vom 15. Dezember 1867.

8 J. M. Reinkens, Lebensbild, 96.

9 Ebd., 98. Uber das im Reinkens-Kreis beliebte Lied «Himmelsau» s. den er-
sten Teil dieses Beitrags, IKZ 1996, 202, Anm. 33.

1 Siehe Reinkens, Briefe, 1580 vom 17.Mai 1868: «Am letzten Tage erschiit-
terte mich noch die Vollendung des Opfers niedriger Rache an dem Kardinal
d’Andea durch dessen Tod, der einen der vielen dunklen Flecken in dem Leben
des nach Moufang «<wunderbar regierenden> Papstes Pius IX. bezeichnet. Wer

2



ich’s nicht dndern kann, und das Erhebende aufsuchen, um mich den
traurigen Eindriicken zu entwinden.» "

Sich in Demut zu fiigen, wo man nichts dndern kann und Zuflucht in
der Erhabenheit Gottes und den christlichen Ideen zu suchen, war
schon seit 1862 sein Weg. Er hatte in der Indizierung A.Giinthers und
dem Baltzer-Prozess die Handlungsweise der Kurie kennengelernt, und
von Knoodt und Baltzer, die in den 50er Jahren ldnger in Rom gewesen
waren, sicher auch manches erfahren. Der Aufenthalt in Rom hatte ge-
wiss eine Vertiefung seiner Bedenken, nicht zuletzt in bezug auf die Per-
son Pius IX., aber keine grundlegende Wende in seiner Haltung ge-
bracht . Lange hatte er gewiinscht, das Konzil wiirde nicht stattfinden .
Als es unabwendbar wurde, bereitet er sich ruhig fiir den kommenden
Kampf. Nach Berichten aus Rom iiber die Konzilsvorarbeiten heisst es
einmal: «Einstweilen heisst’s nun: abwarten.»'* Und einige Tage spiter:
«Doch habeant sibi, wir haben einen Unfehlbaren, der die Wahrheit ist
und bleibt, dessen Friede ich Dir wiinsche. In Ihm, dem Friedensfiirsten
nicht von dieser Welt, kiisst Dich Dein Joseph.»” Und nachdem die Un-
fehlbarkeit endgiltig auf die Tagesordnung gesetzt wurde und der

kein Anbeter der Auktoritidt oder der mit Auktoritit bekleideten Menschen, son-
dern Anbeter des Friedensfiirsten ist, muss durch diese Geschichte von dem tief-
sten sittlichen Unwillen ergriffen werden.» Ebd., 1568 vom 8. April 1868: «Von
Pius IX. weiss ich Dinge, wogegen das alles, was ich Dir gesagt und angedeutet,
nur Spass ist. Ich habe dem Boccaccio auf dem Monte Pincio schon 100 mal zuge-
rufen: Du hast Recht, Deine Geschichte vom Juden ist vortrefflich!» (Der Jude
Abraham wird in Boccaccios Erzidhlung ¢in Christ, nachdem er Rom besucht hat.
Sein Argument: Wenn die christliche Religion trotz des skandalosen Lebens des
pépstlichen Hofes noch weiter existiert, muss sie von Gott stammen.) Ebd., 1575
vom 28. April 1868: «Dein gewaltiger Ernst in der Seelsorge ist ergreifend, und er
kontrastiert fiir mich in unaussprechlicher Weise mit der Leichtfertigkeit, womit
der Papst und seine Kardinéle das Heil der Volker behandeln; deren Schmerz exi-
stiert nur in den Breven und Bullen und Dekreten, sonst amiisieren sie sich und
machen die fadesten Witze.»

'""Ebd., 1575 vom 28. April 1868.

12 H. Bacht, Konzil (wie Fn. 18), meint, unter dem Einfluss von Theiner und Ho-
henlohe sei Reinkens von einem Anhinger zu einem Gegner Roms geworden.
Dagegen sprechen sowohl Reinkens’ kritische Ausserungen schon vor der Reise
als auch seine gemissigte und abwartende Haltung danach. Siehe J. M. Reinkens,
Lebensbild, 92f. Korrekter in: Bacht, Tragddie (s. Fn. 18), 204f., wo festgestellt
wird, dass J. Reinkens bereits zehn Jahre vor dem Konzil seine Position in der Un-
fehlbarkeitsfrage bezogen hatte.

3 Reinkens, Briefe, 1555 und 1560.

“Ebd., 1675 vom 19. Dezember 1869.

“ Ebd., 1677 vom 23. Dezember 1869.

]



«Sturm gegen Strossmayer in der Konzilsaula»'® geschehen war, ist es
wieder die Sehnsucht nach dem Himmel, die ihm Zuversicht gibt: «Mein
lieber Wilhelm, Du fragst: <Wo geht es hin?> Das fragen wir uns alle,
oder alle, welche die Kirche innerlich lieben und denken. Wenn ich kei-
ne Antwort mehr weiss, dann sage ich immer: schliesslich geht es fiir die-
jenigen, welche die Wahrheit mehr lieben als alles und, wo sie in Gefahr
ist, ohne auf Lob und Tadel der Menschen zu achten fiir sie eintreten mit
allem, was sie konnen und sind, doch ins Himmelreich.» "’

Heinrich Bacht hat zwei Werke dem Briefwechsel der Briider Rein-
kens gewidmet'®. Neben interessanten Einzelheiten fillt dem Leser
die ungiinstige Beurteilung von Joseph Reinkens’ Personlichkeit auf:
IThm werden Schadenfreude, Gereiztheit und Eifersucht, erbarmungslo-
ser Sarkasmus, Verbitterung, grimmiger Spott, gereizte Empfindlich-
keit und einiges mehr vorgeworfen. Nun erweisen sich solche Beschul-
digungen oft bei genauerer Betrachtung als nicht vom zitierten Text ge-
stiitzt*!. Aber vor allem zitiert Bacht Reinkens oft nur bruchstiickhaft

" Am 22.Maérz 1870 hatte Strossmayer vor dem Konzil den wenig irenischen
Ton bedauert, in dem von der Majoritét iiber die evangelischen Christen gespro-
chen werde und kritisierte die Anderung der Geschiftsordnung, die Beschliisse
durch die Mehrheit statt durch moralische Einstimmigkeit erlaubte. Es entstand
ein Tumult, in dem er als Luzifer, Ketzer und neuer Luther angeschrien wurde.
Reinkens schreibt, mit der Unterstiitzung des Mehrheitsprinzips haben «die V-
ter sich auf den Weg nach Ephesus 449» (sog. «Rédubersynode», in der die Minder-
heit unterdriickt wurde) begeben (ebd., 1701).

7Ebd., 1698 vom 3. April 1870. Reinkens beteiligte sich nicht namentlich an
der Pressediskussion, setzte aber drei nicht unterschriebene Artikel in die «Bres-
lauer Zeitung» (ebd., 1694 vom 27.Februar 1870).

5 Heinrich Bacht, Das Konzil war 1hr Schicksal. Die Briider Wilhelm und Jo-
seph Hubert Reinkens und das Erste vatikanische Konzil, in: Annalen des histori-
schen Vereins fiir den Niederrhein /83 (1980), 102-200; ders., Die Tragodie einer
Freundschaft. Fiirstbischof Heinrich Forster und Prof. Joseph Hubert Reinkens,
Koln 1985.

¥ Vor allem im zweiten Werk zitiert Bacht aus unverdffentlichten Briefen von
Franz Reinkens und erldutert einzelne im Briefwechsel erwidhnte Episoden aus
einer umfangreichen Literatur.

0 Siehe Bacht, Tragodie, 1421., 148, 173, 174/301, 277, 295.

2 Ebd., 331, wird Reinkens «Arger iiber Forster» bei einer Handlung unter-
stellt, die thn gar nicht gedrgert haben kann; 301 «Bitterkeit» bei der Stelle, in der
Reinkens Forster als ungliicklichen, armen Mann bezeichnet. Ob die Invektiven
gegen die gerade ernannten Konzilstheologen und Kardinile aus «gereizter Emp-
findlichkeit» (295) geschehen, ist nicht deutlich; mit gleichem Recht konnte man
sie als Ausdruck des Unmuts iiber die romische Personalpolitik ansehen.

-



und ldsst die Stellen weg, in denen dieser fromme oder spirituelle Gedan-
ken zum Ausdruck bringt.

So kommentiert er z. B. die Nachricht tiber die Zerschlagung der Kan-
didatur zum Bischof von Limburg durch die Jesuiten mit den Worten:
«Diese Krinkung konnte die schon lidngst angestaute Verbitterung ge-
gen Rom und den Papst nur verstiarken.»” Reinkens hatte diese Nach-
richt von Hohenlohe bekommen® und schrieb einige Tage danach an sei-
nen Bruder: «Es ist nur gut, dass ich nicht soviel Gelegenheit habe, das
Gemiit aufzuregen wie Du; auch wehre ich mich dagegen, so dass selbst
Nachrichten aus Rom, die dazu angetan wiren, manchen aufzuregen,
mich vorldufig vollig ruhig lassen. Ich habe iibrigens auch wieder einen
sehr liebenswiirdigen Brief von Hohenlohe erhalten, an dem ich glaube
einen treuen Freund gewonnen zu haben.»* Bacht zitiert diese Stelle,
die sich eindeutig auf die fragliche Nachricht bezieht, nicht. Ein Brief
vom 17. April 1869 enthilt einen Bericht iiber die hohere Geistlichkeit
in Berlin. Bacht zitiert einiges davon und schreibt: «Was er am 17. April
nach Bonn schreibt, verrit die schlechte Laune, die ihn nach Berlin be-
gleitet hatte.» Nun beginnt dieser Brief mit der Feststellung: «Der Ver-
kehr mit Stieve® war sehr erfrischend.»* Es folgen dann hoffnungsvolle
Zeilen liber eine mogliche Seminarprofessur fiir Watterich. Nach dem
negativen Bericht tber die hohere Geistlichkeit schreibt Reinkens:
«Nun bricht das Griin mit Macht hervor, und die Biume fangen herrlich
an zu blithen. Die Schwalben sind auch angelangt. Wie schon muss es am
Rheine und besonders in Deinem Garten sein.»”” Reinkens’ Freude an
der Natur ist nicht gerade Ausdruck der schiechten Laune! Wenn sich
Reinkens einmal im unmittelbaren Zusammenhang mit der Kritik an
den romischen Zustdnden als spiritueller Mensch erweist, findet Bacht
das tiberraschend®. Die Stelle iiber den Weg ins Himmelreich? kom-
mentiert er wegwerfend: «Doch die Zeiten, in denen Joseph sich mit sol-
chen Feststellungen begniigte, sind vorbei.»

> Bacht, Konzil, 125.

= Brief vom 12. Februar 1869, s. J. M. Reinkens, Lebensbild, 99.

* Reinkens, Briefe, 1627, vom 19. Februar 1869.

> Friedrich Stieve (1805-1879), Beamter in der katholischen Abteilung des
Kultusministeriums in Berlin; dessen Sohn Felix Stieve (1845-1898) war spiter
Altkatholik und Professor fiir Geschichte in Miinchen.

** Reinkens, Briefe, 1637, vom 17. April 1869.

7 Ebd., 1638.

* Bacht, Konzil, 119.

2 Siehe oben zu Fn.17.

* Bacht, Tragodie, 326.



Bachts Einseitigkeit scheint nicht allein mit konfessionellen Griinden
zusammenzuhingen; offensichtlich hat er sich viel zu wenig mit Rein-
kens’ spirituellem Hintergrund beschéftigt und hélt die entsprechenden
Stellen fiir leere Floskeln. Man kann wohl Reinkens aufgrund der Brie-
fe dieser Zeit ein gewisses elitdres Denken und Schiirfe im Ausdruck
den Gegnern gegeniiber vorwerfen. Wie falsch aber das Bild des Ge-
krankten, Verbitterten und Verbissenen ist, zeigt Reinkens’ Kommen-
tar nach weiteren negativen Nachrichten tiber die Zustdande in Breslau:
«Ich sehe eben, dass dieser Brief eine Farbe — wie die der Missstimmung
annimmt; das ist aber gar nicht richtig; ich bin vielmehr in der besten
Stimmung.»*

Mit der Veroffentlichung seines Werkes iiber Bernhard von Clair-
vaux® im April 1870 gab er seine Zuriickhaltung auf und trat in den
Kampf «mit offenem Visier und mit scharfen Waffen»*. Noch vor dem
Ende des Konzils setzte Forster eine Untersuchungskommission gegen
thn ein. Mit grosser Begeisterung und starkem Einsatz begab sich Rein-
kens danach an die Aufbauarbeit der altkatholischen Bewegung durch
Veroffentlichungen, Vortrige und Mitarbeit bei allen wichtigen Ver-
sammlungen und Kongressen. Bei aller Kampfstimmung ging es ihm
nach wie vor um das innerlich gelebte Christentum: «Ferien habe ich kei-
ne. Wenn ein Vortrag gehalten ist, gehe ich an die Arbeit fir die folgen-
den. Aber die Sache hat ithre Erhebung, und ich habe ein Publikum ge-
funden. Vor diesem Kampfe predigte ich die Innerlichkeit der christli-
chen Religion tauben Ohren und solchen, die Brot begehrten.» *

Tatsdchlich spricht Reinkens in seinen Vortrigen nicht allein vom
«Kampf des Gewissens gegen den Zwang in Sachen der Religion»; er
will seine Horer auch zu dem fiihren, «den wir horen sollen als den Leh-
rer der Wahrheit, (das) ist der Gott unseres Gewissens. Wahrheit stromt
wie Licht aus seinem Munde, das Gesetz der Liebe schreibt er auf die Ta-
fel unseres Herzens» ™.

Die Freiheit des Gewissens ist ihm keine rein politische oder philoso-
phische Forderung: sie ist vielmehr die Folge des unmittelbaren Zu-
gangs zu Gott tiber den Weg der Innerlichkeit. Hier verdankt er wieder

U Reinkens, Briefe, 1643, vom 21. Mai 1869.

2 J. H. Reinkens, Papst und Papstthum nach der Zeichnung des heiligen Bein-
hard von Clairvaux, Miinster 1870.

* Reinkens, Briefe, 1698, vom 3. April 1870.

* Reinkens, Briefe, 1798, vom 29. Mirz 1872.

* Vortrag in Koln am 20. Marz 1872, zitiert bei J. M. Reinkens, Lebensbild. 127.



vieles J. M. Sailer, dessen er zu dieser Zeit in einem Vortrag gedenkt.
Nach Sailer ist darum das Gewissen die héchste Instanz im Menschen,
weil es aus der Erkenntnis Gottes und seines Wortes im Innern des Men-
schen gebildet wird. Ahnlich betont auch Reinkens immer wieder, dass
Jesus Christus durch sein Wort uns unmittelbar in unserem Innern an-
spricht: «Uns ist die Herrlichkeit des Reiches Gottes klargeworden, inni-
ger sind wir davon erfiillt; wir fiihlen wieder michtig, dass das Herz
brennt, wenn wir ein Wort Gottes aussprechen hoéren; wir sind dem
Wort Gottes wieder nihergekommen und suchen das Heil nicht in ei-
nem mechanischen Gehorsam und in einer gedankenlosen Ausiibung ei-
ner Ceremonie, sondern darin, dass wir mit unserer ganzen Innerlich-
keit streben, dem Menschensohne dhnlich zu werden, der nach Gott ge-
schaffen ist in Gerechtigkeit und Heiligkeit und Wahrheit. Das Reich
Gottes ist in uns.»¥’

Aus dieser Haltung des Herzens erwichst auch die Einheit der Kir-
che. Beim Kolner Kongress begriindete Reinkens den Antrag auf Bil-
dung einer Kommission fiir die Vereinigung der christlichen Konfessio-
nen und sah dabei auch die Einheitsbewegung in den Herzen der Glaubi-
gen gegrindet: «Wenn wir uns nun fragen, wo denn der Grund der Eini-
gung liegen kann, so werden wir die Antwort in dem hohepriesterlichen
Gebet finden. Der Grund der Einigung kann nur in den Herzen der
Gldubigen gesucht werden. Kommen diese mit dem Bewusstsein, wir
sind Kinder und Hausgenossen Gottes und diirfen keinen Streit im Hau-
se Gottes haben, zusammen, dann ist die Gesinnung vorhanden, auf-
grund deren eine Einigung erfolgen kann. Darum sind unsere heutigen
Bestrebungen durchaus neu in der Kirchengeschichte. In anderthalbtau-
send Jahren, ja seit iberhaupt grosse Spaltungen in der Christenheit ein-
getreten, ist ein dhnlicher Versuch nicht dagewesen, dass ndmlich nicht
die offiziellen Behorden, sondern die Gldubigen kommen und sagen:
Wir miissen eine Einigung untereinander vorbereiten, denn die Sehn-
sucht nach Einheit ist in uns erwacht; und das ist ein Zug des in der Kir-

“ Siehe im ersten Teil dieses Beitrags, IKZ 71996 199, Anm. 30; der Text dieses
Vortrags lag mir bei Abfassung nicht vor. Sailers Lehre vom Gewissen wurde von
seinem Nachfolger Bischof Senestrey von Regensburg in Rom als Wurzel aller
moglichen Irrtiimer angezeigt: u.a. gab er an, die neuesten Haretiker, die soge-
nannten Altkatholiken, bestiinden fest auf den Grundsétzen Sailers und beriefen
sich gegen die Dekrete des vatikanischen Konzils auf ihr Gewissen. Siche Barba-
ra Jendrosch, J. M. Sailers Lehre vom Gewissen, Regensburg 1971, 211.

7. H. Reinkens, Ist an die Stelle Christi fiir uns der Papst getreten?, Rede, ge-
halten in der Versammlung des katholischen Reform-Vereins zu Wiirzburg am
30.Mairz 1873, Wiirzburg 1873, 21.



che Gottes waltenden Heiligen Geistes, der durch unser heutiges Ge-
schlecht geht, und diesem Zuge folgen wir, indem wir an die Arbeit ge-
hen, dem, was wir ersehnen, fiir uns selbst zunéchst Gestalt zu geben.»*

Neben allen diesen Aktivitdten konnte Reinkens noch eine wissen-
schaftliche Untersuchung tiber die Einheit der Kirche nach Cyprian von
Karthago herausgeben. Auch darin sah er die Einheit der Kirche im In-
nern gegriindet: «Die Einheit der Kirche, eben in dem Sinne, wie der hei-
lige Cyprian sie selbst lehrt, ist kein dusserliches, wenn auch noch kiinst-
lich gewebtes Gewand, keine monarchisch eingerichtete Institution, son-
dern etwas innerlich Lebendiges, geheimnisvoll sich von Innen heraus
Offenbarendes. Sie ist Liebeskraft und ihr Leben beruht deshalb auf Ge-
genseitigkeit, die Cyprian in seiner Lehre von der Einheit auch als we-
sentlich hervorhebt... Cyprian schrieb, als er sah, wie die Gemiiter sich
erbitterten und den Bund der Liebe storten, sein schones Biichlein von
dem Gute der Geduld (de bono patientiae). Um den Bruch der Liebes-
gemeinschaft wegen der dogmatischen Differenz zu verhiiten, zeigte er,
wie die Liebe alles duldet, alles ertrdgt und darum alles iibersteht. Die
Kircheneinheit mit allen ihren Giitern hdngt an der Toleranz.»*

Am 4.Juni 1873 zum ersten Bischof der Altkatholiken des deutschen
Reiches gewihlt, war es nach der Annahme der Wahl sein erster
Wunsch, dass das Gelobnis, das die Mitglieder der Synode thm leisten
sollten, nicht auf Gehorsam, sondern «in altchristlicher Weise» auf Lie-
be lauten sollte. J.F. von Schulte fiigte dann «und Verchrung» hinzu,
und so wurde das Gelobnis geleistet*. Er wollte auf jede Pracht und Klei-
der in violetter Farbe verzichten; diese nahm er erst spiter auf Bitten
von Kirchenmitgliedern, auch aus Holland und der Schweiz, an*'. In sei-
nem ersten Hirtenbrief schrieb er: «Meines Amtes ist es nicht, in bunter
Farbenpracht einen fiirstlichen Hofstaat zu errichten und mit Pomp und
Gepringe mir dienen zu lassen... Meines Amtes ist nicht die Entgegen-
nahme von Huldigungen in Titeln und Ceremonien religioser Art, wie

*Die Verhandlungen des zweiten Altkatholiken-Congresses zu Koln, Koln/
Leipzig 1872, 76f.

¥ J. H. Reinkens, Die Lehre des heiligen Cyprian von der Einheit der Kirche,
Wiirzburg 1873, 58-62. Reinkens schrieb dieses Werk zum Teil in der Zeit seines
Aufenthaltes und seiner Erkrankung bei Dollinger in Miinchen 1871/72.

* Siehe Reinkens’ Schilderung in: Verhandlungen der fiinften Synode der Alt-
katholiken des Deutschen Reiches, Bonn 1878, 120f. Er hat diese Entscheidung
nie zuriickgenommen, fand sich aber 1878 gendtigt, ein «Statut fiir die Handha-
bung der Disciplin tiber den Klerus» von der Synode verabschieden zu lassen, um
Missstanden entgegenzutreten (s. ebd.).

* Siehe J. M. Reinkens, Lebensbild, 199.

8



sie nur Gott gebiihren, aber vor allem auch nicht das Herrschen ... Was
also ist meines Amtes? Dieses: Zu verklinden, was Gott den <Kleinen>
geoffenbart, — von den Déchern zu predigen, was Er seinen Jiingern im
Verborgenen kund gethan. — Davon ist nichts inopportun, sondern Alles
opportun, Alles eine ersehnte Botschaft ... es ist das Evangelium, die fro-
he Botschaft, — nicht der Schrecken, nein, die Freude des Menschenge-
schlechts.»*

Nun konnte er das, was er bisher vorgetragen und gepredigt hatte,
zum Inhalt seiner Amtsfiithrung machen: Unmittelbarer Zugang zu Gott
durch Jesus Christus, horen auf sein Wort, Wahrhaftigkeit, Gewissens-
freiheit und Liebe.

Seine erste offentliche Rede nach seiner Bischofsweihe, gehalten bei
einer der 6ffentlichen Sitzungen des 3. Altkatholikenkongresses in Kon-
stanz, war dem Lesen der heiligen Schrift gewidmet. Nachdem er sich
vom damaligen romischen Verbot, die Schrift ohne besondere kirchli-
che Erlaubnis zu lesen, distanziert hatte, sagte er zum Schluss: «Lassen
Sie sich’s nicht wehren, hinzutreten zu dem Evangelium, um die Stimme
des Briutigams zu horen. Horen Sie auf diese Stimme, und bedenken
Sie, dass, wie die Blume sich zum Lichte wendet und nimmer alle ihre
Farbenpracht und Schonheit entfalten kann, wenn sie nicht unablissig
sich dem Lichte der Sonne zuwendet, so auch die Seele des Christen
nicht die ganze Schonheit und Herrlichkeit ihres gottlichen Ebenbildes
zur Darstellung bringen kann, wenn sie nicht immer wieder zu diesem
gottlichen Lichte des Evangeliums sich hinwendet, an dessen Strahlen
thr Glanz sich entziindet.

Lesen Sie nicht aus Vorwitz die heilige Schrift, um iiber Dinge Auf-
schluss zu finden, Giber welche es keinen Aufschluss gibt in dieser Welt;
lesen Sie nicht die heilige Schrift aus Aberwitz, um in Griibelei sich zu
vertiefen und Dinge zu deuten, die zu deuten dem Menschen nicht gege-
ben ist; lesen Sie die heilige Schrift nicht um der Streitreden willen, um
Andere zu widerlegen, sondern lesen Sie dieselbe, um mit Gott in den
vertrautesten Verkehr zu treten, dann werden Sie auch immerdar den
Muth haben, zu sagen: Nichts kénne Sie scheiden von der Liebe Jesu
ChTist %

Der Stellenwert der Schrift in seiner Spiritualitat wird wiederum deut-
lich in der Predigt, die er zur Eréffnung der 3. Synode hielt: «Sie werden

“J. H. Reinkens, Hirtenbriefe, nach dessen Tode herausgegeben von der Syn-
odal-Reprisentanz, Bonn 1897, 13-15.

“Der dritte Altkatholiken-Congress in Constanz im Jahre 1873, Constanz
1873, 270.



alle von Gott gelehret sein; aber diejenigen nur haben von solcher Beleh-
rung Gewinn, welche nicht bloss héren, sondern auch lernen... Viele,
auch von denen, welche horen, lernen nicht. Und warum lernen sie
nicht? Weil ihnen die einzige Kraft fehlt, welche das Horen in ein Ler-
nen verwandeln kann, die Kraft der Liebe, die Kraft der Nachstenlie-
be ... Der Lieblose kann von Gott nichts lernen, dessen Wesen Liebe ist.
Das ist das Geheimnis fiir alles Lernen aus dem Worte Gottes. Wer aber
mit Sehnsucht kommt, wer Hunger hat nach dem Worte Gottes, dessen
Not wird gehoben; denn Gott selbst stillt den Hunger und dann liebt er
diese Speise, welche das Brot des Lebens ist, das wahre Manna, vom
Himmel herabgekommen, nicht wie irdische Speise.»*

Das Verstehen der Schrift setzt also die Haltung der Nichstenliebe
voraus. Wird die Schrift in dieser Haltung gelesen, dann wichst dieses
Wort der Wahrheit; der Christ wird immer inniger mit Christus verei-
nigt: «Wer Gottes Wort in sich aufnimmt, der nimmt eine Speise, die le-
bendig ist und lebendig bleibt. Die ist immer wie ein Samenkorn, sie
geht auf in dem Geiste, und indem sie anfédngt herrlich zu werden und zu
blithen, ndhrt sie mehr und mehr auch den Geist, und je mehr sie diesen
nahrt, desto lebendiger wird sie selbst, desto mehr wichst und bliiht sie:
darum ndhrt sie auch fiir das ewige Leben. Fiir die Wahrheit ist der
menschliche Geist geschaffen, und wenn er sie aufnimmt, wird ihm das
ewige Leben durch sie eingepflanzt. Aber noch mehr: wenn er diese
himmlische Speise, das Wort Gottes, die Wahrheit, in sich aufnimmt,
dann wird der Herr selbst ihm zur Speise, dann wird er in das geheimnis-
volle Leben aufgenommen, das durch das Abendmahl besiegelt wurde
von dem Herrn. Dann kann er zu jenem Bewusstsein gelangen, das von
dem Apostel ausgesprochen ist in den Worten: <Ich lebe zwar, aber nicht
ich, sondern Christus lebt in mir,> »*

In einer so entstandenen und wachsenden Einheit mit dem Herrn
wird der Christ selbstlos; er wird fiir das grosse Werk der Auferbauung
der Kirche befahigt, die auf der Einmiitigkeit aller, die so auf Christus
horen, gegriindet ist: «Und wenn wir zu solcher Hohe aufsteigen, ...
dann sind wir gewiss, dass wir vom Geiste Gottes in allem geleitet wer-
den. Denn wenn wir also in die Gemeinschaft mit dem Herrn eingehen,
dann werden wir selbstlos, dann werden wir leben nicht fiir uns, sondern
tiir alles Grosse, das der Herr von uns gethan wissen will, fiir uns und fiir

“ Beschliisse der dritten Synode der Altkatholiken des deutschen Reiches,
Bonn 1876, 5f. Auch veroffentlicht in: Religiose Reden (s. Fn.50), 115-119.
“ Ebd., 6.

10



unsere Briider, dann sind wir beseelt von jener Einmiitigkeit, durch wel-
che der Geist Gottes hervorbrechen muss in seinen Offenbarungen in
das Volk, und wir kdnnen dann sagen: Wir haben nicht vergebens gear-
beitet!»*

Ahnliche Gedanken finden wir in einer Predigt. die er im gleichen
Jahr 1876 in Mering hielt. Gottesdienst, Andachten und Sakramente hel-
fen uns nicht, wenn das Reich Gottes nicht lebendig in unserem Innern
ist: «Wohl ist es Pflicht und wohl ist es Gott wohlgefillig, beim Gottes-
dienst zu erscheinen, gemeinsam in der Gemeinde Gott zu loben und
ihn zu bitten; wohl ist es Pflicht, die hl. Sakramente zu empfangen und
der Gnade sich theilhaftig zu machen; wohl ist es Gott wohlgefillig, an
den Andachten Theil zu nehmen, zu welchen wir uns in seinem Namen
vereinigen. Aber das Reich Gottes ist in Euch. Wenn es da nicht gewirkt
wird, dann konnen alle Ceremonien und alle Vollmachten der Priester
und Bischofe bis zum Hochsten Euch nichts niitzen; denn dusserlich
kann der Mensch nicht geheiligt werden, sondern nur in seinem Her-
zen.»* Darum muss das Wort Gottes innerlich aufgenommen werden
und unseren ganzen Lebenswandel bestimmen: «Das Wort Gottes, das
wir predigen horen, ist ein Licht fiir unseren Lebenswandel. Wir diirfen
es also nicht bloss so dusserlich horen, sondern wir miissen es in uns auf-
nehmen, so wie die Mutter des Herrn, die allerseeligste Jungfrau Maria,
jedes Wort, das sie von ihm horte, aufnahm und es bewahrte in ithrem
Herzen und dariiber nachdachte, bis sie es verstand. So muss das Wort
Gottes unser Eigentum werden, es muss mit unsern Gedanken Eins wer-
den; unsere Seele muss ganz damit beschaftigt sein, damit es ein Licht
werde fiir unseren Lebenswandel.»* In der Folge spricht er von der Eu-
charistie und von der Gabe des Heiligen Geistes als die Mittel, durch die
Jesus Christus bei uns bleibt und wir in personliche Gemeinschaft mit
ithm eintreten®.

Auf diesem Weg der Einheit mit Jesus Christus sind ihm Wahrhaftig-
keit und Liebe besonders wichtig: «Wohl haben wir die heilige Pflicht,
das Wort Gottes immer mehr kennen zu lernen, in die Tiefen desselben
einzudringen; aber schliesslich, wenn wir noch so viel wiissten, miissten
wir doch sagen mit dem Apostel Paulus: <Unser Wissen ist Stiickwerk.»
Euch liegt die Pflicht der Wahrhaftigkeit ob. Die Wahrhaftigkeit ist es,

“ Ebd., 6.

7 Bischof Reinkens in Mering, Heidelberg 1876, 6. Die Predigt wurde am
19.Juli 1876 gehalten.

“Ebd., 6f.

“Ebd., 71.

11



welche dem Geiste gewissermassen Ehre macht in Euch, so dass [hr als
Kinder Gottes empfangen werdet. Wahrhaftig sein sagt sich so leicht,
und es ist doch so schwer... Da, wo der nichste ein Recht hat, die Wahr-
heit von Euch zu erfahren, redet nur die Wahrheit. [hr konnt schweigen,
wo es nicht Pflicht ist zu reden; aber wo Thr redet, redet nur Wahrheit;
sonst betriibt Thr den Geist der Wahrheit, und er wird Euch nicht besie-
geln, wenn Thr den nédchsten betriigt. Und noch eines ist es, was die we-
nigsten Menschen bedenken, dass sie auch wahr gegen Gott sein sol-
len... Ja, beliigen konnen wir ihn nicht; aber wir kdnnen unwahrhaft ge-
gen ihn sein, wenn wir mit der Zunge etwas bekennen, was wir mit dem
Herzen nicht glauben. Man benennt das mit dem hisslichen Worte Heu-
chelei, und es geschieht von Millionen Christen... Wer ein anderes Wort
bekennt vor der Gemeinde oder vor den Menschen liberhaupt, als er
mit seinem Herzen glaubt, der ist nicht wahrhaftig gegen Gott, und in
dem kann der heilige Geist nicht wohnen. ... Seid wahrhaftig gegen Euch
selbst, gegen den Niichsten und gegen Gott, dann erfiillt Thr die heilige
Pflicht gegen die Wahrheit. Dann, glaubt mir, dann wird in Euch die Lie-
be zum Wort Gottes tédglich wachsen.»*

So wie er es in einer Predigt beim Altkatholikenkongress in Baden-
Baden 1880 zum Ausdruck brachte, war ihm die Liebe das Kennzeichen
der wahren Kirche®'. Immer wieder kommt er darauf zu sprechen: «Das
andere, was der heilige Geist von Euch verlangt, das ist die Liebe; denn
er ist der Geist der Wahrheit und der Liebe. Ich sage Euch: Die Liebe
soll uneigenniitzig sein... Wenn lhr alles thut, was Euch diese Liebe ge-
bietet, dann seid ihr unverkennbar Kinder Gottes. Ich will Euch nur ei-
nes sagen: Zu den Friichten des heiligen Geistes, von denen der Apostel
spricht, gehort vor allem die Friedfertigkeit. Wenn Thr ndmlich unter Eu-
ren Mitmenschen immer Frieden schafft, den Frieden immer bewahrt,
so ist darin das Zeugnis, dass Ihr die Friichte des Geistes in Euch habt.
Wenn Thr geduldig seid, Geduld mit einander habt, Geduld habt in Lei-
den, Geduld in Entbehrungen; ... dann habt Thr eine Frucht des Geistes.

" Predigt zur Firmung in Bonn. Pfingsten 1889, in:J. H. Reinkens, Religiose Re-
den, (hrsg. von Wilhelm Schirmer), Gotha 1902, 40f. In diesem Band sind einige
Predigten Reinkens’, die fiir «eine angesehene alt-katholische Dame» von Ernst
Melzer, Redakteur des Altkatholischen Volksblatts aufgeschrieben worden wa-
ren, veroffentlicht. Der Herausgeber fligte noch die bei den Synoden 1876-1893
gehaltenen Predigten, die schon in den Synodenberichten erschienen, aber nicht
leicht zugdnglich waren, hinzu. Wilhelm Schirmer war wohl der Priester, der in
der zweiten altkatholischen Generation Reinkens spirituell am néchsten stand.

3t Siehe J. M. Reinkens, Lebensbild, 186.

12



Eine solche ist auch die Milde. Man wird die Frucht des Geistes sehen,
wenn [hr Milde habt, wenn Thr nicht in Zorn geratet, falls Euch Beleidi-
gungen treffen, wenn thr Langmut iibt, wenn lhr den Nachsten ertragt,
auch wo er selbst Euch beleidigt... Der Apostel spricht einmal in dem
Briefe an die Philipper: st irgendwelche Trostung in Christo unter
Euch, ist irgend Gemeinschaft der Liebe und des Geistes, ist herzliches
Erbarmen unter Euch, so macht meine Freude vollkommen, indem Thr
eines Sinnes seid, die gleiche Liebe habt, dasselbe wollt, ein jeder den
Vorteil des andern.> Das ist es, was der Geist Gottes in Euch wirkt, und
worin seine Liebe sich offenbart.»>

Dass die Einheit mit Jesus Christus und die Liebe, die er bringt, Frie-
den schenkt, war schon lange einer seiner Leitgedanken. Als Bischof be-
tont er auch noch hdufig die Demut. Vielleicht kommen Erfahrungen
mit einem schwierigen Amt darin zum Ausdruck, in dessen Ausfithrung
er Angriffen und Schmidhungen ausgesetzt war und auch in der eigenen
Kirche nicht immer einen Erfolg seiner Bemiihungen verzeichnen konn-
te. Am Ostersonntag 1891 erinnerte er an das Wort des Augustinus:
«Der erste Weg zum Evangelium ist die Demut, der zweite die Demut,
der dritte die Demut, und wenn Du mich weiter fragst, gebe ich Dir im-
mer dieselbe Antwort.»> Er fligte hinzu: «Der Mensch soll den dreifa-
chen Kampf mit der Welt, mit dem Hochmut und mit dem Unglauben
bestehen, gliicklich, der es erreicht! Die Nihe des Lichtes erleuchtet sei-
nen Verstand... Sobald der Glaube die Thiir des Herzens geoffnet hat,
tritt der Herr ein mit der Friedenspalme. Das ist kein einfacher Friedens-
wunsch, sondern der Herr giebt ihm den Frieden. Dann ist der Mensch
eins mit sich; aller Kampf in seinem Innern ist entschwunden; er hat das
Schwert des Geistes ergriffen, welcher ist das Wort Gottes, an dem jedes
Geschoss abprallt. Er ist eins mit sich; alles ist emporgerichtet, all sein
Denken, sein Streben, sein Wiinschen und Hoffen, emporgerichtet zum
Herrn, der reich ist fiir ihn, wie fiir alle.»

Demut und Liebe wollte er auch den Priestern ans Herz legen, beson-
ders den Kandidaten, denen er die Priesterweihe spendete: «Welches ist
nun der Geist der Liturgie? Es ist der Geist der Liebe und der Menschen-
freundlichkeit Gottes. Alles in ihr geschieht nur, um die Friichte der Er-
16sung, um die Menschenfreundlichkeit und die Liebe Gottes uns zuzu-
wenden. Wohnt dieser Geist nicht im Priester, so ist er auch nicht in sei-

2 Religiose Reden, 42.
» Predigt in Bonn am Ostersonntag 1891, Religiose Reden, 35.
“ Ebd.; 36

13



nen Worten, Gebirden und Ceremonien. Der Geist Jesu Christi muss
der des Priesters sein. Im Johannesevangelium wird die Erzdhlung von
der Fusswaschung mit dem Wort eingeleitet: <Da der Herr die Seinen
liebte, so liebte er sie bis ans Ende>; dies heisst nicht bloss, bis in den
Tod, sondern noch weiter, dartiber hinaus; seine Licbe wihret ewiglich.
Das Wort des Jiingers der Liebe hat jedoch noch eine andere Bedeu-
tung, namlich: Er liebte sie bis zur Vollkommenheit, bis zur hochsten
Wiirde und Weihe der Liebe ... Das ganze Geheimnis der Liebe liegt in
dem demiitigsten Dienst, den wir einander thun. Ohne Demut muss der
Priester auf jede wahre Wirksamkeit verzichten ... Ein Priester ohne De-
mut ist wie ein Haus ohne Fundament.» ™

In seinem letzten Hirtenbrief im Dezember 1893 kommt er zu seinen
ersten religiosen Erfahrungen zuriick, zum Geheimnis des Wethnachts-
festes, und zu der Himmelssehnsucht, in der er immer wieder Kraft ge-
funden hat: «Wenn wir seine Freude, seinen Besitz>* und seine Ehre lie-
ben, so diirfen wir sagen, dass wir in Christo leben. Da ruft uns der Apo-
stel Paulus zu: <Wenn Christus, euer Leben, wird erscheinen, dann wer-
det auch ihr erscheinen mit ithm in Herrlichkeit> (Kol. 3,4). Und Johan-
nes versichert uns: <Wir wissen, dass, wenn es offenbar worden (was wir
sein werden), wir ihm werden dhnlich sein, denn wir werden ihn sehen,
wie er ist. Und Jeder, der solche Hoffnung hat zu ihm, der heiliget sich,
wie auch Er heilig ist> (1 Joh. 3,2-3).

Ja wenn wir solche Hoffnung haben, Geliebte in dem Herrn, so lasset
uns doch nicht die Welt lieben und was in der Welt ist, sondern unsern
himmlischen Sinn auf den neugeborenen Heiland richten und in ihm die
Freude, den Besitz und die Ehre lieben, die ewig bleiben. Dann feiern
wir wahrhaft unser Christfest als ein geistiges, das auch geistige Friichte
uns triagt. Wir wandeln dann im Reiche der Wahrheit und Liebe, nicht
verzehrt im rastlosen Kampfe um das vergéngliche irdische Dasein, son-
dern wo wir kdmpfen, so geschieht es gegen die Stinde um den unver-
gianglichen Preis der Krone der Gerechtigkeit in Christo Jesu, dessen
Gnade und Friede mit uns Allen sei!»”’

Es war hier nur moglich, aus Reinkens umfangreichem Werk aus theo-
logischen und kirchengeschichtlichen Schriften, Predigten, Hirtenbrie-

* Predigt zur Erteilung der Priesterweihe an die Diakone Holfeld, Kunze und
Seyfried am 17. April 1890, in: Religiose Reden, 103 f.

¢ Dies wird im Hirtenbrief erkldrt: «Siehe, das gottliche Kind ist selbst der Be-
sitz alles dessen, was im Himmel und was auf Erden dem Menschengeiste begeh-
renswerth erscheinen kann», J. f. Reinkens, Hirtenbriefe, 180.

7Ebd,; 182L

14



fen und personlicher Korrespondenz einige unter vielen spirituell rele-
vante Stellen zu zitieren. Die altkatholische Kirche hat ihre Bekenner
nicht zu Heiligen erklért. Sie erkennt sie als Menschen mit thren Gaben
und Tugenden, Fehlern und Schwiichen. Sie werden «Zeugen der Wahr-
heit» genannt und treten hinter thre Botschaft zuriick. Hundert Jahre
nach seinem Tod wiire es das schonste Zeichen der Anhiinglichkeit Bi-
schof J. H. Reinkens gegeniiber, wenn seine geistlichen Worte auch noch
heute fiir einige Christen zu einer Hilfe auf ihrem Weg zu Gott werden.

Bonn Christian Oeyen

15



	Zur Spiritualität von Bischof J.H. Reinkens [Schluss]

