Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 1

Artikel: Die alte Kirche als hermeneutisches Prinzip
Autor: Visser, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Alte Kirche als hermeneutisches Prinzip

Einer meiner Kollegen, ein Religionsphilosoph, bekannt wegen seiner
sprachanalytischen Interessen, wurde gefragt: Was bedeutet altkatho-
lisch? Seine Antwort war: So nennen sich Katholiken, die meinen, die
unverdnderte authentische katholische Kirche fortzusetzen im Gegen-
satz zu der romisch-katholischen Grosskirche. Darin dhneln sie den Alt-
orthodoxen, Altlutheranern und Altreformierten.

Esist klar, was er meint. Bestimmte Entwicklungen in der Kirchenver-
fassung oder moderne theologische Auffassungen wurden von mehre-
ren Gldubigen abgelehnt und diese Ablehnung fithrte zu der Bildung ei-
genstdndiger Kirchen. Sie entstanden alle im letzten Jahrhundert als
Protest gegen die vom Rationalismus beeinflusste moderne Theologie
und neue Kirchenverfassungen. In diesem Sinne kann man heute das
Prddikat «alt» anwenden auf die Anhédnger des Bischofs Lefebvre in ih-
rer Ablehnung des Vatikanums II und die von diesem Konzil durchge-
filhrten Anderungen in der romisch-katholischen Kirche. Zur Zeit die-
ses Schismas hatten wir Miihe, klarzumachen, dass wir nicht in diesem
Sinne «altkatholisch» sind!

Dennoch trifft die Definition meines Kollegen zu. Wie sollen wir an-
ders das berihmte Wort von Dollingers an Bischof von Scherr verste-
hen, dass er sich fiir die alte katholische Kirche einsetzen mochte. Prof.
Oeyen fing seine Vorlesung an mit dieser denkwiirdigen Audienz und
betonte die Konsistenz der Auffassungen von Dollingers, indem er den
Anfang der «Erwidgungen fiir die Bischofe des Conciliums» zitiert. Dort
betont von Dollinger das Alter und die Unverédnderlichkeit der katholi-
schen Glaubenslehre, Bezug nehmend auf den bekannten Satz des Vin-
zenz von Lerinum. Das von ihm so formulierte Prinzip wurde wegwei-
send fiir die theologische Arbeit der Altkatholiken.

Dabeistiess man auf eine Aporie, die man auf verschiedene Weise auf-
zuheben versuchte. Wie Kiiry und Rinkel das versuchten, ist von Kolle-
ge Oeyen angegeben. Die Problematik dieser Aporie wurde erkenntnis-
theoretisch von Stalder beschrieben, ohne eine Losung vorzuschlagen.
Vor etwa dreissig Jahren wurde sie bildhaft von Hans Frei in Worte ge-
fasst. Wie heute diskutierte man auf einer Theologenkonferenz iiber das
normative Prinzip der «alten Kirche». Frei sagte: «Es ist damit wie mit ei-
nem grossen Fussboden, auf dem jeder nach seinem Belieben seinen
kleinen Teppich arrangiert.» Er meinte, was man in der alten Kirche zur
Legitimation seines heutigen — 6kumenischen — Strebens oder der kirch-

45



lichen Erneuerung finden mochte, findet man immer aufirgendeine Wei-
se, so wie wir heute versuchen, Anweisungen zu finden, die die Priester-
ordination von Frauen legitimieren kénnten.

Warum ist das so? Weil die Alte Kirche nicht nur fiir Unverdnderlich-
keit steht, sondern auch als Ideal und Norm fiir notwendig erachtete Re-
formen gilt. Man sollte im Fortschritt «eine von Irrwahn und Supersti-
tion gereinigte, der alten noch ungetrennten mehr konforme Kirche dar-
stellen». Hier zeigt sich der paradoxale Charakter des altkatholischen
Prinzips. Einerseits gilt als katholisch die Kontinuitdt, anderseits aber
muss man feststellen, dass in der kontinuierlichen katholischen Kirche
Irrwahn und Superstition eingeschlichen sind, es also Diskontinuitit
gibt, von der man die Kirche nach der Norm der Alten Kirche reinigen
mochte. Von Dollinger versuchte diese Schwierigkeit zu 16sen, indem er
meinte, es gibt nur Fortschritt, wenn man die Kontinuitidt der wesentli-
chen Glaubensaussagen und des Lebens des Glaubens historisch feststel-
len kann. Er lehnt die Moglichkeit eines diskontinuierlichen Fort-
schritts ab. Aber da kommt die Frage des Hans Frei auf: kann man auf
diese Weise Kontinuitét feststellen? Ist das nicht vielmehr ein histori-
sches Konstrukt zur Legitimierung einer gewiinschten Situation oder
vollzogenen Anderung, anstatt ein Beweis der Kontinuitit? Wir sollen
die Uberlegungen des Matthias Ring ernst nehmen'. Es gibt ja mehrere
Beispiele in der Kirchengeschichte, wo man bei Anderungen eine sol-
che Kontinuitdt konstruierte. Als klassisches Beispiel nenne ich den
Ubergang der altkirchlichen Busspraxis zur mittelalterlichen Beichte: in
der Beichte sah man eine legitime Fortsetzung der Busse!

Hier tritt das aktuelle Problem von Kontinuitdt und Diskontinuitét in-
nerhalb von Theologie und Kirche hervor. Wie schon in den Debatten
um Vatikanum I herum geht es in dieser Problematik um die Frage, wie
Tradition geschieht oder geschehen muss. Das fiihrt uns zu der Frage,
wie man das Uberlieferte verstehen soll und kann, sowohl in bezug auf
aktuelle Rezeption traditioneller Glaubensinhalte wie auf das damit zu-
sammenhidngende Handeln. Im folgenden will ich dem auch nachgehen:
— der geschichtiiche Hintergrund des genannten Paradox bei der An-

wendung des Prinzips «alte Kirche»;

— die dahinter liegende Problematik der Tradition;

— ein Versuch, in hermeneutischer Perspektive das Paradox zu 16sen;

- eine Antwort auf die Frage, auf welche Weise wir das Prinzip «alte Kir-
che» anwenden konnen.

' Matthias Ring, Ad pristinam normam patrum. Anmerkungen zum alt-katholi-
schen Reformparadigma, in: A. Berlis/K. D. Gerth, Christus Spes, 1994, 255-265.

46



Das Paradox

Der Kanon des Vinzenz von Lerinum bildet den Hintergrund der Frage
nach der Kontinuitédt in Lehre und Leben der Kirche. Die Wirkungsge-
schichte dieses Kanons findet ihren Hohepunkt in der nachreformatori-
schen Zeit. Er wurde apologetisch verwendet zur Verteidigung der Glau-
benskontinuitdt der katholischen Kirche als Antwort auf die reformato-
rischen Neuerungen®.

Die Frage nach der Norm des christlichen Glaubens war damals akut
geworden wegen der protestantischen Kirchenspaltung. Die jetzt ent-
standenen konfessionellen Gruppen wendeten zur Rechtfertigung ihrer
Position die Kriterien von Vinzenz an. Vor allem die katholische Apolo-
getik, die von der sog. positiven Theologie beeinflusst war, stiitzte sich auf
sein Traditionsprinzip, indem man versuchte auf historische Weise zu
zeigen, dass es eine ununterbrochene Kontinuitdt gab zwischen den alt-
kirchlichen und heutigen katholischen Glaubensgegenstidnden®. Nicht
nur im Verhéltnis zur Reformation wendete man dieses Prinzip an. Auch
innerkatholische theologische Auseinandersetzungen versuchte man mit
den Prinzipien der historischen Kontinuitidt zu 16sen. Bei den innerka-
tholischen Gnadenstreitigkeiten zwischen den sog. Jansenisten und ih-
ren Gegnern spielte das historische Argument eine entscheidende Rolle.

Dabei spielte zur Verteidigung des katholischen Glaubens eine mehr
spekulative und scholastische Art des Argumentierens eine nebenséchli-
che Rolle.

Man wollte aus historischen Griinden zeigen, dass die katholische Tra-
dition von der Alten Kirche her bis in die Gegenwart ununterbrochen
und stabil war. Protestanten hatten den Glauben gedndert. Man fragte,
wo war ihre Lehre iiber Eucharistie oder tiber Rechtfertigung durch
Glauben im Mittelalter?

Die Protestanten jedoch rechtfertigten ihre Reformen durch die Bi-
bel und die nicht korrumpierte Kirche der ersten Jahrhunderte gegen
die kirchliche Autoritdt. Die Katholiken und Protestanten fanden so in
der antiquitas einen gemeinschaftlichen Boden zur apologetischen Dis-
kussion. Wo die eine Partei meinte, der Glaube der Bibel werde in der
jungen Kirche genuin weitergefiihrt und erst spiter korrumpiert, mein-
te die andere zeigen zu konnen, wie der heutige katholische Glauben

> 0. Chadwick, From Bossuet to Newman. The Idea of Doctrinal Develop-
ment, 1957.

* P. Polman, L'élément historique dans la controverse religieuse du XVI¢ sie-
cle, 1932,

47



identisch sei mit dem der Antiquitas. Forschung der altkirchlichen Ge-
schichte war der gemeinsame Kampfplatz. Deshalb war Geschichtsfor-
schung die Vorhut der Theologie und ein Theologe, der nicht in Kirchen-
geschichte zu Hause war, war ein schlechter Theologe. Es ist diese histo-
rische Methode zum Nachweis der Kontinuitdt des Glaubens, welche
Bossuet meisterhaft beherrschte in seiner Apologetik mit den Protestan-
ten. Er war ein glanzender Reprisentant einer Apologetik, mit der man
meinte, die Evidenz des ungednderten Glaubens durch historischen
Nachweis in Anspruch nehmen zu konnen. Nach seiner Meinung war
Anderung des Glaubens ein Zeichen des Irrtums. Die christliche Reli-
gion stammte ganz und vollkommen vom Herrn Jesus Christus, und die
wahre Kirche hat diese Religion unveridndert bewahrt als ein Deposi-
tum Veritatis. Gallikanische und jansenistische Theologen waren glei-
cher Meinung®.

Fiir das, was zum Glauben gehorte, galt: «semper eadem.» Die Frage
der «perpétuité de la foi» stand im Zentrum des theologischen Interes-
ses zur Losung innerkirchlicher wie ausserkirchlicher Fragen. Auch die
Filihrer der Utrechter Kirche waren dieser Meinung. Dieses Prinzip je-
doch hat eine statische Auffassung von Kirche, Tradition und Glauben
zur Folge, in der man in der «Clerezy» bis 1870 mehr oder weniger be-
harrte. Denn obwohl es von den Studien der alten Kirche her Ansitze
gab zur innerkirchlichen Reform, hat man nichts dndern wollen, damit
man nicht als «protestantisch» verleumdet wurde. Kontinuitét galt als
wahrhaft katholisch, Diskontinuitét als protestantisch und deshalb hire-
tisch. Es ist aber die Frage, ob man Vinzenz damals recht verstanden
und seinen Satz nach seiner Intention angewendet hat. Es ist nahelie-
gend vorauszusetzen, dass die damalige kontroverse Situation die Re-
zeption des Satzes eingehend bestimmt hat?.

# Jansenius hat dies klar bezeugt in seiner Behauptung, dass die Theologiepfle-
ge eine Sache des Geddachtnisses und nicht eine Sache des Argumentierens sei. Er
lehnte deshalb die scholastische Methode der Theologie ab in der Meinung, den
Glauben kenne man nur von der Rezeption der als endgiiltig massgebend be-
trachteten Texte. (Wie in der Frage der Gnade die Schriften des Augustinus.) Es
ist nicht erstaunlich, dass in den katholischen Kreisen mit diesem Geistesklima
das Commonitorium des Vinzenz hoch geschitzt und zur Rechtfertigung ihrer
Methode in Anspruch genommen wurde.

> War dies das Anliegen Vinzenz? Sieben bezweifelt dies und wenn seine Inter-
pretation des Commonitoriums richtig ist, dann wire es naheliegend, in der dama-
ligen Situation nicht einander mit historischen Argumenten zu bekdmpfen, son-
dern die Probleme mittels konzilidrer Beratungen zu losen. Siehe H.J. Sieben,
Die Konzilsidee der Alten Kirche, 1979, 148-165.

48



Im 18. Jahrhundert dnderte sich das intellektuelle Klima. Unter Ein-
fluss der Aufklarung war es nicht mehr moglich, dieses Prinzip der Unab-
dnderlichkeit und Kontinuitidt wie Bossuet zu vertreten. Die Geschichts-
forschung geriet in den Bann der Verdnderlichkeit und Entwicklung.

Die Frage war, wie diese Entwicklung in der katholischen Theologie
zu rezipieren sel, ohne als protestantisch verleumdet zu werden? Wie
konnte man sowohl die Kontinuitdt mit der Alten Kirche behaupten
und zugleich Entwicklungen in der Kirche legitimieren? Erneuerung
und Reform nach dem Prinzip der alten Kirche fithrten zu einer Losung.
Das Prinzip des «semper eadem» auf Grund des Commonitoriums
schliesst, wie Parmentier gezeigt hat, die Moglichkeit einer Glaubensent-
wicklung nicht ause®.

Es ldsst sich ein mehr dynamisches Traditionsprinzip von Vinzenz her-
leiten. Vinzenz verwendet die Metapher des Weizenkorns und schliesst:
Aussehen, Gestalt und Bestimmtheit mogen neu werden, das Wesen der
Arten aber muss dasselbe bleiben. Es handelt sich nicht um Novitéiten,
sondern um eine neue Weise des Formulierens, wie es auf den Konzilien
der Fall war. Es handelt sich nicht um «nova», sondern um «novae». Es
diirfte klar sein: mit diesem Unterschied tritt die Frage, wie Tradition ge-
schieht, in den Vordergrund. Wie kann und muss man in dem gednder-
ten sozialen und kulturellen Klima den Glauben weitergeben? Das war
m. E. die brennende Frage hinter der Polemik iiber die pédpstliche Auto-
ritdt in Beziehung zu dem pépstlichen Lehramt wie dem Hirtenamt. Das
Prinzip, wie der Glaube weitergegeben werden muss, stand zur Diskus-
sion. Dollinger nun sah bei den maximalen Infallibilisten das altiiberlie-
ferte Traditionsprinzip gefdhrdet.

¢ M. F. G. Parmentier, Vincentius van Lerinum, de beide Commonitoria, in: Pu-
blicatiereeks Stichting Oud-Katholiek Seminarie 20, Amersfoort, 1989, und
M. F. G. Parmentier, Ignaz von Dollinger und Vinzenz von Lérins, IKZ 81 (1991)
41-58. In der Behandlung dieser Problematik treten in der neueren Forschung
tiber Dollingers Anschauungen dber das Dogma der papstlichen Unfehlbarkeit
und Jurisdiktion zwei Fragen in den Vordergrund.
Die erste betrifft Dollingers Auffassung der Dogmenentwicklung. Er hat sich
von einer statischen Auffassung, die die eines Bossuet allméhlich evoluiert, zu ei-
ner mehr dynamischen Auffassung im Sinne von Newman durchgerungen. In der
Polemik um Vatikanum I war er wieder zu seiner urspriinglichen Auffassung zu-
rickgekehrt. Die zweite betrifft den inhaltlichen Grund seiner vehementen Ab-
lehnung des Papstdogmas.
Parmentier weist in bezug auf diese Probleme darauf hin, es sei nicht richtig zu be-
haupten, Dollinger habe den vinzentianischen Kanon aut inkonsequente Weise
angewendet.

49



Wie in seiner Diskussion mit der Reformation ist von Dollinger der
Meinung, das Kriterium der rechten Kirche sei die Weitergabe der Tradi-
tion, das Leben des Glaubens in Ubereinstimmung mit der Alten Kirche
und die Bezeugung des Glaubens von Bischofen, die in historischer Kon-
tinuitdt mit den Aposteln leben. Sowohl diachron wie synchron sollte es
Ubereinstimmung geben. Letzteres aber sah von Dollinger durch die In-
fallibilisten gefahrdet. Neuner formuliert: An die Stelle der Tradition in
der apostolischen Uberlieferung ist eine vom Glaubensaktualismus des je-
weiligen Papstes abhiingige kirchliche Gemeinschaft getreten’”. M.a. W,
was der Papst glaubt, wird «regula fidei», so wie es der Papst betonte mit
seiner Aussage, dass seine Unfehlbarkeit «fundamentale principium ca-
tholicae fidei ac doctrinae» sei. Darin sah von Dollinger einen Bruch in
der katholischen Tradition, vergleichbar mit dem des Protestantismus.
Nicht langer ist Glaubensregel, was die Kirche zu allen Zeiten gelehrt
und im Wendepunkte ihrer Geschichte aufs neue zugestimmt hat. Es
konnen auch unbekannte Glaubenswahrheiten sein, bei deren Defini-
tion man nicht mehr nach aussen hin sich den Anstrich geben miisste, als
stimmten sie mit dem Glauben der Kirche iiberein oder dass es sich um
Neuformulierungen des iiberlieferten Glaubens handelt®.

Darin sah er einen Bruch mit der Tradition und vor allem der Verfas-
sung der Alten Kirche. Wenn es da Differenzen iiber Glaubenssitze
gab, meistens hervorgerufen durch Fragen der Inkulturation des christli-
chen Glaubens in die damalige Gesellschaft, kamen die Bischofe der
Okumene zusammen, um gemeinsam zu beraten und zu entscheiden.
Die Bischofe erfiillten hier ihre ureigene Aufgabe, Zeugen des Glau-
bens als Vertreter ithrer Kirchen zu sein und als Richter des Glaubens
iiber Abirrungen vom rechten Bekenntnis zu urteilen. So meinte von
Dollinger, dass wie die Reformation von unten die Bischofe beiseite ge-
schoben habe, das neue Dogma das Gleiche bewirkte mit dem Unter-
schied, dass nun die Bischofe von oben beiseite geschoben wurden. Die
Kontinuitdt im Glauben und in der bischoflichen Struktur wurde unter-
brochen. In diesem Sinne war die romische Kirche nicht mehr die «alte»
wie die vorvatikanische katholische Kirche. Dies dirfte klar sein: von
Dollinger und die damaligen altkatholischen Fiihrer vertraten in ihrer
Ablehnung des Papstdogmas keine Auffassung der Tradition im Sinne
Bossuets. Sie betonten, dass es zu einem Bruch mit dem katholischen

7 P. Neuner, Stationen einer Kirchenspaltung, Frankfurt 1990, 99 ff.

® Von Dollinger interpretierte das Dogma im Sinne der maximalen Infallibili-
sten, deren Meinung von Pius am besten formuliert sei mit dem Satz: La tradizio-
ne sono io.

50



Traditionsprinzip, das im 0kumenischen Konzil ihre legitime Expres-
sion finden diirfte, gekommen war. Deshalb hat ihr urspriingliches
«Nein» nicht nur historische, sondern vor allem eine dogmatische Quali-
tdt: die Gemeinschaft der Kirche als synchrone und diachrone Garantin
des katholischen Glaubens, welche verfassungsmaéssig im Episkopat
sich dusserte, war verlassen worden”.

Klarist, dass man das Kriterium des Altertums nicht im Sinne von No-
stalgie oder Unabédnderlichkeit der Lehre vorbrachte — wie etwa der Pro-
test eines Bischof Lefebvre gegen Vatikanum II, sondern als einen Pro-

* Dieses Konzilsprinzip stimmt mit dem des Vinzenz Uberein. Sein Satz aber
wurde von Dollinger nicht als ein Forschungsprinzip, mit dem man a priori den
Glauben sicherstellen konnte, betrachtet. Nebst dem Argument, das Dogma stel-
le einen Bruch mit der Tradition dar, hat man auch vorgebracht, die Lehre der Un-
fehlbarkeit sei nicht einstimmig akzeptiert. Man muss deshalb an dem Charakter
der Allgemeinheit des Konzils rechtmassig zweifeln.

Im gleichen Sinne soll man nach Parmentier (a.a.Q.) die Aufnahme des vinzen-
zianischen Kanons in die Utrechter Bischofserklarung verstehen. Es handelt sich
dabeli nicht um ein Formalprinzip zur Feststellung des rechten Glaubens, son-
dern vielmehr um ein Materialprinzip, mit dessen Hilfe man feststellen kann, wel-
che altkirchliche Traditionen als wahr zu bewerten sind auf Grund der drei Krite-
rien des Vinzenz.

Mehr oder weniger in Nachfolge Rinkels und Kiirys stellt Parmentier fest, dass in
der Erklarung nicht der ganze Inhalt der altkirchlichen Theologie zum theologi-
schen Forschungsprinzip gemacht wird. Denn wenn man sagt «Wir halten fest an
dem Glauben der Alten Kirche», wird das nachher prézisiert mit den 6kumeni-
schen Symbolen» und den dogmatischen Entscheidungen der okumenischen Syn-
oden. Streng genommen betrifft dies nur die trinitarischen und christologischen
Dogmen. Das schliesst selbstverstandlich weitere Entwicklungen nicht aus, wie
Kiry vor allem in seiner Dogmatik betont. Diese Entwicklungen aber sollen auf
ihre Legitimitdt gemessen werden an den Grundentscheidungen der Alten Kir-
che. Dies sei eine theologische Aufgabe. Nur zwei Lehrsidtze werden explizit von
den Bischofen 1889 verworfen: die Dogmen von 1854 und 1870. Parmentier gibt
dazu den Grund an: Lehrmeinungen in der Richtung dieser Dogmen waren zwar
in der Alten Kirche vorhanden, aber man betrachtete sie nicht als dogmatisier-
bar. Das erste nicht, weil die Wiirde der Gottesmutter schon durch die Aussage
des Konzils von Ephesus gewdhrleistet war, und das zweite nicht, weil es sich in
der alten Kirche in der Primatsfrage um kirchenrechtliche Entscheidungen der
Konzilien, also nicht um dogmatische Aussagen handelte. Der Protest richtet
sich deshalb gegen die Dogmatisierung kirchenrechtlicher Ordnungen. So griin-
deten die damaligen Altkatholiken ihre Kritik am vatikanischen Konzil auf die
Prinzipien des Vinzenz von Lerinum:

— erstens das Vatikanum I sei nicht 6kumenisch, weil nicht alle Kirchen vertre-
ten waren;

- zweitens: die Frage des Primates war in der alten Kirche kein dogmatisches Pro-
blem, sondern eine Verfassungsfrage.

51



test gegen das altkirchliche Prinzip der Wahrheitsfindung in konzilidrer
Beratung. Klar ist auch, dass man nach synodaler Beratung zudem meh-
rere Reformen und Anderungen in der neuen Glaubensgemeinschaft
durchfiihrte.

In dieser Perspektive leuchtet es ein, dass Kiiry betonte, es sei nicht
das Programm der altkatholischenKirche, die «alte Kirche» zu repristi-
nieren noch sie nachzubilden. Es geht darum Art und Weise, wie man
den Glauben in der Zeit tradiert, zu bewahren. Darum miissen wir uns
mit der Frage der Glaubenstradition befassen!®.

Glaubenstradition

Dass in der Polemik um Vatikanum I die Frage der Glaubensvermitt-
lung eine wichtige Rolle spielte, habe ich frither schon zu zeigen ver-
sucht!. Innerhalb der katholischen Kirche des 19.Jahrhunderts gab es
Meinungsverschiedenheiten, wie man auf die Moderne zu reagieren ha-
be. Dabei handelte es sich um Fragen der kirchlichen Reorganisation
wie die der theologischen Orientierung. Beide kamen zusammen in der
Diskussion um die Lehrautoritét.

Nicht die Ablehnung aller modernen Entwicklung war im Spiel. Es
gab eine kritische Besorgnis um die Verunsicherung, verursacht durch
die Ausweglosigkeit des modernen sozialen und kulturellen Prozesses.
Anton van Harskamp hat das fiir die katholische Ekklesiologie gezeigt
in einem Beitrag mit dem aufschlussreichen Titel «Kirchliche Autoritat:
Zuflucht fiir Modernitdt» 2.

Er schliesst an bei der Analyse der Situation des modernen Subjekts
von Foucault. Einerseits ist das moderne Subjekt souverdn, Organisator
der Wirklichkeit, anderseits notwendigerweise aufgenommen in oder ge-
kettet an eine Umwelt, die immer vor und nach dem gleichen Subjekt
existieren wird, da es umweltgebunden ist. Die gleiche Problematik for-
mulierte schon Hegel in seiner Grundlegung der Normativitdt. Er kon-

1© Am Schluss seines Referates fragt Parmentier (IKZ a.a.0.) mindestens im-
plizit sich, inwieweit der Kanon des Vinzenz noch anzuwenden sei angesichts der
neueren Anschauungen und Einsichten in Geschichtlichkeit und Geschichte. Es
gibt zu viele Beispiele, die es klar machen, dass es nicht so einfach sei, die Lehre
der Alten Kirche festzustellen bei den Fragen der Legitimitdt heutiger theologi-
scher und kirchlicher Entwicklungen.

" J. Visser, Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung, IKZ 79 (1989) 174-191.

12 Anton van Harskamp, Kerkelijk gezag: vluchtoord voor de moderniteit? In:
Tijdschrift vor Theologie 28 (1988) 135-154.

52



kludierte: das moderne autonome Subjekt ist frei, indem es keine Nor-
men akzeptiert, welche ithm von aussen her auferlegt werden. So wird
das moralische Fundament im Subjekt selbst gefunden. Dies hat einen
Prozess der stdndigen Verinnerlichung zur Folge, der eine unendliche
Regression mit sich bringt. Denn je tiefer man in sich selbst einen Halt
sucht, desto mehr verfliegt das gesuchte objektive Fundament. So ist der
moderne Mensch einerseits selbstsicher als Mass und Meister der Din-
ge, anderseits verzweifelt und verunsichert, da er keinen festen Grund
findet.

Van Harskamp legt dar, wie die Aporien der Modernitét innerhalb
der Theologie dazu fihrten, die kirchliche Autoritdt als Losung der Ver-
unsicherung zu betonen. In Nachfolge Foucaults behandelt er drei Apo-
rien:

Erstens die Aporie des Transzendenten und Empirischen. Einerseits scheint
der Mensch iiber alles zu herrschen, anderseits bleibt er von empirischen Kondi-
tionen abhédngig. Diese Spannung versucht man zu l6sen mittels eines Phdanome-
non, das zugleich transzendental und empirisch ist. In threm transzendentalen
Charakter ist die Kirche darauf angelegt, dem menschlichen Wesen einen letzten
Grund zu geben, sichtbar in ihrer empirischen Gestalt der Autoritét.

Zweitens gibt es das herrschende und objektivierende Denken neben dem
nicht Gedachten und nicht Denkbaren. Wenn wir versuchen den tiefsten Grund
unseres individuellen Daseins zu finden, entdecken wir mehr und mehr, wie wir
von externen Faktoren, die nicht von uns vermutet wurden, determiniert sind. Es
drangt sich auf, dass in diesem «ungedachten» Gebiet die Wurzeln unseres eigen-
sten Daseins sich befinden. Das moderne Subjekt scheint verurteilt zu sein zu ei-
nem nie endenden Gang des Suchens. Diese Unruhe wird von der Kirche be-
schwichtigt mit der Behauptung, dass in der von der Kirche vorgehaltenen Lehre
in Essenz der Halt gebende Ursprung der Tradition enthalten ist.

Drittens gibt es die Aporie der Zeit: einerseits betrachtet man sich als Ur-
sprung seines Daseins, anderseits wird man konfrontiert mit der Tatsache, dass
dieses Dasein ausserhalb sich selbst seinen Grund hat. Das ldsst sich wie folgt er-
kldren: in der pramodernen Auffassung der Geschichte bildeten die Vergangen-
heit und die Gegenwart ein Kontinuum. Die Vergangenheit war ein Reservoir
mit Geschehnissen, die sich in der Gegenwart prinzipiell wiederholen konnten.
Oder es gibt grosse Gestalten und wichtige Geschehnisse, die fiir die Gegenwart
exemplarisch bleiben. Es handelt sich um ein Kontinuum: semper eadem. Durch
Verzeichnis und Erzdhlen wird diese Exemplaritdt bewéhrt.

Singularisierung und Zeitlichkeit als Befristung durchqueren diese Kontinui-
tat: Das bedeutet einerseits, dass die Geschichte betrachtet wird als eine Macht,
die nach einem geheimen oder erkennbaren Plan die Welt in eine bestimmte
Richtung treibt, anderseits dass jedes Ereignis als einmalig und unwiederholbar
betrachtet wird.

Dies kann sowohl Hoffnung auf eine bessere Welt als auch eine weitere Ver-
fremdung der Vergangenheit erwecken: durch ihre Einmaligkeit werden die Ge-

53



schehnisse mehr und mehr fremd und fiir uns unerkennbar. Diese Spannung wird
in der Kirche aufgehoben einerseits durch die Betonung, dass im kollektiven
kirchlichen Bewusstsein der von Christus angefangene Glaubenssinn (sensus fi-
delium) als ein dynamisches Geschehen die Wahrheit der Christusoffenbarung
sich fortsetzt. Anderseits durch die Uberzeugung, dass der Inhalt dieses sensus fi-
delium von sichtbarer Autoritat festgelegt wird.

Die Probleme der Modernitdt versuchte man zu losen mittels der Be-
schworung unzweifelhafter Autoritdt. Aber diese Losung ist nicht der
Problematik der Modernitdt entgangen. Im Willen, Sicherheit zu garan-
tieren mittels einer unbezweifelbaren Autoritdt, iiberwindet man die
Unsicherheit nicht. Man bestétigt sie vielmehr. Auch das Infallibilitits-
dogma von Vatikanum I und vor allem die von den Infallibilisten befiir-
wortete Losung ist von der Modernitédt gepragt. Denn man versucht in ei-
nem Subjekt die Garantie der Glaubenssicherheit zu finden. Die Unhalt-
barkeit dieser Losung fiihrte zum Vatikanum II, in dem eine der wichtig-
sten Diskussionsfragen die der Tradition war, eine Frage, die auch heute
noch an Aktualitdt nichts verloren hat.

Wie geschieht Tradition? "

Christliche Tradition umfasst sowohl den Prozess des Tradierens, das
«tradere», wie den Inhalt des Tradierens, das «traditum». Beide sind auf-
einander bezogen: der Prozess des Uberlieferns bedeutet nicht, dass
man vorgegebene Inhalte einfach weitergibt und ohne weiteres akzep-
tiert. Es geht im Traditionsprozess darum, dass die Empfanger, deren Si-
tuation geschichtlich immer von der vorhergehenden Generation unter-
schieden ist, die Relevanz des Glaubensinhaltes erfahren. Tradition
heisst dann das Uberlieferte so zu formulieren, dass das «traditum» in
der neuen Situation seine Lebensbedeutung bewdhrt. Das «Wie» der
Tradition ist dann ebenso wichtig wie das «Was» der Tradition. Beide
bleiben aufeinander bezogen. In seiner Unterscheidung von Traditiona-
lismus, Reformismus und Progressismus gibt Pottmeyer'* die verschiede-
nen Auffassungen in der heutigen theologischen Diskussion wieder.
Der dynamische Charakter der christlichen Tradition wird als Refor-
mation angedeutet. Erneuerung ist ein christliches Grundwort. Das

13 D. Wiederkehr (Hrsg.), Wie geschieht Tradition? Uberlieferung im Lebens-
prozess der Kirche, Q D. 133, Freiburg, 1991.

4 H.J. Pottmeyer, Die Suche nach der verbindlichen Tradition und die traditio-
nalistische Versuchung der Kirche, in: D. Wiederkehr, a.a. 0., 89-110.

54



hangt nicht nur mit dem geschichtlichen Charakter der christlichen Bot-
schaft zusammen, sondern auch mit dem Faktum, dass das Wort Gottes
auf menschliche Vermittlung angewiesen ist und deshalb standig der Er-
neuerung bedarf. Denn menschliche Vermittlung schliesst prinzipiell
aus, dass eine bestimmte Glaubensaussage oder Glaubensform die von
Gott herkommende Offenbarung vollig oder absolut zum Ausdruck
bringen kann. Schon bei der apostolischen Uberlieferung ist das der
Fall. In einem kernigen Spruch wurde dieses Traditionsgeschehen von
Stalder so formuliert: Der Apostel verkiindigte das Christusereignis, in-
dem er die Lebenswirklichkeit vom Christusereignis her interpretierte,
und das Christusereignis, indem er es in den Kontext seiner Welt- und Le-
benserfahrung stellte. In der apostolischen Tradition geht es also um
eine Doppelbewegung oder eine Interaktion zwischen dem verkiindig-
ten Christusereignis und meiner/unserer Lebenswirklichkeit. Es geht
von dieser Lebenswirklichkeit auf das Christusereignis hin und vom
Christusereignis auf unsere Lebenswirklichkeit. Das heisst: Tradition ist
ein dialektischer Prozess der Interpretation. Es gilt, in jeder Wirklich-
keit und historischen Situation das Wort Gottes zum Verstehen zu brin-
gen. Schillebeeckx hat in seiner Diskussion mit den vatikanischen Behor-
den dieses Prinzip der Tradition kernig formuliert, indem er Thomas
von Aquino zitierte: Quid quid recipitur, in modum recipientis recipitur
(Alles was jemand empfingt oder versteht, versteht er nach der Art seiner
Fihigkeit zu verstehen)'. Das kann in mehreren Weisen verdeutlicht
werden. _

Erstens: die Bedeutung von Aussagen sind nicht in jeder Epoche
gleich. Zum Beispiel: unter «Person» und «Natur» hat man zur Zeit des
Chalcedonense etwas anderes verstanden, als was heute in unserer Welt
geldufig ist. Von Theologen wie de Lubac und Walgrave ist liberzeugend
angegeben worden, dass die Verurteilungen von Baius und Jansenius
auf sprachlichen Missverstdndnissen beruhten. Baius wie Jansenius zi-
tierten wortlich Augustin und sogar Thomas von Aquin. Aber deren
Verwendung anthropologischer Begriffe wurden damals von ithren Geg-
nern im neuen kulturellen Kontext verstanden, so dass man in ihren
Schriften genau das las, was Augustin und Thomas nie intendiert hatten.

Zweitens: es gibt eine Spannung zwischen Glaubensaussagen welcher
Art auch und dem Ganzen der Offenbarungswirklichkeit, wie sie von

15 K. Stalder, Autoritat im Neuen Testament, in: Die Wirklichkeit Christi erfah-
ren. Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz von
Kirche heute, 1984, 162.

16 E. Schillebeeckx, Theologisch Testament, Bilthoven 1994, 62.

33



uns gekannt und erfahren wird. Es gibt keine immer giiltigen Glaubens-
aussagen: sie sind reformierbar. Es handelt sich also um einen stdndigen
Prozess der Wahrheitsfindung. Dies hdngt damit zusammen, dass wir
die Wirklichkeit nur perspektivisch kennen.

Drittens: man ist immer bel der Formulierung von Glaubensaussagen
und der Gestaltung von Glaubensformen abhédngig vom gesellschaftli-
chen, kulturellen und ideologischen Kontext. Das heisst: Aussagen in ei-
ner bestimmten historischen Periode konnen nicht ohne weiteres in ei-
ner spateren ohne Neuinterpretation wiederholt werden.

Viertens: es gibt die Forderungen der Kommunikationssituation. Da-
mit das Christusereignis lebendige Bedeutung fiir neuere Generationen
und mehrere Volker hat, soll man es iibersetzen oder inkulturieren'’. Es
gibt in diesem Traditionsprozess zwei Gefahren. Einerseits das Absolu-
tieren und Sakrosankterkldren einer bestimmten historischen Gestalt
der Tradition. In unserer Zeit war dies der Fall mit dem Protest gegen
Vatikanum II vom franzosischen Kardinal Lefebvre. Anderseits ein pro-
gressives Vorausgehen, ohne neue Einsichten an vorhergehenden Tradi-
tionen zu priifen'.

Zusammengefasst: Tradition ist nicht eine Weitergabe tradierter In-
halte, welche aus Siatzen bestehen, deren Wahrheit durch ein formal be-
trachtetes Lehramt garantiert ist, sondern ein Geschehen der (persona-
len) Kommunikation zwischen den Gldubigen in bezug auf die Selbst-
kommunikation Gottes. In der Gemeinschaft untereinander vermittelt
man die Gemeinschaft mit Gott, wie diese ihre Gestalt gefunden hat im
Leben Jesu Christi. Inhalt, Trédger und Traditionsgeschehen soll man in
Beziehung zueinander betrachten. Wenn der Glauben tradiert wird,
geht es nicht um reine Verbaliiberlieferung, sondern um ein Geschehen,
in dem Gott fiir den Empfangenden sich in Jesu Christo als gnddig er-
weist. Das bedeutet, dass es nie eine Gestalt geben kann, in der ein fiir al-
lemal das Heil garantiert ist. Damit das Wort «geschehen» kann, muss
die jeweilige Gestalt der Uberlieferung je neu auf den Horer und die Zei-
chen der Zeit interpretiert werden. Das fithrt zu der Aufgabe der sténdi-
gen Auslegung, damit die in Jesu Christo geschehene Selbsitmitteilung
Gottes in jeder historischen Situation gegenwartig wird und zur Kommu-
nion mit Gott und in ihm mit den Menschen fiihrt.

7 E. Schillebeeckx, Breuken in christelijke dogma’s. in: Marga van Keulen
(Red.), e.a. Breuklijnen, Grenservaringen en zoektochten, 1994, 15-51.

18 J. Pottmeyer, Die Suche nach der verbindlichen Tradition und die traditiona-
listische Versuchung der Kirche, in: Wiederkehr a.a.O., 89-110.

56



Tradition und Umbruch

Dies geschicht nicht ohne Problematik, wie die frithe Geschichte der Kir-
che zeigt. Schon von Anfang an hat es Spannungen gegeben wegen des
Fortgangs des Evangeliums in unterschiedlichen sozialen und kulturel-
len Kontexten. Klassisch fiir diese Problematik der Pluralitédt der sich bil-
denden lokalen Kirchengemeinschaften ist der Konflikt von Paulus mit
den Judenchristen. Thre Losung fand diese Problematik im sog. Apostel-
konzil, wie das von Lukas bezeugt wird. Da kommt es — es wird dem Hei-
ligen Geist zugeschrieben — zu einem Konsens der Anwesenden unter-
einander, welcher validiert wird mit Berufung auf den Propheten. Dies
wird zum Muster, wie man mit der Pluralitdt umgehen soll, die mit dem
Uberliefern gegeben ist, damit man zur verbindlichen Tradition kommt.
Es handelt sich darum, im Austausch der unterschiedlichen Erfahrun-
gen zur Ubereinstimmung zu kommen, Konsens zu erreichen. Dieser
primér synchrone Konsens wird gepriift und validiert am diachronen
Konsens. Dabei braucht es sich nicht um Ahnlichkeit zu handeln, son-
dern um den tieferen Sinngehalt des Uberlieferten. Dieses Traditionsge-
schehen wird auch definiert als der Prozess der stindigen Wahrheitsfin-
dung der Kirche, in der alle Glaubigen mit unterschiedlichen Verant-
wortlichkeiten Mittrdger sind'. Pottmeyer weist darauf hin, dass in die-
ser Sicht der Tradition der Hermeneutik als Lehre der Interpretation
eine besondere Bedeutung zukommt. «Die Heilsbedeutsamkeit der
christlichen Botschaft, ausgelegt im Blick auf die konkreten Hérer, ihre
Néte und Hoffnungen, ist deshalb das leitende Kriterium jeder Ausle-
gung, das Sinnkriterium der verbindlichen Tradition... Und ein anderes
Kriterium ist die historische Riickfrage und Exegese, da sie zur Erkennt-
nis des Traditionsgeschehens beitrigt und die Sinnintention der Zeugen
und thre Zeugnisse zu entdecken hilft.»*

So ist es naheliegend, dass wir uns kurz mit den hermeneutischen
Aspekten befassen, die fiir unser Thema wichtig sind.

¥ Stalder, Wie bleibt die Kirche in der Wahrheit?, a.a.O., 239-244.
2 J. Pottmeyer, a.a. 0., 110.

b P



Hermeneutische Aspekte?*'

Wie gesagt handelt es sich im Traditionsgeschehen um den diachronen
wie synchronen Konsens. Im ersten Fall betrifft es meistens Texte. In
der Forschung wird die Alte Kirche uns mittels schriftlicher Dokumente
zuginglich. In unserem Trachten, in Ubereinstimmung mit der Alten
Kirche zu leben und zu handeln, sind wir auf schriftliche Zeugnisse ange-
wiesen, die wir interpretieren missen. Mit den Regeln der Interpreta-
tion und der Frage des Verstehens und der Verstehenshorizonte befasst
sich wie erwahnt die Hermeneutik. Aber wie Matthias Ring zeigt, wenn
man «alte Kirche als Norm fiir Reformen» oder fiir authentische Tradi-
tion versteht, stosst man auf Schwierigkeiten. Das hdngt zusammen mit
dem Vorverstdndnis, mit dem wir an iberlieferte Texte herangehen. So
projizierte man sich in der Geschichte eine Kirche, welche befreit war
von den zeitgenossischen Missstinden?.

Konnen wir dann {iberhaupt nicht einen zuverldssigen Zugang zu hi-
storischen Texten finden und werden die und die Wirklichkeiten, nach
denen sie verweisen, von uns nur subjektiv erfasst?

Es ist vor allem das Verdienst von Gadamer, gezeigt zu haben, dass
wir immer von unserem im Sozialisationsprozess gebildeten Verstehens-
horizont intuitive Begriffe bilden, mit denen wir unsere Welt verstehen.
Wir haben vieles auf dem Schoss unserer Mutter gelernt, wie der Philo-
soph Hare treffsicher formuliert®. In der Konfrontation mit Texten, wel-
che aus andern historischen Welten stammen, werden wir uns unserer
Vorurteile bewusst. Diese Bewusstwerdung ist mehr oder weniger die
Bedingung fiir eine Art hermeneutischer Dialog. In diesem Dialog ent-
decken wir nicht nur das historische Bestimmtsein der zu interpretieren-
den Texte, sondern auch mittels einer Art «Erinnerung» das Bestimmt-
sein unserer Vorurteile. Sie sind mitgebildet von der Tradition. in der
wir stehen. Nicht die Eliminierung unserer historischen Situation noch
die Negation unserer Vorurteile fiilhren zu einer kreativen Interpreta-
tion historischer Texte. Diese geschieht nur mittels der Verschmelzung

?' Die folgenden Betrachtungen sind fiir die behandelte Problematik ziemlich
kurzgefasst. Eine weitere Darlegung wire notwendig, wiirde aber den Rahmen
des Vortrages libersteigen.

2 M. Ring, Ad pristinum norman patrum...(a.a.O.).

> So Hare zitiert bei Vincent Briimmer, Wijsgerige Theologie als conceptuele
herinnering, in: Over een persoonlijk God gesproken, 1988, 23.

58



der Horizonte, deren wir im Interpretationsprozess uns bewusst gewor-
den sind; der Horizont des Textes und derjenige unseres aktuellen Ver-
stehens. In dieser Verschmelzung aktualisiert sich auf kreative Weise die
Tradition, indem nicht das Historische rein reproduziert noch unser Vor-
verstdndnis bestitigt wird. Im kritischen Dialog zwischen beiden tritt et-
was Neues hervor. Es handelt sich nicht um die Reproduktion von dem,
was schon vorhanden war: meine aktuellen Vorurteile konnen in diesem
Dialog korrigiert werden. Auch gibt die aktuelle Interpretation dem
Uberlieferten eine neue Bedeutung.

Dies im Gegensatz zu der sog. alten Hermeneutik eines Schleiermacher, der
meinte, man werde dann der Bedeutung eines Textes gerecht, wenn man sich die
urspriingliche Intention des Verfassers zu eigen mache. Dies geschieht durch die
Eliminierung der eigenen historischen Situation, indem man den historischen
Kontext des Autors auf disziplinierte Weise rekonstruiert.

Die Gedanken Gadamers wurden von Paul Riceeur weitergefiihrt?:.
Er unterscheidet die Eigenart von geschriebenen Texten vom urspriing-
lichen Sprechen, indem er Verwendung der Sprache und System der
Sprache unterscheidet. Verwendung der Sprache ist Sprache als Gesche-
hen. Sprachgeschehen umfasst sowohl gesprochene als geschriebene
Sdtze. Es zeichnet sich aus durch: 1. Verwirklichung in der Zeit und in
der Gegenwart. 2. Es fordert ein Subjekt: wer spricht? 3. Es referiert an
eine Welt: es geht iiber etwas. 4. Es richtet sich an jemanden, den Ge-
sprachspartner?®.

1. Sprachgeschehen ist zeitlich bedingt. Das gesprochene Wort ist
fliichtig: es soll schriftlich festgelegt werden. Was festgelegt wird, ist je-
doch nicht das Sprachgeschehen, sondern «das Gesagte», die Bedeu-
tung des Sprachgeschehens.

2. Beim Sprechen fallen Meinung und Bedeutung der Sprache zusam-
men: Der Satz referiert unmittelbar den Sprecher. Im geschriebenen
Text aber fallen die Meinung des Autors und die Bedeutung des Textes
nicht mehr zusammen. Der Text hat ein Surplus an Bedeutung: die Mei-
nung des Autors ist weniger wichtig als die spétere Interpretation.

3. Sprachgeschehen weist auf eine Umwelt hin. Im Akt des Sprechens
ist diese unmittelbar anwesend. Auch geschriebene Texte weisen auf
eine Welt hin, aber nicht nur auf die der Gespréchssituation, sondern

* Paul Riceeur, Hermeneutics and the Human Sciences. 1981/1989.
» Hier verwende ich die Zusammenfassung tiber Ricceurs Auffassungen von
Gerben Heitink, Praktische Theologie, 1993, 139ff.

59



auf eine breitere, oft historische Umwelt, wie wir z. B. sprechen iber die
Welt des Altertums. Diese durch die Texte aufgedeckte Welt erhellt un-
sere eigene Welt oder eroffnet fiir uns neue Moglichkeiten. Sie gibt unse-
rem In-der-Welt-Sein eine neue Dimension.

4. Im Dialog handelt es sich um einen direkten Kontakt mit dem Ge-
sprachspartner. Das geschriebene Wort aber richtet sich an viele nicht
nur im Raum, sondern auch in der Zeit.

Auf Grund dieser Unterschiede sind geschriebene Text offen fiir wei-
tere Interpretation und Bedeutungen, die die Meinung des Autors iiber-
steigen. So bekommen Texte in der Geschichte ithre Wirkung,.

Ricceur deutet diese Differenz zwischen gesprochenen und schriftli-
chen Texten an mit dem Ausdruck «Distanciation». Der Unterschied
hat fiir thn auch grosse Bedeutung bei der Interpretation von Texten. In
der Interpretationslehre gibt es zwei Meinungen iiber die Verweisungs-
dimension des Textes. Man kann sich vom Urteil der Referenz enthalten
und den Text an und fiir sich als ein geschlossenes Ganzes betrachten.
Oder man kann versuchen, die tieferen Verweisungen des Textes zu ent-
falten. Im ersten Fall handelt es sich um Erkldren, im zweiten um Verste-
hen. Da Gadamer in der Interpretation vor allem das Verstehen beton-
te, hat man ihn kritisiert: er sei nicht geschiitzt vor Subjektivitdt in der In-
terpretation. Man liest, was man lesen will.

Ricceur versucht beide Lesearten zu kombinieren und das Dilemma
von Erkldren oder Verstehen in der Interpretation zu tiberwinden.

Man fingt an mit Verstehen, das heisst man vermutet nur, was der
Text bedeutet. Diese Vermutung wird mittels strukturalistischer Analy-
se der Sidtze gepriift. Diese Priifung kann die Bedeutung der Satze und
des Textes ans Licht bringen. Nicht als eine Bedeutung, welche im Satz
verborgen war, sondern als eine, die aus der Tiefenstruktur des Satzes
hervortritt. Das heisst: die Bedeutung des Textes 1st mit der Analyse
nicht erledigt. Dazu kommt noch die neue Lesung des Interpreten, wel-
che mittels Horizontverschmelzung die mit dem Text gegebene tiefere
Bedeutung ans Licht bringt. Diese Interpretation aber ist an die Analy-
se gebunden. Angewandt auf unsere Frage bedeutet es: mittels genauer
Forschungsmethoden ans Licht gebrachte Fakten aus der Vergangen-
heit, das Alte, ist ein notwendiger Schritt, um ihre Bedeutung fiir unsere
Situation zu erhellen. Aber das bedeutet nicht, dass es um ein «semper
eadem» geht. Neue Perspektiven konnen aufleuchten. In diesem Sinne
gilt: keine Reform oder Erneuerung ohne Riicksicht auf diachrone Kon-
tinuitdt. Das heisst jedoch nicht eine blosse Wiederholung des Vorherge-
gangenen. Die Feststellung dieser Kontinuitdat oder die Autoritdt der

60



Tradition kommt nicht zustande ohne einen synchronen Konsens. Man
kann die Verbindlichkeit der Tradition einer Gemeinschaft — und darum
handelt es sich in der Kirche — nicht anerkennen ohne synchronen Kon-
sens. Das sog. Apostelkonzil gibt uns das Muster. Man bemiihte sich um
Einstimmigkeit und erreichte diese. Wie wichtig das im Prozess der
Wahrheitsfindung ist, hat Stalder vor allem in Beziehung zur Autoritéts-
frage erortert?®. Auch fiir unsere Frage ist seine Argumentation unver-
zichtbar. Bei dieser Wahrheitsfindung geht es nicht nur um wortliche
Ubereinstimmung mit vorherigen Formulierungen. Man muss die Sa-
che «neu» aussagen. Nun argumentiert Stalder im Verhiltnis zu der
Wahrheitsfindung primaér aus trinitarischer Sicht. Diese dient ihm als an-
thropologische Grundlage. Der Mensch ist wesentlich nicht ein Einzel-
wesen oder eine Monade, sondern von Gemeinschaft und Einheit her
auf Gemeinschaft und Einheit hin konstitutiert. So vertritt er die Auffas-
sung: Mensch und Person wird man in Beziehung zu andern. Auch unse-
re Kenntnis der Umwelt und unser Bewusstsein kann man nicht als eine
Entitat an und fiir sich betrachten, sondern sie bilden sich in der Interak-
tion mit den andern. Bewusstsein kann man nur von der Intersubjektivi-
tat her verstehen. Hier stellen sich noch viele anthropologische, philoso-
phische und psychologische Fragen, die ich hier nicht behandeln kann?’.
Nur dies sel gesagt: das «Ich» ist kein geschlossenes Atom, in dem be-
stimmte Sprachkoden und Impulse eingeschlossen sind, das von dieser
Innerlichkeit her reagiert, kommuniziert und begehrt. Das Innerliche
des Ich entsteht in Beziehungen mit Menschen, mit der Geschichte und
der Natur. Das Bewusstsein, ein Individuum zu sein, entspringt der zwi-
schenmenschlichen Kommunikation. Wo und wann diese Bildung statt-
findet, ist entscheidend fiir mein Bewusstsein und meine Sicht auf die
Wirklichkeit. Kernig gesagt: der Mensch ist ein Knotenpunkt von Bezie-
hungen, eine Stelle, an der verschiedene Linien zusammenkommen. Er
ist entstanden und aufgenommen in einem Netzwerk der Kommunika-
tion mit andern.

Dass die Bildung abhéngig ist von Unterschieden in Raum und Zeit,
zeigt sich darin, dass gleiche Phidnomene von verschiedenen Menschen je
nach kultureller oder sozialer Zugehorigkeit auf ganz verschiedene Weise

» K. Stalder, a.a.O., 170 ff.

27 Siehe meine Abschiedsrede «Ik en de Ander of de Ander en Ik. Over indivi-
dualiteit en pastoraat», in; Omgaan met de ander, Utrecht, 1994, 2142 und die
dort erwdahnte Literatur.

61



oder sogar als etwas Verschiedenes oder iiberhaupt nicht zur Kenntnis ge-
nommen werden®,

Diese Verschiedenheit, mit der man die Wirklichkeit betrachtet, ist
der Erfolg von jahrhundertaltem Werk oder das Ergebnis ideologischen
Kampfes und kann zerstorerisch gross sein. Diese Unterschiede und Ge-
gensitze der Wirklichkeitsauffassung konnen aber in der Erfahrung ei-
nes Sich-gegenseitig-Verstehens, Sich-im-andern-Wiederfindens zu neu-
er Gemeinsamkeit fiithren. Nach Stalder hat konzilidare Beratung diese
Entdeckung der Gemeinsamkeit und Gemeinschaft zum Ziel. «In der
Findung der neuen Einsicht muss es zur Neuentdeckung der alten Ge-
meinsamkeit des Bewusstseins und zu gegenseitigem Sich-Verstehen kom-
men, also zur Intersubjektivitit der Erkenntnis und des Wollens. Und, da
es in der Erlosung um Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott und
den Menschen geht, kann die Intersubjektivitit nicht nur eine wiinschens-
werte Zutat sein; sie muss ausgesprochen oder nicht, mit zum Inhalt der ge-
wonnenen Einsicht gehoren.»?* Was geschah auf dem Apostelkonzil, in
dem man Meinungsverschiedenheiten zu 16sen versuchte? Man tausch-
te die Erfahrungen aus, die innerhalb verschiedener kultureller Kontex-
te entstanden waren, und fand eine neue Gemeinsamkeit in altiiberlie-
ferter Prophetie. Dabei deckte die necue Erfahrung eine bisher nie ge-
kannte Bedeutung des Altiiberlieferten auf, und wurde das, was man als
neu erfuhr, im Sinne der Tradition interpretiert. Und indem man sich
iiber diese Sicht des Geschehens einigte — nicht mittels Abstimmung,
sondern mittels Einstimmigkeit — setzte man die Tradition der Gemein-
schaft fort und verifizierte das fiir die zu l6sende Problematik neu Gefun-
dene. Daraus zieht Stalder die wichtige Schlussfolgerung, dass keine Fra-
ge fiir alle Zeiten entschieden sei. Das Bekenntnis der Kirche ist nicht
unmittelbar identisch mit den Fragen von heute — gerade das Be-
wusstwerden der Fragen ist von grosser Bedeutung — und mit den Ant-
worten, die wir suchen. Aber zum Verstdndnis der neuen Fragen und
zum neuen Verstdndnis der Wirklichkeit gehoren immer auch die alten
Fragen und Antworten. Mit den neuen Fragen und Antworten sind im-
mer auch die alten Fragen und Antworien verbunden. Bei dieser Ein-
stimmigkeit kann man wie bei der Rezeption von Texten von einer Ver-
schmelzung der Verstehenshorizonte sprechen, indem die Tiefenstruk-
tur des Phianomens, um das man streitet, hervortritt und zu neuver Ge-
meinsamkeit fithrt. Das hermeneutische Prinzip kann so auf Lebensdus-

BSo Stalder, a.a. 0., 180.
¥ A.a.0.,181.

62



serungen angewandt werden. Von diesen Uberlegungen her versuchen
wir eine Antwort zu geben auf unsere Frage: wie soll man die Berufung
auf die Alte Kirche heute verstehen?

Alte Kirche als hermeneutisches Prinzip

Warum befasse ich mich ausfithrlich mit der hermeneutischen Interpre-
tationslehre von Gadamer, Riceeur und anderen? Weil sie uns die Mog-
lichkeit bietet, das, was man damals mit der Berufung auf die Alte Kir-
che meinte, neu zu verstehen. Dabei braucht man die erkenntnistheore-
tische Kritik von Ring und Stalder nicht zu verwerfen, wie Oeyen po-
niert. Denn auch in der historischen Forschung geht es immer um Ver-
mutungen, welche methodisch geprift werden sollen. Man kann, wie
oben gezeigt wurde, die Bedeutung historischer Texte nicht nur vom
Kontext der damaligen historischen Kontexte ableiten, sondern man
muss sie von ihrer Tiefenstruktur her verstehen.

Neuformulierungen, die man zuerst als Diskontinuitdt mit dem Alt-
iiberlieferten erfahrt, werden mittels tiefenstruktureller Analyse als Ga-
ranten der Kontinuitédt entdeckt. Ein Thema, das wie ich meine weiter er-
arbeitet werden soll, damit die Aktualitidt des altkatholischen Prinzips
sich bewiéhrt. Eine neue hermeneutische Sicht wiirde sowohl die Aktua-
litdt des jansenistischen Anliegens als auch die des damaligen Protestes
der altkatholischen Viter ans Licht bringen. Es geht dabei um die Frage,
wie in der Praxis die Kirche in der Wahrheit bleiben soll. In der innerka-
tholischen Kontroverse iiber diese Frage handelte es sich nicht um einen
Unterschied der Konzeptionen, sondern um eine andere Praxis. Die
kirchliche Wahrheitsfindung, so meinten die altkatholischen Viter,
kann nie von einer einzigen Person abhéngig sein, denn ein Individuum
kann nie Garantie der Wahrheit sein. Und wie gezeigt verlangte man in
der Verunsicherung der Moderne eine solche Autoritat. Man hat die Pra-
xis der altkirchlichen Wahrheitsfindung und Konfliktlosung verlassen,
meinten die altkatholischen Viter. In diesem Sinne mochte man «alt»
bleiben. Das hiess aber nicht, dass alles beim alten bleiben musste. Man
sah sich vor die Aufgabe gestellt, auf die damalige an die Kirche gestell-
te Herausforderung eine Antwort zu geben. Man hat das auf «altkirchli-
che» Weise versucht. Dies fiihrte zu notwendig erachteten Reformen.
Und als es Meinungsverschiedenheiten gab, hat man wiederum auf «alt-
kirchliche Weise» versucht, die Gemeinschaft zu bewahren. Dies fithrte
zur Grindung der Utrechter Union. Wo man heute in der 6ékumeni-

63



schen Begegnung der Kirchen sehr oft die eigene Position kritisch auf
Einseitigkeit priift und diese zu korrigieren versucht, damit innerhalb
der heutigen kulturellen und sozialen Bedingungen Gemeinschaft be-
wahrt und neu erfahren wird, scheint es mir eine Herausforderung fiir
Altkatholiken zu sein zu zeigen, wie dieses altkirchliche hermeneuti-
sche Prinzip der Wahrheitsfindung sowohl fiir unsere eigene Problema-
tik wie fiir unsere Beziehung zu anderen Kirchengemeinschaften aktu-

ell und niitzlich sein kann.

Zeist

Jan Visser

Bibliographie

Hans-Jiirgen van der Minde: Fur ein of-
fenes Christentum. Mit einem Bei-
trag von Eugen Drewermann, Kir-
che der Zukunft — Zukunft der Kir-
che. Kosel-Verlag Miinchen 1994.

Was die Verfasser dieses ebenso kir-
chenkritischen wie Mut zum Auf-
bruch weckenden Buches verbindet,
ist nicht nur die in der gemeinsamen
Studienzeit wurzelnde Freundschaft,
sondern das Leiden am desolaten Zu-
stand heutiger Kirchen. Unabhingig
voneinander weisen sie den Weg aus
verkalkten Kirchenstrukturen und
der Engfiihrung eines traditionellen,
nicht mehr zeitgemassen Konfessiona-
lismus in die befreiende Weite eines of-
fenen Christentums. In seinem 1992
vor der deutschen altkatholischen
Geistlichenkonferenz gehaltenen Vor-
trag pladiert Drewermann fiir eine
«Religionsform von morgen», die bei
der Jugend, aber auch bei den der Kir-
che Entfremdeten nur Akzeptanz fin-
det, wenn sie «integral» ist. Mit ihrer
Hilfe finden junge Menschen den Weg
zu einer psychologisch integrativen
Form zu leben. Im Sinne «integrativer
Okologie» gibt sie den Menschen wie-
der eine Heimat in der Natur. Beinahe

64

visionar mutet Drewermanns Postulat
eines Christentums von morgen als in-
tegrierender Kraft zwischen Kulturen
und Konfessionen an.

Im Hauptteil des Buches stellt H.-J.
van der Minde den Altkatholizismus
als eine viel zu wenig beachtete Form
des «alternativen Katholizismus» vor.
Der auf das Wesentliche konzentrier-
te geschichtliche Uberblick weist auf
die nach wie vor aktuellen Grundanlie-
gen der altkatholischen Bewegung
hin. Die ihr sozusagen schon in die
Wiege gelegte okumenische Offenheit
prddestiniert sie geradezu als «Kirche
der Progression» und zur Geburtshel-
ferin «fiir ein offenes Christentum».

Trotz numerischer Kleinheit aller
altkatholischen Kirchen attestieren
Drewermann wie van der Minde ihr
eine aussergewohnliche Potenz, deren
Umsetzung heute ebenso wichtig
ware wie vor 120 Jahren. Biblische
Aspekte zur Priesterweihe von Frauen,
die wichtigsten altkatholischen Doku-
mente, eine Zeittafel sowie die geogra-
fische Karte Deutschlands mit den
markierten Standorten altkatholi-
scher Gemeinden runden das Buch
sinnvoll ab.

Hans A. Frei



	Die alte Kirche als hermeneutisches Prinzip

