
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 1

Artikel: Die alte Kirche als hermeneutisches Prinzip

Autor: Visser, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Alte Kirche als hermeneutisches Prinzip

Einer meiner Kollegen, ein Religionsphilosoph, bekannt wegen seiner

sprachanalytischen Interessen, wurde gefragt: Was bedeutet altkatholisch?

Seine Antwort war: So nennen sich Katholiken, die meinen, die
unveränderte authentische katholische Kirche fortzusetzen im Gegensatz

zu der römisch-katholischen Grosskirche. Darin ähneln sie den
Altorthodoxen, Altlutheranern und Altreformierten.

Es ist klar, was er meint. Bestimmte Entwicklungen in der Kirchenverfassung

oder moderne theologische Auffassungen wurden von mehreren

Gläubigen abgelehnt und diese Ablehnung führte zu der Bildung
eigenständiger Kirchen. Sie entstanden alle im letzten Jahrhundert als

Protest gegen die vom Rationalismus beeinflusste moderne Theologie
und neue Kirchenverfassungen. In diesem Sinne kann man heute das

Prädikat «alt» anwenden auf die Anhänger des Bischofs Lefebvre in
ihrer Ablehnung des Vatikanums II und die von diesem Konzil durchgeführten

Änderungen in der römisch-katholischen Kirche. Zur Zeit dieses

Schismas hatten wir Mühe, klarzumachen, dass wir nicht in diesem
Sinne «altkatholisch» sind!

Dennoch trifft die Definition meines Kollegen zu. Wie sollen wir
anders das berühmte Wort von Döllingers an Bischof von Scherr verstehen,

dass er sich für die alte katholische Kirche einsetzen möchte. Prof.
Oeyen fing seine Vorlesung an mit dieser denkwürdigen Audienz und
betonte die Konsistenz der Auffassungen von Döllingers, indem er den

Anfang der «Erwägungen für die Bischöfe des Conciliums» zitiert. Dort
betont von Döllinger das Alter und die Unveränderlichkeit der katholischen

Glaubenslehre, Bezug nehmend auf den bekannten Satz des

Vinzenz von Lerinum. Das von ihm so formulierte Prinzip wurde wegweisend

für die theologische Arbeit der Altkatholiken.
Dabei stiess man auf eine Aporie, die man auf verschiedene Weise

aufzuheben versuchte. Wie Küry und Rinkel das versuchten, ist von Kollege

Oeyen angegeben. Die Problematik dieser Aporie wurde erkenntnistheoretisch

von Stalder beschrieben, ohne eine Lösung vorzuschlagen.
Vor etwa dreissig Jahren wurde sie bildhaft von Hans Frei in Worte ge-
fasst. Wie heute diskutierte man auf einer Theologenkonferenz über das

normative Prinzip der «alten Kirche». Frei sagte: «Es ist damit wie mit
einem grossen Fussboden, auf dem jeder nach seinem Belieben seinen
kleinen Teppich arrangiert.» Er meinte, was man in der alten Kirche zur
Legitimation seines heutigen - ökumenischen - Strebens oder der kirch-

45



lichen Erneuerung finden möchte, findet man immer auf irgendeine Weise,

so wie wir heute versuchen, Anweisungen zu finden, die die Priester-
ordination von Frauen legitimieren könnten.

Warum ist das so? Weil die Alte Kirche nicht nur für Unveränderlich-
keit steht, sondern auch als Ideal und Norm für notwendig erachtete
Reformen gilt. Man sollte im Fortschritt «eine von Irrwahn und Superstition

gereinigte, der alten noch ungetrennten mehr konforme Kirche
darstellen». Hier zeigt sich der paradoxale Charakter des altkatholischen
Prinzips. Einerseits gilt als katholisch die Kontinuität, anderseits aber

muss man feststellen, dass in der kontinuierlichen katholischen Kirche
Irrwahn und Superstition eingeschlichen sind, es also Diskontinuität
gibt, von der man die Kirche nach der Norm der Alten Kirche reinigen
möchte. Von Döllinger versuchte diese Schwierigkeit zu lösen, indem er
meinte, es gibt nur Fortschritt, wenn man die Kontinuität der wesentlichen

Glaubensaussagen und des Lebens des Glaubens historisch feststellen

kann. Er lehnt die Möglichkeit eines diskontinuierlichen
Fortschritts ab. Aber da kommt die Frage des Hans Frei auf: kann man auf
diese Weise Kontinuität feststellen? Ist das nicht vielmehr ein historisches

Konstrukt zur Legitimierung einer gewünschten Situation oder
vollzogenen Änderung, anstatt ein Beweis der Kontinuität? Wir sollen
die Überlegungen des Matthias Ring ernst nehmen1. Es gibt ja mehrere
Beispiele in der Kirchengeschichte, wo man bei Änderungen eine solche

Kontinuität konstruierte. Als klassisches Beispiel nenne ich den

Übergang der altkirchlichen Busspraxis zur mittelalterlichen Beichte: in
der Beichte sah man eine legitime Fortsetzung der Busse!

Hier tritt das aktuelle Problem von Kontinuität und Diskontinuität
innerhalb von Theologie und Kirche hervor. Wie schon in den Debatten
um Vatikanum I herum geht es in dieser Problematik um die Frage, wie
Tradition geschieht oder geschehen muss. Das führt uns zu der Frage,
wie man das Überlieferte verstehen soll und kann, sowohl in bezug auf
aktuelle Rezeption traditioneller Glaubensinhalte wie auf das damit
zusammenhängende Handeln. Im folgenden will ich dem auch nachgehen:

- der geschichtliche Hintergrund des genannten Paradox bei der
Anwendung des Prinzips «alte Kirche»;

- die dahinter hegende Problematik der Tradition;

- ein Versuch, in hermeneutischer Perspektive das Paradox zu lösen;

- eine Antwort auf die Frage, aufweiche Weise wir das Prinzip «alte
Kirche» anwenden können.
1 Matthias Ring, Ad pristinam normam patrum. Anmerkungen zum alt-katholischen

Reformparadigma, in: A. Berlis/K. D. Gerth, Christus Spes, 1994, 255-265.

46



Das Paradox

Der Kanon des Vinzenz von Lerinum bildet den Hintergrund der Frage
nach der Kontinuität in Lehre und Leben der Kirche. Die Wirkungsgeschichte

dieses Kanons findet ihren Höhepunkt in der nachre forma
torischen Zeit. Er wurde apologetisch verwendet zur Verteidigung der
Glaubenskontinuität der katholischen Kirche als Antwort auf die reformatorischen

Neuerungen2.
Die Frage nach der Norm des christlichen Glaubens war damals akut

geworden wegen der protestantischen Kirchenspaltung. Die jetzt
entstandenen konfessionellen Gruppen wendeten zur Rechtfertigung ihrer
Position die Kriterien von Vinzenz an. Vor allem die katholische Apologetik,

die von der sog. positiven Theologie beeinflusst war, stützte sich auf
sein Traditionsprinzip, indem man versuchte auf historische Weise zu

zeigen, dass es eine ununterbrochene Kontinuität gab zwischen den
altkirchlichen und heutigen katholischen Glaubensgegenständen '. Nicht
nur im Verhältnis zur Reformation wendete man dieses Prinzip an. Auch
innerkatholische theologische Auseinandersetzungen versuchte man mit
den Prinzipien der historischen Kontinuität zu lösen. Bei den
innerkatholischen Gnadenstreitigkeiten zwischen den sog. Jansenisten und
ihren Gegnern spielte das historische Argument eine entscheidende Rolle.

Dabei spielte zur Verteidigung des katholischen Glaubens eine mehr
spekulative und scholastische Art des Argumentierens eine nebensächliche

Rolle.
Man wollte aus historischen Gründen zeigen, dass die katholische

Tradition von der Alten Kirche her bis in die Gegenwart ununterbrochen
und stabil war. Protestanten hatten den Glauben geändert. Man fragte,
wo war ihre Lehre über Eucharistie oder über Rechtfertigung durch
Glauben im Mittelalter?

Die Protestanten jedoch rechtfertigten ihre Reformen durch die Bibel

und die nicht korrumpierte Kirche der ersten Jahrhunderte gegen
die kirchliche Autorität. Die Katholiken und Protestanten fanden so in
der antiquitas einen gemeinschaftlichen Boden zur apologetischen
Diskussion. Wo die eine Partei meinte, der Glaube der Bibel werde in der
jungen Kirche genuin weitergeführt und erst später korrumpiert, meinte

die andere zeigen zu können, wie der heutige katholische Glauben

; O. Chadwick, From Bossuet to Newman. The Idea of Doctrinal Development,

1957.
3 P. Potman, L'élément historique dans la controverse religieuse du XVIe siècle.

1932.

47



identisch sei mit dem der Antiquitas. Forschung der altkirchlichen
Geschichte war der gemeinsame Kampfplatz. Deshalb war Geschichtsforschung

die Vorhut der Theologie und ein Theologe, der nicht in

Kirchengeschichte zu Hause war, war ein schlechter Theologe. Es ist diese
historische Methode zum Nachweis der Kontinuität des Glaubens, welche
Bossuet meisterhaft beherrschte in seiner Apologetik mit den Protestanten,

Er war ein glänzender Repräsentant einer Apologetik, mit der man
meinte, die Evidenz des ungeänderten Glaubens durch historischen
Nachweis in Anspruch nehmen zu können. Nach seiner Meinung war
Änderung des Glaubens ein Zeichen des Irrtums. Die christliche Religion

stammte ganz und vollkommen vom Herrn Jesus Christus, und die

wahre Kirche hat diese Religion unverändert bewahrt als ein Depositum

Veritatis. Gallikanische und jansenistische Theologen waren
gleicher Meinung".

Für das, was zum Glauben gehörte, galt: «semper eadem.» Die Frage
der «perpétuité de la foi» stand im Zentrum des theologischen Interesses

zur Lösung innerkirchlicher wie ausserkirchlicher Fragen. Auch die
Führer der Utrechter Kirche waren dieser Meinung. Dieses Prinzip
jedoch hat eine statische Auffassung von Kirche, Tradition und Glauben

zur Folge, in der man in der «Clerezy» bis 1870 mehr oder weniger
beharrte. Denn obwohl es von den Studien der alten Kirche her Ansätze
gab zur innerkirchlichen Reform, hat man nichts ändern wollen, damit
man nicht als «protestantisch» verleumdet wurde. Kontinuität galt als

wahrhaft katholisch, Diskontinuität als protestantisch und deshalb häretisch.

Es ist aber die Frage, ob man Vinzenz damals recht verstanden
und seinen Satz nach seiner Intention angewendet hat. Es ist naheliegend

vorauszusetzen, dass die damalige kontroverse Situation die

Rezeption des Satzes eingehend bestimmt hat5.

4 Jansenius hat dies klar bezeugt in seiner Behauptung, dass die Theologiepflege
eine Sache des Gedächtnisses und nicht eine Sache des Argumentierens sei. Er

lehnte deshalb die scholastische Methode der Theologie ab in der Meinung, den
Glauben kenne man nur von der Rezeption der als endgültig massgebend
betrachteten Texte. (Wie in der Frage der Gnade die Schriften des Augustinus.) Es
ist nicht erstaunlich, dass in den katholischen Kreisen mit diesem Geistesklima
das Commonitorium des Vinzenz hoch geschätzt und zur Rechtfertigung ihrer
Methode in Anspruch genommen wurde.

5 War dies das Anliegen Vinzenz? Sieben bezweifelt dies und wenn seine
Interpretation des Commonitoriums richtig ist, dann wäre es naheliegend, in der damaligen

Situation nicht einander mit historischen Argumenten zu bekämpfen,
sondern die Probleme mittels konziliärer Beratungen zu lösen. Siehe H.J.Sieben,
Die Konzilsidee der Alten Kirche. 1979, 148-165.

48



Im 18. Jahrhundert änderte sich das intellektuelle Klima. Unter Ein-
fluss der Aufklärung war es nicht mehr möglich, dieses Prinzip der
Unabänderlichkeit und Kontinuität wie Bossuet zu vertreten. Die Geschichtsforschung

geriet in den Bann der Veränderlichkeit und Entwicklung.
Die Frage war, wie diese Entwicklung in der katholischen Theologie

zu rezipieren sei, ohne als protestantisch verleumdet zu werden? Wie
konnte man sowohl die Kontinuität mit der Alten Kirche behaupten
und zugleich Entwicklungen in der Kirche legitimieren? Erneuerung
und Reform nach dem Prinzip der alten Kirche führten zu einer Lösung.
Das Prinzip des «semper eadem» auf Grund des Commonitoriums
schliesst, wie Parmentier gezeigt hat, die Möglichkeit einer Glaubensentwicklung

nicht aus6.

Es lässt sich ein mehr dynamisches Traditionsprinzip von Vinzenz
herleiten. Vinzenz verwendet die Metapher des Weizenkorns und schliesst:

Aussehen, Gestalt und Bestimmtheit mögen neu werden, das Wesen der
Arten aber muss dasselbe bleiben. Es handelt sich nicht um Novitäten,
sondern um eine neue Weise des Formulierens, wie es auf den Konzilien
der Fall war. Es handelt sich nicht um «nova», sondern um «novae». Es

dürfte klar sein: mit diesem Unterschied tritt die Frage, wie Tradition
geschieht, in den Vordergrund. Wie kann und muss man in dem geänderten

sozialen und kulturellen Klima den Glauben weitergeben? Das war
m. E. die brennende Frage hinter der Polemik über die päpstliche Autorität

in Beziehung zu dem päpstlichen Lehramt wie dem Hirtenamt. Das

Prinzip, wie der Glaube weitergegeben werden muss, stand zur Diskussion.

Döllinger nun sah bei den maximalen Infailibilisten das altüberlieferte

Traditionsprinzip gefährdet.

6 M. F. G. Parmentier, Vincentius van Lerinum, de beide Commonitoria, in: Pu-
blicatiereeks Stichting Oud-Katholiek Seminarie 20, Amersfoort, 1989, und
M. F. G. Parmentier, Ignaz von Döllinger und Vinzenz von Lérins, IKZ 81 (1991)
41-58. In der Behandlung dieser Problematik treten in der neueren Forschung
über Döllingers Anschauungen über das Dogma der päpstlichen Unfehlbarkeit
und Jurisdiktion zwei Fragen in den Vordergrund.
Die erste betrifft Döllingers Auffassung der Dogmenentwicklung. Er hat sich

von einer statischen Auffassung, die die eines Bossuet allmählich evoluiert, zu
einer mehr dynamischen Auffassung im Sinne von Newman durchgerungen. In der
Polemik um Vatikanum I war er wieder zu seiner ursprünglichen Auffassung
zurückgekehrt. Die zweite betrifft den inhaltlichen Grund seiner vehementen
Ablehnung des Papstdogmas.
Parmentier weist in bezug auf diese Probleme daraufhin, es sei nicht richtig zu
behaupten, Döllinger habe den vinzentianischen Kanon auf inkonsequente Weise
angewendet.

49



Wie in seiner Diskussion mit der Reformation ist von Döllinger der

Meinung, das Kriterium der rechten Kirche sei die Weitergabe der Tradition.

das Leben des Glaubens in Übereinstimmung mit der Alten Kirche
und die Bezeugung des Glaubens von Bischöfen, die in historischer
Kontinuität mit den Aposteln leben. Sowohl diachron wie synchron sollte es

Übereinstimmung geben. Letzteres aber sah von Döllinger durch die In-
fallibilisten gefährdet. Neuner formuliert: An die Stelle der Tradition in
der apostolischen Überlieferung ist eine vom Glaubensaktualismus des

jeweiligen Papstes abhängige kirchliche Gemeinschaft getreten7. M.a.W.,
was der Papst glaubt, wird «régula fidei», so wie es der Papst betonte mit
seiner Aussage, dass seine Unfehlbarkeit «fundamentale principium ca-
tholicae fidei ac doctrinae» sei. Darin sah von Döllinger einen Bruch in

der katholischen Tradition, vergleichbar mit dem des Protestantismus.
Nicht länger ist Glaubensregel, was die Kirche zu allen Zeiten gelehrt
und im Wendepunkte ihrer Geschichte aufs neue zugestimmt hat. Es
können auch unbekannte Glaubenswahrheiten sein, bei deren Definition

man nicht mehr nach aussen hin sich den Anstrich geben müsste, als

stimmten sie mit dem Glauben der Kirche überein oder dass es sich um
Neuformulierungen des überlieferten Glaubens handelt8.

Darin sah er einen Bruch mit der Tradition und vor allem der Verfassung

der Alten Kirche. Wenn es da Differenzen über Glaubenssätze
gab, meistens hervorgerufen durch Fragen der Inkulturation des christlichen

Glaubens in die damalige Gesellschaft, kamen die Bischöfe der
Ökumene zusammen, um gemeinsam zu beraten und zu entscheiden.
Die Bischöfe erfüllten hier ihre ureigene Aufgabe, Zeugen des Glaubens

als Vertreter ihrer Kirchen zu sein und als Richter des Glaubens
über Abirrungen vom rechten Bekenntnis zu urteilen. So meinte von
Döllinger, dass wie die Reformation von unten die Bischöfe beiseite
geschoben habe, das neue Dogma das Gleiche bewirkte mit. dem Unterschied,

dass nun die Bischöfe von oben beiseite geschoben wurden. Die
Kontinuität im Glauben und in der bischöflichen Struktur wurde
unterbrochen. In diesem Sinne war die römische Kirche nicht mehr die «alte»
wie die vorvatikanische katholische Kirche. Dies dürfte klar sein: von
Döllinger und die damaligen altkatholischen Führer vertraten in ihrer
Ablehnung des Papstdogmas keine Auffassung der Tradition im Sinne
Bossuets. Sie betonten, dass es zu einem Bruch mit dem katholischen

7 P. Neuner, Stationen einer Kirchenspaltung, Frankfurt 1990, 99 ff.
8 Von Döllinger interpretierte das Dogma im Sinne der maximalen Infallibili-

sten. deren Meinung von Pius am besten formuliert sei mit dem Satz: La tradizio-
ne sono io.

50



Traditionsprinzip, das im ökumenischen Konzil ihre legitime Expression

finden dürfte, gekommen war. Deshalb hat ihr ursprüngliches
«Nein» nicht nur historische, sonciern vor allem eine dogmatische Qualität:

die Gemeinschaft der Kirche als synchrone und diachrone Garantin
des katholischen Glaubens, welche verfassungsmässig im Episkopat
sich äusserte, war verlassen worden''.

Klar ist, dass man das Kriterium des Altertums nicht im Sinne von
Nostalgie oder Unabänderlichkeit der Lehre vorbrachte -wie etwa der Protest

eines Bischof Lefebvre gegen Vatikanum II, sondern als einen Pro-

" Dieses Konzilsprinzip stimmt mit dem des Vinzenz überein. Sein Satz aber
wurde von Döllinger nicht als ein Forschungsprinzip, mit dem man a priori den
Glauben sicherstellen könnte, betrachtet. Nebst dem Argument, das Dogma stelle

einen Bruch mit der Tradition dar, hat man auch vorgebracht, die Lehre der
Unfehlbarkeit sei nicht einstimmig akzeptiert. Man muss deshalb an dem Charakter
der Allgemeinheit des Konzils rechtmässig zweifeln.
Im gleichen Sinne soll man nach Parmentier (a.a.O.) die Aufnahme des vinzen-
zianischen Kanons in die Utrechter Bischofserklärung verstehen. Es handelt sich
dabei nicht um ein Formalprinzip zur Feststellung des rechten Glaubens,
sondern vielmehr um ein Materialprinzip, mit dessen Hilfe man feststellen kann, welche

altkirchliche Traditionen als wahr zu bewerten sind auf Grund der drei Kriterien

des Vinzenz.
Mehr oder weniger in Nachfolge Rinkels und Kürys stellt Parmentier fest, dass in
der Erklärung nicht der ganze Inhalt der altkirchlichen Theologie zum theologischen

Forschungsprinzip gemacht wird. Denn wenn man sagt «Wir halten fest an
dem Glauben der Alten Kirche», wird das nachher präzisiert mit den ökumenischen

Symbolen» und den dogmatischen Entscheidungen der ökumenischen
Synoden, Streng genommen betrifft dies nur die trinitarischen und christologischen
Dogmen. Das schliesst selbstverständlich weitere Entwicklungen nicht aus, wie

Küry vor allem in seiner Dogmatik betont. Diese Entwicklungen aber sollen auf
ihre Legitimität gemessen werden an den Grundentscheidungen der Alten
Kirche. Dies sei eine theologische Aufgabe, Nur zwei Lehrsätze werden explizit von
den Bischöfen 1889 verworfen: die Dogmen von 1854 und 1870. Parmentier gibt
dazu den Grund an: Lehrmeinungen in der Richtung dieser Dogmen waren zwar
in der Alten Kirche vorhanden, aber man betrachtete sie nicht als dogmatisier-
bar. Das erste nicht, weil die Würde der Gottesmutter schon durch die Aussage
des Konzils von Ephesus gewährleistet war, und das zweite nicht, weil es sich in
der alten Kirche in der Primatsfrage um kirchenrechtliche Entscheidungen der
Konzilien, also nicht um dogmatische Aussagen handelte. Der Protest richtet
sich deshalb gegen die Dogmatisierung kirchenrechtlicher Ordnungen. So
gründeten die damaligen Altkatholiken ihre Kritik am vatikanischen Konzil auf die

Prinzipien des Vinzenz von Lerinum:

- erstens das Vatikanum I sei nicht ökumenisch, weil nicht alle Kirchen vertreten

waren;
- zweitens: die Frage des Primates war in der alten Kirche kein dogmatisches
Problem. sondern eine Verfassungsfrage.

51



test gegen das altkirchliche Prinzip der Wahrheitsfindung in konziliärer
Beratung. Klar ist auch, class man nach synodaler Beratung zudem mehrere

Reformen und Änderungen in der neuen Glaubensgemeinschaft
durchführte.

In dieser Perspektive leuchtet es ein, dass Küry betonte, es sei nicht
das Programm der altkatholischenKirche, die «alte Kirche» zu repristi-
nieren noch sie nachzubilden. Es geht darum Art und Weise, wie man
den Glauben in der Zeit tradiert, zu bewahren. Darum müssen wir uns
mit der Frage der Glaubenstradition befassen10.

Glaubenstradition

Dass in der Polemik um Vatikanum I die Frage der Glaubensvermittlung

eine wichtige Rolle spielte, habe ich früher schon zu zeigen
versucht11. Innerhalb der katholischen Kirche des 19. Jahrhunderts gab es

Meinungsverschiedenheiten, wie man auf die Moderne zu reagieren habe.

Dabei handelte es sich um Fragen der kirchlichen Reorganisation
wie die der theologischen Orientierung. Beide kamen zusammen in der
Diskussion um die Lehrautorität.

Nicht die Ablehnung aller modernen Entwicklung war im Spiel. Es

gab eine kritische Besorgnis um die Verunsicherung. verursacht durch
die Ausweglosigkeit des modernen sozialen und kulturellen Prozesses.

Anton van Harskamp hat das für die katholische Ekklesiologie gezeigt
in einem Beitrag mit dem aufschlussreichen Titel «Kirchliche Autorität:
Zuflucht für Modernität»12.

Er schliesst an bei der Analyse der Situation des modernen Subjekts
von Foucault. Einerseits ist das moderne Subjekt souverän, Organisator
der Wirklichkeit, anderseits notwendigerweise aufgenommen in oder
gekettet an eine Umwelt, die immer vor und nach dem gleichen Subjekt
existieren wird, da es umweltgebunden ist. Die gleiche Problematik
formulierte schon Hegel in seiner Grundlegung der Normativität. Er kon-

10 Am Schluss seines Referates fragt Pannentier (IKZ a.a.O.) mindestens
implizit sich, inwieweit der Kanon des Vinzenz noch anzuwenden sei angesichts der
neueren Anschauungen und Einsichten in Geschichtlichkeit und Geschichte. Es

gibt zu viele Beispiele, die es klar machen, dass es nicht so einfach sei, die Lehre
der Alten Kirche festzustellen bei den Fragen der Legitimität heutiger theologischer

und kirchlicher Entwicklungen.
11 J. Visser, Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung, IKZ 79 1989) 174-191.
12 Anton van Harskamp, Kerkelijk gezag: vluchtoord voor de moderniteit? In:

Tijdschrift vor Theologie 28 (1988) 135-154.

52



kludierte: das moderne autonome Subjekt ist frei, indem es keine Normen

akzeptiert, welche ihm von aussen her auferlegt werden. So wird
das moralische Fundament im Subjekt selbst gefunden. Dies hat einen
Prozess der ständigen Verinnerlichung zur Folge, der eine unendliche

Regression mit sich bringt. Denn je tiefer man in sich selbst einen Halt
sucht, desto mehr verfliegt das gesuchte objektive Fundament. So ist der
moderne Mensch einerseits selbstsicher als Mass und Meister der Dinge.

anderseits verzweifelt und verunsichert, da er keinen festen Grund
findet.

Van Flarskamp legt dar, wie die Aporien der Modernität innerhalb
der Theologie dazu führten, die kirchliche Autorität als Lösung der
Verunsicherung zu betonen. In Nachfolge Foucaults behandelt er drei Aporien:

Erstens die Aporie des Transzendenten und Empirischen. Einerseits scheint
der Mensch über alles zu herrschen, anderseits bleibt er von empirischen Konditionen

abhängig. Diese Spannung versucht man zu lösen mittels eines Phänome-
non. das zugleich transzendental und empirisch ist. In ihrem transzendentalen
Charakter ist die Kirche darauf angelegt, dem menschlichen Wesen einen letzten
Grund zu geben, sichtbar in ihrer empirischen Gestalt der Autorität.

Zweitens gibt es das herrschende und objektivierende Denken neben dem
nicht Gedachten und nicht Denkbaren. Wenn wir versuchen den tiefsten Grund
unseres individuellen Daseins zu finden, entdecken wir mehr und mehr, wie wir
von externen Faktoren, die nicht von uns vermutet wurden, determiniert sind. Es

drängt sich auf. dass in diesem «ungedachten» Gebiet die Wurzeln unseres eigensten

Daseins sich befinden. Das moderne Subjekt scheint verurteilt zu sein zu
einem nie endenden Gang des Suchens. Diese Unruhe wird von der Kirche
beschwichtigt mit der Behauptung, dass in der von der Kirche vorgehaltenen Lehre
in Essenz der Halt gebende Ursprung der Tradition enthalten ist.

Drittens gibt es die Aporie der Zeit: einerseits betrachtet man sich als

Ursprung seines Daseins, anderseits wird man konfrontiert mit der Tatsache, dass

dieses Dasein ausserhalb sich selbst seinen Grund hat. Das lässt sich wie folgt
erklären: in der prämodernen Auffassung der Geschichte bildeten die Vergangenheit

und die Gegenwart ein Kontinuum. Die Vergangenheit war ein Reservoir
mit Geschehnissen, die sich in der Gegenwart prinzipiell wiederholen könnten.
Oder es gibt grosse Gestalten und wichtige Geschehnisse, die für die Gegenwart
exemplarisch bleiben. Es handelt sich um ein Kontinuum: semper eadem. Durch
Verzeichnis und Erzählen wird diese Exemplarität bewährt.

Singularisierung und Zeitlichkeit als Befristung durchqueren diese Kontinuität:

Das bedeutet einerseits, dass die Geschichte betrachtet wird als eine Macht,
die nach einem geheimen oder erkennbaren Plan die Welt in eine bestimmte
Richtung treibt, anderseits dass jedes Ereignis als einmalig und unwiederholbar
betrachtet wird.

Dies kann sowohl Hoffnung auf eine bessere Welt als auch eine weitere
Verfremdung der Vergangenheit erwecken: durch ihre Einmaligkeit werden die Ge-

53



schehnisse mehr und mehr fremd und für uns unerkennbar. Diese Spannung wird
in der Kirche aufgehoben einerseits durch die Betonung, dass im kollektiven
kirchlichen Bewusstsein der von Christus angefangene Glaubenssinn (sensus fi-
delium) als ein dynamisches Geschehen die Wahrheit der Christusoffenbarung
sich fortsetzt. Anderseits durch die Überzeugung, dass der Inhalt dieses sensus fi-
delium von sichtbarer Autorität festgelegt wird.

Die Probleme der Modernität versuchte man zu lösen mittels der
Beschwörung unzweifelhafter Autorität. Aber diese Lösung ist nicht der
Problematik der Modernität entgangen. Im Willen, Sicherheit zu garantieren

mittels einer unbezweifelbaren Autorität, überwindet man die

Unsicherheit nicht. Man bestätigt sie vielmehr. Auch das Infallibilitäts-
dogma von Vatikanum I und vor allem die von den Infallibilisten
befürwortete Lösung ist von der Modernität geprägt. Denn man versucht in

einem Subjekt die Garantie der Glaubenssicherheit zu finden. Die Unhalt-
barkeit dieser Lösung führte zum Vatikanum II, in dem eine der wichtigsten

Diskussionsfragen die der Tradition war, eine Frage, die auch heute
noch an Aktualität nichts verloren hat.

Wie geschieht Tradition?13

Christliche Tradition umfasst sowohl den Prozess des Tradierens, das

«tradere», wie den Inhalt des Tradierens, das «traditum». Beide sind
aufeinander bezogen: der Prozess des Überlieferns bedeutet nicht, dass

man vorgegebene Inhalte einfach weitergibt und ohne weiteres akzeptiert.

Es geht im Traditionsprozess darum, dass die Empfänger, deren
Situation geschichtlich immer von der vorhergehenden Generation
unterschieden ist, die Relevanz des Glaubensinhaltes erfahren. Tradition
heisst dann das Überlieferte so zu formulieren, dass das «traditum» in
der neuen Situation seine Lebensbedeutung bewährt. Das «Wie» der
Tradition ist dann ebenso wichtig wie das «Was» der Tradition. Beide
bleiben aufeinander bezogen. In seiner Unterscheidung von Traditionalismus,

Reformismus und Progressismus gibt Pot!meyeru die verschiede

nen Auffassungen in der heutigen theologischen Diskussion wieder.
Der dynamische Charakter der christlichen Tradition wird als

Reformation angedeutet. Erneuerung ist ein christliches Grundwort. Das

13 D. Wiederkehr (Hrsg.), Wie geschieht Tradition? Überlieferung im Lebens-

prozess der Kirche. Q D. 133. Freiburg. 1991.
14 H. J. Pottmeyer, Die Suche nach der verbindlichen Tradition und die

traditionalistische Versuchung der Kirche, in: D. Wiederkehr, a.a.O., 89-110.

54



hängt nicht nur mit dem geschichtlichen Charakter der christlichen
Botschaft zusammen, sondern auch mit dem Faktum, dass das Wort Gottes
auf menschliche Vermittlung angewiesen ist und deshalb ständig der

Erneuerung bedarf. Denn menschliche Vermittlung schliesst prinzipiell
aus, dass eine bestimmte Glaubensaussage oder Glaubensform die von
Gott herkommende Offenbarung völlig oder absolut zum Ausdruck
bringen kann. Schon bei der apostolischen Überlieferung ist das der
Fall. In einem kernigen Spruch wurde dieses Traditionsgeschehen von
Stalcler so formuliert: Der Apostel verkündigte das Christusereignis,
indem er die Lebenswirklichkeit vom Christusereignis her interpretierte,
und das Christusereignis, indem er es in den Kontext seiner Welt- und
Lebenserfahrung stellte15. In der apostolischen Tradition geht es also um
eine Doppelbewegung oder eine Interaktion zwischen dem verkündigten

Christusereignis und meiner/unserer Lebenswirklichkeit. Es geht
von dieser Lebenswirklichkeit auf das Christusereignis hin und vom
Christusereignis auf unsere Lebenswirklichkeit. Das heisst: Tradition ist
ein dialektischer Prozess der Interpretation. Es gilt, in jeder Wirklichkeit

und historischen Situation das Wort Gottes zum Verstehen zu bringen.

Schillebeeckx hat in seiner Diskussion mit den vatikanischen Behörden

dieses Prinzip der Tradition kernig formuliert, indem er Thomas
von Aquino zitierte: Quid quid recipitur, in modum recipientis recipitur
(Alles was jemand empfängt oder versteht, versteht er nach der Art seiner

Fähigkeit zu verstehen)u. Das kann in mehreren Weisen verdeutlicht
werden.

Erstens: die Bedeutung von Aussagen sind nicht in jeder Epoche
gleich. Zum Beispiel: unter «Person» und «Natur» hat man zur Zeit des

Chalcedonense etwas anderes verstanden, als was heute in unserer Welt
geläufig ist. Von Theologen wie de Lubac und Walgrave ist überzeugend
angegeben worden, dass die Verurteilungen von Baius und Jansenius

auf sprachlichen Missverständnissen beruhten. Baius wie Jansenius
zitierten wörtlich Augustin und sogar Thomas von Aquin. Aber deren

Verwendung anthropologischer Begriffe wurden damals von ihren Gegnern

im neuen kulturellen Kontext verstanden, so dass man in ihren
Schriften genau das las, was Augustin und Thomas nie intendiert hatten.

Zweitens: es gibt eine Spannung zwischen Glaubensaussagen welcher
Art auch und dem Ganzen der Offenbarungswirklichkeit, wie sie von

15 K. Stalder, Autorität im Neuen Testament, in: Die Wirklichkeit Christi erfahren.

Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung für die Existenz von
Kirche heute, 1984. 162.

16 E. Schillebeeckx, Theologisch Testament, Bilthoven 1994, 62.

55



uns gekannt und erfahren wird. Es gibt keine immer gültigen Glaubensaussagen:

sie sind reformierbar. Es handelt sich also um einen ständigen
Prozess der Wahrheitsfindung. Dies hängt damit zusammen, dass wir
die Wirklichkeit nur perspektivisch kennen.

Drittens: man ist immer bei der Formulierung von Glaubensaussagen
und der Gestaltung von Glaubensformen abhängig vom gesellschaftlichen,

kulturellen und ideologischen Kontext. Das heisst: Aussagen in

einer bestimmten historischen Periode können nicht ohne weiteres in

einer späteren ohne Neuinterpretation wiederholt werden.
Viertens: es gibt die Forderungen der Kommunikationssituation. Damit

das Christusereignis lebendige Bedeutung für neuere Generationen
und mehrere Völker hat, soll man es übersetzen oder inkulturieren17. Es

gibt in diesem Traditionsprozess zwei Gefahren. Einerseits das Absolu-
tieren und Sakrosankterklären einer bestimmten historischen Gestalt
der Tradition. In unserer Zeit war dies der Fall mit dem Protest gegen
Vatikanum II vom französischen Kardinal Lefebvre. Anderseits ein

progressives Vorausgehen, ohne neue Einsichten an vorhergehenden
Traditionen zu prüfen18.

Zusammengefasst: Tradition ist nicht eine Weitergabe tradierter
Inhalte, welche aus Sätzen bestehen, deren Wahrheit durch ein formal
betrachtetes Lehramt garantiert ist, sondern ein Geschehen der (personalen)

Kommunikation zwischen den Gläubigen in bezug auf die
Selbstkommunikation Gottes. In der Gemeinschaft untereinander vermittelt
man die Gemeinschaft mit Gott, wie diese ihre Gestalt gefunden hat im
Leben Jesu Christi. Inhalt, Träger und Traditionsgeschehen soll man in

Beziehung zueinander betrachten. Wenn der Glauben tradiert wird,
geht es nicht um reine Verbalüberlieferung, sondern um ein Geschehen,
in dem Gott für den Empfangenden sich in Jesu Christo als gnädig
erweist. Das bedeutet, dass es nie eine Gestalt geben kann, in der ein für
allemal das Heil garantiert ist. Damit das Wort «geschehen» kann, muss
die jeweilige Gestalt der Überlieferung je neu auf den Hörer und die
Zeichen der Zeit interpretiert werden. Das führt zu der Aufgabe der ständigen

Auslegung, damit die in Jesu Christo geschehene Selbstmitteilung
Gottes in jeder historischen Situation gegenwärtig wird und zur Kommunion

mit Gott und in ihm mit den Menschen führt.

17 E. Schillebeeckx, Breuken in christelijke dogma's, in: Marga van Keulen

(Red.), e.a. Breuklijnen, Grenservaringen en zoektochten, 1994, 15-51.
18 J. Pottmeyer, Die Suche nach der verbindlichen Tradition und die traditionalistische

Versuchung der Kirche, in: Wiederkehr a.a.O.. 89-110.

56



Tradition und Umbruch

Dies geschieht nicht ohne Problematik, wie die frühe Geschichte der Kirche

zeigt. Schon von Anfang an hat es Spannungen gegeben wegen des

Fortgangs des Evangeliums in unterschiedlichen sozialen und kulturellen

Kontexten. Klassisch für diese Problematik der Pluralität der sich
bildenden lokalen Kirchengemeinschaften ist der Konflikt von Paulus mit
den Judenchristen. Ihre Lösung fand diese Problematik im sog. Apostelkonzil.

wie das von Lukas bezeugt wird. Da kommt es - es wird dem
Heiligen Geist zugeschrieben - zu einem Konsens der Anwesenden
untereinander, welcher validiert wird mit Berufung auf den Propheten. Dies
wird zum Muster, wie man mit der Pluralität umgehen soll, die mit dem
Überliefern gegeben ist. damit man zur verbindlichen Tradition kommt.
Es handelt sich darum, im Austausch der unterschiedlichen Erfahrungen

zur Übereinstimmung zu kommen, Konsens zu erreichen. Dieser
primär synchrone Konsens wird geprüft und validiert am diachronen
Konsens. Dabei braucht es sich nicht um Ähnlichkeit zu handeln,
sondern um den tieferen Sinngehalt des Überlieferten. Dieses Traditionsgeschehen

wird auch definiert als der Prozess der ständigen Wahrheitsfindung

der Kirche, in der alle Gläubigen mit unterschiedlichen
Verantwortlichkeiten Mitträger sind19. Pottmeyer weist darauf hin, dass in dieser

Sicht der Tradition der Hermeneutik als Lehre der Interpretation
eine besondere Bedeutung zukommt. «Die Heilsbedeutsamkeit der
christlichen Botschaft, ausgelegt im Blick auf die konkreten Hörer, ihre
Nöte und Hoffnungen, ist deshalb das leitende Kriterium jeder Auslegung,

das Sinnkriterium der verbindlichen Tradition... Und ein anderes

Kriterium ist die historische Rückfrage und Exegese, da sie zur Erkenntnis

des Traditionsgeschehens beiträgt und die Sinnintention der Zeugen
und ihre Zeugnisse zu entdecken hilft.»10

So ist es naheliegend, dass wir uns kurz mit den hermeneutischen

Aspekten befassen, die für unser Thema wichtig sind.

19 Stalder, Wie bleibt die Kirche in der Wahrheit?, a. a.O,. 239-244.
20 J. Pottmeyer, a. a. O,, 110.

57



Henneneiitische Aspekte-'

Wie gesagt handelt es sich im Traditionsgeschehen um den diachronen
wie synchronen Konsens. Im ersten Fall betrifft es meistens Texte. In
der Forschung wird die Alte Kirche uns mittels schriftlicher Dokumente
zugänglich. In unserem Trachten, in Übereinstimmung mit der Alten
Kirche zu leben und zu handeln, sind wir auf schriftliche Zeugnisse
angewiesen, die wir interpretieren müssen. Mit den Regeln der Interpretation

und der Frage des Verstehens und der Verstehenshorizonte befasst
sich wie erwähnt die Hermeneutik. Aber wie Matthias Ring zeigt, wenn
man «alte Kirche als Norm für Reformen» oder für authentische Tradition

versteht, stösst man auf Schwierigkeiten. Das hängt zusammen mit
dem Vorverständnis, mit dem wir an überlieferte Texte herangehen. So

projizierte man sich in der Geschichte eine Kirche, welche befreit war
von den zeitgenössischen Missständen22.

Können wir dann überhaupt nicht einen zuverlässigen Zugang zu
historischen Texten finden und werden die und die Wirklichkeiten, nach

denen sie verweisen, von uns nur subjektiv erfasst?
Es ist vor allem das Verdienst von Gadamer, gezeigt zu haben, dass

wir immer von unserem im Sozialisationsprozess gebildeten Verstehens-
horizont intuitive Begriffe bilden, mit denen wir unsere Welt verstehen.
Wir haben vieles auf dem Schoss unserer Mutter gelernt, wie der Philosoph

Hare treffsicher formuliert23. In der Konfrontation mit Texten, welche

aus andern historischen Welten stammen, werden wir uns unserer
Vorurteile bewusst. Diese Bewusstwerdung ist mehr oder weniger die

Bedingung für eine Art hermeneutischer Dialog. In diesem Dialog
entdecken wir nicht nur das historische Bestimmtsein der zu interpretierenden

Texte, sondern auch mittels einer Art «Erinnerung» das Bestimmtsein

unserer Vorurteile. Sie sind mitgebildet von der Tradition, in der
wir stehen. Nicht die Eliminierung unserer historischen Situation noch
die Negation unserer Vorurteile führen zu einer kreativen Interpretation

historischer Texte. Diese geschieht nur mittels der Verschmelzung

21 Die folgenden Betrachtungen sind für die behandelte Problematik ziemlich
kurzgefasst. Eine weitere Darlegung wäre notwendig, würde aber den Rahmen
des Vortrages übersteigen.

22 M. Ring, Ad pristinum norman patrum (a. a. O.).
22 So Hare zitiert bei Vincent Brummer, Wijsgerige Theologie als conceptuelc

herinnering, in: Over een persoonlijk God gesproken, 1988, 23.

58



der Horizonte, deren wir im Interpretationsprozess uns bewusst geworden

sind; der Horizont des Textes und derjenige unseres aktuellen Ver-
stehens. In dieser Verschmelzung aktualisiert sich auf kreative Weise die

Tradition, indem nicht das Historische rein reproduziert noch unser
Vorverständnis bestätigt wird. Im kritischen Dialog zwischen beiden tritt
etwas Neues hervor. Es handelt sich nicht um die Reproduktion von dem,
was schon vorhanden war: meine aktuellen Vorurteile können in diesem

Dialog korrigiert werden. Auch gibt die aktuelle Interpretation dem
Überlieferten eine neue Bedeutung.

Dies im Gegensatz zu der sog. alten Hermeneutik eines Schleiermacher, der
meinte, man werde dann der Bedeutung eines Textes gerecht, wenn man sich die
ursprüngliche Intention des Verfassers zu eigen mache. Dies geschieht durch die
Eliminierung der eigenen historischen Situation, indem man den historischen
Kontext des Autors auf disziplinierte Weise rekonstruiert.

Die Gedanken Gadamers wurden von Paul Ricœur weitergeführt24.
Er unterscheidet die Eigenart von geschriebenen Texten vom ursprünglichen

Sprechen, indem er Verwendung der Sprache und System der

Sprache unterscheidet. Verwendung der Sprache ist Sprache als Geschehen.

Sprachgeschehen umfasst sowohl gesprochene als geschriebene
Sätze. Es zeichnet sich aus durch: 1. Verwirklichung in der Zeit und in
der Gegenwart. 2. Es fördert ein Subjekt: wer spricht? 3. Es referiert an
eine Welt: es geht über etwas. 4. Es richtet sich an jemanden, den

Gesprächspartner25.

1. Sprachgeschehen ist zeitlich bedingt. Das gesprochene Wort ist

flüchtig: es soll schriftlich festgelegt werden. Was festgelegt wird, ist
jedoch nicht das Sprachgeschehen, sondern «das Gesagte», die Bedeutung

des Sprachgeschehens.
2. Beim Sprechen fallen Meinung und Bedeutung der Sprache zusammen:

Der Satz referiert unmittelbar den Sprecher. Im geschriebenen
Text aber fallen die Meinung des Autors und die Bedeutung des Textes
nicht mehr zusammen. Der Text hat ein Surplus an Bedeutung: die

Meinung des Autors ist weniger wichtig als die spätere Interpretation.
3. Sprachgeschehen weist auf eine Umwelt hin. Im Akt des Sprechens

ist diese unmittelbar anwesend. Auch geschriebene Texte weisen auf
eine Welt hin, aber nicht nur auf die der Gesprächssituation, sondern

24 Paul Ricœur, Hermeneutics and the Human Sciences. 1981/1989.
25 Hier verwende ich die Zusammenfassung über Ricœurs Auffassungen von

Gerben Heitink, Praktische Theologie. 1993, 139 ff.

59



auf eine breitere, oft historische Umwelt, wie wir z.B. sprechen über die
Welt des Altertums. Diese durch die Texte aufgedeckte Welt erhellt
unsere eigene Welt oder eröffnet für uns neue Möglichkeiten. Sie gibt unserem

In-der-Welt-Sein eine neue Dimension.
4. Im Dialog handelt es sich um einen direkten Kontakt mit dem

Gesprächspartner. Das geschriebene Wort aber richtet sich an viele nicht
nur im Raum, sondern auch in der Zeit.

Auf Grund dieser Unterschiede sind geschriebene Text offen für weitere

Interpretation und Bedeutungen, die die Meinung des Autors
übersteigen. So bekommen Texte in der Geschichte ihre Wirkung.

Ricceur deutet diese Differenz zwischen gesprochenen und schriftlichen

Texten an mit dem Ausdruck «Distanciation». Der Unterschied
hat für ihn auch grosse Bedeutung bei der Interpretation von Texten. In
der Interpretationslehre gibt es zwei Meinungen über die Verweisungsdimension

des Textes. Man kann sich vom Urteil der Referenz enthalten
und den Text an und für sich als ein geschlossenes Ganzes betrachten.
Oder man kann versuchen, die tieferen Verweisungen des Textes zu
entfalten. Im ersten Fall handelt es sich um Erklären, im zweiten um Verstehen.

Da Gadamer in der Interpretation vor allem das Verstehen betonte,

hat man ihn kritisiert: er sei nicht geschützt vor Subjektivität in der
Interpretation. Man liest, was man lesen will.

Ricceur versucht beide Lesearten zu kombinieren und das Dilemma
von Erklären oder Verstehen in der Interpretation zu überwinden.

Man fängt an mit Verstehen, das heisst man vermutet nur, was der
Text bedeutet. Diese Vermutung wird mittels strukturalistischer Analyse

der Sätze geprüft. Diese Prüfung kann die Bedeutung der Sätze und
des Textes ans Licht bringen. Nicht als eine Bedeutung, welche im Satz

verborgen war, sondern als eine, die aus der Tiefenstruktur des Satzes

hervortritt. Das heisst: die Bedeutung des Textes ist mit der Analyse
nicht erledigt. Dazu kommt noch die neue Lesung des Interpreten, welche

mittels Elorizontverschmelzung die mit dem Text gegebene tiefere
Bedeutung ans Licht bringt. Diese Interpretation aber ist an die Analyse

gebunden. Angewandt auf unsere Frage bedeutet es: mittels genauer
Forschungsmethoden ans Licht gebrachte Fakten aus der Vergangenheit,

das Alte, ist ein notwendiger Schritt, um ihre Bedeutung für unsere
Situation zu erhellen. Aber das bedeutet nicht, dass es um ein «semper
eadem» geht. Neue Perspektiven können aufleuchten. In diesem Sinne

gilt: keine Reform oder Erneuerung ohne Rücksicht auf diachrone
Kontinuität. Das heisst jedoch nicht eine blosse Wiederholung des Vorhergegangenen.

Die Feststellung dieser Kontinuität oder die Autorität der

60



Tradition kommt nicht zustande ohne einen synchronen Konsens. Man
kann die Verbindlichkeit der Tradition einer Gemeinschaft - und darum
handelt es sich in der Kirche - nicht anerkennen ohne synchronen Konsens.

Das sog. Apostelkonzil gibt uns das Muster. Man bemühte sich um
Einstimmigkeit und erreichte diese. Wie wichtig das im Prozess der
Wahrheitsfindung ist. hat Stalder vor allem in Beziehung zur Autoritätsfrage

erörtert26. Auch für unsere Frage ist seine Argumentation
unverzichtbar. Bei dieser Wahrheitsfindung geht es nicht nur um wörtliche
Übereinstimmung mit vorherigen Formulierungen. Man muss die
Sache «neu» aussagen. Nun argumentiert Stalder im Verhältnis zu der

Wahrheitsfindung primär aus trinitarischer Sicht. Diese dient ihm als

anthropologische Grundlage. Der Mensch ist wesentlich nicht ein Einzelwesen

oder eine Monade, sondern von Gemeinschaft und Einheit her
auf Gemeinschaft und Einheit hin konstitutiert. So vertritt er die Auffassung:

Mensch und Person wird man in Beziehung zu andern. Auch unsere

Kenntnis der Umwelt und unser Bewusstsein kann man nicht als eine
Entität an und für sich betrachten, sondern sie bilden sich in der Interaktion

mit den andern. Bewusstsein kann man nur von der Intersubjektivi-
tät her verstehen. Hier stellen sich noch viele anthropologische, philosophische

und psychologische Fragen, die ich hier nicht behandeln kann27.

Nur dies sei gesagt: das «Ich» ist kein geschlossenes Atom, in dem
bestimmte Sprachkoden und Impulse eingeschlossen sind, das von dieser
Innerlichkeit her reagiert, kommuniziert und begehrt. Das Innerliche
des Ich entsteht in Beziehungen mit Menschen, mit der Geschichte und
der Natur. Das Bewusstsein, ein Individuum zu sein, entspringt der
zwischenmenschlichen Kommunikation. Wo und wann diese Bildung
stattfindet, ist entscheidend für mein Bewusstsein und meine Sicht auf die
Wirklichkeit. Kernig gesagt: der Mensch ist ein Knotenpunkt von
Beziehungen, eine Stelle, an der verschiedene Linien zusammenkommen. Er
ist entstanden und aufgenommen in einem Netzwerk der Kommunikation

mit andern.
Dass die Bildung abhängig ist von Unterschieden in Raum und Zeit,

zeigt sich darin, dass gleiche Phänomene von verschiedenen Menschen je
nach kultureller oder sozialer Zugehörigkeit aufganz verschiedene Weise

26 K. Stalder, a.a.O.. 170ff.
r Siehe meine Abschiedsrede «Ik en de Ander of de Ander en Ik. Over indivi-

dualiteit en pastoraat», in: Omgaan met de ander. Utrecht. 1994, 21-42 und die
dort erwähnte Literatur.

61



oder sogar als etwas Verschiedenes oder überhaupt nicht zur Kenntnis
genommen werden2*.

Diese Verschiedenheit, mit der man die Wirklichkeit betrachtet, ist

der Erfolg von jahrhundertaltem Werk oder das Ergebnis ideologischen
Kampfes und kann zerstörerisch gross sein. Diese Unterschiede und

Gegensätze der Wirklichkeitsauffassung können aber in der Erfahrung
eines Sich-gegenseitig-Verstehens, Sich-im-andern-Wiederfindens zu neuer

Gemeinsamkeit führen. Nach Stalder hat konziliäre Beratung diese

Entdeckung der Gemeinsamkeit und Gemeinschaft zum Ziel. «In der

Findung der neuen Einsicht muss es zur Neuentdeckung der alten
Gemeinsamkeit des Bewusstseins und zu gegenseitigem Sich-Verstehen kommen,

also zur Intersubjektivität der Erkenntnis und des Wollens. Und, da

es in der Erlösung um Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott und
den Menschen geht, kann die Intersubjektivität nicht nur eine wünschenswerte

Zutat sein; sie muss ausgesprochen oder nicht, mit zum Inhalt der

gewonnenen Einsicht gehören.»29 Was geschah auf dem Apostelkonzil, in
dem man Meinungsverschiedenheiten zu lösen versuchte? Man tauschte

die Erfahrungen aus, die innerhalb verschiedener kultureller Kontexte

entstanden waren, und fand eine neue Gemeinsamkeit in altüberlieferter

Prophétie. Dabei deckte die neue Erfahrung eine bisher nie
gekannte Bedeutung des Altüberlieferten auf, und wurde das, was man als

neu erfuhr, im Sinne der Tradition interpretiert. Und indem man sich
über diese Sicht des Geschehens einigte - nicht mittels Abstimmung,
sondern mittels Einstimmigkeit - setzte man die Tradition der Gemeinschaft

fort und verifizierte das für die zu lösende Problematik neu Gefundene.

Daraus zieht Stalder die wichtige Schlussfolgerung, dass keine Frage

für alle Zeiten entschieden sei. Das Bekenntnis der Kirche ist nicht
unmittelbar identisch mit den Fragen von heute - gerade das Be-
wusstwerden der Fragen ist von grosser Bedeutung - und mit den
Antworten, die wir suchen. Aber zum Verständnis der neuen Fragen und
zum neuen Verständnis der Wirklichkeit gehören immer auch die alten

Fragen und Antworten. Mit den neuen Fragen und Antworten sind
immer auch die alten Fragen und Antworten verbunden. Bei dieser
Einstimmigkeit kann man wie bei der Rezeption von Texten von einer
Verschmelzung der Verstehenshorizonte sprechen, indem die Tiefenstruktur

des Phänomens, um das man streitet, hervortritt und zu neuer
Gemeinsamkeit führt. Das hermeneutische Prinzip kann so auf Lebensäus-

29 So Stalder. a.a.O.. 180.

"'A.a.O.. 181.

62



serungen angewandt werden. Von diesen Überlegungen her versuchen
wir eine Antwort zu geben auf unsere Frage; wie soll man die Berufung
auf die Alte Kirche heute verstehen?

Alte Kirche als hermeneutisches Prinzip

Warum befasse ich mich ausführlich mit der hermeneutischen
Interpretationslehre von Gadamer, Ricœur und anderen? Weil sie uns die
Möglichkeit bietet, das, was man damals mit der Berufung auf die Alte Kirche

meinte, neu zu verstehen. Dabei braucht man die erkenntnistheoretische

Kritik von Ring und Stalder nicht zu verwerfen, wie Oeyen po-
niert. Denn auch in der historischen Forschung geht es immer um
Vermutungen, welche methodisch geprüft werden sollen. Man kann, wie
oben gezeigt wurde, die Bedeutung historischer Texte nicht nur vom
Kontext der damaligen historischen Kontexte ableiten, sondern man
muss sie von ihrer Tiefenstruktur her verstehen.

Neuformulierungen, die man zuerst als Diskontinuität mit dem
Altüberlieferten erfährt, werden mittels tiefenstruktureller Analyse als

Garanten der Kontinuität entdeckt. Ein Thema, das wie ich meine weiter
erarbeitet werden soll, damit die Aktualität des altkatholischen Prinzips
sich bewährt. Eine neue hermeneutische Sicht würde sowohl die Aktualität

des jansenistischen Anliegens als auch die des damaligen Protestes
der altkatholischen Väter ans Licht bringen. Es geht dabei um die Frage,
wie in der Praxis die Kirche in der Wahrheit bleiben soll. In der innerka-
tholischen Kontroverse über diese Frage handelte es sich nicht um einen
Unterschied der Konzeptionen, sondern um eine andere Praxis. Die
kirchliche Wahrheitsfindung, so meinten die altkatholischen Väter,
kann nie von einer einzigen Person abhängig sein, denn ein Individuum
kann nie Garantie der Wahrheit sein. Und wie gezeigt verlangte man in
der Verunsicherung der Moderne eine solche Autorität. Man hat die Praxis

der altkirchlichen Wahrheitsfindung und Konfliktlösung verlassen,
meinten die altkatholischen Väter. In diesem Sinne möchte man «alt»
bleiben. Das hiess aber nicht, dass alles beim alten bleiben musste. Man
sah sich vor die Aufgabe gestellt, auf die damalige an die Kirche gestellte

Herausforderung eine Antwort zu geben. Man hat das auf «altkirchliche»

Weise versucht. Dies führte zu notwendig erachteten Reformen.
Und als es Meinungsverschiedenheiten gab, hat man wiederum auf
«altkirchliche Weise» versucht, die Gemeinschaft zu bewahren. Dies führte
zur Gründung der Utrechter Union. Wo man heute in der ökumeni-

63



sehen Begegnung der Kirchen sehr oft die eigene Position kritisch auf

Einseitigkeit prüft und diese zu korrigieren versucht, damit innerhalb
der heutigen kulturellen und sozialen Bedingungen Gemeinschaft
bewahrt und neu erfahren wird, scheint es mir eine Herausforderung für
Altkatholiken zu sein zu zeigen, wie dieses altkirchliche hermeneuti-
sche Prinzip der Wahrheitsfindung sowohl für unsere eigene Problematik

wie für unsere Beziehung zu anderen Kirchengemeinschaften aktuell

und nützlich sein kann.

Zeist Jan Visser

Bibliographie

Hans-Jürgen van der Minde: Für ein of¬

fenes Christentum. Mit einem Beitrag

von Eugen Drewermann, Kirche

der Zukunft - Zukunft der Kirche.

Kösel-Verlag München 1994.

Was die Verfasser dieses ebenso
kirchenkritischen wie Mut zum
Aufbruch weckenden Buches verbindet,
ist nicht nur die in der gemeinsamen
Studienzeit wurzelnde Freundschaft,
sondern das Leiden am desolaten
Zustand heutiger Kirchen. Unabhängig
voneinander weisen sie den Weg aus
verkalkten Kirchenstrukturen und
der Engführung eines traditionellen,
nicht mehr zeitgemässen Konfessionalismus

in die befreiende Weite eines
offenen Christentums. In seinem 1992

vor der deutschen altkatholischen
Geistlichenkonferenz gehaltenen Vortrag

plädiert Drewermann für eine

«Religionsform von morgen», die bei
der Jugend, aber auch bei den der Kirche

Entfremdeten nur Akzeptanz
findet, wenn sie «integral» ist. Mit ihrer
Hilfe finden junge Menschen den Weg
zu einer psychologisch integrativen
Form zu leben. Im Sinne «integrativer
Ökologie» gibt sie den Menschen wieder

eine Heimat in der Natur. Beinahe

visionär mutet Drewermanns Postulat
eines Christentums von morgen als

integrierender Kraft zwischen Kulturen
und Konfessionen an.

Im Hauptteil des Buches stellt H.-J.
van der Minde den Altkatholizismus
als eine viel zu wenig beachtete Form
des «alternativen Katholizismus» vor.
Der auf das Wesentliche konzentrierte

geschichtliche Überblick weist auf
die nach wie vor aktuellen Grundanliegen

der altkatholischen Bewegung
hin. Die ihr sozusagen schon in die

Wiege gelegte ökumenische Offenheit
prädestiniert sie geradezu als «Kirche
der Progression» und zur Geburtshelferin

«für ein offenes Christentum».
Trotz numerischer Kleinheit aller

altkatholischen Kirchen attestieren
Drewermann wie van der Minde ihr
eine aussergewöhnliche Potenz, deren
Umsetzung heute ebenso wichtig
wäre wie vor 120 Jahren. Biblische
Aspekte zur Priesterweihe von Frauen,
die wichtigsten altkatholischen
Dokumente, eine Zeittafel sowie die geogra-
fische Karte Deutschlands mit den
markierten Standorten altkatholischer

Gemeinden runden das Buch
sinnvoll ab.

Hans A. Frei

64


	Die alte Kirche als hermeneutisches Prinzip

