
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 1

Artikel: Die alte Kirche als Norm nach Döllinger und seiner Schule

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Alte Kirche als Norm nach Döllinger und seiner Schule*

1. Döllingers theologische Sicht der alten Kirche

Nach seiner Rückkehr von Rom empfing am 21. Juli 1870 der Erzbi-
schof von München und Freising, Gregor von Scherr, die Münchener
Theologische Fakultät unter der Führung Döllingers. Der Erzbischof,
der auf dem 'Vatikanum I zu der Minderheit gehörte, die vor der letzten

Abstimmung von Rom abgereist war, sprach jetzt für die Annahme der
Dekrete: «Wir können nichts anderes tun, als uns darein zu ergeben.»
Am Schluss der Audienz sagte er zu Döllinger: «Wollen wir also aufs

neue für die Heilige Kirche zu arbeiten anfangen?» Döllinger antwortete
nicht ohne Schärfe: «Ja, für die alte Kirche.» Der Erzbischof sagte dazu:

«Es gibt nur eine Kirche, keine neue und keine alte.» Darauf Döllinger:

«Man hat eine neue gemacht. »]

Mit grosser Deutlichkeit hatte Döllinger in diesem für ihn entscheidenden

Augenblick den Begriff der Alten Kirche in den Mittelpunkt
gerückt.

Das kann nicht wundern, wenn man die Schriften, die er vor und während

der Kirchenversammlung veröffentlichte, kennt. Schon seine

anonym im Oktober 1869 veröffentlichten «Erwägungen für die Bischöfe
des Conciliums» beginnen mit den Worten:

«Die katholische Kirche hat in vergangenen Jahrhunderten stets im
Gegensatze gegen beabsichtigte Neuerungen den höchsten Werth auf
das Alter und die Unveränderlichkeit ihrer Glaubenslehren gelegt. Sie

hat es zugleich als einen großen Vorzug und als eine heilige Pflicht
betrachtet, daß in ihrem Schooße nur das gelehrt und bekannt werde, was
alle Zeit, überall und von Jedermann geglaubt worden ist. Wenn sich

von einer Lehre nachweisen läßt, daß sie während mehrerer Jahrhunderte
nicht vorhanden oder nicht Bekenntniß der ganzen Kirche gewesen,

daß sie zu einer gewissen Zeit erst entstanden sei, und wenn diese Lehre
nicht mit logischer Nothwendigkeit als unabweisbare Consequenz in
anderen Glaubenssätzen potentiell enthalten ist, - dann ist diese Lehre
vom katholischen Standpunkte aus schon gerichtet, sie trägt das Brand-

* Referat gehalten am S.September 1995 bei der Internationalen Altkatholischen

Theologenkonferenz in Friedewald.
1 /. Friedrich, Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen

Nachlasses, Bd. III, München 1901, 547.

26



mal der Illegitimität an der Stirne, sie darf und kann nie zur Dignität
einer Glaubenswahrheit erhoben werden.»2

Döllinger baute hier auf den Satz des Vinzenz von Lérins: «Was überall,

immer und von allen geglaubt worden ist, das ist wahrhaft
katholisch.»3 Dieses Prinzip hat in seiner ganzen theologischen Entwicklung
eine entscheidende Rolle gespielt. Er hat ihn von seinen im Geist der
katholischen Aufklärungstheologie denkenden Lehrern übernommen4,
ihn nach Annahme der Prinzipien der romantischen Geschichtswissenschaft

beibehalten und sich in den Auseinandersetzungen um die päpstlichen

Lehren noch einmal darauf besonnen. Der Kern dieses Prinzips
sagt, dass eine Lehre, die «überall, immer und von allen» geglaubt worden

ist, die Merkmale der Katholizität und der Apostolizität aufweist.
Als es dann darum ging, die altkatholische Kirche im Sinne einer

katholischen Reformgemeinschaft zu organisieren, wurde auch die alte
Kirche als Norm für diese Reform angenommen, wie die programmatische

Erklärung des Münchner Kongresses 1871 zum Ausdruck brachte:
«Wir erstreben unter Mitwirkung der theologischen und kanonisti-

schen Wissenschaft eine Reform in der Kirche, welche im Geiste der
alten Kirche die heutigen Gebrechen und Mißbräuche heben und
insbesondere die berechtigten Wünsche des katholischen Volks auf
verfassungsmäßig geregelte Theilnahme an den kirchlichen Angelegenheiten
erfüllen werde, wobei, unbeschadet der kirchlichen Einheit in der Lehre,

die nationalen Anschauungen und Bedürfnisse Berücksichtigung
finden können.»5

21, v. Döllinger, Briefe und Erklärungen über die Vatikanischen Dekrete,
Neudruck Darmstadt 1968, 1 f. Siehe ebd. S.75, wo er sich gegen die Behauptungen
der Infallibilisten auf die «kirchliche Überlieferung im ersten Jahrtausend der
Kirche» beruft.

3 Vinzenz von Lérins, Commonitorium fidei catholicae, 2; PL 50, 639.
4 Die Berufung auf die Alte Kirche war in der katholischen Aufklärungstheologie
und auch im Jansenismus üblich. S. J. Visser, Het Ideaal van de «Ecclesia Pri-

mitiva» in het Jansénisme en het oud-katholicisme, Publicatieserie Stichting
Oud-Katholiek Seminarie no.S. 1980, 4-13. Ebd., S. 15, zitiert Visser 7. R. Geisel-

man, Die katholische Tübinger Schule, Freiburg 1964,164ff., wonach Döllingers
Lehrer Ziegler und Klöpfel von den Lehren österreichischer Jansenisten abhängig

waren. Nach Döllingers eigenen Aussagen hatte ihm die Lektüre des Werkes
von/. A Möhler, Die Einheit in der Kirche, 1825, das Ziel einer von den Mängeln
und Missbräuchen gereinigte, dem Ideal der alten möglichst ähnliche Kirche vor
Augen geführt, s. Friedrich, Döllinger III, 150.

5 Stenographischer Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-Congres-
ses abgehalten vom 22. bis 24. September 1871 in München, München 1871, 7,
31 f. Auch bei U.Kiiry, Die Altkatholische Kirche, Stuttgart/Frankfurt a.M.

27



Dass auch Döllinger die Aufgabe der altkatholischen Gemeinschaft
so sah, zeigt sein Brief an Pfarrer J.N. Widmann vom 13. Oktober 1874:

«Ein zweiter Beruf der altkatholischen Gemeinschaft ist es in meinen

Augen, allmählich und in zukünftigem Fortschritt eine von Irrwahn und

Superstition gereinigte, der allen noch ungetrennten mehr konforme
Kirche darzustellen.»"

Die Lehre der alten Kirche als Norm anzuerkennen, bedeutet aber
für Döllinger nicht, jede Entwicklung oder Fortschritt im Verständnis
des christlichen Glaubens zu leugnen: Wie bei jeder lebendigen Gesellschaft,

so entwickelt sich auch das Bewusstsein der Kirche ständig neu.
Doch geschieht dies nicht chaotisch, sondern im Rahmen bestimmter
Gesetzmässigkeiten:

«Der katholische Theologe kann nicht anders als den gesamten Verlauf

der Kirche in dem Lichte eines großen Entwickelungsprozesses
aufzufassen, eines steten Wachstums von innen heraus, [der] nicht wie der
Wuchs eines Bandwurmes, sondern wie der eines Baumes ist, zu
welchem das Senfkorn der apostolischen Zeit sich ausgestaltet hat.»7

Nach Döllinger kann es durchaus eine Dogmenentwicklung in der
Kirche geben. Nur rnuss diese Entwicklung in der Kontinuität geschehen.

So ist es nach ihm nicht möglich, dass eine Lehre, die die Kirche
eine Zeitlang als Irrtum verworfen hat, später einmal zum Dogma erhoben

wird. Gerade dieses Gesetz der Kontinuität ist es, das die späteren
Zeiten mit der Alten Kirche verbindet. Wenn alle späteren Entwicklungen

nur legitim sind, wenn sie in der Kontinuität mit der ursprünglichen
Kirche geschehen, dann bedeutet das gleichzeitig, dass die ursprüngliche

Kirche der Massstab für alle späteren Entwicklungen ist. Mit anderen

Worten: Wenn die alte Kirche nicht die Norm für alle weiteren
Entwicklungen in der Kirche wäre, dann gäbe es keine Kontinuität in der
Dogmenentwicklung. Es gäbe dann in ihr bruchartige Prozesse, in
denen etwas, was früher geglaubt worden ist, später nicht mehr geglaubt
würde, und umgekehrt. Im Gegensatz zu der damals in den reformatorischen

Kirchen verbreiteten dialektischen Interpretation der Dogmen-

31982, 451. Das Programm wurde von einem Komitee vorbereitet, als Referenten
traten Huber und Reinkens auf.

67. von Döllinger, Ein Brief über die altkatholische Gemeindebildung (hg. v.

E. Herzog). RITh 18 (1910), 209. Auch bei Küry, a.a.O.. 59.
71. v. Döllinger, Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie

(1863), in: Kleinere Schriften gedruckte und ungedruckte, hg.v. F. H. Ranch,
Stuttgart 1890, 186.

28



entwicklung8 lehnt Döllinger diese Möglichkeit ab. Freilich mit einer
Präzisierung: Die Notwendigkeit der Kontinuität gilt nur für die wesentlichen

Glaubensaussagen, nicht für die Entwicklungen der theologischen

Spekulation. Das stellt wiederum die Aufgabe, festzustellen, welche

die wesentlichen Glaubensaussagen sind.

Dies aber setzt eine ausgedehnte Kenntnis der Alten Kirche voraus.
Denn es gilt, festzustellen, was die Väter der Alten Kirche selbst für
wesentlich gehalten haben. Eine solche Kenntnis kann mit Hilfe der historischen

Wissenschaft erworben werden, wie Döllinger immer wieder
betont. Z.B. nachzuweisen, dass die neuen Lehren des Vatikanum I nicht
mit «der kirchlichen Überlieferung im ersten Jahrtausend der Kirche»
übereinstimmen, ist für ihn eine «rein geschichtliche Frage»; es geht um
«klarste Thatsachen und Zeugnisse»9.

Erst wenn die Lehre der Alten Kirche auf diese Weise feststeht, wird
der Freiraum deutlich, in dem theologische Systeme und spätere kirchliche

Entscheidungen ihren Platz haben. «In Zweifelsfragen Freiheit»
muss immer dort gelten, wo die Zeugnisse der Alten Kirche keine Klarheit

verschaffen.
Auch in den Einheitsbemühungen Döllingers, die in den Bonner

Unionskonferenzen gipfelten, spielt die Alte Kirche die entscheidende
Rolle. In der Einladung zur ersten Konferenz hat er es folgendermassen
formuliert;

«Als Grundlage und Massstab des Erreichbaren und zu Erstrebenden
sind die Bekenntnissformeln der ersten kirchlichen Jahrhunderte und
diejenigen Lehren und Institutionen zu betrachten, welche in der
allgemeinen Kirche des Ostens wie des Westens vor den großen Trennungen
als wesentlich und unentbehrlich gegolten haben.»'0

Auch hier gilt das Prinzip der Kontinuität, was Döllinger in der These

9 der ersten Bonner Unionskonferenz zum Ausdruck brachte: «Diese
Tradition wird teils erkannt aus dem Consensus der großen in historischer

Kontinuität mit der ursprünglichen Kirche stehenden Kirchenkör-

8 Schon in seiner Dissertation: «Die Lehre von der Eucharistie in den drei
ersten Jahrhunderten» nahm Döllinger Stellung gegen die dialektische Dogmenge-
schichtschreibung des evangelischen Theologen Ph. K.Marheinecke. S. J.Speigl,
Traditionslehre und Traditionsbeweis in der historischen Theologie Ignaz Döllingers,

Essen 1964, 11 f.
9 An Erzbischof Schern 28.März 1871. Briefe und Erklärungen. a.a.O., 75, 88.
1() Bericht über die am 14., 15. und 16. September zu Bonn gehaltenen

Unionskonferenzen, im Auftrage des Vorsitzenden Dr. von Döllinger, hg. von Dr.
Fr. Heinrich Reusch, Bonn 1874, 1. Auch bei Kiiry, a.a.O.. 462.

29



per, teils wird sie auf wissenschaftlichem Wege ermittelt aus den schriftlichen

Denkmälern aller Jahrhunderte.»" Dass diese Untersuchung mit
Hilfe der historischen Wissenschaft geschehen sollte, steht ebenfalls
fest: Bei der Sitzung der Unionskommission des zweiten Altkatholikenkongresses

mit orthodoxen und anglikanischen Gästen in Köln am
23. September 1872 wurde unter den Prinzipien, die der Arbeit zugrunde

liegen müssen, der Satz angenommen: «Als Methode ist die historische

gewählt.»12
Damit war der Gedanke der «altkirchlichen Ökumene» geboren worden,

die Bischof Küry in seinem Buch der Genfer Ökumene und der
Vatikanischen Ökumene gegenüberstellt13.

Für Döllinger waren also die wesentlichen Lehren und Institutionen
der Alten Kirche der Massstab auf allen drei von ihm genannten Gebieten

der Opposition zu den Lehren des Vatikanum I, der Reform der
katholischen Kirche und der ökumenischen Bemühungen14.

Döllingers Konzept ist im Rahmen der Theologie der historischen
Schule im 19. Jahrhundert entstanden. Es kann nicht überraschen, wenn
100 Jahre später sein Entwurf von manchen Theologen kritisch gesehen

wird, auch auf altkatholischer Seite. Inwiefern dabei neue Gesichtspunkte
oder brauchbare Alternativen entwickelt werden, ist jedoch eine weitere

Frage. Ich möchte mich hier auf zwei Beispiele konzentrieren15, die

11 Ebd., 33. Auch bei Küry, a. a. O., 463. H. Rein, Kirchengemeinschaft. Die
anglikanisch-altkatholisch-orthodoxen Beziehungen von 1870 bis 1990, Bd. 1, Bern
1993, 231, wirft den altkatholischen Vertretern bei den Verhandlungen mit den

Anglikanern 1931 vor, «bei der theologischen <Einschätzung> der Katholizität
der Anglikaner aufgrund von ihrer Art und Weise zu denken der geschichtlichen
Kontinuität einen höheren Stellenwert» einzuräumen, «als genaueren, inhaltlichen

Fragen». Dabei befanden sich die Altkatholiken jedenfalls auf der theologischen

Linie Döllingers, dessen These über die Tradition in den Verhandlungen
zitiert wurde. Siehe Protokoll bei Küry, a. a. O., 473 f.

12 DM 5 (1874). 65. auch bei Küry, a.a.O.. 462.

"Küry, a.a.O.. 358-377.
14 Siehe den Brief an Pfarrer Widmann, wie Anm.6.
15 1977 hat/. A. C. deJonge in: «De Oud-Katholiek», Nr 2455, S.46 im

Zusammenhang mit der Kritik eines Kommissionstextes in der niederländischen
altkatholischen Kirche geschrieben, es sei genauso unbewiesen wie unbeweisbar, dass
die Einführung von synodalen Strukturen eine Rückkehr zu der Struktur der Alten

Kirche sei (was allerdings der Kommissionstext auch nicht behauptete). Er
schrieb dann über die alte Kirche: «Die Kirche von dieser Zeit war nicht ungeteilt,

der Begriff Katholik war noch pluriform und die Struktur der verschiedenen
Kirchen lief stark auseinander.» Diese Aussage ist nicht neu, schon Küry hat sich
mit der Behauptung, die alte ungeteilte Kirche sei ein «Mythos», auseinandergesetzt.

Siehe seine Ausführungen in: Küry, a.a.O., 126f.

30



allerdings beispielhaft sind, weil sie auf zwei Gebiete aufmerksam
machen, auf denen zentrale Fragen aufkommen: die heilsgeschichtliche
Konzeption und die historische Methode.

2. Döllingers System in der Kritik altkatholischer Verfasser:

Rechtgläubig weil Sieger?

Matthias Ring hat in einem Beitrag unter dem Titel «Ad pristinam nor-
mam patrum» gefragt, ob in der Berufung auf die Alte Kirche nicht ein

hermeneutisches Problem liegt:
«Aufgrund welcher Kriterien kommt die alt-katholische Theologie

zu dieser Definition von Alter Kirche? Wird dabei nicht der Fehler
gemacht, das, was einem am eigenen Kirchesein wesentlich scheint (z.B.
die von Küry genannten Grundentscheidungen), zur Norm zu erheben

für das, was in der Kirchengeschichte als wahr und katholisch anzuerkennen

ist, um dann jenen Traditionsstrang, der dies gelebt hat, zur Einen
Alten Kirche zu erklären?» «Im umfangreichen Werk von August Fran-

zen gibt es an einer Stelle den bezeichnenden Satz, es habe sich in einer
bestimmten dogmatischen Streitigkeit die orthodoxe Seite durchgesetzt.

Ja wer denn sonst! Hätte die andere Seite gewonnen, dann hätte
sie sich als orthodox bezeichnet. Es siegen immer die Orthodoxen, aber

nicht, weil sie orthodox sind, sondern weil die Sieger die Macht haben,
die Unterlegenen zu verketzern. Nur die Überlebenden können für sich
den Beistand des Heiligen Geistes in Anspruch nehmen, den Toten ist
dies verwehrt. Der Erfolg wird zum Wahrheitskriterium!»16

Für Ring findet sich auch der Altkatholizismus in dieser «hermeneuti-
schen Falle» gefangen, da er einzig den Traditionsstrang der Kirchengeschichte

für authentisch erklärt, von dem er sich herleitet. «Er normiert
den Begriff der Alten Kirche mittels des eigenen Kircheseins.»,7 Damit
verfällt er einer «Idealisierung der Geschichte»: «Die konsequente
historische Betrachtung der sog. Alten Kirche kann zu keinem anderen
Ergebnis führen, als in ihr eine ungeschichtliche Fiktion zu erkennen, die

der historischen Pluralität in keinster Weise gerecht werden kann.»18

16 Matthias Ring, Ad pristinam normam patrum. Anmerkungen zum alt-katholischen

Reformparadigma, in: Christus Spes. Liturgie und Glaube im ökumenischen

Kontext (Festschrift S.Kraft), hg.v. A. Bertis und K.-D. Gerth, Frankfurt
a. M. 1994, 255-264, hier 258. Ähnlich argumentiert auf evangelischer Seite Gerd
Lüdemann, Ketzer. Die andere Seite des frühen Christentums, Stuttgart 1995.

17 Ebd., 258.
18 Ebd.. 260.

31



Ring will darum das Paradigma der Alten Kirche durch die Pluralität
der Traditionen ersetzen, deren Norm jeweils nur in ihrer eigenen
Stimmigkeit bestehen kann19.

Dazu nun einige Bemerkungen:
Erstens begründet Döllinger die Normativität der «siegreichen» alten

Kirche theologisch. Es geht ihm um den Beistand des Heiligen Geistes,
der der Kirche zugesprochen worden ist:

«Dergestalt zieht sich durch die ganze Geschichte der Kirche ein
fortschreitender, lehrbildender Prozeß, in welchen der menschliche Geist
eingehen mußte, aber nicht der sich selbst überlassene, nur von natürlichen

Trieben beeinflußte Menschengeist, sondern der vom Paraklet,
dem der Kirche gegebenen Lehrer, geleitete. Und so war diese Lehrfortbildung

und dogmatische Feststellung in letzter Instanz das Werk des
selben Geistes, aus welchem auch der Lehrgehalt der neutestamentlichen
Schriften selbst geflossen war, und was sich von irrender Beschränktheit
und Leidenschaft der Tätigkeit der bei diesem Proceße Beteiligthen
individuellen Organe beimischte, das wurde durch die höhere Energie des

in der Kirche waltenden göttlichen Geistes auf die Länge unschädlich
gemacht, und wie in einem geistigen Leuterungsfeuer zuletzt aufgezehrt.»20

Mit dem Wort Paraklet weist Döllinger hier auf das Johannesevangelium
hin (Joh. 15,26; 16,7-13). Damit deutet er an, was einen eigentlichen

Kern der Frage in unserer Betrachtung bildet: das Erkennen der Wahrheit

in einer konkreten Gestalt der Kirche, in diesem Fall in den wesentlichen

Lehren und Institutionen deralten. ungeteilten Kirche des 1.

Jahrtausends. ist letzten Endes ein Glaubensakt, denn es besteht darin, das

Wirken des Heiligen Geistes in dieser konkreten Gestalt der Kirche zu
erkennen. Ein solcher Glaubensakt kann keinem Christen erspart werden,

auch nicht im Namen eines Automatismus, der den Heiligen Geist
mechanisch auf der Seite der siegreichen Mehrheit ausmacht. Ring kritisiert

zu Recht einen solchen Automatismus; er hat aber m.E. nicht
recht, wenn er ihn dem Altkatholizismus vorwirft.

Schon Döllinger war sich dieser Gefahr bewusst, als er 1868 in die
zweite Auflage von «Christenthum und Kirche» den Satz hinzufügte:

«Wohl konnten später theologische Meinungen auftauchen und vergehen,

es konnten manche einem Zeitalter angehörige, aus einer vorüber-

19 Ebd.. 261 f.
201. V. Döllinger, Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung.

Regensburg 1868, 164.

32



gehenden Lage erwachsene volksmäßige Vorstellungen sich geltend
machen, die dann wieder vom Strome der Zeit verschlungen wurden.»21

Für Döllinger wirkt der Heilige Geist die Kontinuität der Kirche in
der apostolischen Lehre. Kein einmal wirklich erkanntes Dogma kann
darum durch eine entgegengesetzte Lehre ersetzt werden, keine wirklich

erkannte und geglaubte Wahrheit kann verloren gehen oder von der

Dignität eines Glaubenssatzes zu einer bloss in der Kirche geduldeten
Meinung herabsinken. Doch auf dem Gebiet der theologischen Meinungen

und volkstümlichen Vorstellungen konnte vieles auftauchen und
wieder vergehen. So hatte er schon vor dem Vatikanum I erkannt, dass

man nicht jede sich in der Kirche breitmachende Anschauung automatisch

dem Heiligen Geist zuschreiben kann.
Noch viel deutlicher wurde dieses Problem in der Folge, als es darum

ging, die Ökumenizität der Entscheidungen des Vatikanum I zu bestreiten.

Dass der Heilige Geist in der Kirche nicht immer auf der Seite der
Mehrheit steht, sondern nur in wirklich ökumenischen konziliaren
Entscheidungen spricht, musste dann den Altkatholiken überdeutlich be-

wusst werden. In der vom 1. Altkatholiken-Kongress verabschiedeten

programmatischen Erklärung heisst es darum:
«Wir erklären, daß nicht lediglich durch den Ausspruch des jeweiligen

Papstes und die ausdrückliche oder stillschweigende Zustimmung
der dem Papste zu unbedingtem Gehorsam eidlich verpflichteten
Bischöfe, sondern nur im Einklänge mit der Hl. Schrift und der alten
kirchlichen Tradition, wie sie niedergelegt ist in den anerkannten Vätern und

Konzilien, Glaubenssätze definiert werden können. Auch ein Konzil,
welchem nicht wie dem vatikanischen wesentliche äußere Bedingungen
der Ökumenizität mangelten, welches in allgemeiner Übereinstimmung
seiner Mitglieder den Bruch mit der Grundlage und Vergangenheit der
Kirche vollzöge, vermöchte durchaus keine die Glieder der Kirche
innerlich verpflichtenden Dekrete zu erlassen.»22

Die im ersten Vatikanum siegreiche Partei ist also nach altkatholischer

Auffassung nicht allein darum schon rechtgläubig, denn ihre
Entscheidungen stehen im Widerspruch mit der Hl. Schrift und der Tradition

der alten, ungeteilten Kirche. Letzten Endes muss der einzelne in
seinem Glauben prüfen, ob die Entscheidung einer Mehrheit zugleich
auch rechtgläubige Lehre ist, ob sie mit der apostolischen Lehre der Alten

Kirche übereinstimmt oder nicht. Darum ist es letztendlich irrele-

21 Ebd.. 166.
22 Stenographischer Bericht, a.a. O., 14. Auch bei Küry, a.a. O., 450f.

33



vant, ob bei den Konzilien der Alten Kirche die Kaiser nachgeholfen
haben oder nicht. Sie haben das zweifelsohne getan; aber massgebend ist
für uns die nachträgliche Rezeption dieser Entscheidungen. Es ist die

Kirche, die in einem zähen Ringen, oft gegen den Willen der Kaiser,
bestimmte Konzilien und Glaubensbekenntnisse als ökumenisch
angenommen und andere Konzilien und Glaubensformeln verworfen hat (s.

die ganzen Versuche der oströmischen Kaiser, sich mit dem Monophysi-
tismus zu arrangieren, die sich schliesslich nicht durchsetzen konnten).

Es ist die Kirche, die den überlieferten Glauben immer neu rezipiert.
Darum spricht Küry von einem Nachvollziehen der Grundentscheidungen

der Alten Kirche, was bedeutet, dass es sich hier um eine echte
Glaubensentscheidung des einzelnen und der ganzen Kirche handelt23. In dieser

Abfolge von Glaubensentscheidungen das Werk des Heiligen Geistes

zu erkennen, bedeutet nicht die Annahme eines mirakulösen Ein-
wirkens des Geistes jenseits der menschlichen Geschichte. Analog zur
Zwei-Naturen-Lehre in der Christologie wird hier ein und dasselbe
Geschehen zugleich als menschliches und als göttliches Werk gesehen. Das
bedeutet keine triumphalistische Verklärung der Geschichte, sondern
eher die Herablassung Gottes, der in menschlichen Ereignissen bei uns
wirkt.

Zweitens hat gerade die historisch-kritische Methode unseren Blick
in manchem Fall erweitert und mehr Verständnis für die unterlegene Seite

erwirkt. Das ist z. B. der Fall für einzelne als Fläretiker Verurteilte wie
Pelagius oder Nestorius. Auch die ökumenische-Theologie hat uns
gelehrt, nach Gemeinsamkeiten unter dem vordergründigen Gegensatz zu
suchen. Es ist auch schon zur Zeit Döllingers allgemein anerkannt gewesen,

dass in den verurteilten Häresien auch Teilwahrheiten enthalten
sein konnten, zum Teil sogar besser entwickelt als im rechtgläubigen
Teil der Kirche. Besonders J. A. Möhler, dem Döllinger vieles verdankt,
hat hier entscheidende Seiten geschrieben24. Aber schon Augustin hatte
diesen Gedanken zum Ausdruck gebracht: «Unsere Väter haben den
heilsamen Brauch gepflegt, alles, was sie als göttlich und legitim in einer
Häresie fanden, zu bejahen, nicht zu verneinen; und alles, was fremd
und eigentlich zu jener Irrtum oder Abspaltung gehörig war. in Wahr-

23 Ebd., 119,127 f. S. a. W. Küppers, Rezeption. Prolegomena zu einer systematischen

Überlegung, in: Konzile und die ökumenische Bewegung, Studien des
Ökumenischen Rates. Genf 1968. 81-104.

24 Johann Adam Möhler, Die Einheit in der Kirche. §32, Anhang X; Mainz
1925. 78. 224-226.

34



heit zu widerlegen und zu heilen.»25 Häresien werden also hier in ihrem
wahren Kern integriert und nicht als unterlegene vernichtet.

Sich auf die Alte Kirche zu berufen bedeutet für Döllinger, dies alles

vor Augen zu haben und aus diesem Gesamtbild erst die Idee der Alten
Kirche zur möglichst adäquaten Anschauung zu bringen. «Also tiefer
graben, emsiger, rastloser prüfen, und nicht etwa furchtsam zurückweichen,

wo die Forschung zu unwillkommenen, mit vorgefaßten Urteilen
und Lieblingsmeinungen nicht vereinbaren Ergebnissen führen möchte,

das ist die Signatur des echten Theologen.»26 Die historische Beschäftigung

mit der Alten Kirche ist eine spannende Aufgabe, die mitunter zu

neuen Erkenntnissen führen kann, und in keinem Fall mit einem sturen
Festhalten an Überkommenem zu verwechseln ist.

Ring hat eine Frage gestellt, die nicht zu vernachlässigen ist. Doch
scheint sie mir die Glaubensentscheidung für die wesentlichen Lehren
und Institutionen der alten, ungeteilten Kirche nicht überflüssig oder

gar unmöglich zu machen.

3. Döllingers System in der Kritik altkatholischer Verfasser:
Nur Wahrscheinlichkeitsurteile?

Vor schon 20 Jahren ist Döllingers Auffassung von Kurt Stalder in der
Festschrift zum Jubiläum der Berner Fakultät kritisiert worden. Was

Stalder bemängelt, ist Döllingers Sicht der Offenbarung als Geschichte
und der daraus folgende Schluss, dass «die christliche Religion nur als

historische Tatsache im Lichte ihres anderthalbtausendjährigen Entwik-
kelungsganges vollständig verstanden und gewürdigt werden könne»27.

«Aus alledem geht deutlich hervor, dass bei Döllinger historische
Forschung und vor allem Geschichte und historischer Sinn eine allumfassende,

universale Bedeutung haben. Sie sind sowohl auf das Ganze des Wissens

als auch auf das Ganze des Geschehens und damit wohl auch auf
das Ganze des Seins ausgerichtet. Anscheinend versteht Döllinger das

Ganze von Geschehen und Wissen als eine organische Einheit. Und der
<historische Sinn> ist es, der diese lebendige Einheit erfasst und das Ein-

25 Augustin, De baptismo II, 19, 28.

261. V. Döllinger, Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie.

in: Kleinere Schriften, Stuttgart 1890, 187.
11 Döllinger, Kleinere Schriften, 170; s.a. ebd., 266; Akademische Vorträge,

Bd. 2, 44. 216.

35



zelne in seiner organischen Beziehung mit anderem und der Einheit des

Ganzen sieht.
Für Stalder ist «die Konzeption Döllingers wegen der Bedingungen

des angewandten wissenschaftlichen Verfahrens unhaltbar»2". Er
begründet dies mit einer Betrachtung über die menschliche Erkenntnis im

allgemeinen, die Sprache als System und die historische Methode
insbesondere. die ich leider hier nur in Kürze wiedergeben kann.

Zur historischen Methode meint Stalder in Anschluss an Ernst
Troeltsch, dass jede Erforschung der Vergangenheit auf das Analogieprinzip

aufgebaut ist. Das heisst, das Kriterium für die Rekonstruktion
der Vergangenheit ist eine Analogie zu «unserer heutigen Erfahrung
und unserer heutigen Auffassung von Mensch. Welt und Leben». Mit
dieser Feststellung zog Troeltsch in der Zeit vor dem 1. Weltkrieg gegen
die Flerrschaft der historischen Methode in der Theologie zu Felde. Die
Konsequenz des Analogieprinzips ist. «dass es auf dem Gebiet des
Historischen nur noch Wahrscheinlichkeitsurteile gibt..., so dass dogmatische
Behauptungen absoluter Normen nicht mehr möglich sind»20. Mit anderen

Worten: da wir die Vergangenheit immer im Licht unserer heutigen
Voraussetzungen betrachten, können unsere Erkenntnisse über die

Vergangenheit keine unbedingte Gültigkeit beanspruchen. Aber auch
Berichte, die in der Vergangenheit geschrieben worden sind, sind nach ihm
nie rein objektiv. «Kein Bericht macht die Ereignisse <an sich> gegenwärtig,

sondern immer nur die von da- oder dorther beobachteten und
verstandenen Ereignisse.»21 Döllingers Konzeption, wonach die Geschichte

der Kirche und insbesondere der Alten Kirche sich durch historische

Forschung immer mehr klären lässt, so dass die historische Wissenschaft
eine wesentliche Rolle in der Feststellung dessen, was an der Alten Kirche

normativ ist, spielt, ist für Stalder unhaltbar, weil historische
Forschung aufgrund der Anwendung des Analogieprinzips nur
Wahrscheinlichkeitsurteile zu liefern vermag. Auch lassen sich die Voraussetzungen,

die durch das Analogieprinzip ins Spiel kommen, selten restlos
klären, bleiben also in der Regel teilweise unbewusst. Darum sieht Stalder
die Aufgabe der Theologie folgendermassen:

«Sie hätte bei Entscheidungsprozessen den Beitrag von Exegese und
historischer Forschung in der Weise zu leisten, dass sie zeigt: wenn von

28 Kurt Stalder, Theologische Wissenschaft, 1KZ. Beiheft zum 4. Heft. 64

(1974) 194-220. hier 202.
2" Ebd.. 217f.
30 Ebd., 210.
31 Ebd.. 213.

36



den und den Voraussetzungen ausgegangen wird, stellen sich die und die

Auskünfte mit den und den Implikationen und möglichen Konsequenzen

ein. Oder: wenn das und das erreicht werden soll, zeigen sich aus den

und den Gründen folgende Mittel und Wege mit den und den Implikationen,

Voraussetzungen und anderweitigen Konsequenzen.»32
Mit anderen Worten: Für Döllinger kann die Theologie mit Hilfe des

historischen Sinnes das ganze Geschehen der Kirchengeschichte als

eine lebendige Einheit erfassen und das einzelne in seiner organischen
Beziehung mit anderen und der Einheit des Ganzen sehen. Stalder
erklärt, dass dieses nicht möglich ist, und sieht die Aufgabe der Theologie
in der Klärung der Voraussetzungen bei bestimmten Aussagen und Ent-
scheidungsprozessen.

Auch dazu möchte ich einige Bemerkungen machen:
Die psychologische Analogie ist die Arbeitshypothese von jedem

Psychologen, jedem Ethnologen, im Grunde von jedem Wissenschaftler,
der sich mit Menschen beschäftigt. Aber sie ist eben eine Arbeitshypothese,

die ständig durch die Ergebnisse der Forschung verbessert und
zurechtgerückt wird. So haben z.B. die ersten Darstellungen, die man sich

in Europa über die chinesische Kultur gemacht hat, sich in vielem an

europäische Vorstellungen angelehnt und waren darum nicht zutreffend.
Nach und nach, mit einer besseren Kenntnis der fremden Kultur, ist man
zu immer zutreffenderen Erkenntnissen gekommen. Das ist gerade der
Fortschritt des Wissens, worauf es in der Wissenschaft ankommt. Stalder

geht von der Problematik der «Lebens-Jesu-Forschung» aus, was
bekanntlich eine historisch schwer zu lösende Aufgabe ist. Es ist aber nicht
legitim, die Unsicherheit dieser Erkenntnis auf alle Gebiete der historischen

Forschung auszudehnen. Über Leben und Lehre der Alten Kirche

wissen wir unvergleichlich mehr als über den historischen Jesus. Wir
können dort in vielen Fällen auf so gesicherte Erkenntnisse bauen, dass

sie zu leugnen völlig unvernünftig wäre.

Rudolf Bultmann hat darauf aufmerksam gemacht, dass die Beteiligung

der Subjektivität an den historischen Erkenntnissen nicht immer
als eine Quelle von Fehlern betrachtet werden kann. Das Interesse an
einer bestimmten Frage kann auch dem Forscher helfen, sich in die

Zusammenhänge einzuleben und eine Hilfe für wichtige Entdeckungen
sein33. Mit Recht vermerkt Gerhard Ebeling, dass die moderne
Geschichtswissenschaft auf die Zusammenarbeit mit der Philosophie ange-

32 Ebd.. 219.
33 Rudolf Bultmann, Das Problem der Hermeneutik, ZThK 1950 64 f.

37



wiesen ist, um das hermeneutische Problem mit zufriedenstellenden
Kategorien theoretisch einwandfrei darlegen zu können. Nach ihm sollte
die Philosophie dies nur wiederum in engster Fühlungnahme mit der
historischen Wissenschaft tun34. Eine zufriedenstellende Wissenschaftstheorie

muss jedenfalls in der Lage sein, den Fortschritt des Wissens zu

erklären.
Ich würde also auch hier meinen, dass die von Stalder ausgesprochene

Frage gewiss ihre Bedeutung hat. Konsequent angewendet würde aber

seine Lösung nicht nur jede historische Erkenntnis, sondern auch jede
Erforschung von fremden Psychen oder Kulturen unmöglich machen.
Dass der menschliche Geist aber auf diesen Gebieten in den letzten
Jahrhunderten grosse Fortschritte gemacht hat, ist doch nicht zu leugnen.
Sieht man das «Analogie-Prinzip» nicht statisch, sondern als eine
verbesserungsfähige Arbeitshypothese, lässt sich schon ein ausgewogeneres
Urteil über die historische Wissenschaft fällen.

Um über Stalders Theorie abschliessend zu urteilen, muss man sich

aber mit seinen erkenntnistheoretischen Grundlagen auseinandersetzen.

Rings Argumente bewegen sich zum Teil auch auf diesem Gebiet.
Wir müssen uns also jetzt diesem Teil unserer Betrachtung zuwenden.

4. Erkenntnistheoretische Aspekte

Für Stalder gibt es keine neutral absolute Erkenntnis: denn die für die

Deutung der Realität interessanten Theorien kommen nicht ohne
menschliche Aktivität zustande. Bei jeder Erkenntnis ist also menschliche

Aktivität entscheidend beteiligt. Der Mensch geht an die Wirklichkeit

«von gewissen Überzeugungen und Konzeptionen her, die schon
bestehen»35. Ähnlich wie Kants Kategorien a priori sind diese Voraussetzungen

bei jeder Erkenntnis im Spiel. Stalder deutet weiter diese

Voraussetzungen als Produkt einer freien Entscheidung der menschlichen
Kreativität, das heisst für ihn, dass in jeder menschlichen Erkenntnis die
Freiheit beteiligt ist. In der Wissenschaft soll man in der Lage sein, «für
jede Aussage, sobald es die Gesprächssituation erfordert, anzugeben,
was darin an Voraussetzungen impliziert ist»36. Die Voraussetzungen,
die durch das Analogieprinzip ins Spiel kommen, lassen sich aber selten

34 Gerhard Ebeling, Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode. ZThK
1950 34.

«Ebd.. 207.

«Ebd.. 209.

38



restlos klaren. Die Ergebnisse der historischen Forschung haben darum
nicht obwohl, sondern gerade wenn und weil sie wissenschaftlich ist,
hypothetischen Charakter37.

Die Wirklichkeit, d.h. in diesem Fall die Ereignisse, existieren zwar
für Stalder: sie haben eine bestimmte Ortung im Koordinatensystem
von Zeit und Raum und stehen andererseits im Schnittpunkt verschiedener

Auffassungen. Sie provozieren Stellungnahmen, Beobachtungen,
Interpretationen, Berichte. «Die Interpretationen gehören zum Ereignis

mit hinzu.»38 Wenn ich Stalder richtig verstehe, dann gibt es für ihn
eine objektive Wirklichkeit, diese kann aber nie interpretationsfrei
erreicht werden. Von jeder Wissenschaft (und nicht nur von der historischen)

kann man darum nur Wahrscheinlichkeitsurteile erwarten. Darum

ist die historische Wissenschaft nicht in der Lage, festzustellen, was
die Alte Kirche geglaubt hat. Die Glaubensnorm kann also nicht von
der wissenschaftlichen Theologie, sondern vom aktuellen Lehramt
(bzw. von der aktuellen Kirche) erkannt bzw. entschieden werden3'3.

Auch wenn diese Aussagen Stalders zunächst den Eindruck von grosser

Nüchternheit machen, scheinen sie mir höchst problematisch zu
sein. Karl Popper, dem ich hier folgen möchte, geht in der Erkenntnistheorie

von zwei Grundannahmen aus:
1. Es gibt eine objektive Wahrheit und wir können sie erkennen.
2. Die menschliche Erkenntnis ist fehlbar40.

Die erste Grundannahme richtet sich gegen den Relativismus; Relativismus

kommt immer heraus, wenn wir leugnen, dass wir letzten Endes

zu irgendeiner Erkenntnis der Wahrheit kommen können. Der zweite
Satz richtet sich gegen den Dogmatismus. Der Dogmatismus nimmt an,
dass wir in der Lage sind, zu absolut gesicherten Erkenntnissen zu kommen.

Diese Grundannahmen sind für eine ausgewogene Erkenntnistheorie

beide gleich wichtig. Sie stehen in einer Spannung zueinander.
Sie lassen sich nicht aufeinander reduzieren und dürfen auch nicht
gegeneinander ausgespielt werden. Das gerade tut aber Stalder. Von der
Tatsache, dass unsere Erkenntnisse nicht unfehlbar sind, leitet er die

Konsequenz, dass wir immer nur Wahrscheinlichkeitsurteile bilden können,

d. h. dass die Wissenschaft nur in der Lage ist, hypothetische Aussa-

37 Ebd., 218. Im letzten Satz sagt Stalder das von der Exegese, die Aussage gilt
aber wohl für ihn auch für die anderen Gebiete der Wissenschaft.

33 Ebd.. 213.
34 Ebd., 219.
40 Karl R.Popper, Logik der Forschung, Wien 1935, Tübingen S1984; ders.,

Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf, Hamburg J1984.

39



gen zu machen. Dieses hängt mit der Forderung der linguistischen Schule

zusammen, jede Aussage nicht für wahr zu halten, solange wir sie

nicht vollständig begründen können. «Die Pointe von Poppers fallibili-
stischem Vorschlag liegt darin, auf die Begründung zu verzichten, ohne
deshalb die Möglichkeit von Erkenntnisfortschritten auszuschliessen.
Statt Theorien zu begründen, unterwerfen wir sie kritischen Prüfungen

- wir lernen aus unseren Fehlern. An die Stelle der Idee der Begründung

tritt die Idee der Kritik, ein Vorgang, den Helmut Spinner als (Wende

zum rechtfertigungsfreien Denkern interpretiert hat.»41 Nach Popper
können wir uns durch kritisch-wissenschaftliche Arbeit immer mehr der
Wahrheit annähern, obwohl unsere Erkenntnis grundsätzlich immer
fehlbar bleibt. Wenn man aber nach einer vollständigen Begründung für
jede Aussage sucht, dann sucht man nach einer unfehlbaren Erkenntnis,
was beide Popperschen Grundannahmen zerstören würde. Dann ist
wissenschaftlicher Erkenntnisfortschritt nicht mehr möglich.

Ohne wissenschaftliche Fachsprache ausgedrückt, bedeutet das:

Auch wenn unsere wissenschaftlichen Erkenntnisse (darunter auch die
Erkenntnisse der historichen Wissenschaft) nicht hundertprozentig
gesichert werden können, sind sie in vielen Fällen so gefestigt, dass man mit
ruhigem Gewissen auf sie bauen kann, denn die Wahrscheinlichkeit,
dass sie durch eine neue Entdeckung eines Tages auf den Kopf gestellt
werden, ist so gering, dass man sie praktisch vernachlässigen kann. Rein
hypothetisch könnte es z. B. sein, dass alle Zeugnisse, die wir über die
historische Person des Kirchenvaters Augustin haben, gefälscht wären.
Da man diese rein hypothetische Möglichkeit nicht völlig ausräumen
kann, müsste man folgern, dass die Aussage, dass Augustin wirklich
existiert hat, nur ein Wahrscheinlichkeitsurteil ist. In der Praxis kann man
aber eine solch höchst unwahrscheinliche Hypothese vernachlässigen,
denn die Möglichkeit, dass es jemandem gelingen würde, eine solche Fülle

von Quellen zu fälschen, ohne dass jemand es merkt, ist astronomisch
gering,

41 Jürgen August Alt, Karl R.Popper, Frankfurt 1992, 21; Helmut Spinner,
Pluralismus als Erkenntnismodell, Frankfurt 1974. Der Verzicht auf absolute
Begründung ist gewiss bei Popper eine Flucht nach vorn, um den Aporien der kantia-
nischen Erkenntniskritik zu entgehen. Er ist aber berechtigt, da die Forderung,
die Wahrheit unserer Erkenntnis argumentativ zu begründen, unangemessen ist.
Unsere Erkenntnis ist ja die einzige «Brücke» unseres Bewusstseins zur objektiven

Wirklichkeit. Es ist illusorisch, ein Urteil über die Tragfähigkeit der Brücke
zu erwarten, weil dem Bewusstsein dafür ein zweiter Weg zur objektiven
Wirklichkeit offen stehen müsste.

40



Darüber hinaus sagt Popper, dass wir zwar positive Aussagen nie

hundertprozentig begründen können, dass wir aber die Falschheit einer Aussage

sehr wohl hundertprozentig beweisen können. So ist es möglich, zu

zeigen, dass die sog. «Konstantinische Schenkung» ein gefälschtes Dokument

ist, das nicht von Konstantin geschrieben werden konnte, weil die

theologische Sprache, die Ortsnamen, die Benutzung der Sylvesterlegende

und vieles mehr aus späteren Zeiten stammt. Man kann also

durch historische Forschung bestimmte Theorien ausschliessen, z.B.
dass die Papstlehren des Vatikan um I schon in der Alten Kirche gelehrt
wurden, worauf es Döllinger vor allem ankam42.

Ich halte darum die von Stalder angewandte erkenntnistheoretische
Methode für nicht ausgeglichen. Daher scheint mir seine sehr pauschale

Ablehnung des Anliegens Döllingers nicht gerechtfertigt.
Ring beruft sich seinerseits auf den Philosophen H. Rombach, für den

jede geistige Welt eine geschlossene Wirklichkeit ist, die sich nicht gegen
eine andere aufrechnen lässt. Darum sollte man die vorhandene Vielfalt
der Konfessionen akzeptieren und sie als eine Bereicherung auffassen.

«In diesem Sinne sollten wirklich die Evangelischen evangelischer und
die Katholischen katholischer werden. Welten kann man nicht vergleichen,

aber ins Gespräch bringen; in einem solchen Gespräch kann eine

neue, gemeinsame Welt entstehen; diese ist wirklich neu und nicht etwas

Altes, auf das man sich gemeinsam zurückzieht. So wäre (vielleicht) die
Ökumene denkbar.»43

Die vorhandene Vielfalt der Konfessionen zu akzeptieren und sie als

eine Bereicherung zu erfassen ist für den ökumenisch denkenden Theologen

eine Notwendigkeit. Doch steht diese Haltung nicht im Gegensatz
zum Glauben an eine objektive Offenbarungswahrheit, die im Leben
der Alten Kirche sichtbar wird und an der sich alle Konfessionen zu messen

haben. Dass die Katholischen katholischer und die Evangelischen
evangelischer werden, kann nur solange gut sein, sofern es sich dabei um
eine Vertiefung des echten christlichen Glaubensgutes in einer bestimmten

konfessionellen Ausprägung handelt. Wenn aber der Katholik, um
katholischer zu werden, alle Christen für Häretiker hält, die nicht an das

Geheimnis von Fatima glauben, oder der Evangelische evangelischer
wird, indem er alles, was mit Sakramentalität oder Mystik zu tun hat, als

Heidentum und Werk des Teufels bezeichnet, kann dieses Prinzip nicht

42 Siehe z.B. Kleinere Schriften, 265f.
43 M. Ring, a. a. O., 262.

41



mehr als fruchtbar bezeichnet werden. Ob mit dem Begriff der Stimmigkeit

allein diese Konsequenzen zu vermeiden wären, scheint mir fraglich.
Die innere Stimmigkeit eines Systems ist ein Produkt unseres Geistes,

die objektive Wahrheit ist aber die tatsächliche Wirklichkeit, nach deren
Erkenntnis unser Geist strebt. Das Leugnen einer objektiven Wahrheit
birgt fatale Konsequenzen in sich, auf die Sokrates, Augustin und viele
andere Denker schon lange hingewiesen haben.

Zwei diametral entgegengesetzte Aussagen können nicht beide wahr
sein. Darum muss es eine objektive Wahrheit geben, an der die Wahrheit

unserer Aussagen überprüft werden kann. Zwar kann niemand diese

Wahrheit unfehlbar für sich pachten und wir können uns ihr oft nur
mühsam annähern: es gibt aber einen Fortschritt in ihrer Erkenntnis,
der darin besteht, dass wir uns in vielen Fällen ihr so eng nähern können,
dass das Risiko eines Fehlers praktisch vernachlässigt werden kann, und
dass wir oft mindestens in der Lage sind, offensichtlich falsche Behauptungen

zu widerlegen.

5. Abschliessende Bemerkungen

Unsere Untersuchung hat gezeigt, dass mit der Berufung auf die Alte
Kirche als Norm eine Menge theologischer Fragen zusammenhängen.
Diese Feststellung hat gelegentlich schon gereicht, um altkatholische
Positionen zu verunsichern. J. Visser zitiert z.B. die Auffassungen Stalders,
ohne auf die erkenntnistheoretischen, hermeneutischen und geschichts-
philosophischen Fragen einzugehen. Er sieht aber darin einen Anlass,
vorzuschlagen, nicht mehr von der Alten Kirche als Norm, sondern von
der Alten Kirche als «Ideal» zu sprechen". Persönlich würde ich das

nicht tun. Ich würde vielmehr unterscheiden zwischen der Alten Kirche
als Norm. d.h. den «Lehren und Institutionen», die in der Alten,
ungeteilten Kirche des 1. Jahrtausends «als wesentlich und unentbehrlich
gegolten haben», und der weiteren Funktion der Alten Kirche als Modell,
Ideal oder Quelle von Inspiration. Das ist sie ebenfalls, aber nicht allein.

Die Kritik an den nach Döllinger in der altkatholischen Bewegung
klassisch gewordenen Auffassungen missversteht entweder, was damit
gemeint ist, z, B. wenn damit die Verschlossenheit für jede neue Entwicklung

in der Kirche oder die Repristination der altkirchlichen Zustände

44 Visser, a.a.O., 18f.

42



verbunden werden, oder sie lehnt generell die Möglichkeit wissenschaftlicher

Erkenntnis ab.

Die Alte Kirche als Norm zu nehmen, bedeutet nicht, eine mechanisch

feststellbare Messlatte gefunden zu haben, die jederzeit abrufbar
eine Antwort für alle neu auftretenden Fragen enthält. Es geht vielmehr
darum, die Kirche im Sinne Döllingers als eine lebendige, wachsende

Wesenheit zu verstehen, in der viel Neues möglich ist, die sich aber in
ihrem Wesen selbst treu bleiben muss. Um bei neuen Fragen, z.B. die der

Frauenordination, an die Norm der Alten Kirche heranzutreten, ist
sowohl Forschungsarbeit als auch systematische Reflektion notwendig45.
Das spätmittelalterliche Axiom: «Im Notwendigen Einheit, im Zweifel
die Freiheit, in allem die Nächstenliebe» war stets auch ein tragendes

Prinzip der altkatholischen Theologie und gibt uns auch den Geist, mit
dem wir die Alte Kirche befragen sollen.

Zum zweiten wäre es für die altkatholische Bewegung selbstzerstörerisch,

auf die Ergebnisse der historischen Forschung zu verzichten. Die
Entdeckung der Geschichte als echte Wissenschaft und der historischen
Quellen als ihr Gegenstand, die sich Ende des 18. Jahrhunderts vollzog,
ist nicht umkehrbar. Gewiss besteht die Gefahr, dass einzelne Flistoriker
(darunter auch Neutestamentier) Dinge als gesicherte historische Wahrheit

ausgeben, die in Wirklichkeit hypothetisch sind. Leider wird auch

hier und dort noch immer Wissenschaft aufgrund der Zahl der Autoren,
nicht des Gewichts der Argumente getrieben oder voneinander
abgeschrieben, statt sich selbst an den Quellen zu überzeugen. Oder aber ist
das zuletzt erschienene Buch immer das Beste, was so auch nicht
stimmt. Das ist bedauerlich, es wäre aber grotesk, die historisch-kritische

Methode deshalb abzulehnen, weil sie manche falsch oder gar nicht
anwenden. Schon die Kirchenväter haben ansatzweise historische
Forschung betrieben (z.B. Augustin rät dazu, biblische Kodizes miteinander

zu vergleichen), und schliesslich ist die Behauptung, dass die Lehre
des Vatikanum I nicht mit dem Glauben der Alten Kirche übereinstimmt,

nur auf dem historischen Weg feststellbar, woran Döllinger
immer wieder erinnerte46. Meiner Meinung nach sollen wir den Mut
haben, zu unseren eigenen Ursprüngen zu stehen, die nicht so schlecht

45 Siehe Ch. Oeyen, Frauenordination: Was sagt die Tradition wirklich, in: IKZ
75 (1985 97-118.

* Döllinger an Erzb. Schern 28. März 1871. Briefe und Erklärungen, 88f.; an
Erzb. Steichele, 1. März 1887, ebd., 137; Quirinus, Rom. Briefe vom Concil, München

1870, 375 f. Siehe Einleitung Briefwechsel Döllinger-Reusch, IV, zu
Anm.32ff. (in Vorbereitung).

43



sind, wie mancher angesichts der grossen Zahl der Gegner denken könnte.

Ich möchte darum mit einigen Sätzen von Erzbischof Andreas Rinkel
aus dem Jahr 1938 schliessen, die m.E. noch immer aktuell sind:

«Wir sind überzeugt, dass nur ein treues Festhalten an diesem Standpunkt

unserer Arbeit in der ökumenischen Bewegung Bedeutung verleihen

kann und überhaupt die einzige, aber auch zugleich die zwingendste
Daseinsberechtigung unserer Kirche ist. So bleibt die letzte Folgerung
dieses Standpunktes, die ich an letzter Stelle als die am schwersten uns

obliegende Pflicht nenne, nämlich das treue Studium unserer eigenen,
durch und durch kirchlichen katholischen Theologie...

Ich verstehe es schon, dass viele, die zu uns gekommen sind, sei es als

Gläubige, sei es als Mitarbeiter, sich nicht sofort dem alten katholischen

Glaubensstandpunkte haben anpassen können und mit dem alten
katholischen Glaubensganzen vertraut geworden sind...

Unsere Theologie hat den ganzen Reichtum der ganzen Schrift, wie

er uns von der katholischen Tradition überliefert worden ist, immer aufs

neue zu entfalten, und sie darf dieses tun auf streng wissenschaftlichem

Wege und mit gläubigen Herzen.
Unsere Theologie hat weder Grund noch Pflicht, sich, sei es von der

zeitgeschichtlichen Theologie und ihren gelegentlichen Vertretern, sei

es von zeitgeschichtlichen Geistesströmungen und ihren von diesen
berauschten Anhängern, ins Schlepptau nehmen zu lassen. Unsere Theologie

hat sich immer nur durch die Tradition hindurch auf die Schrift zu
besinnen und auf diesem Wege den ganzen katholischen Glauben zu

verkündigen...

Ich habe den festen und unerschütterlichen Glauben, dass Gott unsere

Kirche an diesen Standpunkt gebunden hat, dass wir also nach seinem
Willen das Licht des alten katholischen Glaubens inmitten der geschiedenen

Kirchen weitertragen sollen und dass Er so unsere Kirche durch
diese Zeit und Welt führt. Wohin? Das sei Ihm in Glaubenszuversicht
gnädig überlassen.»47

Bonn Christian Oeyen

47 A. Rinkel, Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche unter
besonderer Berücksichtigung der Utrechter Konvention, IKZ 29 (1939) 60f.

44


	Die alte Kirche als Norm nach Döllinger und seiner Schule

