Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 1

Artikel: Die alte Kirche als Norm nach Ddéllinger und seiner Schule
Autor: Oeyen, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404848

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Alte Kirche als Norm nach Dollinger und seiner Schule*

1. Dollingers theologische Sicht der alten Kirche

Nach seiner Riickkehr von Rom empfing am 21.Juli 1870 der Erzbi-
schof von Miinchen und Freising, Gregor von Scherr, die Miinchener
Theologische Fakultdt unter der Fithrung Dollingers. Der Erzbischof,
der auf dem Vatikanum I zu der Minderheit gehorte, die vor der letzten
Abstimmung von Rom abgereist war, sprach jetzt fiir die Annahme der
Dekrete: «Wir konnen nichts anderes tun, als uns darein zu ergeben.»
Am Schluss der Audienz sagte er zu Dollinger: «Wollen wir also aufs
neue fiir die Heilige Kirche zu arbeiten anfangen?» Dollinger antworte-
te nicht ohne Schirfe: «Ja, fiir die alte Kirche.» Der Erzbischof sagte da-
zu: «Es gibt nur eine Kirche, keine neue und keine alte.» Darauf Dollin-
ger: «Man hat eine neue gemacht. »!

Mit grosser Deutlichkeit hatte Dollinger in diesem fiir ihn entschei-
denden Augenblick den Begriff der Alten Kirche in den Mittelpunkt ge-
riickt.

Das kann nicht wundern, wenn man die Schriften, die er vor und wih-
rend der Kirchenversammlung veroffentlichte, kennt. Schon seine an-
onym im Oktober 1869 veroffentlichten «Erwadgungen fiir die Bischofe
des Conciliums» beginnen mit den Worten:

«Die katholische Kirche hat in vergangenen Jahrhunderten stets im
Gegensatze gegen beabsichtigte Neuerungen den hochsten Werth auf
das Alter und die Unverinderlichkeit ihrer Glaubenslehren gelegt. Sie
hat es zugleich als einen grofen Vorzug und als eine heilige Pflicht be-
trachtet, daB in ihrem Schoof3e nur das gelehrt und bekannt werde, was
alle Zeit, iiberall und von Jedermann geglaubt worden ist. Wenn sich
von einer Lehre nachweisen 1aBt, daB3 sie wihrend mehrerer Jahrhunder-
te nicht vorhanden oder nicht Bekenntnif3 der ganzen Kirche gewesen,
dal3 sie zu einer gewissen Zeit erst entstanden sei, und wenn diese Lehre
nicht mit logischer Nothwendigkeit als unabweisbare Consequenz in an-
deren Glaubenssidtzen potentiell enthalten ist, — dann ist diese Lehre
vom katholischen Standpunkte aus schon gerichtet, sie tragt das Brand-

* Referat gehalten am 5.September 1995 bei der Internationalen Altkatholi-
schen Theologenkonferenz in Friedewald.

'J. Friedrich, Ignaz von Dollinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen
Nachlasses, Bd.III, Miinchen 1901, 547.

26



mal der Illegitimitdt an der Stirne, sie darf und kann nie zur Dignitit ei-
ner Glaubenswahrheit erhoben werden.»?

Dollinger baute hier auf den Satz des Vinzenz von Lérins: «Was iiber-
all, immer und von allen geglaubt worden ist, das ist wahrhaft katho-
lisch.»* Dieses Prinzip hat in seiner ganzen theologischen Entwicklung
eine entscheidende Rolle gespielt. Er hat ihn von seinen im Geist der ka-
tholischen Aufkldrungstheologie denkenden Lehrern iibernommen®,
thn nach Annahme der Prinzipien der romantischen Geschichtswissen-
schaft beibehalten und sich in den Auseinandersetzungen um die papstli-
chen Lehren noch einmal darauf besonnen. Der Kern dieses Prinzips
sagt, dass eine Lehre, die «uberall, immer und von allen» geglaubt wor-
den ist, die Merkmale der Katholizitdt und der Apostolizitdat aufweist.

Als es dann darum ging, die altkatholische Kirche im Sinne einer ka-
tholischen Reformgemeinschaft zu organisieren, wurde auch die alte
Kirche als Norm fiir diese Reform angenommen, wie die programmati-
sche Erkldarung des Miinchner Kongresses 1871 zum Ausdruck brachte:

«Wir erstreben unter Mitwirkung der theologischen und kanonisti-
schen Wissenschaft eine Reform in der Kirche, welche im Geiste der al-
ten Kirche die heutigen Gebrechen und Mi3brauche heben und insbe-
sondere die berechtigten Wiinsche des katholischen Volks auf verfas-
sungsmaBig geregelte Theilnahme an den kirchlichen Angelegenheiten
erfiillen werde, wobei, unbeschadet der kirchlichen Einheit in der Leh-
re, die nationalen Anschauungen und Bediirfnisse Beriicksichtigung fin-
den konnen.»?

2 [.v. Dollinger, Briefe und Erkldrungen tiber die Vatikanischen Dekrete, Neu-
druck Darmstadt 1968, 11. Siehe ebd. S.75, wo er sich gegen die Behauptungen
der Infallibilisten auf die «kirchliche Uberlieferung im ersten Jahrtausend der
Kirche» beruft.

3 Vinzenz von Lérins, Commonitorium fidei catholicae, 2; PL 50, 639.

* Die Berufung auf die Alte Kirche war in der katholischen Aufklarungstheolo-
gie und auch im Jansenismus iiblich. S. J. Visser, Het Ideaal van de «Ecclesia Pri-
mitiva» in het Jansenisme en het oud-katholicisme, Publicatieserie Stichting
Oud-Katholiek Seminarie no.8, 1980, 4-13. Ebd., S.15, zitiert Visser J. R. Geisel-
man, Die katholische Tiibinger Schule, Freiburg 1964, 164 ff., wonach Ddéllingers
Lehrer Ziegler und Klopfel von den Lehren Osterreichischer Jansenisten abhén-
gig waren. Nach Daollingers eigenen Aussagen hatte ihm die Lektiire des Werkes
von J. A. Mohler, Die Einheit in der Kirche, 1825, das Ziel einer von den Mingeln
und Missbrauchen gereinigte, dem Ideal der alten moglichst ahnliche Kirche vor
Augen gefiihrt, s. Friedrich, Dollinger 111, 150.

5 Stenographischer Bericht iiber die Verhandlungen des Katholiken-Congres-
ses abgehalten vom 22. bis 24.September 1871 in Miinchen, Miinchen 1871, 7,
31f. Auch bei U.Kiiry, Die Altkatholische Kirche, Stuttgart/Frankfurt a.M.

27



Dass auch Dollinger die Aufgabe der altkatholischen Gemeinschaft
so sah, zeigt sein Brief an Pfarrer J.N. Widmann vom 13. Oktober 1874:

«Ein zweiter Beruf der altkatholischen Gemeinschaft ist es in meinen
Augen, allméhlich und in zukiinftigem Fortschritt eine von Irrwahn und
Superstition gereinigte, der alten noch ungetrennten mehr konforme
Kirche darzustellen.»®

Die Lehre der alten Kirche als Norm anzuerkennen, bedeutet aber
fir Dollinger nicht, jede Entwicklung oder Fortschritt im Verstdndnis
des christlichen Glaubens zu leugnen: Wie bei jeder lebendigen Gesell-
schaft, so entwickelt sich auch das Bewusstsein der Kirche stdndig neu.
Doch geschieht dies nicht chaotisch, sondern im Rahmen bestimmter
Gesetzmadssigkeiten:

«Der katholische Theologe ... kann nicht anders als den gesamten Ver-
lauf der Kirche in dem Lichte eines groflen Entwickelungsprozesses auf-
zufassen, eines steten Wachstums von innen heraus, [der] nicht wie der
Wuchs eines Bandwurmes, sondern wie der eines Baumes ist, zu wel-
chem das Senfkorn der apostolischen Zeit sich ausgestaltet hat.»’

Nach Dollinger kann es durchaus eine Dogmenentwicklung in der
Kirche geben. Nur muss diese Entwicklung in der Kontinuitdt gesche-
hen. So ist es nach ihm nicht moéglich, dass eine Lehre, die die Kirche
eine Zeitlang als Irrtum verworfen hat, spéter einmal zum Dogma erho-
ben wird. Gerade dieses Gesetz der Kontinuitédt ist es, das die spiteren
Zeiten mit der Alten Kirche verbindet. Wenn alle spiteren Entwicklun-
gen nur legitim sind, wenn sie in der Kontinuitdt mit der urspriinglichen
Kirche geschehen, dann bedeutet das gleichzeitig, dass die urspriingli-
che Kirche der Massstab fiir alle spateren Entwicklungen ist. Mit ande-
ren Worten: Wenn die alte Kirche nicht die Norm fiir alle weiteren Ent-
wicklungen in der Kirche wire, dann gidbe es keine Kontinuitét in der
Dogmenentwicklung. Es gidbe dann in ihr bruchartige Prozesse, in de-
nen etwas, was frither geglaubt worden ist, spiter nicht mehr geglaubt
wiirde, und umgekehrt. Im Gegensatz zu der damals in den reformatori-
schen Kirchen verbreiteten dialektischen Interpretation der Dogmen-

31982, 451. Das Programm wurde von einem Komitee vorbereitet, als Referenten
traten Huber und Reinkens auf.

®J. von Déllinger, Ein Brief tiber die altkatholische Gemeindebildung (hg.v.
E. Herzog), RITh 18 (1910), 209. Auch bei Kiiry, a.a.0., 59.

7I.v. Déllinger, Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theolo-
gie (1863), in: Kleinere Schriften gedruckte und ungedruckte, hg.v. F. H. Reusch,
Stuttgart 1890, 186.

28



entwicklung?® lehnt Dollinger diese Moglichkeit ab. Freilich mit einer
Prazisierung: Die Notwendigkeit der Kontinuitit gilt nur fiir die wesent-
lichen Glaubensaussagen, nicht fiir die Entwicklungen der theologi-
schen Spekulation. Das stellt wiederum die Aufgabe, festzustellen, wel-
che die wesentlichen Glaubensaussagen sind.

Dies aber setzt eine ausgedehnte Kenntnis der Alten Kirche voraus.
Denn es gilt, festzustellen, was die Viter der Alten Kirche selbst fiir we-
sentlich gehalten haben. Eine solche Kenntnis kann mit Hilfe der histori-
schen Wissenschaft erworben werden, wie Dollinger immer wieder be-
tont. Z.B. nachzuweisen, dass die neuen Lehren des Vatikanum I nicht
mit «der kirchlichen Uberlieferung im ersten Jahrtausend der Kirche»
ibereinstimmen, ist fiir ihn eine «rein geschichtliche Frage»; es geht um
«klarste Thatsachen und Zeugnisse»”.

Erst wenn die Lehre der Alten Kirche auf diese Weise feststeht, wird
der Freiraum deutlich, in dem theologische Systeme und spétere kirchli-
che Entscheidungen ihren Platz haben. «In Zweifelsfragen Freiheit»
muss immer dort gelten, wo die Zeugnisse der Alten Kirche keine Klar-
heit verschaffen.

Auch in den Einheitsbemithungen Déllingers, die in den Bonner
Unionskonferenzen gipfelten, spielt die Alte Kirche die entscheidende
Rolle. In der Einladung zur ersten Konferenz hat er es folgendermassen
formuliert:

«Als Grundlage und Massstab des Erreichbaren und zu Erstrebenden
sind die Bekenntnissformeln der ersten kirchlichen Jahrhunderte und
diejenigen Lehren und Institutionen zu betrachten, welche in der allge-
meinen Kirche des Ostens wie des Westens vor den gro3en Trennungen
als wesentlich und unentbehrlich gegolten haben.»°

Auch hier gilt das Prinzip der Kontinuitédt, was Dollinger in der The-
se 9 der ersten Bonner Unionskonferenz zum Ausdruck brachte: «Diese
Tradition wird teils erkannt aus dem Consensus der groB3en in histori-
scher Kontinuitdt mit der urspriinglichen Kirche stehenden Kirchenkor-

8 Schon in seiner Dissertation: «Die Lehre von der Eucharistie in den drei er-
sten Jahrhunderten» nahm Dollinger Stellung gegen die dialektische Dogmenge-
schichtschreibung des evangelischen Theologen Ph. K. Marheinecke. S. J. Speigl,
Traditionslehre und Traditionsbeweis in der historischen Theologie Ignaz Dollin-
gers, Essen 1964, 11f.

® An Erzbischof Scherr, 28. Mirz 1871, Briefe und Erklarungen, a.a.O., 75, 88

10 Bericht iiber die am 14., 15. und 16. September zu Bonn gehaltenen Unions-
konferenzen, im Auftrage des Vorsitzenden Dr. von Ddéllinger, hg. von Dr.
Fr. Heinrich Reusch, Bonn 1874, 1. Auch bei Kiiry, a.a.0., 462.

25



per, teils wird sie auf wissenschaftlichem Wege ermittelt aus den schriftli-
chen Denkmalern aller Jahrhunderte.»'' Dass diese Untersuchung mit
Hilfe der historischen Wissenschaft geschehen sollte, steht ebenfalls
fest: Bei der Sitzung der Unionskommission des zweiten Altkatholiken-
kongresses mit orthodoxen und anglikanischen Gaésten in Koln am
23.September 1872 wurde unter den Prinzipien, die der Arbeit zugrun-
de liegen miissen, der Satz angenommen: «Als Methode ist die histori-
sche gewihlt.» 2

Damit war der Gedanke der «altkirchlichen Okumene» geboren wor-
den, die Bischof Kiiry in seinem Buch der Genfer Okumene und der Va-
tikanischen Okumene gegeniiberstellt®,

Fiir Dollinger waren also die wesentlichen Lehren und Institutionen
der Alten Kirche der Massstab auf allen drei von ihm genannten Gebie-
ten der Opposition zu den Lehren des Vatikanum I, der Reform der ka-
tholischen Kirche und der 6kumenischen Bemithungen.

Dollingers Konzept ist im Rahmen der Theologie der historischen
Schule im 19.Jahrhundert entstanden. Es kann nicht {iberraschen, wenn
100 Jahre spater sein Entwurf von manchen Theologen kritisch gesehen
wird, auch auf altkatholischer Seite. Inwiefern dabei neue Gesichtspunk-
te oder brauchbare Alternativen entwickelt werden, ist jedoch eine wei-
tere Frage. Ich mochte mich hier auf zwei Beispiele konzentrieren ', die

1Ebd., 33. Auch bei Kiiry, a.a.0.,463. H. Rein, Kirchengemeinschaft. Die an-
glikanisch-altkatholisch-orthodoxen Beziehungen von 1870 bis 1990, Bd.1, Bern
1993, 231, wirft den altkatholischen Vertretern bei den Verhandlungen mit den
Anglikanern 1931 vor, «bei der theologischen <Einschatzung> der Katholizitat
der Anglikaner aufgrund von ihrer Art und Weise zu denken der geschichtlichen
Kontinuitdt einen hoheren Stellenwert» einzurdumen, «als genaueren, inhaltli-
chen Fragen». Dabei befanden sich die Altkatholiken jedenfalls auf der theologi-
schen Linie Dollingers, dessen These tiber die Tradition in den Verhandlungen zi-
tiert wurde. Siehe Protokoll bei Kiiry, a.a.O., 4731

12DM 5 (1874), 65. auch bei Kiiry, a.a.O., 462.

¥ Kiiry, a.a.0., 358-377.

4 Siehe den Brief an Pfarrer Widmann, wie Anm.6.

151977 hat J. A. C. de Jonge in: «<De Oud-Katholiek», N1. 2455, S.46, im Zusam-
menhang mit der Kritik eines Kommissionstextes in der niederldandischen altka-
tholischen Kirche geschrieben, es sei genauso unbewiesen wie unbeweisbar, dass
die Einfuhrung von synodalen Strukturen eine Riickkehr zu der Struktur der Al-
ten Kirche sei (was allerdings der Kommissionstext auch nicht behauptete). Er
schrieb dann tber die alte Kirche: «Die Kirche von dieser Zeit war nicht unge-
teilt, der Begriff Katholik war noch pluriform und die Struktur der verschiedenen
Kirchen lief stark auseinander.» Diese Aussage ist nicht neu, schon Kiiry hat sich
mit der Behauptung, die alte ungeteilte Kirche sei ein «Mythos», auseinanderge-
setzt. Siehe seine Ausfithrungen in: Kiiry, a.a.O., 126{.

30



allerdings beispielhaft sind, weil sie auf zwei Gebiete aufmerksam ma-
chen, auf denen zentrale Fragen aufkommen: die heilsgeschichtliche
Konzeption und die historische Methode.

2. Dollingers System in der Kritik altkatholischer Verfasser:
Rechtgliubig weil Sieger?

Matthias Ring hat in einem Beitrag unter dem Titel «Ad pristinam nor-
mam patrum» gefragt, ob in der Berufung auf die Alte Kirche nicht ein
hermeneutisches Problem liegt:

«Aufgrund welcher Kriterien kommt die alt-katholische Theologie
zu dieser Definition von Alter Kirche? Wird dabei nicht der Fehler ge-
macht, das, was einem am eigenen Kirchesein wesentlich scheint (z.B.
die von Kiiry genannten Grundentscheidungen), zur Norm zu erheben
fiir das, was in der Kirchengeschichte als wahr und katholisch anzuerken-
nen ist, um dann jenen Traditionsstrang, der dies gelebt hat, zur Einen
Alten Kirche zu erkldren?» «Im umfangreichen Werk von August Fran-
zen gibt es an einer Stelle den bezeichnenden Satz, es habe sich in einer
bestimmten dogmatischen Streitigkeit die orthodoxe Seite durchge-
setzt. Ja wer denn sonst! Hitte die andere Seite gewonnen, dann hétte
sie sich als orthodox bezeichnet. Es siegen immer die Orthodoxen, aber
nicht, weil sie orthodox sind, sondern weil die Sieger die Macht haben,
die Unterlegenen zu verketzern. Nur die Uberlebenden konnen fiir sich
den Beistand des Heiligen Geistes in Anspruch nehmen, den Toten ist
dies verwehrt. Der Erfolg wird zum Wahrheitskriterium!» ¢

Fiir Ring findet sich auch der Altkatholizismus in dieser <hermeneuti-
schen Falle» gefangen, da er einzig den Traditionsstrang der Kirchenge-
schichte fiir authentisch erklart, von dem er sich herleitet. «Er normiert
den Begriff der Alten Kirche mittels des eigenen Kircheseins.»'” Damit
verfillt er einer «Idealisierung der Geschichte»: «Die konsequente histo-
rische Betrachtung der sog. Alten Kirche kann zu keinem anderen Er-
gebnis fithren, als in ihr eine ungeschichtliche Fiktion zu erkennen, die
der historischen Pluralitédt in keinster Weise gerecht werden kann.»!®

16 Matthias Ring, Ad pristinam normam patrum. Anmerkungen zum alt-katho-
lischen Reformparadigma, in: Christus Spes. Liturgie und Glaube im dkumeni-
schen Kontext (Festschrift S.Kraft), hg.v. A. Berlis und K.-D. Gerth, Frankfurt
a.M. 1994, 255-264, hier 258. Ahnlich argumentiert auf evangelischer Seite Gerd
Liidemann, Ketzer. Die andere Seite des frithen Christentums, Stuttgart 1995.

7Ebd., 258.

2 Ebd,, 260.

31



Ring will darum das Paradigma der Alten Kirche durch die Pluralitit
der Traditionen ersetzen, deren Norm jeweils nur in ihrer eigenen Stim-
migkeit bestehen kann?®.

Dazu nun einige Bemerkungen:

Erstens begriindet Dollinger die Normativitit der «siegreichen» alten
Kirche theologisch. Es geht ihm um den Beistand des Heiligen Geistes,
der der Kirche zugesprochen worden ist:

«Dergestalt zieht sich durch die ganze Geschichte der Kirche ein fort-
schreitender, lehrbildender Prozef3, in welchen der menschliche Geist
eingehen mufte, aber nicht der sich selbst iberlassene, nur von natiirli-
chen Trieben beeinflufite Menschengeist, sondern der vom Paraklet,
dem der Kirche gegebenen Lehrer, geleitete. Und so war diese Lehrfort-
bildung und dogmatische Feststellung in letzter Instanz das Werk des sel-
ben Geistes, aus welchem auch der Lehrgehalt der neutestamentlichen
Schriften selbst geflossen war, und was sich von irrender Beschrianktheit
und Leidenschaft der Tétigkeit der bei diesem Procefe Beteiligthen indi-
viduellen Organe beimischte, das wurde durch die héhere Energie des
in der Kirche waltenden gottlichen Geistes auf die Lange unschédlich ge-
macht, und wie in einem geistigen Leuterungsfeuer zuletzt aufgezehrt.» %

Mit dem Wort Paraklet weist Dollinger hier auf das Johannesevangeli-
um hin (Joh. 15,26; 16,7-13). Damit deutet er an, was einen eigentlichen
Kern der Frage in unserer Betrachtung bildet: das Erkennen der Wahr-
heit in einer konkreten Gestalt der Kirche, in diesem Fall in den wesent-
lichen Lehren und Institutionen der alten, ungeteilten Kirche des 1. Jahr-
tausends, ist letzten Endes ein Glaubensakt, denn es besteht darin, das
Wirken des Heiligen Geistes in dieser konkreten Gestalt der Kirche zu
erkennen. Ein solcher Glaubensakt kann keinem Christen erspart wer-
den, auch nicht im Namen eines Automatismus, der den Heiligen Geist
mechanisch auf der Seite der siegreichen Mehrheit ausmacht. Ring kriti-
siert zu Recht einen solchen Automatismus; er hat aber m.E. nicht
recht, wenn er ithn dem Altkatholizismus vorwirft.

Schon Doliinger war sich dieser Gefahr bewusst, als er 1868 in die
zweite Auflage von «Christenthum und Kirche» den Satz hinzufiigte:

«Wohl konnten spiter theologische Meinungen auftauchen und verge-
hen, es konnten manche einem Zeitalter angehdrige, aus einer voriiber-

¥ Ebd., 261 {.
2 . V. Déllinger, Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung, Re-
gensburg 1868, 164.

32



gehenden Lage erwachsene volksmiéBige Vorstellungen sich geltend ma-
chen, die dann wieder vom Strome der Zeit verschlungen wurden.»?!

Fir Dollinger wirkt der Heilige Geist die Kontinuitédt der Kirche in
der apostolischen Lehre. Kein einmal wirklich erkanntes Dogma kann
darum durch eine entgegengesetzte Lehre ersetzt werden, keine wirk-
lich erkannte und geglaubte Wahrheit kann verloren gehen oder von der
Dignitédt eines Glaubenssatzes zu einer bloss in der Kirche geduldeten
Meinung herabsinken. Doch auf dem Gebiet der theologischen Meinun-
gen und volkstiimlichen Vorstellungen konnte vieles auftauchen und
wieder vergehen. So hatte er schon vor dem Vatikanum I erkannt, dass
man nicht jede sich in der Kirche breitmachende Anschauung automa-
tisch dem Heiligen Geist zuschreiben kann.

Noch viel deutlicher wurde dieses Problem in der Folge, als es darum
ging, die Okumenizitit der Entscheidungen des Vatikanum I zu bestrei-
ten. Dass der Heilige Geist in der Kirche nicht immer auf der Seite der
Mehrheit steht, sondern nur in wirklich 6kumenischen konziliaren Ent-
scheidungen spricht, musste dann den Altkatholiken iiberdeutlich be-
wusst werden. In der vom 1. Altkatholiken-Kongress verabschiedeten
programmatischen Erkldrung heisst es darum:

«Wir erklaren, daB3 nicht lediglich durch den Ausspruch des jeweili-
gen Papstes und die ausdriickliche oder stillschweigende Zustimmung
der dem Papste zu unbedingtem Gehorsam eidlich verpflichteten Bi-
schofe, sondern nur im Einklange mit der HI. Schrift und der alten kirch-
lichen Tradition, wie sie niedergelegt ist in den anerkannten Vitern und
Konzilien, Glaubenssidtze definiert werden konnen. Auch ein Konzil,
welchem nicht wie dem vatikanischen wesentliche duflere Bedingungen
der Okumenizitit mangelten, welches in allgemeiner Ubereinstimmung
seiner Mitglieder den Bruch mit der Grundlage und Vergangenheit der
Kirche vollzoge, vermochte durchaus keine die Glieder der Kirche in-
nerlich verpflichtenden Dekrete zu erlassen.»

Die im ersten Vatikanum siegreiche Partei ist also nach altkatholi-
scher Auffassung nicht allein darum schon rechtgldubig, denn ihre Ent-
scheidungen stehen im Widerspruch mit der HI. Schrift und der Tradi-
tion der alten, ungeteilten Kirche. Letzten Endes muss der einzelne in
seinem Glauben priifen, ob die Entscheidung einer Mehrheit zugleich
auch rechtgldubige Lehre ist, ob sie mit der apostolischen Lehre der Al-
ten Kirche iibereinstimmt oder nicht. Darum ist es letztendlich irrele-

% Ebd. . 166.
2 Stenographischer Bericht, a.a. O., 14. Auch bei Kiiry, a.a. 0., 450f.

33



vant, ob bei den Konzilien der Alten Kirche die Kaiser nachgeholfen ha-
ben oder nicht. Sie haben das zweifelsohne getan: aber massgebend ist
fiir uns die nachtrégliche Rezeption dieser Entscheidungen. Es ist die
Kirche, die in einem zdhen Ringen, oft gegen den Willen der Kaiser, be-
stimmte Konzilien und Glaubensbekenntnisse als okumenisch ange-
nommen und andere Konzilien und Glaubensformeln verworfen hat (s.
die ganzen Versuche der ostromischen Kaiser, sich mit dem Monophysi-
tismus zu arrangieren, die sich schliesslich nicht durchsetzen konnten).

Es ist die Kirche, die den liberlieferten Glauben immer neu rezipiert.
Darum spricht Kiiry von einem Nachvollziehen der Grundentscheidun-
gender Alten Kirche, was bedeutet, dass es sich hier um eine echte Glau-
bensentscheidung des einzelnen und der ganzen Kirche handelt®. In die-
ser Abfolge von Glaubensentscheidungen das Werk des Heiligen Gei-
stes zu erkennen, bedeutet nicht die Annahme eines mirakulosen Ein-
wirkens des Geistes jenseits der menschlichen Geschichte. Analog zur
Zwei-Naturen-Lehre in der Christologie wird hier ein und dasselbe Ge-
schehen zugleich als menschliches und als gottliches Werk gesehen. Das
bedeutet keine triumphalistische Verklarung der Geschichte, sondern
eher die Herablassung Gottes, der in menschlichen Ereignissen bei uns
wirkt.

Zweitens hat gerade die historisch-kritische Methode unseren Blick
in manchem Fall erweitert und mehr Verstindnis fiir die unterlegene Sei-
te erwirkt. Das ist z. B. der Fall fiir einzelne als Haretiker Verurteilte wie
Pelagius oder Nestorius. Auch die 0kumenische- Theologie hat uns ge-
lehrt, nach Gemeinsamkeiten unter dem vordergriindigen Gegensatz zu
suchen. Es ist auch schon zur Zeit Dollingers allgemein anerkannt gewe-
sen, dass in den verurteilten Haresien auch Teilwahrheiten enthalten
sein konnten, zum Teil sogar besser entwickelt als im rechtgldaubigen
Teil der Kirche. Besonders J. A. Méhler, dem Dollinger vieles verdankt,
hat hier entscheidende Seiten geschrieben®. Aber schon Augustin hatte
diesen Gedanken zum Ausdruck gebracht: «Unsere Viter ... haben den
heilsamen Brauch gepflegt, alles, was sie als gottlich und legitim in einer
Hiéresie fanden, zu bejahen, nicht zu verneinen; und alies, was iremd
und eigentlich zu jener Irrtum oder Abspaltung gehorig war, in Wahr-

S Ebd., 119,127f. S.a. W. Kiippers, Rezeption. Prolegomena zu einer systema-
tischen Uberlegung, in: Konzile und die okumenische Bewegung, Studien des
Okumenischen Rates, Genf 1968, 81-104.

% Johann Adam Méhler, Die Einheit in der Kirche, § 32, Anhang X; Mainz
1925, 78, 224-226.

34



heit zu widerlegen und zu heilen.»* Héaresien werden also hier in threm
wahren Kern integriert und nicht als unterlegene vernichtet.

Sich auf die Alte Kirche zu berufen bedeutet fiir Dollinger, dies alles
vor Augen zu haben und aus diesem Gesamtbild erst die Idee der Alten
Kirche zur moglichst addquaten Anschauung zu bringen. «Also tiefer
graben, emsiger, rastloser priifen, und nicht etwa furchtsam zuriickwei-
chen, wo die Forschung zu unwillkommenen, mit vorgefa3ten Urteilen
und Lieblingsmeinungen nicht vereinbaren Ergebnissen fiihren moch-
te, das ist die Signatur des echten Theologen.»?® Die historische Beschif-
tigung mit der Alten Kirche ist eine spannende Aufgabe, die mitunter zu
neuen Erkenntnissen fithren kann, und in keinem Fall mit einem sturen
Festhalten an Uberkommenem zu verwechseln ist.

Ring hat eine Frage gestellt, die nicht zu vernachldssigen ist. Doch
scheint sie mir die Glaubensentscheidung fiir die wesentlichen Lehren
und Institutionen der alten, ungeteilten Kirche nicht tiberfliissig oder
gar unmoglich zu machen.

3. Dollingers System in der Kritik altkatholischer Verfasser:
Nur Wahrscheinlichkeitsurteile?

Vor schon 20 Jahren ist Dollingers Auffassung von Kurt Stalder in der
Festschrift zum Jubildum der Berner Fakultdt kritisiert worden. Was
Stalder bemaéngelt, ist Dollingers Sicht der Offenbarung als Geschichte
und der daraus folgende Schluss, dass «die christliche Religion ... nur als
historische Tatsache im Lichte ihres anderthalbtausendjdhrigen Entwik-
kelungsganges vollstandig verstanden und gewiirdigt werden konne»?’.
«Aus alledem geht deutlich hervor, dass bei Dollinger historische For-
schung und vor allem Geschichte und historischer Sinn eine allumfassen-
de, universale Bedeutung haben. Sie sind sowohl auf das Ganze des Wis-
sens als auch auf das Ganze des Geschehens und damit wohl auch auf
das Ganze des Seins ausgerichtet. Anscheinend versteht Dollinger das
Ganze von Geschehen und Wissen als eine organische Einheit. Und der
<historische Sinn> ist es, der diese lebendige Einheit erfasst und das Ein-

5 Augustin, De baptismo 11, 19, 28.

% [ V. Déllinger, Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theolo-
gie, in: Kleinere Schriften, Stuttgart 1890, 187.

7 Dollinger, Kleinere Schriften, 170; s.a. ebd., 266; Akademische Vortrage,
Bd.2, 44, 216.

35



zelne in seiner organischen Beziehung mit anderem und der Einheit des
Ganzen sieht.»*

Fir Stalder 1st «die Konzeption Dollingers ... wegen der Bedingungen
des angewandten wissenschaftlichen Verfahrens unhaltbar»®. Er be-
griindet dies mit einer Betrachtung iiber die menschliche Erkenntnis im
allgemeinen, die Sprache als System und die historische Methode insbe-
sondere, die ich leider hier nur in Kiirze wiedergeben kann.

Zur historischen Methode meint Stalder in Anschluss an Ernst
Troeltsch, dass jede Erforschung der Vergangenheit auf das Analogie-
prinzip aufgebaut ist. Das heisst, das Kriterium fiir die Rekonstruktion
der Vergangenheit ist eine Analogie zu «unserer heutigen Erfahrung
und unserer heutigen Auffassung von Mensch, Welt und Leben». Mit
dieser Feststellung zog Troeltsch in der Zeit vor dem 1. Weltkrieg gegen
die Herrschaft der historischen Methode in der Theologie zu Felde. Die
Konsequenz des Analogieprinzips ist, «dass es auf dem Gebiet des Histo-
rischen nur noch Wahrscheinlichkeitsurteile gibt..., so dass dogmatische
Behauptungen absoluter Normen nicht mehr moglich sind»*. Mit ande-
ren Worten: da wir die Vergangenheit immer im Licht unserer heutigen
Voraussetzungen betrachten, konnen unsere Erkenntnisse iiber die Ver-
gangenheit keine unbedingte Giiltigkeit beanspruchen. Aber auch Be-
richte, die in der Vergangenheit geschrieben worden sind, sind nach ihm
nie rein objektiv. «Kein Bericht macht die Ereignisse <an sich> gegenwar-
tig, sondern immer nur die von da- oder dorther beobachteten und ver-
standenen Ereignisse.»?! Dollingers Konzeption, wonach die Geschich-
te der Kirche und insbesondere der Alten Kirche sich durch historische
Forschung immer mehr klédren lésst, so dass die historische Wissenschaft
eine wesentliche Rolle in der Feststellung dessen, was an der Alten Kir-
che normativ ist, spielt, ist fiir Stalder unhaltbar, weil historische For-
schung aufgrund der Anwendung des Analogieprinzips nur Wahrschein-
lichkeitsurteile zu liefern vermag. Auch lassen sich die Voraussetzun-
gen, die durch das Analogieprinzip ins Spiel kommen, selten restlos kla-
ren, bleiben also in der Regel teilweise unbewusst. Darum sieht Stalder
die Aufgabe der Theologie folgendermassen:

«Sie hétte bei Entscheidungsprozessen den Beitrag von Exegese und
historischer Forschung in der Weise zu leisten, dass sie zeigt: wenn von

3 Kurt Stalder, Theologische Wissenschaft, IKZ, Beiheft zum 4.Heft, 64
(1974) 194-220, hier 202.

2 Ebd,, 2171.

¥ Ebd., 210.

®Ehd., 213,

36



den und den Voraussetzungen ausgegangen wird, stellen sich die und die
Auskiinfte mit den und den Implikationen und moglichen Konsequen-
zen ein. Oder: wenn das und das erreicht werden soll, zeigen sich aus den
und den Griinden folgende Mittel und Wege mit den und den Implikatio-
nen, Voraussetzungen und anderweitigen Konsequenzen.»*

Mit anderen Worten: Fir Dollinger kann die Theologie mit Hilfe des
historischen Sinnes das ganze Geschehen der Kirchengeschichte als
eine lebendige Einheit erfassen und das einzelne in seiner organischen
Beziehung mit anderen und der Einheit des Ganzen sehen. Stalder er-
klart, dass dieses nicht moglich ist, und sieht die Aufgabe der Theologie
in der Klarung der Voraussetzungen bei bestimmten Aussagen und Ent-
scheidungsprozessen.

Auch dazu mochte ich einige Bemerkungen machen:

Die psychologische Analogie ist die Arbeitshypothese von jedem Psy-
chologen, jedem Ethnologen, im Grunde von jedem Wissenschaftler,
der sich mit Menschen beschiftigt. Aber sie ist eben eine Arbeitshypo-
these, die standig durch die Ergebnisse der Forschung verbessert und zu-
rechtgeriickt wird. So haben z.B. die ersten Darstellungen, die man sich
in Europa iiber die chinesische Kultur gemacht hat, sich in vielem an eu-
ropaische Vorstellungen angelehnt und waren darum nicht zutreffend.
Nach und nach, mit einer besseren Kenntnis der fremden Kultur, ist man
zu immer zutreffenderen Erkenntnissen gekommen. Das ist gerade der
Fortschritt des Wissens, worauf es in der Wissenschaft ankommt. Stal-
der geht von der Problematik der «Lebens-Jesu-Forschung» aus, was be-
kanntlich eine histerisch schwer zu 16sende Aufgabe ist. Es ist aber nicht
legitim, die Unsicherheit dieser Erkenntnis auf alle Gebiete der histori-
schen Forschung auszudehnen. Uber Leben und Lehre der Alten Kir-
che wissen wir unvergleichlich mehr als iiber den historischen Jesus. Wir
konnen dort in vielen Fillen auf so gesicherte Erkenntnisse bauen, dass
sie zu leugnen vollig unverniinftig wire.

Rudolf Bultmann hat darauf aufmerksam gemacht, dass die Beteili-
gung der Subjektivitdt an den historischen Erkenntnissen nicht immer
als eine Quelle von Fehlern betrachtet werden kann. Das Interesse an ei-
ner bestimmten Frage kann auch dem Forscher helfen, sich in die Zu-
sammenhidnge einzuleben und eine Hilfe fir wichtige Entdeckungen
sein®. Mit Recht vermerkt Gerhard Ebeling, dass die moderne Ge-
schichtswissenschaft auf die Zusammenarbeit mit der Philosophie ange-

2 Ebd., 219.
3 Rudolf Bultmann, Das Problem der Hermeneutik, ZThK 7950 64f.

37



wiesen i1st, um das hermeneutische Problem mit zufriedenstellenden Ka-
tegorien theoretisch einwandfrei darlegen zu konnen. Nach ihm sollte
die Philosophie dies nur wiederum in engster Fithlungnahme mit der hi-
storischen Wissenschaft tun*. Eine zufriedenstellende Wissenschafts-
theorie muss jedenfalls in der Lage sein, den Fortschritt des Wissens zu
erkldren.

Ich wiirde also auch hier meinen, dass die von Stalder ausgesprochene
Frage gewiss ihre Bedeutung hat. Konsequent angewendet wiirde aber
seine Losung nicht nur jede historische Erkenntnis, sondern auch jede
Erforschung von fremden Psychen oder Kulturen unmdoglich machen.
Dass der menschliche Geist aber auf diesen Gebieten in den letzten Jahr-
hunderten grosse Fortschritte gemacht hat, ist doch nicht zu leugnen.
Sieht man das «Analogie-Prinzip» nicht statisch, sondern als eine verbes-
serungstdhige Arbeitshypothese, ldsst sich schon ein ausgewogeneres
Urteil Uber die historische Wissenschaft fallen.

Um iiber Stalders Theorie abschliessend zu urteilen, muss man sich
aber mit seinen erkenntnistheoretischen Grundlagen auseinanderset-
zen. Rings Argumente bewegen sich zum Teil auch auf diesem Gebiet.
Wir miissen uns also jetzt diesem Teil unserer Betrachtung zuwenden.

4. Erkenntnistheoretische Aspekte

Fiir Stalder gibt es keine neutral absolute Erkenntnis: denn die fir die
Deutung der Realitdt interessanten Theorien kommen nicht ohne
menschliche Aktivitat zustande. Bei jeder Erkenntnis ist also menschli-
che Aktivitdt entscheidend beteiligt. Der Mensch geht an die Wirklich-
keit «von gewissen Uberzeugungen und Konzeptionen her, die schon be-
stehen»¥. Ahnlich wie Kants Kategorien a priori sind diese Vorausset-
zungen bei jeder Erkenntnis im Spiel. Stalder deutet weiter diese Vor-
aussetzungen als Produkt einer freien Entscheidung der menschlichen
Kreativitdt, das heisst fiir ihn, dass in jeder menschlichen Erkenntnis die
Freiheit beteiligt ist. In der Wissenschafi soll man in der Lage sein, «flr
jede Aussage, sobald es die Gesprichssituation erfordert, anzugeben,
was darin an Voraussetzungen impliziert ist»*. Die Voraussetzungen,
die durch das Analogieprinzip ins Spiel kommen, lassen sich aber selten

* Gerhard Ebeling, Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode, ZThK
1950 34.

¥ Ebd., 207.

¥ Ebd., 209.

38



restlos klaren. Die Ergebnisse der historischen Forschung haben darum
nicht obwohl, sondern gerade wenn und weil sie wissenschaftlich ist, hy-
pothetischen Charakter?.

Die Wirklichkeit, d. h. in diesem Fall die Ereignisse, existieren zwar
fur Stalder: sie haben eine bestimmte Ortung im Koordinatensystem
von Zeit und Raum und stehen andererseits im Schnittpunkt verschiede-
ner Auffassungen. Sie provozieren Stellungnahmen, Beobachtungen,
Interpretationen, Berichte. «Die Interpretationen gehoren zum Ereig-
nis mit hinzu.»* Wenn ich Stalder richtig verstehe, dann gibt es fiir ihn
eine objektive Wirklichkeit, diese kann aber nie interpretationsfrei er-
reicht werden. Von jeder Wissenschaft (und nicht nur von der histori-
schen) kann man darum nur Wahrscheinlichkeitsurteile erwarten. Dar-
um ist die historische Wissenschaft nicht in der Lage, festzustellen, was
die Alte Kirche geglaubt hat. Die Glaubensnorm kann also nicht von
der wissenschaftlichen Theologie, sondern vom aktuellen Lehramt
(bzw. von der aktuellen Kirche) erkannt bzw. entschieden werden®,

Auch wenn diese Aussagen Stalders zunéchst den Eindruck von gros-
ser Nichternheit machen, scheinen sie mir héchst problematisch zu
sein. Karl Popper, dem ich hier folgen mochte, geht in der Erkenntnis-
theorie von zwei Grundannahmen aus:

1. Es gibt eine objektive Wahrheit und wir konnen sie erkennen.
2. Die menschliche Erkenntnis ist fehlbar®.

Die erste Grundannahme richtet sich gegen den Relativismus; Relati-
vismus kommt immer heraus, wenn wir leugnen, dass wir letzten Endes
zu irgendeiner Erkenntnis der Wahrheit kommen kdnnen. Der zweite
Satz richtet sich gegen den Dogmatismus. Der Dogmatismus nimmt an,
dass wir in der Lage sind, zu absolut gesicherten Erkenntnissen zu kom-
men. Diese Grundannahmen sind fiir eine ausgewogene Erkenntnis-
theorie beide gleich wichtig. Sie stehen in einer Spannung zueinander.
Sie lassen sich nicht aufeinander reduzieren und diirfen auch nicht ge-
geneinander ausgespielt werden. Das gerade tut aber Stalder. Von der
Tatsache, dass unsere Erkenntnisse nicht unfehlbar sind, leitet er die
Konsequenz, dass wir immer nur Wahrscheinlichkeitsurteile bilden kon-
nen, d. h. dass die Wissenschaft nur in der Lage ist, hypothetische Aussa-

7Ebd., 218. Im letzten Satz sagt Stalder das von der Exegese, die Aussage gilt
aber wohl fiir thn auch fiir die anderen Gebiete der Wissenschaft. -

% Ebd., 213.

¥ Ebd., 219.

¥ Karl R. Popper, Logik der Forschung, Wien 1935, Tiibingen 21984; ders., Ob-
jektive Erkenntnis. Ein evolutiondrer Entwurf, Hamburg *1984.

39



gen zu machen. Dieses hdngt mit der Forderung der linguistischen Schu-
le zusammen, jede Aussage nicht fiir wahr zu halten, solange wir sie
nicht vollstdndig begriinden konnen. «Die Pointe von Poppers fallibili-
stischem Vorschlag liegt darin, auf die Begriindung zu verzichten, ohne
deshalb die Moglichkeit von Erkenntnisfortschritten auszuschliessen.
Statt Theorien zu begriinden, unterwerfen wir sie kritischen Priifungen
— wir lernen aus unseren Fehlern. An die Stelle der Idee der Begriin-
dung tritt die Idee der Kritik, ein Vorgang, den Helmut Spinner als <Wen-
de zum rechtfertigungsfreien Denken> interpretiert hat.»*! Nach Popper
konnen wir uns durch kritisch-wissenschaftliche Arbeit immer mehr der
Wahrheit anndhern, obwohl unsere Erkenntnis grundsidtzlich immer
fehlbar bleibt. Wenn man aber nach einer vollstandigen Begriindung fiir
jede Aussage sucht, dann sucht man nach einer unfehlbaren Erkenntnis,
was beide Popperschen Grundannahmen zerstoren wiirde. Dann ist wis-
senschaftlicher Erkenntnisfortschritt nicht mehr moglich.

Ohne wissenschaftliche Fachsprache ausgedriickt, bedeutet das:
Auch wenn unsere wissenschaftlichen Erkenntnisse (darunter auch die
Erkenntnisse der historichen Wissenschaft) nicht hundertprozentig gesi-
chert werden konnen, sind sie in vielen Fillen so gefestigt, dass man mit
ruhigem Gewissen auf sie bauen kann, denn die Wahrscheinlichkeit,
dass sie durch eine neue Entdeckung eines Tages auf den Kopf gestellt
werden, i1st so gering, dass man sie praktisch vernachlidssigen kann. Rein
hypothetisch kénnte es z. B. sein, dass alle Zeugnisse, die wir tiber die hi-
storische Person des Kirchenvaters Augustin haben, gefdlscht wiren.
Da man diese rein hypothetische Moglichkeit nicht vollig ausrdaumen
kann, misste man folgern, dass die Aussage, dass Augustin wirklich exi-
stiert hat, nur ein Wahrscheinlichkeitsurteil ist. In der Praxis kann man
aber eine solch hochst unwahrscheinliche Hypothese vernachldssigen,
denn die Moglichkeit, dass es jemandem gelingen wiirde, eine solche Fiil-
le von Quellen zu fédlschen, ohne dass jemand es merkt, ist astronomisch
gering.

# Jiirgen August Alt, Karl R.Popper, Frankfurt 1992, 21; Helmut Spinner, Plu-
ralismus als Erkenntnismodell, Frankfurt 1974. Der Verzicht auf absolute Be-
grindung ist gewiss bei Popper eine Flucht nach vorn,um den Aporien der kantia-
nischen Erkenntniskritik zu entgehen. Er ist aber berechtigt, da die Forderung,
die Wahrheit unserer Erkenntnis argumentativ zu begriinden, unangemessen ist.
Unsere Erkenntnis ist ja die einzige «Briicke» unseres Bewusstseins zur objekti-
ven Wirklichkeit. Es ist illusorisch, ein Urteil iiber die Tragfahigkeit der Briicke
zu erwarten, weil dem Bewusstsein dafiir ein zweiter Weg zur objektiven Wirk-
lichkeit offen stehen miisste.

40



Dartiber hinaus sagt Popper, dass wir zwar positive Aussagen nie hun-
dertprozentig begriinden konnen, dass wir aber die Falschheit einer Aus-
sage sehr wohl hundertprozentig beweisen kdnnen. So ist es moglich, zu
zeigen, dass die sog. «Konstantinische Schenkung» ein gefdlschtes Doku-
ment ist, das nicht von Konstantin geschrieben werden konnte, weil die
theologische Sprache, die Ortsnamen, die Benutzung der Sylvesterle-
gende und vieles mehr aus spdteren Zeiten stammt. Man kann also
durch historische Forschung bestimmte Theorien ausschliessen, z.B.
dass die Papstlehren des Vatikanum I schon in der Alten Kirche gelehrt
wurden, worauf es Dollinger vor allem ankam*.

Ich halte darum die von Stalder angewandte erkenntnistheoretische
Methode fiir nicht ausgeglichen. Daher scheint mir seine sehr pauschale
Ablehnung des Anliegens Dollingers nicht gerechtfertigt.

Ring beruft sich seinerseits auf den Philosophen H. Rombach, fiir den
jede geistige Welt eine geschlossene Wirklichkeit ist, die sich nicht gegen
eine andere aufrechnen ldsst. Darum sollte man die vorhandene Vielfalt
der Konfessionen akzeptieren und sie als eine Bereicherung auffassen.
«In diesem Sinne sollten wirklich die Evangelischen evangelischer und
die Katholischen katholischer werden. Welten kann man nicht verglei-
chen, aber ins Gespréch bringen; in einem solchen Gesprach kann eine
neue, gemeinsame Welt entstehen; diese ist wirklich neu und nicht etwas
Altes, auf das man sich gemeinsam zuriickzieht. So wire (vielleicht) die
Okumene denkbar.»*

Die vorhandene Vielfalt der Konfessionen zu akzeptieren und sie als
eine Bereicherung zu erfassen ist fiir den ckumenisch denkenden Thec-
logen eine Notwendigkeit. Doch steht diese Haltung nicht im Gegensatz
zum Glauben an eine objektive Offenbarungswahrheit, die im Leben
der Alten Kirche sichtbar wird und an der sich alle Konfessionen zu mes-
sen haben. Dass die Katholischen katholischer und die Evangelischen
evangelischer werden, kann nur solange gut sein, sofern es sich dabei um
eine Vertiefung des echten christlichen Glaubensgutes in einer bestimm-
ten konfessionellen Ausprigung handelt. Wenn aber der Katholik, um
katholischer zu werden, alle Christen fiir Haretiker hilt, die nicht an das
Geheimnis von Fatima glauben, oder der Evangelische evangelischer
wird, indem er alles, was mit Sakramentalitdt oder Mystik zu tun hat, als
Heidentum und Werk des Teufels bezeichnet, kann dieses Prinzip nicht

2 Siehe z.B. Kleinere Schriften, 265f.
¥ M.Ring, a.a.0., 262.

41



mehr als fruchtbar bezeichnet werden. Ob mit dem Begriff der Stimmig-
keit allein diese Konsequenzen zu vermeiden wéren, scheint mir fraglich.

Die innere Stimmigkeit eines Systems ist ein Produkt unseres Geistes,
die objektive Wahrheit ist aber die tatsdchliche Wirklichkeit, nach deren
Erkenntnis unser Geist strebt. Das Leugnen einer objektiven Wahrheit
birgt fatale Konsequenzen in sich, auf die Sokrates, Augustin und viele
andere Denker schon lange hingewiesen haben.

Zwei diametral entgegengesetzte Aussagen konnen nicht beide wahr
sein. Darum muss es eine objektive Wahrheit geben, an der die Wahr-
heit unserer Aussagen tiberpriift werden kann. Zwar kann niemand die-
se Wahrheit unfehlbar fir sich pachten und wir kénnen uns ihr oft nur
mithsam anndhern; es gibt aber einen Fortschritt in threr Erkenntnis,
der darin besteht, dass wir uns in vielen Fillen ihr so eng ndhern konnen,
dass das Risiko eines Fehlers praktisch vernachléssigt werden kann, und
dass wir oft mindestens in der Lage sind, offensichtlich falsche Behaup-
tungen zu widerlegen.

5. Abschliessende Bemerkungen

Unsere Untersuchung hat gezeigt, dass mit der Berufung auf die Alte
Kirche als Norm eine Menge theologischer Fragen zusammenhédngen.
Diese Feststellung hat gelegentlich schon gereicht, um altkatholische Po-
sitionen zu verunsichern. J. Visser zitiert z. B. die Auffassungen Stalders,
ohne auf die erkenntnistheoretischen, hermeneutischen und geschichts-
philosophischen Fragen einzugehen. Er sieht aber darin einen Anlass,
vorzuschlagen, nicht mehr von der Alten Kirche als Norm, sondern von
der Alten Kirche als «Ideal» zu sprechen*. Personlich wiirde ich das
nicht tun. Ich wiirde vielmehr unterscheiden zwischen der Alten Kirche
als Norm, d.h. den «Lehren und Institutionen», die in der Alten, unge-
teilten Kirche des 1.Jahrtausends «als wesentlich und unentbehrlich ge-
golten haben», und der weiteren Funktion der Alten Kirche als Modell,
Ideal oder Quelle von Inspiration. Das ist sie ebenfalis, aber nicht ailein.

Die Kritik an den nach Dollinger in der altkatholischen Bewegung
klassisch gewordenen Auffassungen missversteht entweder, was damit
gemeint ist, z. B. wenn damit die Verschlossenheit fiir jede neue Entwick-
lung in der Kirche oder die Repristination der altkirchlichen Zustdnde

+ Visser, a.a. 0., 181.

42



verbunden werden, oder sie lehnt generell die Moglichkeit wissenschaft-
licher Erkenntnis ab.

Die Alte Kirche als Norm zu nehmen, bedeutet nicht, eine mecha-
nisch feststellbare Messlatte gefunden zu haben, die jederzeit abrufbar
eine Antwort fiir alle neu auftretenden Fragen enthilt. Es geht vielmehr
darum, die Kirche im Sinne Dollingers als eine lebendige, wachsende
Wesenheit zu verstehen, in der viel Neues moglich ist, die sich aber in ih-
rem Wesen selbst treu bleiben muss. Um bei neuen Fragen, z. B. die der
Frauenordination, an die Norm der Alten Kirche heranzutreten, ist so-
wohl Forschungsarbeit als auch systematische Reflektion notwendig®.
Das spédtmittelalterliche Axiom: «Im Notwendigen Einheit, im Zweifel
die Freiheit, in allem die Nichstenliebe» war stets auch ein tragendes
Prinzip der altkatholischen Theologie und gibt uns auch den Geist, mit
dem wir die Alte Kirche befragen sollen.

Zum zweiten wire es fir die altkatholische Bewegung selbstzerstore-
risch, auf die Ergebnisse der historischen Forschung zu verzichten. Die
Entdeckung der Geschichte als echte Wissenschaft und der historischen
Quellen als ihr Gegenstand, die sich Ende des 18.Jahrhunderts vollzog,
ist nicht umkehrbar. Gewiss besteht die Gefahr, dass einzelne Historiker
(darunter auch Neutestamentler) Dinge als gesicherte historische Wahr-
heit ausgeben, die in Wirklichkeit hypothetisch sind. Leider wird auch
hier und dort noch immer Wissenschaft aufgrund der Zahl der Autoren,
nicht des Gewichts der Argumente getrieben oder voneinander abge-
schrieben, statt sich selbst an den Quellen zu iiberzeugen. Oder aber ist
das zuletzt erschienene Buch immer das Beste, was so auch nicht
stimmt. Das ist bedauerlich, es ware aber grotesk, die historisch-kriti-
sche Methode deshalb abzulehnen, weil sie manche falsch oder gar nicht
anwenden. Schon die Kirchenviter haben ansatzweise historische For-
schung betrieben (z.B. Augustin ridt dazu, biblische Kodizes miteinan-
der zu vergleichen), und schliesslich ist die Behauptung, dass die Lehre
des Vatikanum I nicht mit dem Glauben der Alten Kirche iiberein-
stimmt, nur auf dem historischen Weg feststellbar, woran Ddollinger im-
mer wieder erinnerte*. Meiner Meinung nach sollen wir den Mut ha-
ben, zu unseren eigenen Urspriingen zu stehen, die nicht so schlecht

% Siehe Ch. Oeyen, Frauenordination: Was sagt die Tradition wirklich, in: IKZ
75 (1985) 97-118.

% Dollinger an Erzb. Scherr, 28. Mirz 1871, Briefe und Erkldrungen, 88f.; an
Erzb. Steichele, 1. Marz 1887, ebd., 137; Quirinus, Rom. Briefe vom Concil, Miin-
chen 1870, 375f. Siehe Einleitung Briefwechsel Dollinger-Reusch, 1V, zu
Anm.32ff. (in Vorbereitung).

43



sind, wie mancher angesichts der grossen Zahl der Gegner denken konn-
te. Ich mochte darum mit einigen Sidtzen von Erzbischof Andreas Rinkel
aus dem Jahr 1938 schliessen, die m. E. noch immer aktuell sind:

«Wir sind iiberzeugt, dass nur ein treues Festhalten an diesem Stand-
punkt unserer Arbeit in der 6kumenischen Bewegung Bedeutung verlei-
hen kann und tiberhaupt die einzige, aber auch zugleich die zwingendste
Daseinsberechtigung unserer Kirche ist. So bleibt die letzte Folgerung
dieses Standpunktes, die ich an letzter Stelle als die am schwersten uns
obliegende Pflicht nenne, ndmlich das treue Studium unserer eigenen,
durch und durch kirchlichen katholischen Theologie ...

Ich verstehe es schon, dass viele, die zu uns gekommen sind, sei es als
Glaubige, sei es als Mitarbeiter, sich nicht sofort dem alten katholischen
Glaubensstandpunkte haben anpassen konnen und mit dem alten katho-
lischen Glaubensganzen vertraut geworden sind...

Unsere Theologie hat den ganzen Reichtum der ganzen Schrift, wie
er uns von der katholischen Tradition iiberliefert worden ist, immer aufs
neue zu entfalten, und sie darf dieses tun auf streng wissenschaftlichem
Wege und mit glaubigen Herzen.

Unsere Theologie hat weder Grund noch Pflicht, sich, sei es von der
zeitgeschichtlichen Theologie und ihren gelegentlichen Vertretern, sei
es von zeitgeschichtlichen Geistesstromungen und ihren von diesen be-
rauschten Anhingern, ins Schlepptau nehmen zu lassen. Unsere Theolo-
gie hat sich immer nur durch die Tradition hindurch auf die Schrift zu be-
sinnen und auf diesem Wege den ganzen katholischen Glauben zu ver-
kiindigen...

Ich habe den festen und unerschiitterlichen Glauben, dass Gott unse-
re Kirche an diesen Standpunkt gebunden hat, dass wir also nach seinem
Willen das Licht des alten katholischen Glaubens inmitten der geschie-
denen Kirchen weitertragen sollen und dass Er so unsere Kirche durch
diese Zeit und Welt fihrt. Wohin? Das sei IThm in Glaubenszuversicht
gnddig iiberlassen.» "

Bonn Christian Oeyen

7 A. Rinkel, Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche unter be-
sonderer Beriicksichtigung der Utrechter Konvention, IKZ 29 (1939) 60f.

44



	Die alte Kirche als Norm nach Döllinger und seiner Schule

