
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 4

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Stricker, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die orthodoxen Kirchen

CX

Prof. Dr. Wilhelm Kuhle,
dem unermüdlichen Erforscher
des Protestantismus in Osteuropa,
in Dankbarkeit zugeeignet

Moskau versus Konstantinopel

Nach einer tiefgreifenden Störung wurde am 16. Mai 1996 die kanonische
und eucharistische Gemeinschaft zwischen den Patriarchaten Konstantinopel

und Moskau wieder hergestellt; in der Liturgie der Russischen
Orthodoxen Kirche wird des Ehrenoberhauptes der orthodoxen Kirchen -
des Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel, Bartholomaus (Ar-
chonclonis, geb. 1940) - wieder in Fürbitte gedacht. Moskau hatte am
23. Februar die kanonische und eucharistische Gemeinschaft mit
Konstantinopel aufgekündigt, nachdem Patriarch Bartholomaios das orthodoxe

Bistum Estland gegen den erklärten Willen des Patriarchats Moskau
der Jurisdiktion von Konstantinopel unterstellt hatte.

Bis zum 20. Februar 1996 war das orthodoxe Bistum Estland als «autonome

Eparchie» Gliedkirche des Moskauer Patriarchats gewesen:
Auch nach dem Auseinanderbrechen der Sowjetunion und nach der
Verselbständigung der einzelnen Sowjetrepubliken 1991 hatte das
Moskauer Patriarchat die Jurisdiktionsgewalt über die orthodoxen Kirchen
in der ehemaligen Sowjetunion behalten und den ausserhalb der heutigen

Grenzen Russlands gelegenen Bistümern den kanonischen Status
der «Autonomie» verliehen1. Dieser gewährt Selbständigkeit der jeweiligen

Teilkirche in Verwaltungsfragen: Die Leitung einer Autonomen
Kirche kann in internen Fragen frei entscheiden, sie kann Bischöfe und
Priester weihen, ohne eine Zustimmung Moskaus einholen zu müssen.
Im Prinzip muss lediglich bei einer Neuwahl des Oberhaupts einer
Autonomen Kirche eine Abstimmung mit dem Hl. Synod in Moskau erfolgen.

Und natürlich ist auch die Aussenpolitik der orthodoxen Kirchen

1 StdO 12/1992, 4: Am 11./12. August 1992 beschloss der Hl. Svnod der ROK.
der orthodoxen Kirche in Estland die Autonomie zu verleihen; auf der gleichen
Sitzung wurde auch die Autonomie für die Orthodoxen in Lettland beschlossen.

220



im ehemaligen Sowjetbereich mit der Aussenpolitik der Moskauer
Mutterkirche in Einklang zu bringen.

Als der Ökumenische Patriarch Bartholomaios von Konstantinopel
in einem Tomos vom 20. Februar 1996 das orthodoxe Bistum Tallinn
und Estland seiner Jurisdiktion unterstellte2, zeigte sich das Moskauer
Patriarchat überrascht und empört. Patriarch Bartholomaios wurde
beschuldigt, die Einheit der orthodoxen Kirche zu zerstören. Patriarch

Aleksij (Baron von Rüdiger, geb. 1929) erklärte im Namen des Hl. Synods

der Russischen Orthodoxen Kirche am 23.Februar, dass Moskau
die kanonische Gemeinschaft mit Konstantinopel sistiere, und er wies

anklagend darauf hin, dass seit der Taufe der Slawen in Kiew vor über
tausend Jahren (988) Derartiges nie vorgekommen sei-1.

Patriarch Aleksij von Moskau nutzte seine breit gefächerten
internationalen Kontakte, um dem Moskauer Protest gegen das, wie man es in

Moskau sah, ungerechtfertigte Vorgehen Konstantinopels Nachdruck
zu verleihen, die Moskauer Ansprüche auf Estland zu begründen und
sowohl kirchliche (ökumenische) als auch politische Kreise für die
Unterstützung Moskaus gegen die Übergriffe Konstantinopels zu mobilisieren.

Mit vielen Oberhäuptern orthodoxer Kirchen wurden fieberhafte
Gespräche geführt: mit Patriarch Pavle in Belgrad, mit Patriarch Igna-
tios von Antiochien, mit Patriarch Diodoros von Jerusalem, mit Patriarch

Maksim von Bulgarien, mit Metropolit Bazyli von Polen usw. Die
Genfer Ökumene wurde bemüht. Selbst der amerikanische Präsident
Bill Clinton erhielt eine lange Botschaft von Patriarch Aleksij:

« Verehrter Herr Präsident!
Ich wende mich in einer äusserst kritischen Situation an Sie, die jetzt in Estland

eingetreten ist: Dort droht der Estnischen Apostolischen Orthodoxen Kirche die

2 Patriarchal and Synodal Act Concerning the Re-Activation of the Patriarchal
and Synodical Tomos of 1923 Regarding the Orthodox Metropolitanate of Estonia,

20.2.1996, Nr. 201.
3 Die Zitierung der Geschichte durch das Moskauer Patriarchat in diesem

Streitfall diente im allgemeinen eher dem dramatisierenden Effekt oder als
Argumentationshilfe - der historischen Wahrheit scheint die Moskauer Argumentation

hingegen weniger verpflichtet gewesen zu sein. An dieser Stelle hier
(1000 Jahre ungetrübtes Verhältnis) müsste man entgegnen, dass die Beziehungen

zwischen Konstantinopel und Moskau in der Geschichte zuweilen viel
nachhaltiger gestört waren als 1996, zuweilen überhaupt nicht mehr existierten. Als
z.B. Konstantinopel den Moskowitern 1431 einen unierten Patriarchen, Isidor,
schickte und die Moskauer diesen sogleich verhafteten, ruhten die Beziehungen
für viele Jahre; Moskau trennte sich danach, 1448, von Konstantinopel und erklärte

sich für eigenständig - «autokephal».

221



Zerstörung - die historischen Wurzeln dieser Kirche reichen ins 12. Jahrhundert
zurück, als der orthodoxe Glaube von russischen Missionaren nach Estland gebracht
worden war. Bereits seit dem 16. Jahrhundert gab es Diözesen der Russischen
Orthodoxen Kirche in Estland, die nach Estlands staatlicher Unabhängigkeit vom
Moskauer Patriarchat im Jahre 1920 den Status der Autonomie - in Bezug auf
Wirtschaft, Bildung, Verwaltung - zugebilligt bekamen.

Infolge der bekannten politischen Ereignisse fand sich die Estnische Orthodoxe
Kirche 1923 plötzlich unter der Jurisdiktion des Patriarchats Konstantinopel,
jedoch bereits 1941 kehrte sie in den Schoss ihrer angestammten Kirche zurück.

Am Ende des Zweiten Weltkrieges ist ein kleiner Teil der orthodoxen Esten
nach Schweden emigriert und hat dort eine sog. <Diözese der Estnischen Apostolischen

Orthodoxen Kirche im Ausland> gegründet, die aber mit der echten offiziellen

Orthodoxen Kirche in Estland nichts z.u tun hat.

Als Estland 1990 wieder ein unabhängiger Staat wurde, hat das Moskauer
Patriarchat 1993 die Autonomie-Rechte der Orthodoxen Kirche in Estland, die ihr
bereits 1920 verliehen worden waren, erneuert. Entsprechend den Gesetzen des neuen

estnischen Staates hätte die Estnische Apostolische Orthodoxe Kirche, der Erz-
bischof Kornelij vorsteht, von den estnischen Behörden offiziell registriert werden
müssen. ...»'

Diesem «historischen» Abriss folgte eine Darlegung der komplizierten

rechtlichen Situation in Estland und der in der Tat desavouierenden

Lage der Moskau unterstehenden Orthodoxen Kirche in Estland, die
besonders nach dem Entstehen einer (national-)estnischen orthodoxen
Kirchenorganisation eingetreten war. Zum Schluss appelliert Patriarch
Aleksij an Präsident Clinton:

«Deshalb wende ich mich an Sie mit der Bitte, alles in Ihren Kräften Stehende zu
tun, damit dieses schreiende Unrecht beseitigt wird. Ich hoffe sehr, dass Sie von
Ihrer Seite maximalen Einfluss auf die Regierung von Estland ausüben werden,
damit die Situation der Kirche in jenem Land entsprechend seinen eigenen Gesetzen
und entsprechend den international anerkannten menschenrechtlichen Regeln
normalisiert wird.»4

Der Streit zwischen Konstantinopel und Moskau um Estland schwelte

bereits einige Jahre; früher schon hatte es Verhandlungen um dieses

Problem zwischen beiden Kirchen gegeben. Noch im Januar stellte
Konstantinopel nach Verhandlungen mit der Russischen Kirche ein pragmatisches

Vorgehen in Sachen Estland in Aussicht: Zwar hatte Konstanti-

J Kopie des Briefes (Fax vom 5.1.1996) im Besitz des Autors. - Einige Aussagen

in diesem Brief sind fragwürdig - weder gab es im 12. Jh. russische Missionare
in Estland, noch hatte im 16. Jh. die Russisch-Orthodoxe Kirche Diözesen in
Estland: Es gab einige russische Kaufmannsgemeinden in den deutschen Hansestädten,

in welche die Bischöfe von Polozk und Pleskau/Pskov hin und wieder einen
Priester schickten.

222



nopel keinen Zweifel daran gelassen, dass es die 1923 erfolgte Unterstellung

Estlands unter seine Jurisdiktion prinzipiell wieder anstrebe, dass

aber «aus praktischen Gründen die kanonische Präsenz beider Patriarchate

und die Aufteilung der Gemeinden in zwei kirchliche Jurisdiktionen

für einige Zeit angezeigt»5 sei; eine Weiterführung der Verhandlungen

wurde vereinbart."
Insgesamt war durch die Aktivitäten Moskaus in weiten Kreisen der

Eindruck entstanden, Moskau habe sich Konstantinopel gegenüber
gewaltig ins Unrecht gesetzt. Darüber hinaus war die rüde Vorgehensweise

Konstantinopels nicht gerade dazu angetan, Sympathien zu wecken.

Auf Grund dieses Sympathievorsprunges Moskaus gegenüber Konstantinopel

vor allem in den slawischen orthodoxen Kirchen und fast noch

mehr in der Ökumene konnte Moskau hoffen, durch eine energische
weltweite «Aufklärungskampagne» Konstantinopel so unter Druck zu

setzen, dass Patriarch Bartholomaios seine Jurisdiktionsansprüche über
die orthodoxe Eparchie Estland aufgeben würde. Zwar äusserten die

von Patriarch Aleksij Angesprochenen ihre prinzipielle Sympathie,
kritisierten wohl auch das schroffe Vorgehen Konstantinopels - aber es

kam in der Sache kaum zu einer klaren Stellungnahme für den Standpunkt

Moskaus; und zu einer Verurteilung des Ökumenischen Patriarchen

oder gar zu einem Abrücken von ihm liess sich niemand hinreissen.

Vielmehr beklagten alle Kirchen den Vorgang und baten beide Patriarchen,

in weiteren Verhandlungen eine Lösung zu finden, die - von
christlichem Geist getragen - die Kirche nicht entzweit. So erklärte beispielsweise

das Oberhaupt der (russischen) «Orthodox Church in America».

Metropolit Theodosius (Lazor, geb. 1933) der USA und Kanada, in

einem Memorandum an die Geistlichkeit seiner Kirche:

«Ich bitte alle Bischöfe, die Geistlichkeit und die Laien der Orthodoxen Kirche
in Amerika, ernsthaft für die 'Wohlfahrt der heiligen Kirchen Gottes und für die
Einheit aller> zu beten. Der Heilige Synod unserer Kirche... wird mit grosser Sorgfalt

den aktuellen Konflikt zwischen den Kirchen von Konstantinopel und Moskau
beraten. Die Orthodoxe Kirche in Amerika will alles irgend Mögliche tun, um den

kirchlichen Frieden und die Einheit der Kirche, sowohl in Nord-Amerika als auch
überall in der Welt, zu befördern.»7

5 «Den orthodoxen Gemeinden in Estland». Phanar am J.Januar 1996. ausgefertigt

von Metropolit Meliton von Philadelphia, dem Geschäftsführer («Archi-
grammateos») des Patriarchats Konstantinopel.

" G2W 3/1996, 4f.
1 Memorandum: To the Clergy and Faithful of the Orthodox Church in America.

from Fr.Gregory Havrilak, Director of Communications, I.März 1996: «On
the Current Ecclesiastical Situation in Estonia».

223



In den trotz der tiefen Gegensätze am 3. und 22. April in Zürich
geführten Verhandlungen hat sich Moskau mit seiner These - Estland sei

ein Teil des «kanonischen Territoriums der Russischen Orthodoxen
Kirche» - offenkundig nicht durchsetzen können.

Problematische Statistik

Das heutige Estland zählt 1,5 Mio. Einwohner, davon besteht etwa eine

Million aus Esten, eine knappe halbe Million aus Russen, Ukrainern
und Weissrussen. Die lutherische Kirche ist hier traditionell die vorherrschende

Kirche. Die danach bedeutendste Konfession ist die orthodoxe,
wobei die Orthodoxen in Estland in zwei grosse nationale Gruppen
zerfallen: ca. 30000 Russen, Ukrainer und Weissrussen (die in Estland bündig

als «die Russen» bezeichnet werden) und ca. 20000 Esten8. Die «Russen»

feiern traditionell die Liturgie in kirchenslawischer Sprache; die
Esten wollen den Gottesdienst, die Göttliche Liturgie, wie ihre Vorväter
in estnischer und nicht in russisch-kirchenslawischer Sprache feiern. Sie

klagen: In den fast 50 Jahren sowjetischer Herrschaft sei die autochthon
estnische Orthodoxie weitestgehend russifiziert worden. In Estland gab
es (Anfang 1996) zusammen 84 orthodoxe Pfarreien. In 47 - so hiess es

im Januar von estnischer Seite - versuche man, die estnische Liturgie
wiederzubeleben, in 29 Gemeinden würde sie in russischer Sprache
gefeiert, in acht Kirchen würde die Liturgie abwechselnd in russischer und
in estnischer Sprache zelebriert. Unter den 41 Priestern in Estland seien

nur 17 Esten. - Von russischer Seite ist man bemüht, solche statistische

Angaben zu relativieren mit dem Hinweis, dass sich die meisten
estnischen orthodoxen Gemeinden überwiegend auf dem Lande befänden
und nur wenige Mitglieder zählten1'.

8 The Baltic Times. 29.8-/4.9.1996: Nach Angaben aus Tallinn vom 23. August
1996 rechnete man auf estnischer Seite zu diesem Zeitpunkt mit insgesamt 45 000
Orthodoxen in Estland, von denen 15000-20000 ethnische Esten seien. Die Russen

hingegen beziffern die Zahl der Orthodoxen unter ihnen mit knapp 40000.
Ende August 1996 hatten sich von den 84 orthodoxen Gemeinden in Estland 51

für Konstantinopel und 26 für Moskau - und einige sich noch gar nicht - entschieden.

9 Gerd Stricker: Zweites und Drittes Rom im Widerstreit, in G2W 4/1996. 23.

224



Alisgangslage

Die Geschichte der baltischen Länder und ihrer Kirchen ist verwirrend
und problematisch. In ganz besonderem Masse gilt dies für die Geschichte

der dortigen orthodoxen Kirche, die sowohl von den früheren
deutschen Herren im Baltikum als auch von der autochthonen Bevölkerung

- Esten und Letten - als fremd und nicht ursprünglich baltisch, als

unrechtmässig eingedrungene Religion zurückgewiesen wurde. Seit dem
18. Jahrhundert waren das heutige Estland und das heutige Lettland
Bestandteile des Russischen Reiches. Vielleicht hunderttausend Letten
und Esten waren im Laufe des 19. Jahrhunderts orthodox geworden;
automatisch gingen sie in den Bestand der Russischen Orthodoxen Kirche
ein10; Bischofssitze waren Reval (Tallinn) und Riga. Das baltische Urteil
hinsichtlich der Orthodoxen musste fast zwangsläufig negativ sein, sah

man doch die orthodoxe Kirche als williges Instrument in den Händen
der Petersburger (in sowjetischen Zeiten: der Moskauer) Unterdrücker
des Baltentums. Darüber hinaus herrschte unter lutherischen Geistlichen.

die aus der theologischen Fakultät der deutschen Universität Dor-

pat (Tartu) hervorgegangen waren, hinsichtlich der Orthodoxie ein

abschätziges Urteil vor, das aus einem Gefühl geistiger und kultureller
Überlegenheit sowie aus einem ausgeprägten Kulturbewusstsein heraus

so schroff formuliert wurde".
Nach der Oktoberrevolution von 1917 verselbständigten sich die

baltischen Provinzen Russlands - Estland, Livland und Kurland - und bildeten

die freien Staaten Estland und Lettland (das heutige Litauen wurde
damals nicht zum Baltikum gezählt und blickt auf eine vollkommen
andere, polnisch geprägte Entwicklung zurück12). Nachdem die baltischen
Länder ausserhalb der Grenzen der Räterepublik, der künftigen Sowjetunion,

lagen, konnte Patriarch Tichon (Bellavin, 1865-1925) von Moskau

- infolge der gnadenlosen Repression durch die Bolschewiki - keine

Jurisdiktionsgewalt mehr über die Orthodoxen dort ausüben. Patriarch
Tichon sah sich genötigt, die orthodoxen Bistümer in den baltischen
Freistaaten in eine Teilselbständigkeit zu entlassen: in die sog. «Autonomie»,

mit welcher dem jeweiligen Bistum eine Verwaltungsautonomie

10 Wilhelm Kuhle: Die Begegnung des baltischen Protestantismus mit der
Russ.-Orth. Kirche, Leiden/Köln 1959. 139-155.

11 Adolf v. Harnuck: Das Wesen des Christentums, Leipzig 1900; vgl. Kahle,

Begegnung, 124—169.
12 Gerd Stricker: Vom Grossfürstentum zum Kleinstaat. Der lange Weg des

litauischen Volkes..., in: G2W 6/1996, 12-18.

225

to.



zugestanden wird, wodurch es prinzipiell aber Bestandteil der Mutterkirche

bleibt. Die orthodoxen Esten bemühten sich daraufhin beim
Ökumenischen Patriarchen Meletios IV. darum, in die Jurisdiktion Konstantinopels

eingegliedert zu werden - mit Erfolg: 1923 wurden sie in die
Jurisdiktion des Ökumenischen Patriarchats aufgenommen. Allerdings
gerieten sie damit in Gegensatz zu den orthodoxen Russen in Estland.

Als 1940 die baltischen Staaten auf ihre «freiwilligen» Bitten hin in
die Sowjetunion integriert wurden, erfolgte genauso «freiwillig» die

Eingliederung der baltischen Kirchen ins Moskauer Patriarchat. Während
der Kriegsjahre waren verschiedene Loyalitäten erkennbar - je nachdem,

ob es sich um estnische oder aber russische Gemeinden gehandelt
hat. Die endgültige Annexion des Baltikums durch die Sowjetunion
1944 hatte auch die endgültige Eingliederung der estnischen, der
lettischen und der litauischen Bistümer ins Moskauer Patriarchat zur Folge.
Durch die Masseneinwanderung von Russen, Ukrainern, Weissrussen

usw. ins Baltikum ist die Bevölkerungsstruktur im Baltikum zugunsten
der Russen verändert worden; und genauso haben sich, so sagen estnische

und lettische Orthodoxe, die orthodoxen Kirchen in den baltischen

Republiken verändert: Sie wurden zu russischen Diözesen, in denen für
ein estnisches oder ein lettisches Kirchentum kaum noch Platz war.

Die Verselbständigung der baltischen Republiken nach dem
Auseinanderbrechen der UdSSR hatte in Estland unter anderem die Folge,
dass sich orthodoxe Esten bemühten, ihre Kirche aus dem Jurisdiktionsbereich

des Moskauer Patriarchats herauszulösen; sie betrachten das als

ein Stück «Ent-Sowjetisierung», ohne welche wirkliche Freiheit in ihrer
Kirche nicht einziehen könne. Patriarch Bartholomaios von Konstantinopel

hat dem Wunsch einer anfänglich kleinen - angeblich «schismatischen»

- Gruppe national-estnischer Orthodoxer entsprochen und

gleich die ganze autonome, Moskau unterstehende Eparchie «Tallinn
und Estland» unter seine Obhut genommen. Nach Moskauer Auffassung

hat er damit die kirchlichen Kanones gröblichst verletzt. Die Empörung

in Moskau wurde noch vergrössert durch die Tatsache, dass die
estnische Regierung sich hinter die orthodoxen Esten stellte und Gemeinden,

die sich zu Moskau hielten, das Eigentumsrecht an den von ihnen

genutzten Gebäuden verweigerte.
An dieser Ausgangslage entzündete sich der Konflikt: Beide Patriarchate

gingen zunächst nach der Devise des «Alles oder Nichts» vor, wobei

Konstantinopel die Interessen der Russen in Estland und Moskau
die Interessen der estnischen Orthodoxen vernachlässigte.

226



Ringen um die Führung in der Orthodoxie

Den 15 eigenständigen («autokephalen»), prinzipiell gleichberechtigten.

voneinander unabhängigen orthodoxen «National-» oder
«Landeskirchen». steht als Ehrenprimat und Koordinator der Ökumenische
Patriarch in Konstantinopel vor. Er ist ein «Primus inter pares» und hat keine

Möglichkeit, in das innerkirchliche Leben einer orthodoxen
Schwesterkirche hineinzuwirken. So wurden beispielsweise die Bemühungen
verschiedener Patriarchen von Konstantinopel (z.B. Athenagoras, Bar-
tholomaios), eine Annäherung an die römisch-katholische Kirche zu
erreichen, in der westlichen Welt immer überbewertet: Konstantinopel
handelte nie stellvertretend für die orthodoxen Schwesterkirchen - im
Gegenteil: Meist wurden diese Vorstösse Konstantinopels von den übrigen

orthodoxen Kirchen misstrauisch beobachtet, z.T. vehement
abgelehnt.

Der Patriarch in der Kaiserstadt Konstantinopel führt seit Anfang
des 6. Jahrhunderts den Ehrentitel eines «Ökumenischen Patriarchen»

- da er der geistliche Partner des byzantinischen Kaisers war, ehrten ihn
die Vorsteher der orthodoxen Schwesterkirchen mit dieser Würde. Seitdem

jedoch das byzantinische Kaiserreich mit seiner Metropole Kon-
stanlinopel 1453 von den Osmanen überrannt und die dortige Christenheit

(natürlich auch der Patriarch von Konstantinopel) den Mohammedanern

unterworfen wurde, hat die Moskauer Kirche den Ehrenprimat
des Patriarchen von Konstantinopel immer wieder einmal in Frage
gestellt. Jahrhunderte lang war das Grossfürstentum - seit Beginn des

16. Jahrhunderts das Zartum - Moskau das einzige orthodoxe Land, das

nicht unter muslimischer Herrschaft stand. Bereits die berühmte Ideologie

von «Moskau dem Dritten Rom», 1510 erstmals in Pleskau/Pskov
formuliert, wies die Richtung: «Zwei Rome [= Rom und Konstantinopel]

sind gefallen, das dritte aber [= Moskau] steht. Ein viertes Rom
wird es nicht geben.»13 Moskau ist, das meint diese Ideologie, nach dem

Untergang des Ersten und des Zweiten Roms zur Führung der Orthodoxie

berufen - und Moskau, das Dritte Rom, wird diese Führung auf ewig
behalten: Denn «ein viertes Rom wird es nicht geben.»

In Moskauer Erklärungen im Zusammenhang mit dem Streit um
Estland wurde mehrmals - kaum verschlüsselt - geäussert, der Patriarch
von Konstantinopel habe kein Anrecht mehr auf den Ehrenvorsitz unter

den Vorstehern der orthodoxen Kirchen. Dass der Patriarch von

13 Text bei Peter Hauptmann, Gerd Stricker (Hrsg.): Die Orthodoxe Kirche in
Russland. Dokumente ihrer Geschichte (860-1980), Göttingen 1988, 252f.

227



Konstantinopel noch diesen Titel führt, sei eine historische Reminiszenz,

welche die wahren Verhältnisse überhaupt nicht mehr widerspiegele14:

«Der Ehrenprimat des Patriarchen von Konstantinopel unter den
Vorstehern der übrigen Kirchen geht zurück auf das Oströmische
(Byzantinische) Reich <Der Bischof von Konstantinopel soll den Ehrenvorsitz

haben, denn diese Stadt ist das neue Ronr>. Dieser Kanon wurde

330 beschlossen, als Kaiser Konstantin d.Gr. die Elauptstadt des
Reiches von Rom nach Konstantinopel verlegte.» Im 20. Jahrhundert
jedoch, so heisst es in diesem Dokument weiter, habe der Patriarch von
Konstantinopel praktisch kein Anrecht mehr auf diesen Ehrenprimat.
Nur die weltweiten Erschütterungen hätten es ihm ermöglicht, trotz
fehlender kirchenrechtlicher Grundlage seine herausgehobene Stellung unter

den orthodoxen Kirchenführern zu bewahren.
Russische Bischöfe warteten in der Streitphase des Frühjahrs 1996 bei

öffentlichen Auftritten mit Zahlen auf, welche das Patriarchat Konstantinopel

als eine «quantité négligeable» hinstellen sollen: Der Russischen
Kirche gehören, z.B. den Worten von Erzbischof Alexander von Riga
und ganz Lettland zufolge, mehr als 100 Mio. Gläubige an - diesen stünden

maximal 2000 Griechen in der Türkei bzw. in Istanbul gegenüber15.

Mit solchen Zahlenspielereien wird der Führungsanspruch Konstantinopels

durch Moskau zurückgewiesen. Bei solcher statistischen Argumentation

wird natürlich die geistliche Bedeutung des Ökumenischen
Patriarchats von Konstantinopel ignoriert16.

Unter slawischen Orthodoxen wird jetzt oft der Vorwurf erhoben,
Konstantinopel suche seine «Hausmacht» in der Welt auf Kosten anderer

orthodoxer Kirchen zu vergrössern. Darüber hinaus breitet sich seit
der Wahl von Bartholomaios zum Patriarchen von Konstantinopel,
1991, unter vielen Orthodoxen die Befürchtung aus, dieser äusserst
gelehrte, auch an katholischen Universitäten ausgebildete Hierarch wolle
die Vielfalt der orthodoxen Ortskirchen aufgeben zugunsten einer
orthodoxen Universalkirche mit einer straff hierarchischen Struktur nach
römischem Muster, und er wolle dabei die Selbständigkeit der orthodoxen

Kirchen einschränken; für sich selbst strebe Patriarch Bartholomai-

14 Z. B. Statement of the Holy Synod of the Moscow Patriarchate -1.3.1996.
15 So z.B. der Erzbischof des Moskauer Patriarchats in Riga. Alexander

(Kudrjasov, geb. 1940), am 16. März vor Repräsentanten des Lutherischen
Weltbundes.

16 Übrigens ist diese Moskauer Aufrechnung auch sachlich falsch: Das Patriarchat

Konstantinopel gebietet in der weltweiten Diaspora, vor allem in den USA
und Kanada, über 4,5 Mio. Gläubige.

228



os die Rolle eines «orthodoxen Papstes» an. - Die überaus begrüssens-
werten und notwendigen Bemühungen von Patriarch Bartholomaios,
der Orthodoxie in der Welt ein geschlosseneres Erscheinungsbild zu
geben, werden in orthodoxen Kreisen als katholisierend-zentralistische
Tendenzen zurückgewiesen.

Nicht vergessen werden sollte der alte Gegensatz in der Orthodoxie
zwischen Griechen und Slawen, der bei orthodoxen Konferenzen oft zu

Auseinandersetzungen führt. Den Griechen, und damit sind natürlich
auch die Griechen von Konstantinopel gemeint, wird Arroganz und die

Bevormundung der slawischen Orthodoxie vorgeworfen. Die Griechen
bilden unter den Orthodoxen in aller Welt, statistisch gesehen, nur
einen kleineren Teil.

Bereits Ende der vierziger Jahre hatte das Patriarchat Moskau - wohl
auf Druck Stalins - versucht, die Autorität des Ökumenischen Patriarchen

zu untergraben. Die jüngsten Bemühungen Moskaus seit dem
Zusammenbruch des Sowjetreiches um eine Herabsetzung Konstantinopels

wiesen wieder in diese Richtung. Die umstrittenen Konstantinopler
Zentralisierungsbemühungen, der Vorwurf des Machthungers an die
Adresse von Patriarch Bartholomaios und schliesslich der slawisch-griechische

Gegensatz in der Orthodoxie mochten in Moskau die Vorstellung

genährt haben, bei einer Konfrontation mit dem bei vielen
unbeliebten Patriarchen von Konstantinopel könne Moskau nur gewinnen.
Den unklugen Vorstoss von Patriarch Bartholomaios hat man in Moskau

anscheinend als eine günstige Gelegenheit betrachtet, den Konflikt,
mit guter Aussicht auf einen Moskauer Erfolg, auszutragen.

Blick in die Geschichte

«Am Anfang des !3. Jahrhunderls zogen nach dem Willen des Papstes ganze
Haufen landloser Ritter, die im Abendlande nirgends Platz gefunden halten, nach
Livland, um die wehrlosen Bewohner zu plündern, oder - wie man es damals im
Abendlande nannte - um Christus zu predigen. Die armen Liven, Letten und Esten
wurden vierzig Jahre hindurch mit Feuer und Schwert getauft. Die Plünderung
beraubte Russland aller seiner am Meere gelegenen Besitzungen, und das morgenländische

Christentum verschwand daselbst.»17

17 Philaret von Tschernigow: Geschichte der Kirche Russlands. Ins Deutsche
übertragen Frankfurt/M. 1872, Bd. 1,276. - Die Übersetzung dieser Kirchengeschichte

ins Deutsche zeigt die grosse Wertschätzung, die sie in russischen Kreisen

genoss.

229



So beschreibt einer der bedeutendsten Kirchenhistoriker, Erzbischof
Filaret (Gumilevskij, 1801-1866) von Cernigov, die Christianisierung
des Baltikums. Er beantwortet die Frage, ob im Baltikum Russen gelebt
haben und ob oder inwieweit die baltischen Völker orthodox waren, auf
seine Weise - als russischer Nationalist. Als solcher versucht er, den
unbedeutenden orthodoxen und russischen Anteil an der frühen Geschichte

des Baltikums zu maximalisieren. Sicher ist, dass es baltische Stämme

gab, die russischen Fürsten Tribut gezahlt haben. Aber nicht einmal die

russischen Chroniken erwähnen, dass diese Balten orthodox gewesen
wären. Eine kirchliche Organisation jedenfalls wurde von russischer Seite

dort nicht aufgebaut. Hie und da wurde eine russische Zwingburg
errichtet, wo es für die russische Besatzung auch Priester gegeben haben

wird. In deren Umfeld ist es im Einzelfalle sicherlich auch zur orthodoxen

Taufe an Balten gekommen. In Tolova beispielsweise, einem Ort im
lettischen Siedlungsgebiet, weiss man von orthodox getauften Balten.
Bekannt ist die russische Burg Jur'ev nahe dem heutigen Tartu/Dorpat,
wo Fürst Jaroslav der Weise (1019-1054) die St. Georgs-Kirche gestiftet
hat. - Irgendwelche Anzeichen einer regelrechten russischen Mission
an den Balten liegen nicht vor18. Heinrich von Livland, der baltische
Chronist, berichtet, dass diese orthodox Getauften nach der Landnahme

durch die Ordensritter dem lateinischen Ritus gefolgt seien1".

Alle Nachrichten aus den Quellen zusammengenommen ergeben
hinsichtlich des baltischen Raumes, dass die dort siedelnden baltischen
Stämme in Naturreligionen befangen waren. Stellenweise gab es russische

Feudalherrschaften im Sinne von Tributverhältnissen mit einzelnen

russischen Burgen. In diesem Umfeld ist es sicherlich auch zu orthodoxer

Ausstrahlung und gelegentlichen Taufen an Balten gekommen.
Wenn Erzbischof Filaret von Cernigov den Eindruck erweckt, «Russland»

(das es um 1100 gar nicht gab) habe weite Besitzungen an der Ostsee

besessen, von denen es durch das Eindringen des Ordens vertrieben
worden sei, und «der morgenländische Glaube», der dort weit verbreitet

gewesen wäre, sei mit der Ankunft der katholischen Ritter verschwunden,

so stellt dies eine unzulässige Verallgemeinerung singulärer Er-

18 Wilhelm Kahle: Die Christianisierung im baltischen Raum, in: Ders.: Symbiose

und Spannung. Beiträge zur Geschichte des Protestantismus in den baltischen
Ländern, im Inneren des Russischen Reiches und der Sowjetunion, Erlangen
1991, 13-26.

'"Heinrici Chronicon Livonia, neu übersetzt von Albert Baiter, Darmstadt
1959. XVIII 3. S. 173, 3ff.

230



scheinungen dar - eine Verallgemeinerung, die russischer nationaler
Legendenbildung - nicht jedoch der historischen Wahrheit dient20.

Die Staats- und kulturbildenden Faktoren dieser Region bildeten
zwischen 1200 und 1550 der Deutsche Ritterorden und die Hanse. In
Hansestädten wie Riga, Reval/Tallinn oder Dorpat/Tartu gab es auch russische

Handelsniederlassungen mit kleinen Gemeinden, die im Sommer von
Priestern aus dem Pleskauer und dem Polozker Raum bedient wurden.
Genauso gab es in Nowgorod ein deutsches Hansekontor - den berühmten

«Petershof»-, wo lateinische Messen gefeiert wurden. In beiden Fällen

- deutsches Kontor in Nowgorod, russische Kaufleute im Deutsch-
Ordensland - lassen sich aus diesen kleinen Gemeinden bei den

Handelsniederlassungen keine jurisdiktioneilen Ansprüche ableiten - das

Patriarchat Moskau tat dies allerdings und erklärte, die Orthodoxie sei

in Estland «seit dem Jahre 992»21 vertreten - als gehöre Estland zum
«kanonischen Territorium der ROK».

Estland ist eines der ersten Länder der Welt, das lutherisch wurde:
Das Ordensland Livland hatte schon seit 1523 die Reformation Martin
Luthers angenommen - an der Reformation ist der Ordensstaat letztlich
auch zerbrochen. Jedenfalls sind die baltischen Lande, die sich nun bildeten

- Estland, Livland und Kurland - der Reformation über die folgenden

Jahrhunderte treu geblieben. Der lutherische Charakter der
Region blieb auch erhalten, als Estland (zuvor schwedisch) und Livland
(zuvor polnisch) 1721 und Kurland (zuvor polnisch) 1795 an Russland
fielen: Kaiser Peter d.Gr. (1682-1725) und Kaiserin Katharina II.
(1761-1795) erkannten ausdrücklich die lutherische Konfession in den
baltischen Provinzen als die dort «herrschende Kirche» an. Die orthodoxe

Kirche wurde in den Verträgen überhaupt nicht angesprochen. Es zo-

20 Wilhelm Kuhle: Die Christianisierung im baltischen Raum, in: Ders.: Symbiose
und Spannung, Erlangen 1991, 13-26.
21 Erklärung des Hl. Synods vom 1 .März 1996: «Die Orthodoxe Kirche in

Estland hat jahrhundertelange historische Beziehungen zur Russischen Kirche - bis
ins Jahr 992. als in Polozk, nahe dem Baltikum, ein Bischofssitz bestand und der
Bischof Priester nach Estland zu schicken pflegte.» - Die Tatsache, dass gelegentlich

russische Kaufleute in den Hansestädten von russischen Priestern seelsorgerlich

betreut wurden, ist unbestritten; aber diese drei-vier in ihrem Bestand häufig
wechselnden Kaufmannsgemeinden als «Orthodoxe Kirche in Estland» zu
bezeichnen, ist doch sehr kühn. - Es wäre peinlich, die «historischen» Darstellungen

der Geschichte der «Estnischen Orthodoxen Kirche», wie sie im ersten Halbjahr

1996 und namentlich in diesem Dokument vom I.März 1996 hochoffiziell
vom Moskauer Patriarchat verbreitet wurde, vorzufuhren. Diese Darstellungen
zeugen von einem höchst selektiven (eigentlich sollte man sagen: verantwortungslosen)

Umgang mit Geschichte getreu der Strategie: Der Zweck heiligt die Mittel.

231



gen zwar bis zur Verselbständigung der baltischen Provinzen 1918/1919

auch Russen in den von Deutsch-Balten, Esten und Letten bestimmten
Raum, aber ihre Zahl machte in Estland in der Zwischenkriegszeit nur
ca. 10 % der Gesamtbevölkerung aus. Kirchlich gesehen waren die wenigen

russischen Gemeinden in Reval/Tallinn und an anderen Orten
Estlands bis weit ins 19. Jahrhundert hinein der Eparchie St.Petersburg
unterstellt. Im Zuge des aufkommenden russischen Nationalismus wurde
dann 1836 in Riga ein Missionsbischof installiert, der dem Bischof von
Pleskau/Pskow unterstand und die orthodoxe Mission in den lutherischen

Ostseeprovinzen Russlands vorantreiben sollte22.

Wenn das Moskauer Patriarchat in seinen «Informationen» den
Eindruck erweckt (und russische Bischöfe geben diesen Eindruck dann als

«Fakten» weiter), als sei das Baltikum 1000 Jahre orthodox, dann muss
dem entgegengehalten werden, dass noch bis zum heutigen Tage die
Orthodoxen z.B. in Estland in extremer Diasporasituation leben: Unter
den 1,5 Millionen Einwohnern im heutigen Estland machen die 50000
Orthodoxen weniger als 4 % aus. - Weiter wird in den erwähnten
«Statements» der Moskauer Kirche darauf verwiesen, die Angliederung
Estlands, Livlands und Kurlands an das Russische Reich habe die «Situation

der Orthodoxen dort stabilisiert»22 - jedoch war zu diesem
Zeitpunkt dort kaum orthodoxes Leben zu stabilisieren: Um 1710 gab es nur
die russischen Gemeinden an den wichtigsten baltischen Handelsplätzen.

Im estnisch-russischen Grenzgebiet südlich des Peipussees (um Petse-

ri/Pecur, nahe Pleskau), und zwar in jener Region, die zwischen den

Weltkriegen zu Estland gehörte und heute Russland angegliedert ist,
sowie auch auf der estnischen Seite der heutigen Grenze siedelt ein. seit
Jahrhunderten orthodoxer estnischer Stamm, die sog. Setukesen. Ein
anderer Grenzraum, wo eine gegenseitige kulturelle Durchdringung
stattgefunden hat, ist das Narova-Gebiet bei Narwa, das jetzt ebenfalls
zu Russland gehört.

Kon versionsbewegung 1845-1850

Von einer estnischen Orthodoxie kann man seit etwa 1845 sprechen:
1845 bis 1850 kam es zu einer Konversionsbewegung lutherischer Letten

(ca. 50000) und Esten (ca. 25 000) zur Orthodoxie: Würde man sich

22 Vgl. Siricker: Zweites und Drittes Rom, 18.
22 Statement of the Holy Synod. 1. März 1996.

232



hinsichtlich dieses Vorganges jener Bewertung bedienen, mit welcher
die Russische Orthodoxe Kirche das Entstehen katholischer Gemeinden

im heutigen Russland verurteilt, dann müsste man diese sog. russische

«Mission» von 1845 ff. als ärgste orthodoxe Proselytenmacherei
qualifizieren - Zeitgenossen haben das ebenfalls so gesehen. - Verarmte
estnische und lettische Bauern folgten offensichtlich gezielt ausgestreuten

Gerüchten, denen zufolge ihnen von der Petersburger Regierung
Land zugewiesen würde, wenn sie vom Luthertum zur Orthodoxie
überträten. Eine Elungersnot 1844 und eine Viehseuche im folgenden Winter
versetzten die Bevölkerung in starke Erregung. Tausende von Esten
und Letten strömten zu den «fliegenden Kirchen», d. h. zu den transportablen

orthodoxen Feld-Ikonostasen, und wurden - meist ohne irgendeine

Vorbereitung - von russischen Priestern neu getauft, die nur selten
etwas Estnisch oder Lettisch sprachen. In einem zeitgenössischen Bericht
heisst es dazu:

«So hutte z. B. ein Priester in Fellin beim Gastwirt Gradhagd seine wundernde
Kirche aufgeschlagen. Man sah da oft, wie kleine Kinder von 2-10 Jahren, letztere

trotz Weinens, Bittens und gewaltsamen Sträubens, gefirmelt wurden. Dieser
Anblick brach manchem zuschauenden Esten das Herz, so dass sie laut weinend auf
die Strasse stürzten. - Umgekehrt war im Jahre 1846 ein fünfzehnjähriger Knabe,
bloss um vom Schulzwang frei zu werden, gegen das Verbot seiner verwitweten
Mutter zum Popen nach Fellin gelaufen und sofort gefirmelt worden. Der [lutherische

- G. S.j Ortsgeistlicheführte Klage, die Sache ging bis an das [lutherischej
Generalskonsistorium [in St. Petersburg], doch ist nicht bekannt geworden, dass man
den griechischen [orthodoxen] Geistlichen zur Verantwortung gezogen habe.»

Und über den Taufvorgang selbst berichtet der gleiche Zeitgenosse:

«Im hlerbste des Jahres 1845 geschah es nämlich, dass solche Massen sich nach
Jacobstadt in Kurland zur Salbung drängten, dass es an Salböl gebrach. In der
griechischen Kirche des Ortes wendeten die Geistlichen eine besondere Praxis an: Die
Angemeldeten wurden vor den Altar geführt und mit dem Rücken gegen das Aller-
heiligste gestellt. In dieser Stellung mussten sie eine schauerliche Abschwörungsformel

laut nachsprechen. Bei den Worten: <lch entsage dem unreinen lutherischen
Glauben!> rief der griechische Geistliche: <Nun wendet euch der Sonne zu!> Und
war ihnen die Sonne des Allerheiligslen aufgegangen, so wurden sie gesalbt und
später bewirthet...»

«So war einst der Pope Tschichutschew in die evangelisch-lutherischen
Schulhäuser zu Nönni und Neu-Odenpäh mit der Dreistigkeit eines Wolfes eingedrungen

und hatte dort je dreissig und mehr Kinder, zum Theil ohne Vorwissen der
Eltern, vor den Augen einer erschreckten, eingeschüchterten alten Schulmeisterin
abgefirmelt. Und ebenso hatte ein würdiger College von ihm, der Pope Poletajew unter

Schloss Sagnitz.... es einzurichten gewusst, dass alte, fanatisierte übergetretene
Weiber ihm Kinder fremder Eltern ohne deren Einwilligung, zum Theil vom Vieh-

233



hüten weg, zulockten und in Schuren zur fliegenden Kirche in Sagnitz brachten, wo
seine Ehrwürden dieselben frisch und kurzweg firmelte.»2'

Erst ein Jahr später wurde durch kaiserliches Dekret diesem Unfug
ein Ende bereitet - künftig musste eine Anmeldung zur orthodoxen Taufe

erfolgen, darauf eine halbjährige Vorbereitung; die Taufe selbst durfte

frühestens ein halbes Jahr nach der Anmeldung vollzogen werden.
Daraufhin erfolgte eine Lähmung der Konversionsbewegung. Als sich
schliesslich die Gerüchte als falsch erwiesen, d.h. als die orthodox
Gewordenen nun doch kein Land erhielten, fühlten sich die Esten und Letten

betrogen und wollten wieder zu ihrer angestammten Kirche
zurückkehren. Doch das verwehrte ihnen das Reichsgesetz: Den Übertritt von
der orthodoxen Staatskirche zu jedweder anderen Religion verbot das

Reichsgesetz, das für einen solchen Fall Verbannung nach Sibirien
androhte.

Wie immer man diese Aktion bewerten mag, so ist doch festzuhalten,
dass sie den Grundstock für autochthone orthodoxe Bevölkerungsgruppen

im Baltikum geschaffen hat. 1850 wurde das Vikarbistum Riga in
ein eigenständiges Missionsbistum umgewandelt, dem 1866 auch die bis

dahin St. Petersburg zugeordneten russischen Gemeinden in Estland
unterstellt wurden. Dem 1846 in Riga geschaffenen Priesterseminar war
die Aufgabe gewiesen, einen einheimischen - also estnisch- und
lettischsprachigen - Priesterstand heranzubilden; auch im Pleskauer Priesterseminar

wurden estnisch- und lettischsprachige Kurse eingerichtet, welche

russische Priester für missionarische Einsätze in den estnischen und
lettischen Provinzen befähigen sollten.

Die lutherische Herkunft der Konvertiten und die Erkenntnis der
russischen «Missionare», dass diese baltischen Neu-Orthodoxen sich nicht
gerade wohl fühlten in der neuen Kirche, brachte es mit sich, dass man
den estnischen und lettischen Orthodoxen vieles beiiess, was alles andere

als orthodox, sondern schlichtweg protestantisch ist. Abgesehen von
der estnischen und lettischen Liturgiesprache, an der bald gearbeitet
wurde, benutzten die Neu-Orthodoxen noch lange lutherische Gesangsund

Andachtsbücher. Der erste orthodoxe Gottesdienst (nicht in
estnischer, aber) in lettischer Liturgiesprache hat am 21. April 1845 in Riga
stattgefunden. An die lutherische Konfirmation anknüpfend wurde in
estnischen orthodoxen Gemeinden eine Feier entwickelt, zu der den jungen

Menschen ein Diplom mit Bibelspruch überreicht wurde. In man-

:4 Adolf von Heirless: Geschichtsbilder aus der lutherischen Kirche Livlands im
Jahre 1845 - bei Wilhelm Kuhle: Begegnung, 104-123; hier 108.

234



ehe Kirche orthodoxer Balten fand die vertraute Orgel Eingang,
Kirchenbänke waren üblich - und wenige Ikonen. - In Riga war man
bemüht, möglichst schnell geistliche Literatur in den baltischen Sprachen
bereitzustellen. So entstand in den baltischen Provinzen eine Orthodoxie

ganz besonderer - wenn man so will: lutherischer - Prägung25.

Im Freistaat Estland 1920-1940

Nach der Oktoberrevolution 1917 war es der Leitung der Russischen

Kirche, die bereits am 24. Januar 1918 ihren ersten hochgestellten Märtyrer

- Metropolit Vladimir (Bogojavlenskij) von Kiew und Galizien - zu

beklagen hatte und die seit Beginn der Herrschaft der Bolschewiki unter

schärfster Verfolgung stand, nicht mehr möglich, auf Kirchen ausserhalb

der Grenzen der bolschewistischen Räterepublik Einfluss zu

nehmen, geschweige denn sie zu leiten. Vor diesem Hintergrund hatte der
Moskauer Patriarch Tichon den orthodoxen Gemeinden in Estland den
Status der inneren Autonomie (1920) verliehen. Um ihre Abgrenzung
von Moskau und ihre Zugehörigkeit zum Westen zu betonen, übernahm
die autonome Estnische Orthodoxe Kirche sogleich den westlichen

(Gregorianischen) Kalender - im Gegensatz zum «Julianischen Kalender»,

dem die Russische Kirche folgt, die estnische Liturgiesprache wurde

ganz besonders betont.
Damit aber nicht genug: Die Esten bemühten sich beim Ökumenischen

Patriarchen in Konstantinopel darum, unter dessen Jurisdiktion
gestellt zu werden. Sie hofften, durch eine gänzliche Trennung von Moskau

einerseits besser vor bolschewistischen Einflüssen geschützt zu sein,
andererseits sich dadurch der ständigen Gängelung seitens der Moskauer

Kirche entziehen zu können. Ganz sicher verband sich damit auch die

Hoffnung, im Patriarchen von Konstantinopel einen Oberhirten zu
haben, dessen Sitz so weit entfernt lag, dass die Orthodoxen Estlands wirklich

frei würden, in ihrer Kirche schalten und walten zu können. Allerdings

wurde diese Unterstellung unter Konstantinopel von der Mehrheit

der estnischen Gläubigen herbeigeführt - die russischen Glieder
der Estnisch-Orthodoxen Kirche hatten sich für den Verbleib im
Verband des Moskauer Patriarchats ausgesprochen.

1923 nahm Patriarch Meletios IV. von Konstantinopel (1921-1923)
die autonome Estnische Orthodoxe Kirche unter Wahrung ihres autono-

25 Vgl. Wilhelm Kahle: Orthodoxie im baltischen Raum, in: Kirche im Osten
21/22, Münster/Güttingen 1978/79. 78-107: Reinhard Wittram: Baltische Kirchcn-
geschichte. Göttingen 1956. 177-205.

235



men Status in seine Jurisdiktion auf, obwohl das orthodoxe Estland
geistlich noch immer an die Moskauer Kirche gebunden war, Konstantinopel

rechtfertigt heute das Handeln von Patriarch Meletios mit dem
Hinweis, dass das Moskauer Patriarchat gar nicht in der Lage gewesen
sei, die Teilkirchen im Ausland zu betreuen - Konstantinopel habe helfen

wollen, den seelsorgerlichen Notstand im damaligen Estland zu
beheben. Eine Kontaktaufnahme mit den Moskauer Hierarchen wäre
damals beim besten Willen nicht möglich gewesen26. - Orthodoxe Esten
meinen heute, in den 17 Jahren unter der Jurisdiktion von Konstantinopel

sei ihre Kirche absolut autonom gewesen. Konstantinopel habe den
Freiraum der Kirche niemals eingeschränkt. Dies sei unterstrichen
angesichts anderslautenden Feststellungen Moskaus, nach 1923 sei die
autonome Orthodoxe Kirche Estlands vom Patriarchat Konstantinopel in
den Rang eines einfachen Bistums herabgestuft worden27.

Moskau seinerseits beklagt, dass Patriarch Meletios IV. von Konstantinopel

die damalige kirchliche Lage in der Sowjetunion überhaupt
nicht durchschaut hat. Beispielsweise hielt er das von den Bolschewiki
gestützte und gesteuerte Schisma der sog. «Erneuererkirche»28 für kano-

26 Statement of the Holy Synod vom 1. März 1996.
27 So Patriarch Aleksij in einem Sendschreiben «An die orthodoxe Herde in

Estland» vom 17.1.1996 (Kanzlei. Nr. 146): «Indem [Patriarch Meletios] pro forma

die Autonomie der Estnischen Kirche anerkannte,..., hat er faktisch die Estnische

Kirche ihres autonomen Status beraubt und sie zu einer gewöhnlichen Epar-
chie degradiert [nizvedja ee do urovnja obycnoj eparchii].»

28 Aus programmatischen Artikeln der Erneuerer: «Was war die Kirche im
zaristischen Russland? Die Bischöfe lebten in riesigen Häusern, kleideten sich mit
teuren Gewändern, speisten üppig und fuhren in grossen Kutschen umher.... Unter

dem Druck des Mönchsdespotismus, jeder freien und selbständigen Wirksamkeit

beraubt, waren die orthodoxen Geistlichen zu Lakaien der Gutsbesitzer und
Staatsbeamten geworden - In die Kirchenleitung gehören neue Menschen, die

ihre Hand der russischen Revolution entgegenstrecken, die für ein freiheitliches

Leben des Arbeiter- und Bauernstaates einen heldenhaften Kampf gegen
den gesamten Weltkapitalismus führt. Das Konzil wünscht W.I.Lenin baldigste

Genesung, damit ersieh erneut an die Spitze der Kämpfer für die erhabene
soziale Wahrheit und Gerechtigkeit stellt.» - «In der ganzen Welt hat allein der
Sowjetstaat Russland den Kampf mit den sozialen Übeln [des Kapitalismus]
aufgenommen. Das Konzil [der Erneuerer] erklärt den Kapitalismus für eine
Todsünde, den Kampf gegen ihn für eine heilige Pflicht des Christen. In der Sowjetmacht

sieht das Konzil den Führer zur Brüderlichkeit, zur Gleichheit und zum
Frieden der Völker in der Welt. Patriarch Tichon jedoch wurde zum Führer
und zum Symbol aller Gegner der Sowjetmacht.... Das Konzil ist der Auffassung,
dass Tichon von dem wahren Vermächtnis Christi abgewichen ist und die Kirche
verraten hat. und erklärt ihn hiermit SEINER GEISTLICHEN WÜRDE

236



nisch. welche die Patriarchatskirche vernichten sollte. Auch hatte Mele-
tios gemeint, der rechtmässige Moskauer Patriarch Tichon (Bellavin),
den das Moskauer Patriarchat 1991 heiliggesprochen hat. sei ein Knecht
der Bolschewiki. Meletios hatte sogar verlangt, dass sich der Moskauer
Patriarch Tichon um der kirchlichen Einheit willen zurückziehen und

das Patriarchenamt ruhen lassen solle, damit sich alle Orthodoxen in

der Räterepublik der «Erneuererkirche» unterstellten29. Diese
Fehleinschätzung Konstantinopels hat in der bedrängten Kirche des Moskauer
Patriarchats, das gerade damals in besonderem Masse Ermutigung und

geistliche Unterstützung gebraucht hätte, Schmerz und Enttäuschung
hervorgerufen.

Die Orthodoxen in Estland ihrerseits hatten nach der Gründung der
baltischen Freistaaten plötzlich auf alle Unterstützung aus Russland
verzichten müssen. In einer spannungsvollen Entwicklung versuchte nun
die Orthodoxie in Estland, ein eigenes Profil zu gewinnen. 1934 machten

bei einer Gesamtbevölkerung Estlands von ca. 1,2 Mio. Einwohnern
die Orthodoxen 19% (203000) aus - davon waren 118000 Esten und

85000 Russen30. Die orthodoxe Kirche in Estland stand in der Zwischenkriegszeit

vor der schier unlösbaren Aufgabe, die beiden sie tragenden
Volksgruppen (Esten - ca. 60%; Russen - ca. 40%), die schon damals in
nationale Gegensätze verstrickt waren, zu einer Kirche zusammenzuführen.

Das ist offensichtlich nicht gelungen, die Unterstellung der Kirche unter

die Jurisdiktion Konstantinopels war der russischen Minderheit in
der Kirche Grund für zornige Reaktionen. Es kam nur ein mühsamer

Kompromiss zustande, der die innerkirchlichen Spannungen eher noch
verstärkte: Dem estnischen Metropoliten, Alexander (Paulus, einem

ENTHOBEN. VON JETZT AN IST PATRIARCH TICHON DER LAIE VASI-
LIJ BELLAVIN.» (Gross-Schreibung im russischen Original) - Texte bei
Hauptmann-Stricker Die orthodoxe Kirche in Russland, 677f. und 686f.; russischer
Text bei Gerd Stricker: Russkaja Pravoslavnaja Cerkov' v sovetskoe vremja, Moskau

1995. Bd. 1. 191 f. und 201 ff.
:9Stricker: Russkaja Pravoslavnaja Cerkov' Bd.l. 210ff. - In dem hier

abgedruckten Brief an Patriarch Gregorios VII. vom Juni 1924 beklagt sich der
Moskauer Patriarch Tichon über die Einmischung Konstantinopels in Moskauer
Angelegenheiten und versucht, ihm die Situation zu schildern.

30 Angaben nach Wilhelm Kahle: Die Orthodoxie im baltischen Raum, 90;
estnische Angaben gehen von einem niedrigeren Anteil der Russen - 35000 bis

50000- und entsprechend höheren estnischen Anteilen aus.

237



Esten aus Pernau, 1875—1953)31 wurde ein russischer Erzbischof, Evsevij
(Grozdov, 1866-1929) von Narva und Izborsk32, der in dieser Funktion
1924 bis 1928 diente, sodann Erzbischof Pavel (Dmitrovskij,
1872-1946)33 von Narva und Izborsk unterstellt, denen die Seelsorge an

den orthodoxen Russen oblag; und im Pleskauer Höhlenkloster residierte

als Abt Bischof Ioann (Bulinn) von Petseri/Peöur34, der, selbst Setuke-

se, für seine Volksgruppe zuständig war. Nach dem Tod von Erzbischof
Evsevij (Grozdov) im Jahre 1929 entbrannte ein heftiger Streit um seine

Nachfolge, der schwere kirchliche und politische Spannungen zur Folge
hatte. Bischof Ioann, der sich gegen angebliche Estonisierungsversuche
in der Kirche gewehrt hatte, wurde 1932 der Leitung des Pleskauer
Höhlenklosters entbunden. Im folgenden «Klosterstreit» setzte der damalige

estnische Präsident, Konstantin Päts aus orthodoxer Familie, seinen

Bruder zum staatlichen Kommissar für das Höhlenkloster ein, bis 1933

Nikolaus (Laismann. gest. 1947)35 aus Pernau als Bischof von Petseri/Pe-

cur zum Abt des Höhlenklosters bestellt wurde. -1935 hatte sich die Kirche

ein neues Statut gegeben und den Namen «Estnische Apostolische
Orthodoxe Kirche» (künftig: EAOK) angenommen. Ihr wurde das
Besitzrecht an kirchlichen Gebäuden sowie an kirchlichem Grundbesitz in
Estland übertragen.

Wirre Kriegsjahre

Die politischen Umbrüche der Jahre 1940 bis 1996, aber vor allem der
Jahre 1940 bis 1945 in Estland, welche aus den selbstbewussten freien
Balten Sowjetbürger zweiter Klasse - eine unterdrückte, der Russifizie-

rung anheimgegebene nationale Minderheit - gemacht haben, bilden
den Hintergrund, vor dem sich die heutige Spaltung der orthodoxen Kirche

in Estland vollzieht. Am 17. Juni 1940 erfolgte die Annexion der
baltischen Freistaaten durch die Sowjetunion gemäss dem Hitler-Stalin-
Pakt von August 1939. Am 27. Dezember 1940 beschloss der Synod der

EAOK «freiwillig» die Unterstellung der orthodoxen Kirche in Estland
unter das Patriarchat Moskau. Metropolit Alexander (Paulus) wurde

31 Über Metropolit Aleksandr siehe: Metropolit Martuil (Lemesevskij):
Bio-Bibliographie der russischen orthodoxen Bischöfe von 1893-1965, Erlangen
1979-1986, Bd. I, 79.

- Über Erzbischof Evsevij siehe: Metropolit Martuil, Bd.3, 133.
i! Über Bischof Pavel siehe: Metropolit Martuil, Bd. 5, 295.
34 Über Bischof Ioann siehe: Metropolit Martuil, Bd.3,283; schloss sich nach

seiner Emigration 1932 in Belgrad offenbar der Russischen Auslandskirche an.
35 Über Bischof Nikolaj siehe: Metropolit Martuil, Bd.5. 189.

238



nach Moskau zitiert, wo er am 31. März angeblich eine Reueerklärung
abgegeben hat, die er später entschieden in Abrede stellte. Schon unter
der ersten sowjetischen Herrschaft 1940/41 kam es zur Verhaftung und

Deportation auch vieler russischer und estnischer Orthodoxer.
Die Moskauer Sicht auf jene Vorgänge und Entwicklungen kommt im

folgenden Auszug aus einer Erklärung des Patriarchats zum Ausdruck:

«Am 27. Dezember 1940 hut der erweiterte Synod der EAOK unter Vorsitz von
Metropolit Alexander von Tallinn und ganz Estland den Beschluss gefasst, die
kanonischen Beziehungen zur Russischen Orthodoxen Mutterkirche wieder
aufzunehmen. Und am 31. Marz 1941, anlässlich eines Besuches von Metropolit Alexander

in Moskau, fand die offizielle Wiedervereinigung der EA OK mit dem Moskauer

Patriarchat statt. Metropolit Alexander hatte in einem Brief an den
Patriarchatsverweser in Moskau, Metropolit Sergij [Stragorodskij], vom 10. November
1940 zugegeben, dass <die Trennung der Estnischen Orthodoxen Kirche von der
Russischen Kirche, nur eine formale gewesen ist. Nun haben wir die Möglichkeit, in
eine enge Verbindung [mit Moskau] einzutreten.... Die Spaltung in der Russischen
Kirche sowie die Berichte über die repressiven Massnahmen gegen Patriarch Ti-
chon usw. hatten uns [1923] gezwungen, um zeitweilige Hilfe beim Patriarchen
von Konstantinopel nachzusuchen.>»"

Nach der Besetzung Estlands durch die Deutschen am 8. August 1941

hat Metropolit Alexander (Paulus) seine Verbindung zu Moskau sofort
wieder gelöst und die Umstände seiner Unterstellung unter das Patriarchat

Moskau geschildert. In einem Zirkular an die Gemeinden (30.
Dezember 1941)-" erläuterte er die Umstände dieser Unterstellung:

«Es war doch einer Christus wahrhaft treuen... Kirche unmöglich, die gegenwärtige

Moskauer Kirche anzuerkennen und sich mit ihr [wirklich] zu vereinigen - mit
einer Kirche, deren Patriarchatsverweser, Metropolit Sergij, nach Willen und

Befehl der glaubensfeindlichen bolschwistischen Satrapen handelt..., der am Radio
mit Reden hervortritt und der... dem Vernichter des Glaubens, Stalin, Telegramme
schickt, in denen er diesen als <von Gott erwählten Führer> bezeichnet.»

Am 7. September 1940 hätten allerdings russische Gemeinden in der
Nähe von Petseri/Pecur (südlich Pleskaus) eine Grussbotschaft nach
Moskau geschickt, worin die Freude darüber ausgedrückt wurde, dass

am 6. August «unser Land, die Estnische Sowjetrepublik», in die grosse
Sowjetunion aufgenommen worden und dass am 23. August «auch uns
die Sonne der Stalinschen Verfassung» aufgeschienen sei.

Metropolit Alexander (Paulus) berichtet in dem erwähnten Zirkular,
die Synode habe am 27. Dezember 1940 nach langen Beratungen be-

" Statement of the Holy Synod, 1. März 1996.

" Kopie in den Händen des Autors - G.S.

239



schlössen - um der Einmischung kirchenferner und unverantwortlicher
Elemente ins kirchliche Leben sowie um Spaltungen vorzubeugen -,
sich an den Moskauer Patriarchatsverweser, Metropolit Sergij, zu wenden

mit der Bitte, die EAOK als Autonome Kirche unter jenen
Bedingungen, die Patriarch Tichon ihr 1920 gewährt hatte, wieder ins Moskauer

Patriarchat aufzunehmen. Aus Moskau sei aber lange keine Antwort
gekommen.

«Ende Marz 1941 erhielt ich dann ein Telegramm, das mich nach Moskau
beorderte. Ich hatte damals noch die Hoffnung, dass man dort unserem Wunsch entsprechen

würde. Jedoch war die Entscheidung schon längst gefallen - meine Vorschläge

wurden ignoriert: Unsere Kirche wurde der Moskauer Kirche angegliedert -
jedoch nicht als Autonome Kirche, welchen Status sie 20 Jahre gehabt hat, sondern
als einfache Epurchie, zu deren Oberhaupt - <uuf Bitten der Orthodoxen in
Estland> - der [Moskauer - G. S.J Exarch in Riga ernannt wurde. »

Zu der Moskauer Behauptung, Metropolit Alexander (Paulus) habe

in Moskau eine «Reueerklärung» abgegeben, erklärt dieser: Das sei

nicht wahr. Am Abend des 31. März habe er in Moskau an einer Bischofsweihe

teilgenommen, an der einige (diesem Anlass gar nicht entsprechende)

Reuepsalmen verlesen wurden - hinterher sei seine Teilnahme
an dieser Zeremonie von der Moskauer Kirchenleitung als «Reueakt»
bezeichnet worden.

Von den Deutschen war Metropolit Alexander (Paulus) als Oberhaupt

der Orthodoxen in Estland (EAOK) anerkannt worden - gegen
den Widerstand der orthodoxen Russen in Estland, die sich an den
Moskauer Exarchen in Riga, Metropolit Sergij (Voskresenskij, 1897-1944/er-

mordet), hielten und die in der Eparchie Narwa/Izborsk ein völliges
Eigenleben führten. Russisch-orthodoxe Autoren bezeichnen, mit Blick
auf jene Jahre, die russischen Gemeinden als die «kanonische» Orthodoxie

in Estland (die Eparchie Narvva sowie das Umfeld von Petseri/Pecur,
das Setukesenland), wohingegen sie die estnischen Gemeinden in der
EAOK unter Metropolit Alexander (Paulus) als das «estnische Schisma»:-K

diffamierten.
Als sich die deutschen Truppen Ende 1944 aus dem Baltikum zurückzogen,

flohen mit ihnen erhebliche Teile der Bevölkerung, darunter
zahlreiche orthodoxe Esten, in den Westen - auch Metropolit Alexander
und ein Drittel der orthodoxen Priester. Der Metropolit selbst zog nach

Stockholm, wo er mit verschiedenen Priestern und zahlreichen
Gemeindegliedern estnisch-orthodoxe Pfarreien gründete. Diese Kirchen, die

•w Z.B. hei Metropolit Manuil, Bischof Pavel (Dmitrovskij) - Bd. 5, 295.

240



sog. «Synode der Estnischen Apostolischen Orthodoxen Kirche im
Ausland», unterstanden weiterhin dem Patriarchat Konstantinopel.

Sowjetrepublik Estland - Bistum des Moskauer Patriarchats

Die orthodoxe Metropolie Estland musste sich nach der erneuten Annexion

der baltischen Staaten durch die Sowjetunion 1944 abermals dem
Moskauer Patriarchat unterstellen. Der Autonomie-Status wurde ihr
allerdings von Moskau nicht mehr zugebilligt: Sie wurde zu einem gewöhnlichen

Bistum in der Sowjetunion («Eparchie Tallinn und Estland»)
zurückgestuft, dem aus Moskau Bischöfe zugewiesen wurden. Die Gebiete

mit starker orthodoxer Bevölkerung (Narova- und Petseri-Gebiet)
wurden von Estland, und damit auch von der Eparchie «Tallinn und
Estland», abgetrennt und der Russischen Republik zugeschlagen. Ins Auge
fiel das baldige Zurückdrängen estnischen kirchlichen Brauchtums, das

aus russischer Sicht lutherisch anmuten musste, das aber zur estnischen

Orthodoxie gehörte: der westliche (Gregorianische) Kalender,
Gemeindegesang mit Orgelspiel, Kirchenbänke usw.

Die Eingliederung der estnischen orthodoxen Metropolie ins
Moskauer Patriarchat erweist sich als eine kirchliche Parallele zur Annexion
des Freistaates Estland durch die Sowjetunion - diese war im höchsten
Grade völkerrechtswidrig, jene zutiefst unchristlich. Der Vorgang der
«Eingliederung» der orthodoxen Kirche Estlands ins Moskauer Patriarchat

vollzog sich genau so pseudo-demokratisch und betrügerisch, wie
auch sonst solche Annexionen im sowjetischen Umfeld abgewickelt wurden:

Parteigänger der Sowjets oder aber bezahlte oder erpresste Personen

riefen «um Hilfe», «baten um Aufnahme in die Sowjetunion» - und
die Sowjetunion kam den «Bittstellern» gern entgegen.

Angeblich haben am 6. März 1945 Orthodoxe in Estland Erzbischof
Grigorij (Cukov. 1870-1955) von Pskov die «Bitte» vorgetragen, die
«Orthodoxe Kirche Estlands ins Moskauer Patriarchat aufzunehmen».
Auf den 9. März 1945 wurde zu einer sog. «Vereinigungssitzung des

Eparchialrates von Narwa und dem sog. Synod der Estnischen Apostolischen

Orthodoxen Kirche» ins Gebäude des Eparchialrates von Narwa
eingeladen, wo sich der Sitz der russisch-orthodoxen Diözese in Estland
befand. Die russische Eparchie Narwa halte sich seit 1940, wie erwähnt,
de facto von der estnischen Metropolie getrennt. Nun fungierten die
Russen als Gastgeber einer «Vereinigungssitzung», an der die Vertreter
des - wie es im Titel des Protokolls '-" heisst: «sogenannten» - Synods der

3-1 Kopie des Original-Protokolls im Besitz des Verfassers.

241



Estnischen Apostolischen Orthodoxen Kirche (EAOK) überhaupt
nichts zu sagen hatten. Kurz und bündig wird - dem Protokoll nach - die
«Wiedervereinigung der Estnischen Orthodoxen Metropolie mit der
russischen Mutterkirche» als bereits vollzogen mitgeteilt. Von einer irgendwie

gearteten Mitwirkung der Gemeinden erfährt man nichts. Eine
Kontaktaufnahme mit Konstantinopel hat es nicht gegeben.

Weiter heisst es im Protokoll: «Verkündet wurde durch Erzpriester
I.Ja.Bogojavlenskij das Dekret des Höchstgeweihten Erzbischofs Gri-
gorij von Pskov und Porchov über die Liquidierung des Synods [der
EAOK - G.S.] und über die Einrichtung des neuen Eparchialrates der
Eparchie von Tallinn und Estland...» Der Kommentar im Protokoll lautet

bündig: «Zur Kenntnis nehmen!» Aus diesen Protokollen geht hervor,

dass die Einverleibung der orthodoxen Gemeinden in Estland
durch das Moskauer Patriarchat geradezu handstreichmässig verlaufen
ist - per Dekret, wie ein Verwaltungsakt. Zwar ist zu berücksichtigen,
dass - selbst wenn das Moskauer Patriarchat hätte den kirchlichen Kano-
nes entsprechend Verhandlungen mit Konstantinopel aufnehmen wollen

- dies unter sowjetischen Bedingungen gar nicht möglich gewesen
wäre. Die Frage ist aber, ob denn im Moskauer Patriarchat überhaupt
jemandem an Verhandlungen mit Konstantinopel gelegen war4".

Der jetzige Patriarch des Moskauer Patriarchats stand von 1961 bis
1988/90 dem estnischen Bistum vor. Er ist mütterlicherseits estnischer
und väterlicherseits deutscher (Baron von Rüdiger) Abstammung;
bereits sein Vater war orthodoxer Priester - geweiht noch unter der
Jurisdiktion von Konstantinopel. - Trotz seiner nicht-russischen Abstammung

erheben orthodoxe Esten gegen Patriarch Aleksij den Vorwurf, er
habe in den beinahe 30 Jahren seines bischöflichen Dienstes in Estland
die kirchliche Russifizierung der orthodoxen Esten nicht aufgehalten;
manche erklären: er habe diese sogar mitverschuldet.

Mit der wachsenden Zuwanderung aus den slawischen Sowjetrepubliken
und mit der Russifizierung des Baltikums ging auch die Russifizierung

der dortigen Orthodoxie einher; die estnischen Orthodoxen wurden

immer mehr zur Minderheit in ihrer Kirche. Auf Dauer wurde
(estnischen Berichten zufolge) auch die estnische Liturgiesprache zurückgedrängt.

Esten, die Priester werden wollten, seien selten zum Studium am
Leningrader Priesterseminar zugelassen worden. - Äusserungen wie
die folgenden zeigen das aufs tiefste verletzte Nationalgefühl der Esten:

40 Die gleiche Frage wäre in Bezug auf das Jahr 1923 beim umgekehrten
Vorgang zu stellen: War 1923 in Konstantinopel überhaupt jemand an Verhandlungen

mit Moskau interessiert gewesen?

242



Die russischen Glaubensgenossen und die Moskauer Kirchenführung
hätten die orthodoxen Esten als Kolonisationsobjekt betrachtet. Meist
hätten die orthodoxen Esten die russisch-orthodoxen Kirchenfunktionäre

als Mit-Verwalter des sowjetischen Völkergefängnisses und als

Bestandteil der sowjetischen Russifizierungsmaschinerie betrachtet. Im
endlich wieder freien Estland will man von russischer Bevormundung -
auch in der orthodoxen Kirche - freiwerden ".

Patriarch Bartholomaios von Konstantinopel erinnert im Rahmen
einer Botschaft an Patriarch Aleksij an die Russifizierung der ethnisch
estnischen orthodoxen Gemeinden:

«[Beim Einmarsch der Roten Armee ins Baltikum 1944] war der kanonische

Metropolit Alexander von Tallinn und ganz Estland gezwungen, mit 23 Geistlichen

und 7000 Laien ins Ausland zu fliehen, wahrend weitere 45 Geistliche ermordet

oder verbannt wurden. Das ereignete sich, als die Verfolgungen der Russischen
Kirche schon aufgehört hatten und ihre Vorgänger, Sergios und Alexy /., sich Stalin

gegenüber wegen seiner heroischen Verteidigung des Vaterlandes gegen die
deutschen Angreifer in regelrechten Lobpreisungen ergingen. Es ist offensichtlich,
dass die Russische Kirche damals in die Vertreibung der orthodoxen Esten involviert

war. Die Grundlagen der Diözese von Erzbischof Komedos42 sind also

keineswegs kanonisch...
Keineswegs kann die Eparchie von Erzbischof Komedos als Fortführung der

<Estnischen Apostolischen Orthodoxen Kirche (EAOK), wie sie vor 1940
bestand, gelten. Denn die grosse Mehrheil der Orthodoxen in Estland besteht heute

aus russischen Einwanderern, deren massenweise Ansiedlung in Estland Stalin
angeordnet hatte, damit die ethnischen Relationen der Bevölkerung Estlands [zugunsten

der Russen - G. S.J verändert würden. Wie kann eine Kirche als 'estnisch'
bezeichnet werden, wenn sie aus Russen besteht? ...»"

Und am nächsten Tag machte Konstantinopel in einem Communiqué
seinen Standpunkt noch deutlicher: «Es ist eine Tatsache, dass die Autonome

Kirche von Estland durch das Moskauer Patriarchat vernichtet
wurde - genau wie die Sowjetunion Estland mit Waffengewalt annektiert

hat.»44

Patriarch Aleksij und die Erklärungen des Patriarchats gehen in
öffentlichen Stellungnahmen auf solche Vorwürfe nicht ein. Mündliche
Fragen nach dem Grad der Russifizierung estnischer orthodoxer Ge-

41 Mündliche Mitteilungen estnischer orthodoxer Priester.
42 Erzbischof Kornilij (Jakobs, geb. 1924) - der jetzige Moskauer Bischof von

Estland.
43 Brief des Ökumenischen Patriarchen an Patriarch Aleksij vom 24. Februar

1996 (Protokoll Nr. 206).
44 Communiqué of the Ecumenical Patriarchate. 25.2.1996: «On the Autonomy

of the Church of Estonia.»

243



meinden werden unwirsch zurückgewiesen oder als «Unterstellungen»
bezeichnet - mit dem Hinweis auf einige Dorfgemeinden, wo die Liturgie

noch in estnischer Sprache gefeiert werde. - Patriarch Aleksij verteidigt

sich auf einer anderen Linie: Er habe als Bischof von Estland das

Anliegen der Orthodoxie mannhaft verteidigt und manches kirchliche
Gebäude, etwa das russische Kloster in Püchtitz oder die Alexander
Newski-Kathedrale auf dem Tallinner/Revaler Domberg, vor der

Schliessung retten können.
Das Patriarchat von Konstantinopel hat seinerzeit die Einverleibung

der baltischen orthodoxen Kirchen durch das Moskauer Patriarchat als

Folge der sowjetischen Gewaltpolitik hingenommen und - auf Drängen
des Moskauer Patriarchats - 1978 seine Ansprüche auf die Orthodoxe
Kirche in Estland zurückgestellt - sistiert45; Moskau erklärt dagegen,

Konstantinopel habe seine Ansprüche gänzlich annulliert46. - Seit dem
Auseinanderfallen der Sowjetunion war Konstantinopel bestrebt, seine

Jurisdiktion über Estland, wie sie von 1923 bis 1940 bestanden hat, wieder

herzustellen: Die Einvernahme der Orthodoxen Kirche in Estland
1940/1945 durch das Patriarchat Moskau sei ein - von den Sowjets
forcierter- Unrechtsakt gewesen. Nach dem Ende der UdSSR müsse dieses

Unrecht wieder gutgemacht werden. Moskau weist aber die Ansprüche

des Ökumenischen Patriarchen Bartholomaios vehement zurück:
Bereits die Eingliederung des Bistums Estland in das Ökumenische
Patriarchat im Jahre 1923 durch Patriarch Meletios IV. sei ein Unrechtsakt

gewesen.

Im freien Estland nach 1990

Die heutigen Drohungen aus Russland und von den russischen Medien
im Baltikum, wonach die baltischen Staaten ein Bestandteil Russlands
seien und Russland schleunigst wieder einverleibt werden müssten, halten

die Balten im Zustande beständiger Angst - im Zustande eines

höchst bedrohlichen und entnervenden Belagerungszustandes. Die Russen

(und die anderen Slawen im Lande), die ja noch immer ein Drittel
der Bevölkerung ausmachen, die sich meist nicht eingliedern wollen
und sich als Vorposten Russlands im Baltikum betrachten, stellen auch

heute eine erhebliche Bedrohung dar. Diese Bedrohung empfinden of-

45Synodalakt des Ökumenischen Patriarchats (Protokoll Nr.201) vom
20.2.1996.

46 Erklärung des Kirchlichen Aussenamtes vom 1. Februar 1996: Statement
von Metropolit Kirill von Smolensk, 1 f.

244



fensichtlich auch jene Esten, die mit orthodoxen Russen unter einem
kirchlichen Dach leben. Der nationale Gegensatz, der bereits zwischen
den Kriegen zu einer faktischen Spaltung der Kirche geführt hatte, ist

heute in noch viel stärkerem Masse als damals ein trennendes Moment.
Das Moskauer Patriarchat wird - nicht nur von orthodoxen Esten - als

letzte, die frühere Sowjetunion überspannende Institution gesehen, welche

die grossrussischen Machtansprüche auch nach dem Auseinanderbrechen

der Sowjetunion, und zwar auf kirchlichem Gebiet, fortführt47.
Die Russen hatten sich zu Sowjetzeiten daran gewöhnt, die Balten als

unterworfene Völker anzusehen, die nichts zu sagen hatten und nichts
weiter als Befehlsempfänger waren. Die Russen haben die Balten und
ihre kulturellen, nationalen und kirchlichen Bedürfnisse kaum wirklich
zur Kenntnis genommen. Plötzlich sehen sich jedoch die an Herrschaft
gewöhnten Russen im Baltikum in der Rolle einer Minderheit, die nun
ihrerseits um ihre Rechte kämpfen muss. So stehen sich in Estland wie
auch in Lettland die baltischen Mehrheiten, hochnational gestimmt,
und die russische Minderheit, die ihrer Frustration durch hyper-nationa-
listische Aktivitäten Luft macht, feindselig gegenüber.

Die seit 1991 im Rahmen des Moskauer Patriarchats autonome Epar-
chie «Tallinn und Estland» mit ihrem Vorsteher, Erzbischof Kornilij
(Jakobs, geb. 1940), hat am 29. April 1993 eine neue Kirchenordnung
angenommen, die interessanterweise auf dem Kirchenstatut von 1935, also
dem Kirchenstatut unter der Jurisdiktion Konstantinopels, basiert.
Zugleich stellte sich die Moskauer Eparchie Tallinn unter jenen Namen,
den sie 1935, in Konstantinopler Zeit, geführt hatte: «Estnische Apostolische

Orthodoxe Kirche» (EAOK).
Es ist offenkundig, dass Erzbischof Kornilij und seine Synode be-

wusst an die unter der Jurisdiktion von Konstantinopel geschaffenen
Vorkriegs-Traditionen anzuknüpfen suchten. Anders ausgedrückt:
Durch diesen Rückgriff auf 1935 wollte das Moskauer Patriarchat
vermutlich die Geschichte der Orthodoxie Estlands vor dem Krieg unter
Konstantinopel harmonisch mit der Gegenwart im freien Estland
verknüpfen - und damit die von den orthodoxen Esten nicht gewünschte,
von Russifizierung gekennzeichnete Einverleibung in das Moskauer Pa-

47 Die heute von Moskauer orthodoxen Kreisen als programmatische Leitlinie
verkündete These vom «kanonischen Territorium der Russischen Kirche» ist
nicht weniger beunruhigend, denn das «kanonische Territorium der ROK» ist

praktisch die ganze Sowjetunion, auf jeden Fall gehört das Baltikum dazu sowie
die Ukraine. Weissrussland, Moldawien und weite Gebiete der ehemaligen
Sowjetrepubliken in Asien.

245



triarchat seit 1945 vergessen machen. Denn dem Moskauer Patriarchat
ging es jetzt darum, die bisherige Moskauer Eparchie «Tallinn und ganz
Estland» als legitime Nachfolgerin der «Estnischen Apostolischen
Orthodoxen Kirche» (EAOK) unter der Jurisdiktion Konstantinopels
hinzustellen.

Die estnischen Behörden haben es abgelehnt, die Moskauer autonome

Eparchie «Tallinn und Estland», wie sie bis dahin hiess, plötzlich unter

jenem Namen zu registrieren, den die Kirche vor dem Krieg unter
Konstantinopel geführt hatte - mit der Begründung, gerade das Moskauer

Patriarchat sei es ja gewesen, das 1945 die Vernichtung der EAOK
herbeigeführt - die EAOK «geschluckt» und von der autonomen Metro-
polie zum Provinzbistum «Tallinn und Estland» degradiert hatte. Die
von Bischof Kornilij (Jakobs) geführte Kirche könne gerne registriert
werden, aber nur unter einem anderen Namen.

Hingegen hatten die estnischen Behörden am 11. August 1993 eine
andere Kirchen-Organisation anstandslos unter dem Namen «Estnische

Apostolische Orthodoxe Kirche» (EAOK) registriert. Für Moskau war
das Vorgehen der estnischen Behörden empörend, weil es sich dabei um
eine völlig neue Gruppe orthodoxer Esten handelte, die bisher Glieder
von Gemeinden der Moskauer Eparchie «Tallinn und Estland» waren.
Sie waren aus ihren Moskauer Gemeinden ausgeschieden (also
«Schismatiker») und wollten im freien Estland, an die Traditionen von vor
1940 anknüpfend, wieder eine estnische orthodoxe Kirche ohne russische

Vorherrschaft aufbauen. Es ist aber offenkundig, dass sich auch
estnische Nationalisten, die bisher mit Kirche nichts im Sinn hatten, nun
plötzlich der estnisch-nationalen «Weg-von-Moskau»-Bewegung
angeschlossen haben, so dass deren Vertreter nicht selten scharfe nationale
Töne anschlagen - die nur noch von denen der Russen übertroffen werden.

Anfangs bestand diese Gruppierung aus einer kleinen Zahl estnischer

Gemeinden, Priestern und Laien. Diese hatten sich an die «Synode

der Estnischen Apostolischen Orthodoxen Kirche im Ausland» mit
Sitz in Stockholm gewandt mit der Bitte, sich dieser Synode anschlies-

sen zu dürfen. Diese heute numerisch sehr kleine estnische Emigrantenkirche,

die nach wie vor dem Patriarchat Konstantinopel angehört, steht

- darüber gibt es keinen Zweifel - in der Rechtsnachfolge der EAOK
aus der Vorkriegszeit. Aus diesem formalen Grunde nahmen die
estnischen Behörden anstandslos die Registrierung der neuen estnischen
orthodoxen Gruppierung unter dem früheren Namen «Estnische Apostolische

Orthodoxe Kirche» (EAOK) vor. - Der estnische Staatspräsident
und der estnische Ministerpräsident unterstützten in Schreiben an Patri-

246



arch Bartholomaios in Konstantinopel die Bitte der estnischen Orthodoxen,

sich Uber die Stockholmer Exil-Synode dem Patriarchat Konstantinopel

unterstellen zu dürfen; Patriarch Bartholomaios gab am 25. Mai
1995 seine Zustimmung.

Der Aussenstehende fragt sich natürlich, was es eigentlich mit dem

Gerangel um den beinahe magisch anmutenden Namen «Estnische
Apostolische Orthodoxe Kirche» (EAOK) auf sich hat. Der Kampf hat
einen sehr materiellen Grund: Es geht um den in Sowjetzeiten enteigneten

kirchlichen Besitz. Heute gibt es in Estland 84 orthodoxe Gemeinden

und weitere kirchliche Einrichtungen, die ihre Gotteshäuser, Ver-

waltungs-, Seminar- und Klostergebäude vom Staat gleichsam gemietet
haben. Die estnische Regierung hat aber zugesichert, die orthodoxen
Immobilien und Liegenschaften an den früheren Besitzer oder seinen

legitimen Rechtsnachfolger zurückzugeben. Vor der sowjetischen Enteignung

war die «Estnische Apostolische Orthodoxe Kirche» der Eigentümer

gewesen - nun gewann die Frage, wer eigentlich der legitime
Rechtsnachfolger der EAOK sei, plötzlich allerhöchste Bedeutung. Deshalb

beanspruchen Erzbischof Kornilij und seine dem Moskauer Patriarchat

zugehörige Orthodoxe Kirche in Estland die von ihr genutzten
Gebäude als ihr Eigentum und behaupten verbissen - aber ohne Glaubwürdigkeit

-, in der Rechtsnachfolge der «EAOK» zu stehen.

Mit allen Mitteln will aber die estnische Regierung verhindern, dass

die Moskauer orthodoxe Kirche in Estland in den Besitz kirchlicher
Gebäude gelangt. Mit der sofortigen staatlichen Registrierung der neuen
Gemeinden als «Estnische Apostolische Orthodoxe Kirche» (EAOK)
war auch die Übereignung des gesamten orthodoxen Kirchenbesitzes
an diese neue Kirche verbunden. Erzbischof Kornilij (Jakobs) und dem

Moskauer Patriarchat wurde seitens der estnischen Regierung zugesichert,

dass diese Regelung an der jetzigen Situation nichts ändere: Alle
Gebäude, welche die Gemeinden und sonstigen Institutionen des

Moskauer Patriarchats (z.B. das Kloster von Püchtitz!) in Gebrauch haben,
würden ihnen - sogar mietfrei - überlassen. Aber: Eigentümer der
Liegenschaften sei die «EAOK».

Mit dieser Regelung will der estnische Staat verhindern, dass es auf
estnischem Boden kirchliche Immobilien und Liegenschaften gibt, die
in russischem Besitz sind: In Estland empfände man dies als russischen

Stachel im estnischen Fleisch. Die estnische Seite befürchtet, dass

Gemeinden des Moskauer Patriarchats in Estland von russischen Regierungen

zum Schaden Estlands instrumentalisiert werden könnten: Russland

wäre so in der Lage, befürchtet man, über seinen Kirchenbesitz in

247



Estland das innenpolitische Gleichgewicht Estlands zu destabilisieren. -
In Estland hat es Beunruhigung ausgelöst, dass der russische Präsident,
Boris Jelzin, einige Male öffentlich - etwa in einem Brief an Staatspräsident

Lennart Meri von Februar 1996 - den Standpunkt des Moskauer
Patriarchats nachdrücklich unterstützt und so sein hohes Interesse an
russischem Kirchenbesitz in Estland bekundet hat.

Die Krise

Nachdem Gespräche von Vertretern der Patriarchate Konstantinopel
und Moskau am 3. Januar 1996 nicht weitergeführt hatten, bezeichnete
Patriarch Bartholomaios einen Tag später die Wiederherstellung der
autonomen orthodoxen Kirche in Estland unter der Jurisdiktion von
Konstantinopel als Endziel seiner Bemühungen, wobei, wie erwähnt, in
einer Übergangsphase ein Teil der Gemeinden durchaus Moskau, ein
anderer Teil Konstantinopel unterstehen könnten48. Daraufhin verfügte
Erzbischof Kornilij (Jakobs) am 16. Januar die Suspendierung von acht
estnischen Priestern und einem Diakon, welche sich dem Synod der
EAOK in Stockholm unterstellt hatten41'. Die Suspendierung dieser
Geistlichen löste in Konstantinopel zusätzliche Verärgerung aus und
führte zu einer weiteren Verhärtung der Haltung von Patriarch Bartholomaios

5".

Am 17. Januar hatten Patriarch Aleksij und Metropolit Kirill von
Smolensk, der «Aussenminister» des Moskauer Patriarchats, den
Ökumenischen Patriarchen abermals vor unkanonischen Schritten
gewarnt5'. Sie verlangten, dass die Einheit der orthodoxen Kirche in
Estland bewahrt bleibe, dass die orthodoxe Kirche Estlands als Ganzes -
und zwar einerseits als Gliedkirche des Moskauer Patriarchats, andererseits

als Nachfolgeorganisation der Vorkriegs-EAOK - von der
estnischen Regierung registriert werde (also die kirchlichen Gebäude
zugesprochen bekomme). Wenn Konstantinopel dies anerkannt habe, werde
Moskau estnische Gemeinden, die sich Konstantinopel unterstellen wollen,

kanonisch korrekt aus Moskaus Jurisdiktion entlassen.
Die schicksalsträchtige Entscheidung von Patriarch Bartholomaios

fiel am 20. Februar 1996. Hatte er in seinem Sendschreiben vom 4. Janu-

48Sendschreiben von Patriarch Bartholomaios an die estnischen Gemeinden
vom 4.1.1996.

49 Postimees. 22.1.1996.
50 Botschaft von Patriarch Bartholomaios an Patriarch Aleksij vom 28. Januar.
51 Patriarch Aleksij: Sendschreiben an die orthodoxe Herde in Estland.

17.1.1996 (Kanzlei-Nr. 146); Metropolit Kirill: Erklärung, 17.1.1996.

248



ar52 noch eine vorläufige Teilung der orthodoxen Gemeinden in Estland

(in Moskau oder in Konstantinopel unterstehende Gemeinden) in Aussicht

gestellt, so hiess es am 20. Februar unumwunden: Alle Orthodoxen
in Estland unterstünden nunmehr Konstantinopel53. Die geplante Struktur

der Kirche knüpfte an diejenige an, welche die orthodoxe Kirche in
Estland vor dem Kriege aufwies: eine autonome Metropolie im Rahmen

des Patriarchats Konstantinopel mit einem estnischen Kirchenoberhaupt

und, diesem untergeordnet, einem russischen Bischof für die

russischsprachige Herde. Da jedoch diese Kirche zur Zeit keinen Bischof
hat. bestimmte Patriarch Bartholomaios das Oberhaupt der Orthodoxen

Kirche von Finnland (Patriarchat Konstantinopel), Erzbischof
Johannes (Rinne, geb. 1923), zum kommissarischen Vorsteher. Dieser
feierte am 24. Februar in Konzelebration mit Metropolit Ioachim von Chal-
kedon. der eine Delegation des Ökumenischen Patriarchats nach Tallinn

geleitet hatte, eine Göttliche Liturgie, mit welchem Akt die autonome

«Estnische Apostolische Orthodoxe Kirche» als Gliedkirche des

Patriarchats Konstantinopel offiziell wieder ins Leben getreten ist.

Entspannung

Der Ökumenische Patriarch von Konstantinopel hatte sich durch die

Entscheidung vom 20. Februar, alle bis dahin Moskau zugeordneten
orthodoxen Gemeinden in Estland seiner Jurisdiktion zu unterstellen, in
eine schwierige Lage hineinmanövriert. Aber er sah sich als Fürsprech
und Helfer jener orthodoxen Esten, denen die Aufhebung der Moskauer

Herrschaft über die estnische Orthodoxie, wie sie 1940/1945 eingesetzt

hatte, am Herzen lag. Konstantinopel und Moskau sind in Estland
zunächst nach der Methode des «Alles oder nichts» verfahren und
haben dies mit kirchlichen Kanones begründet: Dort, wo bereits eine
«autonome» orthodoxe Kirche beheimatet ist, darf sich eine weitere orthodoxe

Kirche nicht etablieren. Moskau beharrte auf dem Fortbestand
des ihm unterstehenden autonomen Bistums Estland, und Konstantinopel

dekretierte in Anknüpfung an den Status von 1923 seine Jurisdiktion

über eben dieses Bistum. - Vermutlich hat es beiderseitiges Prestige-
denken und Beharren auf vermeintlichen Rechtstiteln zu einer Situation

kommen lassen, in der nicht nur das Ansehen Moskaus und

Konstantinopels, sondern das Ansehen der gesamten Orthodoxie innerhalb
der Ökumene Schaden gelitten hat,

52 Postimees. 15.1.1996: Text in G2W 2/1996. 8f.
-Patriarchal and Synodal Act..., Konstantinopel, 20.2.1996, Prot.No.201.

249



Die weltweite Verärgerung über dieses unwürdige Schauspiel und die

Enttäuschung der orthodoxen Schwesterkirchen über diesen Skandal
haben die beiden Patriarchate wieder an den Verhandlungstisch geführt

- in Zürich trafen ihre Delegationen am 3. und 22. April zusammen. Für
Moskau muss es wohl sehr ernüchternd gewesen sein, dass fast keine
Schwesterkirche die Position Moskaus unterstützt hat (allerdings wurde
von allen die Art des Vorgehens von Patriarch Bartholomaios
kritisiert). Und Patriarch Bartholomaios in Konstantinopel mochte erschrok-
ken gewesen sein über das weltweite negative Echo, welches die
Moskauer Reaktionen auf seinen Vorstoss ausgelöst hatten. Die Krise muss-
te beendet werden.

Konstantinopel und Moskau haben am 16. Mai die eucharistische
Gemeinschaft wieder aufgenommen - das erfreuliche Ergebnis intensiver
Beratungen. Beide Patriarchate hatten ein Stillhalteabkommen vereinbart,

wonach sich innerhalb der nächsten vier Monate in Estland alle
Priester und alle Gemeinden definitiv entscheiden sollten, ob sie sich

Moskau oder Konstantinopel unterstellen wollen. Beide Seiten scheinen

- und das ist das Entscheidende - von ihrem «Prestigeobjekt» abgerückt

zu sein, in Estland eine «autonome» Kirche ihrer je eigenen
Jurisdiktion zu etablieren, was ja das Fussfassen einer anderen orthodoxen
Kirche ausschliessen würde. Nach vier Monaten wollten die Delegationen

beider Kirchen zusammenkommen, um nach dem Votum der Priester

und Gemeinden die Situation zu analysieren und darauf aufbauend

Lösungen zu suchen, die beide Kirchen tragen. In dem Dokument vom
16. Mai. dem die Kirchenleitungen beider Patriarchate zugestimmt
haben, heisst es: Den Orthodoxen ist

«in äusserst weitgehender Anwendung des Prinzips der Oikonomia die
Entscheidung zu überlassen, welcher der beiden Jurisdiktionen sie unterstehen wollen

- derjenigen des Patriarchats von Konstantinopel oder derjenigen von
Moskau.«54

Moskau anerkannte den Übertritt verschiedener Geistlicher zum
Patriarchat Konstantinopel, hob deren Suspendierung auf und gab ihnen
den Segen; beide Seiten wollten mit der estnischen Regierung in
Verhandlungen treten, um in der Frage des kirchlichen Besitzes zu einer
befriedigenderen Lösung zu gelangen - nämlich dass die Gemeinden beider

Patriarchate künftig die gleichen Rechte haben. - Am wichtigsten
an diesem Akt war jedoch, dass beide Kirchen wieder in normale brüder-

54 Nachrichten der Griechisch-Orthodoxen Metropolie 5/1996. 1.; G2W
7-8/1996. 5.

250



liehe Beziehungen eintreten wollen und dass das Patriarchat Moskau
damit auch die eucharistische Gemeinschaft mit dem Patriarchat Konstantinopel

wieder aufgenommen hat.
Seit dem 16. Mai war man in Estland dabei, sich ein klares Bild über

die Lage zu verschaffen - Priester und Gemeinden konnten sich in Ruhe
entscheiden. Gelegentlich soll es zwar zu Versuchen der gewaltsamen
Einflussnahme gekommen sein55, aber das war wohl eher die Ausnahme.

Vom 23. bis 25. August kamen Delegationen aus Konstantinopel
und Moskau in Tallinn zusammen. Förmliche Beschlüsse wurden noch
nicht gefasst, aber es hat den Anschein, als ginge man konstruktiv auf
dem im Mai beschrittenen Wege weiter. Elenn Tosso, der Sekretär der

EAOK/Konstantinopel teilte der Öffentlichkeit mit, dass sich von den
84 orthodoxen Gemeinden in Estland 51 Konstantinopel und 26
Gemeinden Moskau unterstellt haben (von 7 Gemeinden fehlte noch die

Stellungnahme). Das Votum der Priester stand noch aus. Henn Tosso

äusserte sich auch zur umstrittenen Zahl der Gemeindeglieder: Er
veranschlage die Zahl der Orthodoxen in Estland auf 45000, von denen
15 000-20000 Esten seien; Moskauer Kreise rechnen allerdings mit fast
40000 russischen Gläubigen in Estland.

Es scheint, dass Moskau in seinem Bemühen, Konstantinopel in der

Führung der Weltorthodoxie abzulösen, vorerst zurückgesteckt hat56.

Dieser Streit zwischen Konstantinopel und Moskau hat nicht nur die
Orthodoxie in ihrem Ansehen beschädigt - dieser Streit hat vielmehr die
christlichen Kirchen als Ganzes getroffen. Bei solchen Auseinandersetzungen

kann es nur Verlierer geben: In diesem Fall waren es Moskau
und Konstantinopel, sodann die orthodoxen Kirchen insgesamt - und
darüber hinaus die gesamte Christenheit.

Erklärungen des Moskauer Patriarchats zur Thematik Estland: lnformacionn-
nyj bjulleten' otdela vnesnich cerkovnych otnosenij Moskovskogo Patriarchuta
(IB) 4/1996: Sonderheft: IB 2/1996, 1-3; IB 3/1996, 1-2; IB 5-6/1996, 1-5; IB
9/1996, 1 f.; IB St. Peterburgskoj eparchii 3-4/1996, 2-8;

Zollikon/Zürich Gerd Strieker

55 The Baltic Times vom 29.S./4.9.1996.
5" ENI-Bulletin, 18.9.1996, gibt Äusserungen von Metropolit Filaret (Va-

chromeev) vom 9.September wieder, die der Befürchtung Nahrung geben, dass

man im Moskauer Patriarchat weiterhin die Konfrontation mit Konstantinopel
sucht - Filaret, der immerhin 1981-1989 Leiter des Kirchlichen Aussenamtes und
1973-1978 Exarch für Mitteleuropa mit Sitz in (Ost-)Berlin war. beschuldigte
den Ökumenischen Patriarchen indirekt, nicht in der Lage zu sein, der kanonischen

Unordnung in der Orthodoxie zu wehren.

251


	Die orthodoxen Kirchen

