
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 4

Artikel: Zur Spiritualität von Bischof J.H. Reinkens

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Spiritualität von Bischof J.H. Reinkens

In der Reihe der deutschen altkatholischen Bischöfe nimmt Joseph
Hubert Reinkens eine besondere Stellung aufgrund seiner ausgeprägten
Spiritualität ein. Diese bekannte und immer wieder erwähnte Tatsache

wäre, wie J. Vobbe vor mehr als einem Jahrzehnt schrieb1, Thema für
eine umfangreiche wissenschaftliche Arbeit. Tatsächlich muss sich der
interessierte Leser bis jetzt mit verstreuten Hinweisen in der Biographie2

oder in den Werken von P. Wenzel3 begnügen oder selber in den
veröffentlichten Werken und der Korrespondenz des Bischofs suchen.
Da eine solche ausführliche wissenschaftliche Arbeit auch zur Zeit nicht
in Aussicht steht, soll hier, 100 Jahre nach Reinkens Tod. ein einführender

Überblick gegeben werden, der vielleicht als Anreiz für weitere
Forschungen dienen könnte.

Die Wurzeln von Reinkens geistiger Haltung sind schon in seinem
Elternhaus zu suchen. Sein Bruder Wilhelm hat in seinen Kindheitserinnerungen4

dies angesprochen: «Der Vater war vom Hause aus ernst und

strenge, klar im Urteil, das tiefste Gefühl mit Besonnenheit beherrschend,

entschieden im Wollen, fest und beharrlich im Vollbringen...
Die Mutter war immer heiter, immer freundlich, aber nie lustig. Das
Kreuz war ihr Zepter, viel Leid hat sie ehrwürdig gemacht. Mutter
und Vater waren ein Herz und eine Seele. Nie waren zwei Menschen
einander so gleich in ihren Anschauungen, Wünschen und Absichten, und

waren doch von Haus aus sehr verschieden Freude an der Natur und
am Gesang war allen Kindern eigen.»5

Früh wurden die Kinder in die geheimnisvolle Schönheit der katholischen

Liturgie eingeführt, die damals mehr als heute als Weg zum
kontemplativen Erleben der gefeierten Ereignisse aufgefasst wurde: «Die
lieblichste Erinnerung an die heilige Nacht geht bis in die ersten Jahre
meiner Kindheit zurück. Ich danke Ihnen besonders, guter Vater! dass

' Joachim Vobbe, Kirche von innen. Bischöfliches Ordinariat. Bonn 1984. i.
2 Joseph Martin Reinkens, Joseph Hubert Reinkens. Ein Lebensbild, Gotha

1906; s. a. Josef Lieser, Zeugen der Wahrheil - Alt-Katholiken der ersten Stunde,
Neudruck Bonn 1993.

3 Paul Wenzel, Das wissenschaftliche Anliegen des Güntherianismus. Essen

1961; ders.. Der Freundeskreis um Anton Günther und die Gründung Beurens,
Essen 1965.

4 Wilhelm Reinkens, Das Paradies der Kindheit, Münster 1877.
5 Zitiert nach J. M. Reinkens, Lebensbild, 3. Lieser, Zeugen, 25, führt eine

bearbeitete, nicht wörtlich mit dem Original übereinstimmende Fassung dieses Textes.

194



Sie mich so früh zur rechten Krippe in die unvergessliche Christmesse

um vier Uhr geführt haben, ohne durch die törichte Besorgnis so vieler
Eltern, der frühe Kirchgang schade der Gesundheit der Kinder, sich

abhalten zu lassen. Als ich zum ersten Male diese Freude haben sollte, war
die selige Mutter dabei, es muss in meinem vierten bis sechsten Jahre

gewesen sein. Die Nacht war sternenhell, der Schnee funkelte, die Kirchenfenster

hell erleuchtet, wie ich sie nie vorhergesehen hatte, die Glocken
hatten nie so reinen Klang gehabt, viel schöner noch hörte ich im Geiste

den Engelgesang, von dem die Mutter so schön erzählte, als hätte sie

mitgesungen. Das vergess' ich nie, und auch nicht die Stimmung, in der wir
da beten konnten.»"

Die finanziellen Schwierigkeiten der Familie, der Tod der Mutter, die

1836 einer Typhuserkrankung erlag, und der des kleineren Bruders
Jakob, der 1839 ebenfalls an Typhus starb, trugen zu der «ernsten
Lebensrichtung» des jungen Reinkens bei7. Er entschloss sich, wie sein älterer
Bruder Wilhelm Theologie zu studieren, um Priester zu werden.

In seiner Studienzeit wohnte Joseph Reinkens bei seinem Bruder
Wilhelm. der zuerst Religionslehrer und dann Pfarrer von St. Remigius in
Bonn war. Über J.Braun und J. A. Achterfeld war Wilhelm Reinkens

zum Kreis der Flermesianer gekommen und hatte sich später über
seinen Studienfreund Peter Knoodt dem Freundeskreis um Anton Günther

angeschlossen. Es ist der Verdienst von Paul Wenzel, die spirituellen

Grundlagen dieses Kreises aufgezeigt zu haben8.

Der ganzen Güntherschule ist die patristische Ausrichtung gemeinsam,

zusammen mit einer Auffassung der theologischen Wissenschaft
als ein höheres, vergeistigtes Wissen. Wilhelm Reinkens hatte sich als

besonderes Motto die Weite des Herzens ausgewählt, u.a. in Anlehnung
an Cyprian von Karthago, der den Ausdruck «capax pectus» benutzt1'.

Auch Joseph Reinkens benutzt bald diesen Ausdruck: «Das examen
conscientiae ist wohl so wichtig, als das examen scientiae. Doch hierin
sei weit!»1" Die Selbstprüfung im Gewissen ohne in Skrupelhaftigkeit zu
verfallen ist ein Ausdruck der Haltung, die Reinkens sein Leben lang
behalten sollte, die sittlichen Ernst und Weite des Herzens miteinander ver-

" Brief von J.H. Reinkens an seinen Vater, 24. Dezember 1850, zitiert nach
J. M. Reinkens. Lebensbild, 3.

1 J. M. Reinkens, Lebensbild, 7.
8 Wenzel, Freundeskreis, bes. 3-123.
"Ebd.. 11 f.

'"J.H. Reinkens an seinen Vetter Johannes Nickes vom Kölner Priesterseminar

aus, 29. Mai 1848; Wenzel, Freundeskreis, 6.

195



band. Schon in seinem ersten Studiensemester gewann er einen Preis
der Universität mit einer Arbeit über das Wesen der Tugend, die nicht
allein als eine Probe der Gelehrsamkeit des Verfassers, «sondern auch
seines ernsten, sittlichen Sinnes» gelobt wurde". Auch das zweite von
seinem Bruder gewählte Symbol, das Wappen mit dem umgekehrten
Anker im Sternenfeld, übernahm Joseph Reinkens und behielt es sein

Leben lang. In seinem Nachlass fand sich ein Gedicht zu diesem Symbol:

Mein Anker (Hebr. 6, 18,19)

In den goldnen ew'gen Sternen
hat mein Anker Halt gefunden;
denn die unermessnen Fernen
hat die Liebe überwunden,
die ihn kühn geworfen hat
in die blüh'nde Sternensaat.

Steigt nur, Wolken, aus den Meeren,
zieht den Schleier dicht zusammen:
werdet mir doch niemals wehren,
dass ich seh' die Sterne flammen,
seh' mein seliges Geschick
frei mit unumwölktem Blick.

Wo der Morgenstern erstanden,
ist er in das Licht gesunken;
dort auch wird mein Schifflein landen
und mein Herz wird wonnetrunken;
denn am Ziele ist sein Lauf,
geht der Morgenstern ihm auf 12.

Hier zeichnet Joseph Reinkens eine Haltung: Das Aufgehen in das

ewige Licht ist sein Ziel, daher die ruhige Zuversicht auch mitten im
Sturm - auch dieses sollte ein Zug seiner spirituellen Ausrichtung bleiben.

Das in der ersten Strophe angesprochene Thema der Überwindung
der unermessenen Ferne durch die Liebe ist oft in der klassischen Mystik

vertreten1'.

" J. M. Reinkens, Lebensbild, 13.
;; Ebd.. 51.
13 Siehe z. B. Johannes vom Kreitz, Die dunkle Nacht und Gedichte. Einsiedeln

1978, 198f., Strophen 1 und 2.

196



Ein weiterer Schlag, der die Familie traf, war der Tod der auch bei
Wilhelm Reinkens wohnenden Schwester Katharina an den Folgen eines

schlecht überwundenen Typhus. Joseph Reinkens verfasste zu dieser
Zeit sein erstes kirchenhistorisches Werk über die barmherzigen Schwestern

(Borromäerinnen) von Nancy, das er als Theologiestudent nur unter

seinen Initialen veröffentlichen durftel4.Wilhelm Reinkens war
Vizepräsident des Hospital-Kuratoriums, Joseph Mitglied des Hospital-Vereins.

Die Schrift sollte die Berufung der Borromäerinnen nach Bonn
vorbereiten. Reinkens flocht darin eine Seite über den Tod seiner Schwester

ein, aus der folgende Sätze von besonderer Bedeutung sind: «Da
sah ich sie mit königlicher Hoheit von uns gehen, die Erde rasch unter
sich abstossend, um an der Herrschaft dessen teilzunehmen, dem Dienen

Herrschen ist. Das war kein Sterben, es war, als ginge sie, wohin sie

gerne wollte, als vergönnte sie uns, an ihrer Hand einen Schritt in die

Ewigkeit zu tun, um uns getröstet zur Erde wieder zu entlassen.»15 Das

geistliche Ziel des ewigen Lebens im Himmel kommt hier unter einem
anderen Aspekt vor: Die verstorbene Schwester führt die Verwandten
für einen Augenblick in die Ewigkeit hinein, um sie so für das Leben in
der Welt zu stärken.

Die barmherzigen Schwestern waren übrigens der Orden, in den
Amalie von Lasaulx 1840 eingetreten war. Sie kam 1849 nach Bonn als

Oberin der Schwestern im neugegründeten Johannes-Hospital. Später
hat Reinkens die Biographie dieser aussergewöhnlichen Frau geschrieben16.

Der Himmelssehnsucht entsprach im Kreis von Wilhelm Reinkens
andererseits eine innige Verbindung mit den im gemeinsamen Ringen um
geläuterte Wissenschaft und um religiöse Erneuerung stehenden Freunden.

Wilhelm nannte sie «Freunde, Brüder, Kinder»17. «Kind sein» war
ein weiteres Motto von Wilhelm Reinkens1H. Auch Joseph gebraucht die

14 Die barmherzigen Schwestern und der heilige Karl Borromäus zu Nancy,
geschichtlich dargestellt von J.R., Bonn, Wittmann 1847: 2. Aufl. Breslau, Aderholz,

1855.
15 Ebd.. 116.
16 Joseph Hubert Reinkens, Amalie von Lasaulx, Eine Bekennerin, Bonn 1878;

3. Aufl. Bonn 1881. Siehe auch Reinkens, Briefe, 227; Angela Bertis, «Sie war ein

grosser freier Geist», in: Ökumenisches Forum, Graz, 18 (1995) 289-300.
17 Wenzel, Freundeskreis, 11.
14 Wenzel, Freundeskreis, 26. Von diesem Motto handelt das «Paradies der

Kindheit» (Fn.4). Wilhelm Reinkens gründete in Bonn einen Zweig des Kind-
heits-Jesu-Vereins; Joseph tat 1850 in Breslau dasselbe. Siehe Reinkens, Briefe,
113. Anm.ll.

197



Bezeichnung und griisst «alle Kinder, die an den Feiertagen der gute
Geist zu Euch ins Kloster führt»19. Er wünscht: «Ach so wollten alle,
auch die Erwachsenen, die die kleine Schar mir zugeführt, wieder Kinder

sein.»20

Als Reinkens als Privatdozent 1850 nach Breslau ging, vereinbarten
beide Brüder, sich wöchentlich zu schreiben21. Die Briefe bezeugen die
tiefe Verbundenheit der Brüder, in der die gemeinsamen spirituellen
Erfahrungen eine wichtige Rolle spielten.

Die Gruppe empfand sich als geistliche Gemeinschaft und gebrauchte

Bilder, die sich an das klösterliche Leben anlehnten. Ab 1850 taucht
die Bezeichnung Port Royal für den Bonner Kreis auf22. Warum dieser
Name? Einerseits kann man formale Ähnlichkeiten mit dem berühmten

Mittelpunkt der jansenistischen Bewegung nennen: Das Frauenkloster
von Port Royal war das Zentrum eines hochgeistigen gelehrten Kreises

gewesen, der eine umfassende religiöse Erneuerung anstrebte. Auch im
Bonner Kreis gab es eine Gruppe von frommen Frauen (das «Kränzchen»)

und einen Freundeskreis von gelehrten Männern, die (mit etwas
Übermut) an die «Solitaires» erinnern konnten. Auch in der Bonner
Bewegung ging es um bestimmte Schriften (von Günther und Veith), die
ähnlich wie der «Augustinus» von Jansenius von der offiziellen Kirche
angegriffen, von ihren Anhängern aber verteidigt wurden. Auch nach der

Sprengung ihres Kreises blieben die Bonner Portroyalisten in Verbindung

miteinander23. Man muss aber auch annehmen, dass die Wahl des

Namens nicht ohne Kenntnis der inhaltlichen Seite geschah: Port Royal
stand für die vom Jansenismus aus entwickelte Theologie und Spiritualität,

die in josephinistisch-episkopalistischen Kreisen gepflegt wurde und
in Kontrast zu der offiziellen römischen und besonders der jesuitischen
Ausrichtung stand: Studium der patristischen Quellen, geistige Nähe

zum christlichen Altertum, eine nicht in erster Linie auf Gehorsam,
sondern auf Überzeugung und Verantwortung bauende Kirchlichkeit.

In Breslau kam Reinkens in persönlichen Kontakt mit dem Vertreter
einer verwandten geistlichen Ausrichtung, dem Fürstbischof Kardinal

19 Reinkens, Briefe, 231, vom 9. März 1850. Gemeint ist das ehemalige Minori-
ten-Kloster, in dem Reinkens wohnte.

-"Reinkens, Briefe, 272, vom 12. Mai 1850.
21 H. Bucht im Vorwort von: Joseph Hubert Reinkens, Briefe an seinen Bruder

Wilhelm (1840-1873). hg. v. Hermann Josef Sieben, 3 Bde.. Köln 1979. VI. Siehe
meine Rezension in: ZKG 1981 408—410.

22 Wenzel, Freundeskreis. 40ff. Wilhelm an Joseph Reinkens. 16.Juni 1850,
Briefe. 286.

23 Wenzel, Freundeskreis, 41.

198



Melchior Diepenbrock. Der ehemalige Schüler und Sekretär Johann
Michael Sailers überzeugte durch seine Einfachheit und Herzlichkeit,
durch seine lebendige Frömmigkeit und sein grosses Wissen. Joseph
Reinkens Briefe an den Freundeskreis sind voll mit Erzählungen und

Nachrichten über den «vielgeliebten, unaussprechlich verehrten Kardinal»24.

Schon von seiner Schwester Katharina war Joseph Reinkens auf

Diepenbrocks «Geistlichen Blumenstrauss»25 aufmerksam gemacht
worden26. Nach Diepenbrocks Tod 1853 schrieb Reinkens in Zusammenhang

mit einem Traum, den er in der Todesnacht gehabt hatte: «Er war
wahrhaft auch der <Hirt und Bischof meiner Seele> [vgl. l.Petr 2,25],
meine Freude unter den hochwürdigsten Häuptern der deutschen Kirche.

Ich liebte und liebe ihn unermesslich; daher hat sein hoher Geist

mir scheidend noch einen Friedenskuss aus der Ewigkeit gegeben. Ich
werde diese Mahnung zu Herzen nehmen und ungeteilt dem Herrn dienen

mit meiner schwachen Kraft, wie er es in seiner Hoheit getan.»27

Über Diepenbrock wurde Reinkens auch zu Sailers Spiritualität
geführt28. Gerade Sailers Auffassung der «gottseligen Innerlichkeit»
stimmte mit den Grundanliegen des Bonner Güntherkreises überein.
Reinkens schrieb über Diepenbrock: «Aus seiner Lebensskizze Sailers
sehe ich erst recht, wie nahe ich ihm gekommen wäre bei längerm
Leben.»2'' Bei Sailer fand Reinkens später wichtige Impulse für seine
ökumenische Theologie, die bis in den Artikel 7 der Utrechter Erklärung
sich ausgewirkt haben30.

Die Spiritualität des Reinkens-Kreises fand auch Ausdruck in
Liedern und Gedichten. Joseph Reinkens dichtete gern und hat einige Werke

mit Gedichten bzw. längeren Dichtungen veröffentlicht. Themen, die

24 Wenzel, Freundeskreis. 59-62: Reinkens, Briefe, 227 f.. 231-233. 301,

331-334 u.ö.
25 Melchior von Diepenbrock, Geistlicher Blumenstrauss aus spanischen und

deutschen Dichtergärten, Regensburg 1829. Darin enthalten sind u.a. Übertragungen

mystischer Gedichte von Johannes vom Kreuz, Teresa von Avila und

Lope de Vega.
26 Reinkens, Briefe. 344.
27 Reinkens, Briefe. 479.
28 Siehe dazu Joseph Hubert Reinkens, Melchior von Diepenbrock, Leipzig

1881, 86-91, wo u.a. zweimal das Motto «vom blinden zum erleuchteten Glauben»

vorkommt.
29 Reinkens, Briefe, 495 f., vom l.März 1853. Diepenbrock hat seine «Erinnerungen

an Sailer», in die 4. Aufl. seines «Geistlichen Blumenstrausses», 1852,

aufgenommen.
30 Siehe vor allem seine Rede «Die rühmlichen Eigenschaften der früheren

Bischöfe von Regensburg», 14. Januar 1871, 29.

199



für die Güntherschule von Bedeutung waren, wie die Missionierung der
Germanen als Symbol der Neumissionierung der modernen Kultur in
Deutschland oder Clemens Romanus und das Idealbild Roms, das gerade

durch die Aufnahme dreier Priester aus dem Freundeskreis in den
Benediktinerorden dort sich den Güntherschen Ideen zu öffnen schien,
wurden darin dichterisch umgesetzt31. Zwei zu seinen Lebzeiten nicht
veröffentlichte Gedichte mögen hier als Zeugnis seines geistlichen Weges

angeführt werden. Das erste zeigt, dass der leidenschaftliche
Bergwanderer durchaus mehr mit dieser Tätigkeit verband, als körperliche
Regeneration und Ertüchtigung. Es übernimmt wieder die Themen des

Bruders, die Weite des Herzens, Edel und Kühnheit der sittlichen Tat,
Sehnsucht nach der Ewigkeit:

Auf die Berge

Auf die Berge will ich steigen,
wo das Herz wird weit, so weit!
Wo die kleinen Seelen schweigen,

schweigt der Ärger und der Neid.

Wo die Sorgen alle fliehen,
die da unten tief im Tal;
wo uns Wolken nicht entziehen
ewig reinen Sonnenstrahl.

Von den Bergen Blicke schweifen
über weite Lande hin,
und Entschlüsse in uns reifen,
kühn und gross aus edlem Sinn.

In den Höhen wohnet Frieden,
in den Höhen ist es still,
selig, wem ihr Los beschieden,

wem so wohl der Himmel will.

Auf den Bergen wächst das Sehnen
nach den ew'gen Himmelshöhn,
wo wir wandern ohne Tränen
ewig selig, ewig schön.

31 Clemens von Rom. Nebst drei kleineren Legenden von Dr. Joseph Reinkens,

Breslau 1855: Joseph Hubert Reinkens, Das Sommerkind oder der Grund
der Völkerwanderung. Ein episches Gedicht, Paderborn 1858.

200



Das zweite wurde 1851 für den Bruder geschrieben, dem Joseph aus

den schlesischen Wallfahrtsorten Albendorf und Wartha ein Kreuz
aus grünen Blättchen mit einer blauen Glockenblume in der Mitte
schickte:

Mein Kreuz ist grün:
drum fahret hin,
ihr zagenden Gedanken,
mich ängstigt nun kein Wanken.

Weit spannet aus die Arme
und stirbt im bittern Harme
um mich verirrtes, armes Kind,
das Er nur so noch wiederfindt.
Der liebe Preis
ist nimmermehr
ein Lorbeerreis
und grosse Ehr';

nein, liebe Lohn
ist auch kein Thron:
nur Liebe zahlt,

was Lieb getan;
mein Auge strahlt,
denk ich daran.
Am Kreuze sterb fürwahr ich auch,

am Kreuze flieh mein letzter Hauch.

Oh grünes Holz,
du bist mein Stolz!
Im Blümchen blau
ich alles schau:

Wie herrlich ist

der süsse Christ;
wie er am grünen Stamme

vor Glut der Liebesflamme.

201



Mein Kreuz ist grün,
ich ziehe kühn
die Kreuzesbahn

nun himmelan.
Im Blümchen blau
ich fest vertrau,
bis einst ich schau

die Himmelsau.32

In zum Teil kindlich schlichter Sprache wird hier die Kreuzesmystik
angesprochen, in der das Leiden und Sterben mit Jesus Christus der

Weg zur himmlischen Herrlichkeit ist, «Himmelsau» war ein im Bonner
Kreis oft gesungenes Lied33.

Seit Ende der 40er Jahre suchte der Freundeskreis nach einer
Verwirklichung des gemeinsamen Lebens in klosterähnlicher Gemeinschaft.

Als Ort dafür wurde 1848 von Peter Knoodt das ehemalige
Frauenkloster auf der Insel Nonnenwerth südlich von Bonn in Aussicht
genommen. Nachdem dies sich nicht verwirklichen liess, schien es auch

wegen der wachsenden Anfechtung, in der sich die Güntherschule befand,
ratsamer, sich einem bestehenden Orden anzuschliessen. So beantragten

Reinkens Vetter Johannes Nickes und die Brüder Ernst und
Rudolph Wolter 1853-1856 die Entlassung aus dem Diözesanklerus und
die Aufnahme in das Kloster St. Paul vor den Mauern in Rom, dessen

Abt eine theologische Akademie mit Vertretern der Güntherschen Richtung

in Rom gründen wollte34.

In Joseph Reinkens wurden bei diesen Entwicklungen Sehnsüchte

wach, die er schon lange kannte: «Ich hatte ja die Klosterabsichten, als

ich anfing, zu studieren.»35 Von Anfang an kämpfen aber dabei zwei Seelen

in seiner Brust: «Mein Zug nach dem Kloster hin hat mich mächtigergriffen.

Doch werde ich so festgehalten wie möglich. Die Gläubigen
namentlich aus den höheren Ständen verdoppeln die Beweise ihres
Vertrauens, mein Bischof hält das Verlangen in mir nach Einsamkeit für
eine Versuchung. Wahr ist's, dass ich einen Wirkungskreis habe, wie ich
ihn in den kühnsten Träumen mir nicht eingebildet; aber die persönliche
Heiligung?»" Für den Schritt sprechen die Aussicht, unter dem Schulz

32 Reinkens, Briefwechsel, 401, Anm. 102. vom 15. August 1851.
33 Wenzel, Freundeskreis. 13.32.
34 Wenzel, Freundeskreis. 126-164; 191-339.
35 Reinkens, Briefe. 690, vom 22. Mai 1855.

" An J. Nickes, 26. März 1854. Wenzel, Freundeskreis, 258.

202



eines wohlwollenden Abtes die theologische Wissenschaft Güntherscher

Richtung zur Blüte zu führen, «die Unbefangenheit, die kindliche
Freude an dem Evangelium, die Flochherzigkeit und Flimmelsseligkeit
der Liebe, die sich rückhaltlos der herrlichen Sache hingibt», auch die
Liebe zum «Mittelpunkt unserer hl. Kirche», zum Papst, den Reinkens
hier noch hoffnungsvoll-positiv betrachtet37; dagegen aber der Blick auf
seine jetzige «Wirksamkeit», auf die im Güntherkreis grosser Wert
gelegt wird: «Ich schiene grausam, wenn ich gleich ginge. Man würde es

gar nicht mit dem Eifer für die Sache Christi vereinigen zu können meinen;

mit anderen Worten, man würde es für eine Flucht meinerseits von
dem Kampfplatze halten.»3,3 Einmal bittet er um seine Entlassung, aber
sowohl Fürstbischof Förster, mit dem er gerade erste Differenzen
austrägt, als auch sein Bruder und «alle» Freunde halten ihn zurück39.
Obwohl die Sehnsucht noch lange lebendig blieb40, verschob Reinkens den
Entschluss solange, bis andere Umstände ihn gegenstandslos machten.

Wichtig ist aber, dass er in dieser Zerrissenheit seine Sündhaftigkeit
erfährt und gezwungen ist, sich damit auseinanderzusetzen: «Ich habe

die Überzeugung, dass Gott darum mir un übers teigliche Hindernisse
vorschiebt, dass ich meinen Fuss auf den Weg der Vollkommenheit nicht
setzen kann, weil ich durch meine Sünde mich dessen unwürdig gemacht
habe. Ich kenne den Weg der Heiligen, und mein Geist hat unaussprechliches

Wohlgefallen an demselben, so dass ich die Fussstapfen jedes
Heiligen tausend- und tausendmal küssen möchte, aber ich wandle ihn nicht
und darin liegt eine furchtbare Schuld. Könnte ich es nur hinbringen, einmal

ein einziges Jahr mit vollkommener Selbstverleugnung in wahrer
Bussgesinnung zu wandeln: Ich zweifle nicht, dass der barmherzige Gott
dann alle Hindernisse wegräumen würde, so dass ich mit Freudenthrä-
nen in eure Arme eilen könnte.»41

Der Weg ins Kloster wäre wohl eine Flucht sowohl vor den Verstrik-
kungen der sündigen Welt als auch vor den unliebsamen Auseinander-

37 Wenzel, Freundeskreis. 2581.
-w Wenzel, Freundeskreis, 264, vom 7. April 1856.
39 Wenzel, Freundeskreis, 264. Um den Unschlüssigen zu bewegen, hatte der

Abt Pappalettere ihm kurzerhand eine Aufnahmeurkunde in die Klostergemeinschaft

zugesandt. Im Begleitschreiben zerstreute Nickes Reinkens Einwand, er
müsse bleiben, um seinem Bruder zu helfen, die aufgrund seiner zu grossen
Freigebigkeit den Armen gegenüber entstandenen Schulden zu tilgen, mit der
Versicherung, der Orden könnte das Geld vorschieben, das dann aus dem Ertrag einer
von Reinkens geplanten lateinischen Dogmatik erstattet werden sollte, ebd. 262 f.

411 Wenzel. Freundeskreis, 268 f.; Reinkens. Briefe. 715, 732 f.
41 Wenzel, Freundeskreis, 264f.

203



Setzungen in Breslau gewesen. Er sollte in der folgenden Zeit dieses

noch tiefer erfahren. Der Weg zur Läuterung lief nicht über den Rückzug

auf eine vermeintliche Insel der Seligen, sondern durch Kampf und

Niederlagen hindurch.
Die Indizierung Anton Günthers im Januar 1857 und das Breve Exi-

miam tuam vom 15. Juni d. J. waren für die ganze Güntherschule ein tiefer

Schlag. Damit wurde einerseits der Plan zerstört, eine Günthersche
Akademie in Rom aufzubauen; die in Deutschland tätigen Professoren
mussten sich vielmehr selbst wehren, Johannes Baptista Baltzer musste

sogar seine Lehrtätigkeit einstellen. Andererseits entzweite diese
Massnahme die drei römischen Benediktiner vom Rest des Freundeskreises:
Zu sehr waren sie Ordensleute geworden, um mit den anderen Freunden

zu ziehen, die weiter kämpfen wollten. Die Freundschaft blieb noch

erhalten, doch das gemeinsame Ziel fehlte42.

In der folgenden Zeit versuchte sich Reinkens in der literarischen
Gattung der Ironie, zunächst mit einer Pseudonymen Schrift über die thomi-
stische Lehre der Anthropologie42'. Kurz danach liess er ironische
Bemerkungen über die Jesuiten, die thomistische Lehre und die schlesi-
sche einheimische Geistlichkeit in seinem Beitrag zur Festschrift der
Universität Breslau erscheinen44. Schon Günther hatte die Ironie zu
einem seiner bevorzugten Ausdrucksmittel erklärt. Doch Reinkens brachte

sie keine Freude. Die pseudonyme Schrift erlebte zwar zwei Auflagen

42 Nach ihrem ehemaligen Lehrer Knoodt jubelte Nickes in «enthusiastischer
Überschwenglichkeit über Günthers Selbstverdemütigung» (J. M. Reinkens,
Lebensbild, 58, aus: Peter Knoodt, Anton Günther, II, 323). Was die Massregelung
selbst betrifft, hätten sie keinen anderen Trost gehabt als: «Der folgende Papst
könne das Alles ja wieder rückgängig machen.» Das ärgerte besonders Knoodt,
der schon zu diesem Zeitpunkt dem Papst vorwirft, «seine Person in den Vordergrund

gesteilt und blossgestellt. als wäre er persönlich und allein und ohne Verbindung

mit der Hierarchie unfehlbar und berufen, einen neuen Satz als katholisches

Dogma zu proklamieren» (Knoodt an Günther, 10.September 1857, Wenzel,

Freundeskreis, 317).
42 Christian Franke, Vadcmecum oder die römisch-katholische Lehre von der

Anthropologie. Für angehende Theologen, 1. und 2. Aufl., Giessen 1860. In seiner

Auseinandersetzung mit Fürstbischof Förster hatte J.B. Baltzer ein Prome-
moriade dualismo anthropologico. in dem er Günthers Lehre überdie drei Prinzipien:

Leib, Seele und Geist, verteidigte, nach Rom gesandt. Dieses wurde am
30. April 1860 von Pius IX. verurteilt (DS 2833). Reinkens eilte hier anonym
seinem Freund zu Hilfe, indem er versuchte, die thomistische Lehre ad absurdum zu
führen.

44 Joseph Hitbert Reinkens, Die Universität zu Breslau vor der Vereinigung der
Frankfurter Viadrina mit der Leopoldina, Breslau 1861, u.a. 103.

204



und der gut getarnte Verfasser wurde nicht erkannt; um die Festschrift
der Universität entfachte sich aber ein unerquicklicher Streit, Dass er
dabei auf die Abneigung des einheimischen Klerus gegen die Zugezogenen

aus dem Rheinland anspielte45, war ein Fehler. Nach langen, in der
Öffentlichkeit ausgetragenen Auseinandersetzungen kam es dann doch

Anfang 1862 zu einem ehrenvollen Frieden, nachdem Reinkens in aller
Form die nicht beabsichtigte Wirkung einiger Ausdrücke seiner Schrift
bedauert hatte46.

Seine Erleichterung darüber war deutlich: «Ich sehe aber noch finstere

Gesichter. Aber das ist natürlich... Der Streit ist trotz alledem zu Ende,

und Gott hat mir sichtlich geholfen. Ich kann nun ruhig meine Wege

gehen und arbeiten.»47 Dass er auch mitten im Kampf die Stille im Herzen

suchte45, zeigt ein Brief vom Dezember 1859. Als Antwort auf den

Bruder, der ihm ein Gedicht über den Heimgang der Schwester Katharina

gesandt hatte, schreibt er: «Verzeih, wenn ich diesmal so kurzerhand
hinter Wilhelm von St. Theoderich herschlüpfe. Die vorstehende Stelle

scheint ein Thema zu berühren, das uns interessiert, die Ruhe von der
Sehnsucht, und fast auch die Frage nach dem Wachstum an Erkenntnis
und Liebe.»44 Davor hatte er u.a. folgende Worte abgeschrieben: «Es

wünscht also ein Geringerer unter den Seligen, wer es auch sein möge,
so Dich zu lieben, wie ein jeder, der mehr liebt als er, nicht als nacheifernder

Angriff, sondern als fromme und ergebene Nachahmung... Aber
wer wünscht, was er nicht erreicht, ist elend daran. Das Elend ist aber
dem Reich der Seligkeit völlig fremd. Wer also dort etwas wünscht,
erreicht es auch. - Was sollen wir dazu sagen? Die Liebe, die hier geliebt
wird, erfüllt aus dem Überfluss seiner Güte und seiner Natur die Liebenden

und die Mitliebenden, die sich Freuenden und die sich Mitfreuenden

mit der gleichen Gnade, wenn auch in unterschiedlichem Mass; und

je mehr Er die Sinne der Ihn Liebenden mit sich erfüllt, desto fähiger

45 Der Streit spitzte sich auf die Beschuldigung zu, Reinkens habe die Schlesier
als nationale Mischlinge dargestellt, bei denen sich eine «starke Abneigung
gegen deutschen Zuzug erhalten habe» (nach J. M. Reinkens, Lebensbild, 73). Im
Zusammenhang mit seiner Tätigkeit auf der Domkanzel war Reinkens schon oft
als «Ausländer» bezeichnet worden. Seine endgültige Ernennung zum Domprediger

und Domkapitular scheiterte schliesslich an diesen Spannungen (ebd.,
45-47. 59-64).

46 Siehe die Texte mit Reinkens Kommentaren an seinen Bruder in: Reinkens,
Briefe. 1120-1128.

47 Reinkens. Briefe. 1 1241). vom 24. Januar 1S62.

Reinkens. Briefe, 1 136, vom I.März 1862.
44 Reinkens. Briefe. 927. vom 2. Dezember 1859.

205



macht Er sie. Ihn aufzunehmen, sie sättigend, aber ohne Überdruss; Er
mindert durch die Sättigung den Wunsch nicht, sondern Er mehrt ihn,
nimmt aber jedes Elend des Bangens weg.»5" Die Brüder haben also die
Sehnsucht nach der ewigen Seligkeit als Haltung nicht aufgegeben, in
Gedanken an die schon lange verstorbene Schwester vertiefen sie sich

sogar darin.
Reinkens hat schmerzhaft gelernt, vorsichtiger zu sein51. Nach Abgabe

der Domkanzel hat er nun ungeteilte Freude an der Lehre und Zeit
zur Abfassung seiner bedeutenden Werke über Hilarius von Poitiers,
die Einsiedler des Hieronymus und Martin von Tours. Er schreibt nicht
nur mit dem Sachverstand des Gelehrten, sondern auch mit dem Fler-
zen. Im Vorwort des ersten Werkes hat er dies auch ausdrücklich begründet:

«Wenn die Forderung der <Objektivität> in der Geschichtschreibung

nur den Sinn hat, dass der Historiker das Geschehene sowohl nach
seinem wahren Inhalte als in der demselben eigenthümlichen Form und
Beleuchtung zur Darstellung bringen solle: so ist sie ebenso vernünftig
als selbstverständlich; wenn aber damit verlangt wird, dass er sich jeder
Freude an der Wahrheit und Gerechtigkeit und jeder Liebe für die wahr
und gerecht erscheinenden historischen Persönlichkeit enthalte, - dass

er schreibe, als sei ihm alles Menschliche fremd und gleichgültig: so ist
diese Zumuthung unvernünftig und unsittlich. Doch muss der Historiker

sich wohl hüten, die Summe seiner Erkenntnisse, Ansichten und
Grundsätze mit dem Ideal des Wahren und Gerechten zu verwechseln...
Man muss vielmehr das Ideal des Wahren und Gerechten, des Guten
und Schönen aus der Geschichte selbst lernen.»52

Aus diesen Werken der Reife seien hier zwei Stellen angeführt, die
die geistliche Haltung ihres Verfassers spüren lassen:

Hilarius «hatte zuerst das Wort des Friedens, die frohe Botschaft für
sein eigenes Herz gesucht und gefunden, als ihm aber das bischöfliche
Amt übertragen wurde, da predigte er es vermöge der Pflicht seines
Dienstes auch den Übrigen (allen heilsbedürftigen Menschen), und
beschränkte seine Tätigkeit nicht mehr auf das Wirken seines eigenen

s» Wilhelm von St. Thierry, Liber de contemplando deo, PL 184, Sp. 371

(Übersetzung Ch.O.).
51 Reinkens, Briefe, 1133, vom 14. und 21. Februar 1862.
52 Joseph Hubert Reinkens, Hilarius von Poitiers, Schaffhausen 1864, IX f. Die

ganze Stelle ist auch im Hinblick auf die viel später auftretende Diskussion über
den sogenannten Historismus und die «psychologische Analogie» von Bedeutung,

s. dazu Christian Oeyen, Die Alte Kirche als Norm nach Döllinger und sei-
ner Schule, 1KZ 1996 26M4. bes. 35-42.

206



Heils, sondern dehnte sie aus auf die Erfüllung der Pflicht des Amtes für
das Heil des Volkes (De Trin. I. 14)»5\

«Wirksamer hat wohl selten ein Heiliger noch während er lebte unter
den Seinen das Licht der Heiligkeit ausgeströmt, wie denn auch der Nimbus

von Oben her seit der apostolischen Zeit kaum eines Andern Haupt
unter den Zeitgenossen so herrlich und ehrwürdig machte.

Er war wie eine thatsächliche Vereinigung des Jenseits mit dem Diesseits.

Wer sich ihm nahte, oder wem er nahte, der empfand, je nach
Beschaffenheit seines Herzens, Schrecken oder Freude, wie Einer, der un-
vermuthet der Ewigkeit und ihren Geistern sich nahe fühlt.»54

Er sollte in der kommenden Zeit noch mehr den Frieden des Herzens,
der aus dem Umgang mit der Ewigkeit stammt, brauchen.

Bonn Christian Oeyen

Eine Fortsetzung dieses Beitrags wird in der nächsten Nummer der IKZ
erscheinen.

53 Reinkens, Hilarius von Poitiers, 55.
54 Joseph Hubert Reinkens, Martin von Tours, der wundertätige Mönch und

Bischof, Breslau 1866, 84.

207


	Zur Spiritualität von Bischof J.H. Reinkens

