Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 3

Artikel: Die Unhaltbarkeit des Dispensationalismus
Autor: Parmentier, Martien

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404855

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Unhaltbarkeit des Dispensationalismus

«Es kann sein, dass einige sagen und dafir pladieren werden, dass alles,
was vom Heiligen Geist, seinen Gnaden, Gaben und Wirkungen, ausge-
sagt wird, vollig zu den ersten Zeiten des Evangeliums, in welchen jene
durch sichtbare und wunderbare Auswirkungen offenbar gemacht wur-
den, gehorte. Sie seien auf diese Zeiten beschrédnkt gewesen, und folg-
lich interessierten und betrdfen sie uns nur als ein aus alter Zeit bewahr-
tes Zeugnis fiir die Wahrheit des Evangeliums. Dies ist tatsdachlich der
Fall, insoweit es die aussergewohnlichen und wunderbaren Wirkungen
des Heiligen Geistes betrifft. Aber sein ganzes Werk hierauf zu be-
schrinken, heisst deutlich die Wahrheit der Verheissungen Christi zu
leugnen und seine Kirche umzustiirzen. Denn wir werden es auf unwi-
derlegbare Weise klar machen, dass niemand an Jesus Christus glauben
oder thm Gehorsam leisten oder Gott in thm verehren kann als nur
durch den Heiligen Geist. Und deswegen, wenn sein ganzes Walten
(Engl.: dispensation) und seine Mitteilung an die Seelen der Menschen
aufhoren wiirden, dann wiirde aller Glaube an Christus und das Chri-
stentum selbst auch aufhoren'». Dies sind die Worte John Owens, eines
englischen puritanischen Theologen aus dem siebzehnten Jahrhundert,
der viel tiber den Heiligen Geist schrieb. Owen vertritt eine bestimmte
Form des Dispensationalismus (abgeleitet vom lateinischen dispensatio
= griechisch oikonomia), des Gedankens, dass Gott in verschiedenen hi-
storischen Heilsverwaltungen in verschiedener Weise wirkt?. In der Zeit
des Alten Testaments wirkt Gott anders als in der Zeit des Lebens Jesu.
Und dann, angewandt auf die Charismen: zu Pfingsten wirkt Gott wie-
der anders, jetzt vor allem durch seinen Geist und dessen Gaben. Es
geht uns aber um die Frage, ob die Zeit der Apostel und der Verkiindi-
gung des Evangeliums eine eigene, charismatische Heilsverwaltung ist.
Die besonderen Charismen sind dann nétig, um der Verkiindigung der
Botschaft des Evangeliums Kraft zu geben, wie Taten dem Wort Kraft

"John Owen, PNEUMATOLOGIA: or a Discourse Concerning the Holy Spi-
rit, Wherein An Account is given of his Name, Nature, Personality, Dispensation,
Operations and Effects. His whole Work in the Old and New Creation is Explai-
ned: The Doctrine concerning it Vindicated from Oppositions and Reproaches.
The Nature also and Necessity of Gospel-Holiness; the Difference between
Grace and Morality, or a Spiritual Life unto God in Evangelical Obedience and a
Course of Moral Virtues, are Stated and Declared, London 1674, 25-26.

Vel G. C. Officer, «Het dispensationalisme», in: Bulletin voor Charismati-
sche Theologie 17, 1986, 24-29.

147



geben. Sobald die ganze Welt einmal bekehrt ist, konnen die besonde-
ren Charismen verschwinden, und der Geist wirkt in weniger aufsehen-
erregender Weise in den Herzen der Menschen weiter. Diese Form des
Dispensationalismus oder der Strichtheologie (des Gedankens, dass
Gott einen Schlussstrich unter die besonderen Gaben zieht, wenn sie
nicht mehr fir die Verkiindigung des Evangeliums gebraucht werden)
ist bei den Kirchenvitern weit verbreitet und dient noch heute als Anti-
Pfingstmittel.

Eigentlich ist es in unserer Zeit am einfachsten, die Strichtheologie
mit ihren eigenen Waffen zu bekampfen. Wenn es tatsédchlich so wire,
dass die besonderen Charismen jemals verschwunden sind, weil die gan-
ze Welt bekehrt war, dann ist es evident, dass sie in unserer Zeit wohl zu-
rickkehren missen, weil es mit dem Christentum, zumindest in West-
Europa und Nord-Amerika, nicht zum besten steht. Merkwiirdigerwei-
se 1st die Offenheit fiir die konkrete, sichtbare Wirkung des Geistes, wie
wir das Auftreten der Charismen jetzt mal bezeichnen mochten, in den
Lindern, in denen sich das Christentum in einer lebenskriftigen und
wachsenden Phase befindet, wie z. B. in Afrika, grosser. Und in unserem
europdischen Bereich wachsen gerade jene Kirchen, die die Charismen
wichtig finden, am stidrksten. Die im positiven Sinn gemeinte Verbin-
dung, die man zwischen den Charismen und der Verkiindigung des Evan-
geliums herstellt, ist also gar nicht so verkehrt. Man sollte sie aber nicht
ohne weiteres umkehren. Das charismatische Leben der Kirche fordert
die Annahme der evangelischen Botschaft, aber es ist nicht richtig zu sa-
gen, dass die Kirche in einer vollstindig zum Christentum bekehrten
Welt das charismatische Leben nicht mehr brauche. Der Gedanke, dass
das charismatische Leben der Kirche eine vollige Nebensache sei, die
eine erwachsene Christenheit entbehren kann, ist ein Rezept fiir Geistlo-
sigkeit. Es ist eine Form der Pneumatomachie, fiir welche sich die
Pneumatomachen aus dem vierten Jahrhundert geschimt haben wiir-
den.

Fiir diese Ansicht kann man verschiedene Argumente ins Feld fiih-
ren. Erstens ist die Welt nie ganz zum Christentum bekehrt worden, we-
der quantitativ noch qualitativ. Zweitens macht die Bibel keinen Unter-
schied zwischen besonderen und gewdhnlichen Gaben des Geistes. Drit-
tens ist die dispensationalistische Erklarung des scheinbaren Verschwin-
dens der besonderen Charismen eine unbiblische, auf falsche Exegese
gegriindete Verlegenheitslosung der Kirchenviter und spéterer Theolo-
gen, die einerseits erkldren mussten, warum in threr Kirche und Kultur
die Charismen auf dem Riickzug zu sein schienen., und andererseits sich

148



gegen spiritualistische Gruppierungen abgrenzen mussten. Viertens ist
die dispensationalistische These Ausfluss eines Schubladendenkens,
das letztlich auf das unverkraftete Erbe des Schismas zwischen Juden
und Christen zuriickgeht.

Erstens: Der Dispensationalismus geht von einer geradlinigen Ent-
wicklung der Heilsgeschichte aus. An sich gibt es nichts gegen eine Peri-
odisierung der Heils- und namentlich der Kirchengeschichte einzuwen-
den. Jedenfalls ist die Diskussion iiber die beste Form der letzteren noch
immer im Gang. Aber es ist eine dumme Art von Fortschrittsglauben,
der jede nidchste Periode als besser und geistiger als die vorhergehende
betrachtet. Das Umgekehrte, die Verfallstheorie. die vom Paradies oder
dem goldenen Zeitalter, nach welchem alles nur schlechter werden
kann, ausgeht, ist genauso dumm. «Die Geschichte ist nicht geradlinig,
sondern ein grosses und bestidndiges Auf und Ab*». Und wohin es fiihrt,
weiss Gott allein. Allerdings ist die Kirche bis zur heutigen Zeit der Kir-
chenaustritte nicht nur gewachsen.Die Zeit der alten Kirche war auch
eine Zeit der Schismata und Héiresien. Haretiker verschwanden meist
im Nebel der Geschichte; die Resultate der Schismata sind jedoch schon
seit dem flinften Jahrhundert in den Kirchen des christlichen Ostens
durchgehend sichtbar. Kirchen sind aber auch teilweise oder vollstindig
verschwunden, vor allem als Folge des Aufkommens des Islam. Studie-
rende der Kirchengeschichte des Mittleren und Fernen Ostens werden
von der Geschichte von Hunderttausenden, die dem christlichen Glau-
ben sicher nicht nur unter dusserem Zwang den Riicken zukehrten, zu
grosser Bescheidenheit ermahnt. Namentiich Nordafrika war einmal
ein geschlossenes christliches Gebiet, wo die dltesten lateinischen christ-
lichen Schriftsteller arbeiteten. Doch es ist nichts mehr davon tibrigge-
blieben. Ausserdem wusste natiirlich jedermann ganz genau, dass nicht
die ganze Welt bekehrt war. Darum begannen ja die Missionsreisen zu je-
nen, die man als barbarische, noch unzivilisierte Volker betrachtete.
Die grossen Fragen der christlichen Mission und des Dialogs mit ande-
ren Religionen kénnen hier nicht besprochen werden; es soll nur deut-
lich gemacht werden, dass der Dispensationalismus, der meint, stipulie-
ren zu konnen, Gott habe die Welt jemals fiir bekehrt gehalten und des-
wegen habe Er die Charismen zuriickgenommen, in unserer Zeit und
mit unserer Kenntnis der Dinge fiir naiv und hochmiitig gehalten wer-

*H. R. Seeliger, Kirchengeschichte — Geschichtstheologie — Geschichtswissen-
schaft. Analysen zur Wissenschaftstheorie und Theologie der katholischen Kir-
chengeschichtsschreibung, Diisseldorf 1981, 52.

149



den muss: naiv, weil er die Wirkungen des Heiligen Geistes in der Ge-
schichte nicht untersucht hat, und hochmiitig, weil er meint ohne sie aus-
kommen zu konnen*.

Zweitens: Der Unterschied zwischen wunderbaren, besonderen Cha-
rismen (die angeblich nur fiir die missionarische Periode der Kirchenge-
schichte bestimmt waren) und gewohnlichen Gaben oder Wirkungen
des Geistes (die man fiir alle Zeiten bestimmt dachte) ist nicht biblisch,
sondern datiert aus dem dritten/vierten Jahrhundert, als eine Anzahl
von Kirchenvitern den Eindruck hatte, dass Zeichen und Wunder nicht
mehr geschihen. Der Unterschied zwischen besonderen und gewohnli-
chen Gaben des Geistes findet seinen Widerhall im mittelalterlichen Un-
terschied zwischen iibernatiirlich und natiirlich und dem modernen Un-
terschied zwischen paranormal und normal. Obwohl solche Unterschei-
dungen als Gedankenhilfe niitzlich sein konnen, darf man nie aus den
Augen verlieren, dass es hier doch immer um eine geschaffene Wirklich-
keit geht.

Drittens: Der Dispensationalismus beruht auf einer falschen Exegese,
welcher man einerseits angeblich biblische Griinde fiir diese Auffassung
entlehnte, und durch welche man andererseits die eigenen Augen [iir
die Charismen, die es immer noch gab, zumachte. Die Bibelstellen. die
am héaufigsten zur Untermauerung des Dispensationalismus herangezo-
gen werden, sind | Kor. 13:8-13 und 1 Kor. 14:22.

Die Verse 13:8-13 sollen nach den dispensationalistischen Interpreta-
toren aussagen, dass die Liebe als das Vollendete bestehen bleibt, wenn
Prophezeiungen, Zungenreden und Erkenntnis vergangen sind. Der
Dispensationalist kann gemidss dem Schema denken: zuerst muss die
Welt, die sich in einer unvollkommenen Situation, in welcher die beson-
deren Charismen niitzlich sind, befindet, bekehrt werden. Aber nach
der Bekehrung der ganzen Welt ist die vollkommene Liebe des Geistes
allgemein bekannt und akzeptiert, also sind die unvollkommenen Cha-
rismen Uberfliissig geworden. Dies ist eine gewaltsame Historisierung
und Dispensationalisierung eines Gedankens, den Paulus ohne Zweifel
eschatologisch gemeint hat. Zwischen den Kapiteln 12 und 14 des ersten
Korintherbriefes, die massigend, aber nicht chronologisch limitierend,
tiber die Charismen sprechen. steht als Achse das Kapitel iiber die Lie-

*Der Dispensationalismus wird aufgrund patristischer Studien auch verwor-
fen von A. M. Ritter,Charisma im Verstiandnis des Johannes Chrysostomos und
seiner Zeit. Ein Beitrag zur Erforschung der griechisch-orientalischen Ekklesio-
logie in der Friithzeit der Reichskirche, Gottingen 1972.

150



be. in welcher alles, sicher auch die Gaben des Geistes, funktionieren
Muss.

In 1 Kor. 14:22 steht dann: «So ist Zungenreden ein Zeichen nicht fiir
die Gldubigen, sondern fiir die Ungldubigen, prophetisches Reden aber
ein Zeichen nicht fiir die Ungldubigen, sondern fiir die Glaubenden.»
Wieso ist das Zungenreden ein Zeichen fiir die Ungldubigen und nicht
fiir die Glaubenden? Das Umgekehrte wird von der Prophetie ausge-
sagt, aber dieses Charisma ist natiirlich leicht als «begeisterte Predigt»
zu interpretieren, und diese hat in der Kirche hoffentlich nie ganz aufge-
hort.

Aus diesem einen Vers hat man eine ganze Argumentation aufzubau-
en versucht, die darauf hinauslduft, dass die Charismen in der Apostelge-
schichte und im ersten Korintherbrief einen diachron beschrinkten
«Zeichencharakter» haben, um die Juden (vgl. 1 Kor. 1:22, «Die Juden
fordern Zeichen») zu liberzeugen. Wenn es keine Ungldubigen mehr
gibt, konnen also auch die Zungen verschwinden. Exegeten haben
Miihe mit diesem Vers. Angesichts des Vorangehenden ist dieses Zei-
chen fiir die Ungldubigen ein Urteilszeichen; man konnte vielleicht den-
ken, hier gehe es darum, dass die Ungldubigen die Zungenredner nicht
verstehen, well sie die Gabe, die Zungenrede zu deuten, nicht haben
und thnen also auch der Heilige Geist fehlt. Andererseits aber sind nicht
alle Charismen fiir alle Christen bestimmt, und auch heutzutage kann
man erleben, dass das Zungenreden von den wenigsten verstanden
wird! Wie dem auch sei, der Dispensationalist wird schwer durchhalten
konnen, dass die Charismen weggenommen worden sind, als jedermann
vom Geist erfiillt war: Diese Situation hat es a. nie gegeben, und b. wire
das an sich noch kein Grund dafiir, dass die Charismen iiberfliissig sein
sollten.

Eine weitere falsche exegetische Linie, die von den Kirchenvitern bis
in die moderne Zeit reicht, ist die Interpretation der Glossolalie (Zun-
genrede) in 1 Kor. 12-14 als scheinbare Xenoglossie (Reden in fremden
Sprachen) aus Apostelgeschichte 2. Diese Linie dominiert bei den Kir-
chenvitern und ldsst diese beschliessen, die Gabe des Zungenredens exi-
stiere nicht mehr, weil niemand mehr spontan in fremden Sprachen re-
de, was Apostelgeschichte 2 fiir den ersten Pfingsttag zu bezeugen
scheint®. Fiir wortloses oder in unbegreiflichen Lauten Beten gibt es

Y Vel. z.B. Augustinus, De Baptismo 11.XVI.21, CSEL 51, 212, 26 ff. Vgl. mein
«Die Gaben des Geistes in der frithen Kirche», IKZ 68, 1978 (unten abgekiirzt als
GdG), 219.

151



aber Zeugnisse genug; auch die Weise, in welcher Augustin und spétere
Schriftsteller den Begriff jubilatio gebrauchen, lasst uns vermuten, dass
die Gabe der Zungen, wie moderne Pfingstler und Charismatiker sie
kennen, in der alten Kirche sehr gut bekannt war.

Warum waren so viele Kirchenviter dann Dispensationalisten? Aus
Verlegenheit und dem Bediirfnis nach «law and order». Aus Verlegen-
heit, weil viele den Eindruck hatten, die Charismen seien tatsdchlich im
Verschwinden begriffen®. Es wiirde zu weit fiihren, hier die vielen Ab-
schnitte zu zitieren, die das Zuriickziehen der urchristlichen Charismen
zu illustrieren scheinen, von Origenes, der noch «Spuren» der Charis-
men sieht’, iiber Gregor von Nyssa, der den Konzilsvitern zu Konstanti-
nopel im Jahre 381 vorwirft, dass sie zuviel reden und zuwenig Geist ha-
ben, ungleich einigen ungebildeten Monchen im Konzil, die sehr charis-
matisch begabt waren®, bis zu Theologen wie Gregor dem Grossen, die
dem Dispensationalismus die Bahn frei machen”.

¢ Irendus bezeugt im zweiten Jahrhundert noch ein lebendiges charismatisches
Leben in seinen Gemeinden. Vgl. GdG 220-221. Eusebius von Cisarea zitiert die-
se Stellen in seiner Kirchengeschichte mit einer gewissen Nostalgie (vgl. GdG
226).

1 Gd( 222.

*GdG 223. Diese Passage aus Gregor von Nyssas Konzilsrede ist, primar we-
gen der Auffassung, dass die Charismen und die Glaubensverkiindigung Hand in
Hand gehen, voller wichtiger Gedanken. Doch finden wir keine Spur der trium-
phalistischen Uberzeugung, die Welt sei bekehrt und die Charismen seien des-
halb tiberfliissig geworden. Im Gegenteil: Gregor weiss nicht, was er mit der Tat-
sache anfangen soll, dass die grossen Reden der Konzilsviter dusserst wenig errei-
chen. Natiirlich sind seine Ausfiihrungen ausserordentlich rhetorisch und pole-
misch — es geht bei diesem Konzil ja um die genaue Formulierung der Lehre des
Heiligen Geistes, aber das schafft das Faktum nicht aus der Welt, dass es einen
Gegensatz gibt zwischen disputierenden Theologen (von welchen Gregor tibri-
gens einer ist) und ungelehrien Konziisteilnehmern aus dem Ausland, aus Meso-
potamien, die die Tricks der Rhetorik nicht kennen, sich jedoch durch zwei wichti-
ge charismatische Ausserungen auszeichnen: durch die Gabe der Heilung und
den Exorzismus. Diese Leute sind der lebendige Beweis dafiir, dass der Heilige
Gieist, iiber den gerade bei diesem Konzil sovie! geredet wird, noch immer erfahir-
bar wirkt. Gnade gibt es genug. ¢s sind viele Gnadengaben da, aber man ist blind
dafir.
Die Frage, warum die Gnadengaben fast oder vollig verschwunden waren, wurde
in der alten Kirche offenbar hiufig gestellt. Es gibt zum mindesten verschiedene
Kirchenviiter, die versuchen, sie zu beantworten —auf verschiedene Weisen. Vgl.
z.B. Ambrosiaster, Kommentar zu 1 Kor. 12:31, CSEL 81,2, 144, 15{f.; Johannes
Chrysostomus, Matthaushomilie 32, PG 57, 386-387; Philoxenus von Mabbug,
Brief an Patricius 119, PO 30,860 (GdG 223).

Hom. in Ev. 29.4: Moralia in Job II. 91-92; XXVII. 36; doch vgl. XXVIII, 21.

152



An dieser Stelle will ich die These detaillierter vorstellen, der anticha-
rismatische Dispensationalismus finde unter anderem seinen Ursprung
in einer Verlegenheit der ersten Kirchenviter und nachher mittelalterli-
cher und spiterer Theologen, die sich, die Wichtigkeit der Charismen
im Leben der dltesten Christenheit realisierend und auf zeitgendssische
Spiritualisten reagierend, die Losung ausdachten, die Charismen seien
in ihrer eigenen Zeit nicht mehr notig. Der anticharismatische Dispensa-
tionalismus ist also ein Zeichen der Schwiche, ein testimonium pauperta-
tis. Es hat mit der Identitit einer Gemeinschaft oder vielleicht noch
mehr mit derjenigen von sich bedroht fithlenden Kirchenfiihrern zu tun.
Charismen wurden namlich, zu Recht oder zu Unrecht, oft als eine Art
praktischen Beweis dafiir gesehen, dass der Heilige Geist tatsdchlich
mit jemandem und dessen Gemeinschaft war. Dieser Gedanke, der im
Zusammenhang mit der missionarischen Funktion der besonderen Cha-
rismen steht, hat natiirlich dieselben dusserst bedenklichen Seiten wie in
unserer Zeit die Phrasen, man solle in Zungen reden, um als Geisttrager
erkannt werden zu konnen, oder, wenn man nicht geheilt werde, sei der
Glaube offenbar zu klein gewesen. Aber Menschen wie Justin, Tertulli-
an und Irendus konnten die Anwesenheit der Charismen in thren Ge-
meinden noch als Beweis fiir die Rechtgldubigkeit ihrer eigenen kirchli-
chen Gemeinschaft anfithren'". Und noch im Jahre 1602 zog der holldn-
dische Apostolische Vikar Sasbout Vosmeer die Exorzismen seiner Prie-
ster als Beweis fiir die Wahrheit des katholischen Glaubens, der von der
protestantischen Obrigkeit damals kaum toleriert wurde, heran''. Papst
Benedictus XIV. weiss im 18. Jahrhundert zu berichten, dass Luther und
Calvin nicht im Stande waren, Damonen auszutreiben, und dass Moham-
med keine Wunder wirken konnte . Das charismatische Element war
damals aber schon etwa fiinfzehnhundert Jahre lang vom kirchlichen
Amt annektiert worden:; Charismen wurden in der Regel nicht mehr bei
gewohnlichen, siindigen Menschen angetroffen. Es liegt also auf der
Hand. dass Kirchenviter nach dem 2./3.Jahrhundert, welche keinen
Uberfluss an Charismen bei den Durchschnittsgliedern ihrer kirchli-
chen Gemeinschaft sehen zu konnen meinten (oder aus Angst vor zu
viel Demokratie bzw. Chaos in der Kirche nicht sehen wollten), die Kon-

" Justin, Zweite Apologie 6,6; Tertullian, Adv.Marc. V.8,12 (GdG 220), Ire-
ndus, AH 11,31.2 (GdG 220-221).

"Vgl. meine Geschiedenis van (Oud-) Katholiek Hilversum 1589-1989, Hil-
versum 1989, 39-49.

» Benedictus X1V (Prospero Lambertini), De servorum Dei beatificatione et
beatorum canonizatione 1V, Pars I, Caput 11,18, Venedig 1764, 21°.

.._4.
N
(OS]



struktion des Dispensationalismus gerade dazu verwendeten, um zu ver-
melden, dass ithre Kirche der Geistlosigkeit oder der Heterodoxie be-
schuldigt wurde. Diese Beschuldigungen, die die Kirchenviiter selbst ge-
gen die Montanisten und allerlei spatere mehr oder weniger spiritualisti-
sche Erweckungsbewegungen vorbrachten, wiirden sich sonst gegen sie
selbst gekehrt haben.

Eine interessante [llustration dieser Tatsache ist in einem vor kurzem
entdeckten anonymen lateinischen Kommentar zu den Paulusbriefen
zu finden, der von ungefidhr 400 stammen muss und von Pelagius in sei-
nem eigenen Pauluskommentar verwendet wurde. In jenem Kommen-
tar steht eine Erlduterung zu 1 Kor. 13:8ff., die zu denken gibt. Der
Kommentar ist selber insoweit dispensationalistisch, als er, mit einer selt-
samen Lesart von | Kor. 13:10, schreibt, die Gaben der Prophetie, der
Zungen und der Heilung sowie andere Zeichen, die am Anfang zur Er-
zwingung des Glaubens notwendig waren, seien zum Teil vernichtet wor-
den. Der Text von V. 8b-10 in der Vulgata:

(8b) sive prophetiae evacuabuntur, sive linguae cessabunt, sive scien-
tia destruetur. (9) Ex parte enim cognoscimus, et ex parte prophetamus.

Der Bibeltext des Kommentars:

(8b) sive prophetiae abolebuntur, sive linguae cessabunt, sive scientia
destruetur. (9) ex parte enim scimus, et ex parte prophetamus.

Der Kommentar:

<Prophetia> et <linguae> et ceterae «virtutes curationum» atque <signo-
rum> in principio propter cogendam incredulorum fidem necessariae <ex
parte destructae sunt> gentibus sermone credentibus et plenius.

«Prophezeiungen und Zungen und die Gbrigen Heilungskrifte (Hei-
lungswunder) und Zeichenkrifte (Zeichenwunder), die am Anfang not-
wendig waren, um den Glauben der Ungldubigen zu erzwingen, sind
ziem Teil vernichtet worden, weil die Volker durch das Wort und voller
glauben.»

Hat der Kommentarirgendwie 8b destruetur und 9 ex parte zusammen-
gelesen oder sogar einen Kommentar zu einer anderen Version des Bi-
beltextes libernommen, etwa: scientia destruetur ex parte, scimus enim
et ex parte prophetamus? Oder greift er voraus nach Vers 10: destruen-
tur quae ex parte sunt?

Vers 10.

Vulgata: Cum autem venerit quod perfectum est, evacuabitur quod ex
parte est.

Kommentartext: Cum autem venerit quod perfectum est, destruentur
quae ex parte sunt.

154



Kommentar: Hoc capitulo Catafrigae adversum nos utuntur volentes
in Montano esse plenitudinem quam Paulus repromisit in finem.

«Dieses Kapitel gebrauchen die Kataphrygier gegen uns, weil sie mel-
nen, in Montanus sei die Fiille, welche Paulus fir das Ende versprach'.»

Impliziert dieser Text moglicherweise, dass der Kommentarschreiber
glaubt, die Charismen seien nach der Anfangsperiode des Christentums
weniger notig — also nicht unnotig, da es sich ja nur um eine teilweise Ver-
nichtung der Charismen handelt, wie er aus dem Bibeltext schliesst?
Wird schon der Unterschied zwischen verschwundenen iibernatirli-
chen, besonderen, und gebliebenen natiirlichen, gewshnlichen Charis-
men gemacht oder nicht? Und sagt er, der Heilige Geist werde am Ende
(wieder) voll-charismatisch anwesend sein?

Auf Schwiirmerei kann auf zwei Weisen reagiert werden. 1. Man Kann
einfach behaupten, die Charismen seien genauso wie die Wunder nicht
mehr von dieser Welt, weil die ganze Welt gliubig geworden und der
Heilige Geist in Fiille anwesend sei. Diese Auffassung bekdmpft die
montanistische Auffassung durch die Behauptung, selber die Fiille des
Heiligen Geistes zu haben, allerdings ohne besondere Charismen. Doch
miissen dann alle charismatischen Ausserungen, die es unverkennbar
doch noch gibt, fiir falsch oder sogar teuflisch gehalten werden. 2. Man
kann auch, mit Paulus, darauf hinweisen, dass alle charismatischen Er-
scheinungen vorldufiger Natur sind und zur Vorbereitung des Endes,
der Fiille und des Konigreiches Gottes dienen. Der Geist und seine Gna-
dengaben sind untrennbar verbunden; zusammen bilden sie in ihrer ge-
schichtlichen Offenbarung ein Angeld, ein noch unvollstdndiges Unter-
pfand, das nach der Vollkommenheit strebt.

Schliesslich wollen wir noch einen vierten Grund fiir die Pneumatoma-
chie des Dispensationalismus antippen. Die dispensationalistische The-
se ist auch Ausfluss eines Schubladendenkens, das letzten Endes auf das
unverkraftete Erbe des Schismas zwischen Juden und Christen zurtick-
geht. Dieses Trauma hat dazu gefiihrt, dass die christliche Theologie ver-
haltensauffillig geworden ist, z.B. im Bereich des kirchenviterlichen
Denkens tiber Rechtgldubigkeit und Ketzerei, wo sich die Rechtglidubig-
keit, abgesehen von allem Erfolg in der Héresiebekdmpfung, immer
noch gegeniiber dem jiidischen Glauben legitimieren muss. Echte Oku-
mene war und ist nicht méglich ohne eine gemeinsame Besinnung auf
die jiidischen Wurzeln des Christentums. Die Matrix fiir den Dispensa-

" H.J. Frede, Ein neuer Paulustext und Kommentar, Bd. II. Freiburg 1974, 154,
62D u. 62E.



tionalismus liegt in der Substitutionstheorie, die lehrt, die Heilsverwal-
tung der Juden habe ausgedient, weil diese sich nicht bereit und imstan-
de gezeigt haben, an Jesus Christus als den Sohn Gottes zu glauben. Es
sei nun die Zeit der Heidenchristen, die keine Zeichen brauchen wie die
Juden (vgl. 1 Kor. 1:22), sondern die, wie unser Kommentarschreiber
auch sagt, durch das blosse Wort glauben. Die Heidenchristen haben
den Glauben, der den Juden fehlt. Durch diesen sind sie das auserwihlte
Volk Gottes. Es hangt also sehr viel vom rechten Glauben ab. Wenn es
dem Christen an diesem Glauben mangelt, gibt es natiirlich keinen zwin-
genden Grund, warum der Gott, der seine ersten Auserwihlten ihres
Unglaubens wegen verworfen haben soll, dies nicht noch einmal tun
wiirde. So kann man auch das endlose Moralisieren der christlichen
Theologen erkldren: als Christ, der den Juden ersetzt, geht man Gott ge-
geniiber immer wie auf Eiern. Das hat man davon, wenn man Gottes
Treue zu seinem Volk beschréinkt, um eine neue, nichtjiidische, christli-
che Identitit aufzubauen . Da dem Substitutionsdenken von beiden Sei-
ten angehangen wurde, machte das augenscheinliche Verschwinden der
Charismen die kirchenviterliche Theologie nun aber verletzbar gegen-
tiber charismatischen Gruppierungen, die damit beweisen wollten, dass
sie im Recht seien. Wenn die Christen die Juden ersetzen konnten, konn-
ten also auch bessere, geistlichere Christen die schlechteren, weniger
geistlichen Christen ersetzen. Natiirlich hat der Dispensationalismus
auch vorchristliche jiidische und heidnische Grundlagen, wie das bei
den meisten christlichen Lehrsédtzen der Fall ist, aber die Substitutions-
theorie hat ihn auf das Ausserste zugespitzt. Der Dispensationalismus
griindet natiirlich, ungleich der Substitutionstheorie, nicht auf dem Ge-
danken, das Verschwinden der Charismen sei eine Strafe Gottes fiir den
Unglauben seines Volkes. Die Dispensationalisten waren eher Trium-
phalisten: sie glaubten, sie briduchten die Charismen nicht mehr. Dass
man es auch anders sehen kann, beweist die Verfallstheorie, die bei eini-
gen Kirchenvitern schon implizit und bei allerlei spiritualistischen Grup-
pierungen bis Gottfried Arnold und nachher explizit vorkommt. Die
Verfallstheorie verbindet das Verschwinden der urchristlichen Charis-
men ndmlich mit dem Erkalten des urspriinglichen Glaubens®™. Sie ist

*Vgl. mein «Greek Church Fathers on Romans 9», in: Bijdragen, tijdschrift
voor filosofie en theologie 50, 1989, 139-154 en 51, 1990, 2-20.

¥ «Und weil bey zunehmender heucheley und gottlosigkeit der glaube bey den
meisten verloschen. so ward der Herr nothwendig bewogen und gedrungen, seine
gaben zurlick zu ziehen, weil so zu sagen, keine oder doch sehr unreine gefisse da
waren, darein er sie hétte legen konnen» (Gottfried Arnold, Die Erste Liebe der

156



also die Riickseite des Dispensationalismus. Und das letztlich alles, weil
man meinte, Gott hitte die Juden als auserwiihltes Volk durch die Chri-
sten ersetzt, aufgrund des Unglaubens der ersteren und des Glaubens
der letzteren. Selbstverstindlich mussten dann laue Christen und ihre
Kirchen, weil ihr Glaube erkaltete, denselben Weg des Verfalls gehen,
auf welchem die Juden ihnen, nach allgemeiner christlicher Uberzeu-
gung, vorangegangen waren.

Der Dispensationalismus ist ein Bruder des Triumphalismus. Es ist
die Grosse Augustins, dass er am Ende seines Lebens, aus seinen kon-
kreten Erfahrungen im Heilungsdienst der Kirche heraus, seine anfdng-
liche dispensationalistische Uberzeugung korrigiert hat. Er schreibt dar-
liber am Ende seines grossen Werkes De Civitate Dei. Als er gefragt
wird, warum die Wunder des apostolischen Zeitalters in der eigenen
Zeit nicht mehr geschihen, sagt er, dass er darauf die Antwort des Dis-
pensationalismus geben kdnnte, und dass viele meinten, jedermann, der
an Wunder glaube, sei selber ein wunderlicher Fall, aber ... die Wunder
seien durchaus noch von dieser Welt. Und dann erzihlt er, wie er bei ver-
schiedenen Heilungen, die er aufschreiben und in der Kirche vorlesen
ldsst, anwesend und — wenn wir gut zwischen den Zeilen lesen — wahr-
scheinlich auch selber daran beteiligt gewesen ist — und er findet es nur
schade, dass diese Zeugnisse zur Ehre Gottes bloss von denjenigen ge-
hort werden, die zufillig in der Kirche sind. Und was bezeugen alle diese
charismatischen Wunder nach Augustin? Die Wahrheit des Glaubens
an die Auferstehung. Die Heilungen finden ndmlich teilweise bei den
Gribern von Mirtyrern statt. Diese sind fiir den Glauben an den aufer-
standenen Herrn gestorben. Wenn daher Menschen bei diesen Gribern
geheilt werden, sagt Augustin, dann muss das in der Kraft des Glaubens
der Blutzeugen geschehen'é. Augustin sieht also einen Zusammenhang
zwischen der Auferstehung Christi, die diejenige aller Gldaubigen antizi-
piert und moglich macht, und der Heilung, sogar der leiblichen Heilung.
Vielleicht hat Augustin in seinen letzten Jahren die Spur eines kosmi-
schen Zusammenhanges zwischen der in Jesus Christus wirkenden Auf-
erstehungskraft und der Heilung, oder besser: der Integritidt der Schop-
fung, gefunden. Vielleicht ist diese die in der Schopfung anwesende hei-
lende Kraft, von welcher die Schopfungstheologin und Pionierin des
neuzeitlichen Heilungsdienstes, Agnes Sanford, erwartet, dass sie die

Gemeinen Jesu Christi, das ist wahre Abbildung der ersten Christen nach ihren le-
bendigen Glauben und heiligen Leben, Frankfurt a. M. 1696, 808)
" Augustin, De Civitate Dei XXII, 8,9 (GdG 225-227).

157



nichste grosse Entdeckung der Naturwissenschaft sein wiirde'. Es ist
nur schade, dass der grosse Kirchenvater Augustin nicht mehr die Gele-
genheit gehabt hat, diesen Zusammenhang ndher zu iiberdenken und in
seine Theologie zu integrieren. In unsere Zeit passt jedenfalls eine Be-
scheidenheit, die Gottes Geist und seinen Gnadengaben mehr Raum
lasst als der Triumphalismus, der alle Gnade, die er fiir notig hélt, schon
zu haben meint, oder als der Skeptizismus, der keine einzige Gnade
mehr fiir moglich hilt.

Aber sind die Charismen nun vor allem als Unterstiitzung der Verkiin-
digung des Evangeliums gemeint, oder sind sie auch fiir seine Festigung
und Instandhaltung bestimmt? Nun, zur Beantwortung dieser Frage
miissen wir uns wieder den Mértyrern zuwenden, aber jetzt wahrend ih-
res Lebens. Es ist nicht iibertrieben zu sagen, dass der Mirtyrer in der al-
ten Kirche als die exemplarische charismatische Person gesehen wurde.
Zahlreiche Mirtyrerakten machen deutlich, dass denjenigen, die bereit
waren, ihr Zeugnis fiir den auferstandenen Herrn mit dem Tode zu besie-
geln, Charismen und eine Kraft aus der Hohe, die an sich schon bekeh-
rend wirkte, verlichen wurde. So bemerkte Pudens, der Gefiangnisdirek-
tor, der die zukiinftigen Mirtyrerinnen Perpetua und Felicitas bewa-
chen musste, eine magnam virtutem, eine «grosse Kraft» in thnen',
durch welche er zum Glauben kam'. Perpetua und Felicitas selber und
die anderen Mirtyrer wissen sich fortwihrend gefithrt vom Heiligen
Geist. Sie haben Visionen, sprechen mit Christus und sind sogar unemp-
findlich fiir Schmerz. Ahnliche Zeugnisse finden wir in vielen Miirtyrer-
akten. Kein Wunder, dass doch eine Art Erschiitterung eintrat, als die
Martyrien mit dem Auftreten Kaiser Konstantins plotzlich vorber wa-
ren. Vergeblich versucht der Wiistenvater Antonius durch lautstarken
Ansporn, in der letzten Runde der Mirtyrer mitgenommen zu werden,
aber er wird nicht mehr angenommen . Sulpicius Severus, der Biograph
des hl. Martinus von Tours, erkldrt umstiandlich, Martinus wiére sicher
ein grosser Mirtyrer geworden, wenn es noch moglich gewesen wiire,
und man solle nicht denken, Gottes Kraft wirke in ihm weniger?'. Gliick-
licherweise bewirkt Martinus viele Heilungswunder.

Das Verschwinden der Martyrien hatte also eine Anderung des Bil-
des des Charismatikers zur Folge. Am Anfang gab es in der Alten Kir-

" Agnes Sanford, The Healing Light, Evesham 1949, 30-31.
"* Passio Perpetuac et Felicitatis 9, 1.

¥ Idem, 16, 4.

" Athanasius, Vita Antonii 46, PG 26, 909B ff.

' Zweiter Brief 9, SC 133, 328.

158



che zwei Varianten des Charismatikertums. Es gab charismatische Ge-
meinden, wie sie Irendus noch bezeugt, und es gab halbamtliche Charis-
matiker. Es gab also Gemeindeprophetie, was wir noch im Hirten des
Hermas®sehen konnen, und es gab Propheten, wie die Didache uns be-
zeugt*: Noch im dritten Jahrhundert kannte Origenes den Unterschied
zwischen diesen beiden Formen der Prophetie*. Allem Anschein nach
nahm mit der Zeit dic allgemeine charismatische Begabung der geister-
fillten Gemeinde ab, weil die Charismen mehr und mehr den Amtstra-
gern des Establishments, z.B. Bischofen, vorbehalten wurden, oder
Monchen und Heiligen, die nicht per definitionem zum Establishment
gehorten. Vor allem bei den Moénchen, aber auch bei den Bischofen
nimmt die Aszese den Platz des Martyriums ein; so konnten sie «unbluti-
ge» Mirtyrer, lebenslang gequilte Zeugen des Glaubens, werden®. Aut-
fallig ist tibrigens, dass der etwas wildere Lebensstil der syrischen Mon-
che, wie erz. B. von Theodoret von Cyrus in seiner Mdnchsgeschichte be-
schrieben wird, allerlei charismatischen Ausserungen mehr Raum lisst
als die berechnete Wiistenaszese der Agypter, wie sie z.B. in den Apo-
phtegmen zu uns kommt. Wir wissen inzwischen, dass das Klima die Ur-
sache dafiir war. Wenn der Agypter von der Hand in den Mund lebte,
ging er in der rauhen dgyptischen Wiiste dem sicheren Tod entgegen.
Der fruchtbarere Steppencharakter der syrischen Wiiste ermoglichte
mehr aszetische Improvisation®.

Die Heiligen, deren Biographien sich nach dem Beispiel der Antoni-
usvita von Athanasius vervielfiltigten, sind wieder Charismatiker er-
sten Ranges. Sicher, da sie einen missionarischen Auftrag haben, treten
die Charismen, in diesem Fall vor allem Heilung und Exorzismus, wie-
der hédufiger auf; letzterer besonders deswegen, weil das Christentum
selbstverstdndlich alle heidnischen Gotter als Ddmonen disqualifiziert
hatte. Doch die Charismen der Heiligen kénnen auch in der gewohnli-
chen Pfarrarbeit oder anderswo wirken. In der Hagiographie wird deut-
lich, was eigentlich fiir alle Christen gelten sollte, und was in der frithen
Kirche auch allgemein verbreitet war: dass die Charismen nicht aus-

2 Vagl. J. Reiling, Hermas and Christian Prophecy, Leiden 1973.

= Kap.11 und 13.

“*Vegl. seinen vergleichenden Kommentar zu 1 Kor. 12:8-10 und | Kor.
12:27-28, C.Jenkins,«Origen on | Corinthians», in: Journal of Theological Stu-
dies 10, 1909, 31-32.

*Vgl. z.B. E. E. Malone, The Monk and the Martyr, Washington 1950.

*Vgl. P. Brown, «The Rise and Function of the Holy Man in Late Antiquity»,
in: Society and the Holy. London 1982, 103-152.

159



schliesslich fiir das Wirken des Leibes Christi nach aussen bestimmt
sind, sondern auch fiir sein Wirken nach innen. Die Charismen sind die
«Leibesfunktionen» der Kirche. Doch bilden sie manchmal eine Versu-
chung fiir die Hand oder den Fuss. Also muss geordnet werden. Dafiir
braucht man die kirchlichen Amter.

Martien Parmentier

160



	Die Unhaltbarkeit des Dispensationalismus

