
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 3

Artikel: Die Unhaltbarkeit des Dispensationalismus

Autor: Parmentier, Martien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Unhaltbarkeit des Dispensationalismus

«Es kann sein, dass einige sagen und dafür plädieren werden, dass alles,

was vom Heiligen Geist, seinen Gnaden, Gaben und Wirkungen, ausgesagt

wird, völlig zu den ersten Zeiten des Evangeliums, in welchen jene
durch sichtbare und wunderbare Auswirkungen offenbar gemacht wurden,

gehörte. Sie seien auf diese Zeiten beschränkt gewesen, und folglich

interessierten und beträfen sie uns nur als ein aus alter Zeit bewahrtes

Zeugnis für die Wahrheit des Evangeliums. Dies ist tatsächlich der
Fall, insoweit es die aussergewöhnlichen und wunderbaren Wirkungen
des Heiligen Geistes betrifft. Aber sein ganzes Werk hierauf zu
beschränken, heisst deutlich die Wahrheit der Verheissungen Christi zu

leugnen und seine Kirche umzustürzen. Denn wir werden es auf
unwiderlegbare Weise klar machen, dass niemand an Jesus Christus glauben
oder ihm Gehorsam leisten oder Gott in ihm verehren kann als nur
durch den Heiligen Geist. Und deswegen, wenn sein ganzes Walten

(Engl.: dispensation) und seine Mitteilung an die Seelen der Menschen
aufhören würden, dann würde aller Glaube an Christus und das

Christentum selbst auch aufhören1». Dies sind die Worte John Owens, eines

englischen puritanischen Theologen aus dem siebzehnten Jahrhundert,
der viel über den Heiligen Geist schrieb. Owen vertritt eine bestimmte
Form des Dispensationalismus (abgeleitet vom lateinischen dispensatio

griechisch oikonomia), des Gedankens, dass Gott in verschiedenen
historischen Heilsverwaltungen in verschiedener Weise wirkt2. In der Zeit
des Alten Testaments wirkt Gott anders als in der Zeit des Lebens Jesu.

Und dann, angewandt auf die Charismen: zu Pfingsten wirkt Gott wieder

anders, jetzt vor allem durch seinen Geist und dessen Gaben. Es

geht uns aber um die Frage, ob die Zeit der Apostel und der Verkündigung

des Evangeliums eine eigene, charismatische Heilsverwaltung ist.

Die besonderen Charismen sind dann nötig, um der Verkündigung der
Botschaft des Evangeliums Kraft zu geben, wie Taten dem Wort Kraft

1 John Owen, PNEUMATOLOGIA: or a Discourse Concerning the Holy Spirit,

Wherein An Account is given of his Name, Nature, Personality, Dispensation,
Operations and Effects. His whole Work in the Old and New Creation is Explained;

The Doctrine concerning it Vindicated from Oppositions and Reproaches.
The Nature also and Necessity of Gospel-Holiness: the Difference between
Grace and Morality, or a Spiritual Life unto God in Evangelical Obedience and a

Course of Moral Virtues, are Stated and Declared, London 1674, 25-26.
2 Vgl. G. C. Officer, «Het dispensationalisme». in: Bulletin voor Charismatische

Theologie 17, 1986. 24-29.

147



geben. Sobald die ganze Welt einmal bekehrt ist, können die besonderen

Charismen verschwinden, und der Geist wirkt in weniger
aufsehenerregender Weise in den Herzen der Menschen weiter. Diese Form des

Dispensationalismus oder der Strichtheologie (des Gedankens, dass

Gott einen Schlussstrich unter die besonderen Gaben zieht, wenn sie

nicht mehr für die Verkündigung des Evangeliums gebraucht werden)
ist bei den Kirchenvätern weit verbreitet und dient noch heute als Anti-
Pfingstmittel.

Eigentlich ist es in unserer Zeit am einfachsten, die Strichtheologie
mit ihren eigenen Waffen zu bekämpfen. Wenn es tatsächlich so wäre,
dass die besonderen Charismen jemals verschwunden sind, weil die ganze

Welt bekehrt war, dann ist es evident, dass sie in unserer Zeit wohl
zurückkehren müssen, weil es mit dem Christentum, zumindest in West-

Europa und Nord-Amerika, nicht zum besten steht. Merkwürdigerweise
ist die Offenheit für die konkrete, sichtbare Wirkung des Geistes, wie

wir das Auftreten der Charismen jetzt mal bezeichnen möchten, in den

Ländern, in denen sich das Christentum in einer lebenskräftigen und
wachsenden Phase befindet, wie z. B. in Afrika, grösser. Und in unserem
europäischen Bereich wachsen gerade jene Kirchen, die die Charismen

wichtig finden, am stärksten. Die im positiven Sinn gemeinte Verbindung,

die man zwischen den Charismen und der Verkündigung des

Evangeliums herstellt, ist also gar nicht so verkehrt. Man sollte sie aber nicht
ohne weiteres umkehren. Das charismatische Leben der Kirche fördert
die Annahme der evangelischen Botschaft, aber es ist nicht richtig zu

sagen, dass die Kirche in einer vollständig zum Christentum bekehrten
Welt das charismatische Leben nicht mehr brauche. Der Gedanke, dass

das charismatische Leben der Kirche eine völlige Nebensache sei, die
eine erwachsene Christenheit entbehren kann, ist ein Rezept für Geistlo-
sigkeit. Es ist eine Form der Pneumatomachie, für welche sich die
Pneumatomachen aus dem vierten Jahrhundert geschämt haben würden.

Für diese Ansicht kann man verschiedene Argumente ins Feld führen.

Erstens ist die Welt nie ganz zum Christentum bekehrt worden, weder

quantitativ noch qualitativ. Zweitens macht die Bibel keinen Unterschied

zwischen besonderen und gewöhnlichen Gaben des Geistes. Drittens

ist die dispensationalistische Erklärung des scheinbaren Verschwin-
dens der besonderen Charismen eine unbiblische, auf falsche Exegese

gegründete Verlegenheitslösung der Kirchenväter und späterer Theologen,

die einerseits erklären mussten, warum in ihrer Kirche und Kultur
die Charismen auf dem Rückzug zu sein schienen, und andererseits sich

148



gegen spiritualistische Gruppierungen abgrenzen mussten. Viertens ist
die dispensationalistische These Ausfluss eines Schubladendenkens,
das letztlich auf das unverkraftete Erbe des Schismas zwischen Juden
und Christen zurückgeht.

Erstens: Der Dispensationalismus geht von einer geradlinigen
Entwicklung der Heilsgeschichte aus. An sich gibt es nichts gegen eine Peri-

odisierung der Heils- und namentlich der Kirchengeschichte einzuwenden.

Jedenfalls ist die Diskussion über die beste Form der letzteren noch
immer im Gang. Aber es ist eine dumme Art von Fortschrittsglauben,
der jede nächste Periode als besser und geistiger als die vorhergehende
betrachtet. Das Umgekehrte, die Verfallstheorie, die vom Paradies oder
dem goldenen Zeitalter, nach welchem alles nur schlechter werden
kann, ausgeht, ist genauso dumm. «Die Geschichte ist nicht geradlinig,
sondern ein grosses und beständiges Auf und Ab3». Und wohin es führt,
weiss Gott allein. Allerdings ist die Kirche bis zur heutigen Zeit der
Kirchenaustritte nicht nur gewachsen.Die Zeit der alten Kirche war auch
eine Zeit der Schismata und Häresien. Häretiker verschwanden meist
im Nebel der Geschichte; die Resultate der Schismata sind jedoch schon
seit dem fünften Jahrhundert in den Kirchen des christlichen Ostens

durchgehend sichtbar. Kirchen sind aber auch teilweise oder vollständig
verschwunden, vor allem als Folge des Aufkommens des Islam. Studierende

der Kirchengeschichte des Mittleren und Fernen Ostens werden
von der Geschichte von Hunderttausenden, die dem christlichen Glauben

sicher nicht nur unter äusserem Zwang den Rücken zukehrten, zu

grosser Bescheidenheit ermahnt. Namentlich Nordafrika war einmal
ein geschlossenes christliches Gebiet, wo die ältesten lateinischen christlichen

Schriftsteller arbeiteten. Doch es ist nichts mehr davon übriggeblieben.

Ausserdem wusste natürlich jedermann ganz genau, dass nicht
die ganze Welt bekehrt war. Darum begannen ja die Missionsreisen zu
jenen, die man als barbarische, noch unzivilisierte Völker betrachtete.
Die grossen Fragen der christlichen Mission und des Dialogs mit anderen

Religionen können hier nicht besprochen werden; es soll nur deutlich

gemacht werden, dass der Dispensationalismus, der meint, stipulie-
ren zu können, Gott habe die Welt jemals für bekehrt gehalten und

deswegen habe Er die Charismen zurückgenommen, in unserer Zeit und
mit unserer Kenntnis der Dinge für naiv und hochmütig gehalten wer-

1 H. R. Seeliger, Kirchengeschichte - Geschichtstheologic - Geschichtswissenschaft.

Analysen zur Wissenschaftstheorie und Theologie der katholischen
Kirchengeschichtsschreibung. Düsseldorf 1981, 52.

149



den muss: naiv, weil er die Wirkungen des Heiligen Geistes in der
Geschichte nicht untersucht hat, und hochmütig, weil er meint ohne sie

auskommen zu können4.
Zweitens: Der Unterschied zwischen wunderbaren, besonderen

Charismen (die angeblich nur für die missionarische Periode der Kirchengeschichte

bestimmt waren) und gewöhnlichen Gaben oder Wirkungen
des Geistes (die man für alle Zeiten bestimmt dachte) ist nicht biblisch,
sondern datiert aus dem dritten/vierten Jahrhundert, als eine Anzahl

von Kirchenvätern den Eindruck hatte, class Zeichen und Wunder nicht
mehr geschähen. Der Unterschied zwischen besonderen und gewöhnlichen

Gaben des Geistes findet seinen Widerhall im mittelalterlichen
Unterschied zwischen übernatürlich und natürlich und dem modernen
Unterschied zwischen paranormal und normal. Obwohl solche Unterscheidungen

als Gedankenhilfe nützlich sein können, darf man nie aus den

Augen verlieren, dass es hier doch immer um eine geschaffene Wirklichkeit

geht.
Drittens: Der Dispensationalismus beruht auf einer falschen Exegese,

welcher man einerseits angeblich biblische Gründe für diese Auffassung
entlehnte, und durch welche man andererseits die eigenen Augen für
die Charismen, die es immer noch gab, zumachte. Die Bibelstellen, die

am häufigsten zur Untermauerung des Dispensationalismus herangezogen

weiden, sind 1 Kor. 13:8-13 und I Kor. 14:32.

Die Verse 13:8-13 sollen nach den dispensationalistischen Interpreta-
toren aussagen, dass die Liebe als das Vollendete bestehen bleibt, wenn
Prophezeiungen. Zungenreden und Erkenntnis vergangen sind. Der
Dispensationalist kann gemäss dem Schema denken: zuerst muss die

Welt, die sich in einer unvollkommenen Situation, in welcher die besonderen

Charismen nützlich sind, befindet, bekehrt werden. Aber nach

der Bekehrung der ganzen Welt ist die vollkommene Liebe des Geistes

allgemein bekannt und akzeptiert, also sind die unvollkommenen
Charismen überflüssig geworden. Dies ist eine gewaltsame Historisierung
und Dispensationalisierung eines Gedankens, den Paulus ohne Zweifel
eschatologisch gemeint hat. Zwischen den Kapiteln 12 und 14 des ersten
Korintherbriefes, die mässigend, aber nicht chronologisch limitierend,
über die Charismen sprechen, steht als Achse das Kapitel Liber die Lie-

4 Der Dispensationalismus wird aufgrund patristischer Studien auch verworfen

von A. M. Ritter,Charisma im Verständnis des Johannes Chrysostomos und
seiner Zeit. Ein Beitrag zur Erforschung der griechisch-orientalischen Ekklesio-
logie in der Frühzeit der Reichskirche. Göttingen 1972.

150



be. in welcher alles, sicher auch die Gaben des Geistes, funktionieren
muss.

In 1 Kor. 14:22 steht dann: «So ist Zungenreden ein Zeichen nicht für
die Gläubigen, sondern für die Ungläubigen, prophetisches Reden aber
ein Zeichen nicht für die Ungläubigen, sondern für die Glaubenden.»
Wieso ist das Zungenreden ein Zeichen für die Ungläubigen und nicht
für die Glaubenden? Das Umgekehrte wird von der Prophétie ausgesagt.

aber dieses Charisma ist natürlich leicht als «begeisterte Predigt»
zu interpretieren, und diese hat in der Kirche hoffentlich nie ganz aufgehört.

Aus diesem einen Vers hat man eine ganze Argumentation aufzubauen

versucht, die daraufhinausläuft, class die Charismen in der Apostelgeschichte

und im ersten Korintherbrief einen diachron beschränkten
«Zeichencharakter» haben, um die Juden (vgl. 1 Kor. 1:22, «Die Juden
fordern Zeichen») zu überzeugen. Wenn es keine Ungläubigen mehr
gibt, können also auch die Zungen verschwinden. Exegeten haben
Mühe mit diesem Vers. Angesichts des Vorangehenden ist dieses
Zeichen für die Ungläubigen ein Urteilszeichen; man könnte vielleicht denken,

hier gehe es darum, dass die Ungläubigen die Zungenredner nicht
verstehen, weil sie die Gabe, die Zungenrede zu deuten, nicht haben
und ihnen also auch der Heilige Geist fehlt. Andererseits aber sind nicht
alle Charismen für alle Christen bestimmt, und auch heutzutage kann
man erleben, class das Zungenreden von den wenigsten verstanden
wird! Wie dem auch sei, der Dispensationalist wird schwer durchhalten
können, dass die Charismen weggenommen worden sind, als jedermann
vom Geist erfüllt war: Diese Situation hat es a. nie gegeben, und b. wäre
das an sich noch kein Grund dafür, dass die Charismen überflüssig sein

sollten.
Eine weitere falsche exegetische Linie, die von den Kirchenvätern bis

in die moderne Zeit reicht, ist die Interpretation der Glossolalie
(Zungenrede) in 1 Kor. 12-14 als scheinbare Xenoglossie (Reden in fremden
Sprachen) aus Apostelgeschichte 2. Diese Linie dominiert bei den
Kirchenvätern und lässt diese beschlossen, die Gabe des Zungenredens
existiere nicht mehr, weil niemand mehr spontan in fremden Sprachen
rede. was Apostelgeschichte 2 für den ersten Pfingsttag zu bezeugen
scheint5. Für wortloses oder in unbegreiflichen Lauten Beten gibt es

5 Vgl. z.B. Augustinus. De Baptismo II.XVI,21, CSEL 51. 212. 26ff. Vgl. mein
«Die Gaben des Geistes in der frühen Kirche», IKZ 68, 1978 (unten abgekürzt als

GdG). 219.

151



aber Zeugnisse genug; auch die Weise, in welcher Augustin und spätere
Schriftsteller den Begriff jubilatio gebrauchen, lässt uns vermuten, dass

die Gabe der Zungen, wie moderne Pfingstler und Charismatiker sie

kennen, in der alten Kirche sehr gut bekannt war.
Warum waren so viele Kirchenväter dann Dispensationalisten? Aus

Verlegenheit und dem Bedürfnis nach «law and order». Aus Verlegenheit,

weil viele den Eindruck hatten, die Charismen seien tatsächlich im
Verschwinden begriffen6. Es würde zu weit führen, hier die vielen
Abschnitte zu zitieren, die das Zurückziehen der urchristlichen Charismen
zu illustrieren scheinen, von Origenes, der noch «Spuren» der Charismen

sieht7, über Gregor von Nyssa, der den Konzilsvätern zu Konstantinopel

im Jahre 381 vorwirft, dass sie zuviel reden und zuwenig Geist
haben, ungleich einigen ungebildeten Mönchen im Konzil, die sehr
charismatisch begabt waren6, bis zu Theologen wie Gregor dem Grossen, die
dem Dispensationalismus die Bahn frei machen9.

6 Irenaus bezeugt im zweiten Jahrhundert noch ein lebendiges charismatisches
Leben in seinen Gemeinden. Vgl. GdG 220-221. Eusebius von Cäsarea zitiert diese

Stellen in seiner Kirchengeschichte mit einer gewissen Nostalgie (vgl. GdG
226).

7 GdG 222.
* GdG 223. Diese Passage aus Gregor von Nyssas Konzilsrede ist, primär wegen

der Auffassung, dass die Charismen und die Glaubensverkündigung Hand in
Hand gehen, voller wichtiger Gedanken, Doch finden wir keine Spur der trium-
phalistischen Überzeugung, die Welt sei bekehrt und die Charismen seien
deshalb überflüssig geworden. Im Gegenteil: Gregor weiss nicht, was er mit der
Tatsache anfangen soll, dass die grossen Reden der Konzilsväter äusserst wenig erreichen.

Natürlich sind seine Ausführungen ausserordentlich rhetorisch und
polemisch - es geht bei diesem Konzil ja um die genaue Formulierung der Lehre des

Heiligen Geistes, aber das schafft das Faktum nicht aus der Welt, dass es einen
Gegensatz gibt zwischen disputierenden Theologen (von welchen Gregor übrigens

einer ist) und ungelehrten Konziisteilnehmern aus dem Ausland, aus
Mesopotamien, die die Tricks der Rhetorik nicht kennen, sich jedoch durch zwei wichtige

charismatische Äusserungen auszeichnen: durch die Gabe der Heilung und
den Exorzismus. Diese Leute sind der lebendige Beweis dafür, dass der Heilige
Geist, über den gerade bei diesem Konzil soviel geredet wird, noch immer erfahrbar

wirkt. Gnade gibt es genug, es sind viele Gnadengaben da, aber man ist blind
dafür.
Die Frage, warum die Gnadengaben fast oder völlig verschwunden waren, wurde
in der alten Kirche offenbar häufig gestellt. Es gibt zum mindesten verschiedene
Kirchenväter, die versuchen, sie zu beantworten -auf verschiedene Weisen. Vgl.
z.B. Ambrosiaster, Kommentar zu 1 Kor. 12:31, CSEL 81.2. 144,15ff.; Johannes
Chrysostomus, Matthäushomilie 32, PG 57. 386-387; Philoxenus von Mabbug,
Brief an Patricias 119, PO 30.860 (GdG 223).

7 Horn, in Ev. 29.4: Moralia in Job IL 91-92; XXVII. 36: doch vgl. XXVIII, 21.

152



An dieser Stelle will ich die These detaillierter vorstellen, der
anticharismatische Dispensationalismus finde unter anderem seinen Ursprung
in einer Verlegenheit der ersten Kirchenväter und nachher mittelalterlicher

und späterer Theologen, die sich, die Wichtigkeit der Charismen
im Leben der ältesten Christenheit realisierend und auf zeitgenössische

Spiritualisten reagierend, die Lösung ausdachten, die Charismen seien

in ihrer eigenen Zeit nicht mehr nötig. Der anticharismatische
Dispensationalismus ist also ein Zeichen der Schwäche, ein testimonium pauperta-
tis. Es hat mit der Identität einer Gemeinschaft oder vielleicht noch

mehr mit derjenigen von sich bedroht fühlenden Kirchenführern zu tun.
Charismen wurden nämlich, zu Recht oder zu Unrecht, oft als eine Art
praktischen Beweis dafür gesehen, dass der Heilige Geist tatsächlich
mit jemandem und dessen Gemeinschaft war. Dieser Gedanke, der im

Zusammenhang mit der missionarischen Funktion der besonderen
Charismen steht, hat natürlich dieselben äusserst bedenklichen Seiten wie in

unserer Zeit die Phrasen, man solle in Zungen reden, um als Geistträger
erkannt werden zu können, oder, wenn man nicht geheilt werde, sei der
Glaube offenbar zu klein gewesen. Aber Menschen wie Justin, Tertulli-
an und Irenaus konnten die Anwesenheit der Charismen in ihren
Gemeinden noch als Beweis für die Rechtgläubigkeit ihrer eigenen kirchlichen

Gemeinschaft anführen"1. Und noch im Jahre 1602 zog der holländische

Apostolische Vikar Sasbout Vosmeer die Exorzismen seiner Priester

als Beweis für die Wahrheit des katholischen Glaubens, der von der

protestantischen Obrigkeit damals kaum toleriert wurde, heran". Papst
Benedictus XIV. weiss im 18. Jahrhundert zu berichten, dass Luther und
Calvin nicht im Stande waren, Dämonen auszutreiben, und dass Mohammed

keine Wunder wirken konnte12. Das charismatische Element war
damals aber schon etwa fünfzehnhundert Jahre lang vom kirchlichen
Amt annektiert worden; Charismen wurden in der Regel nicht mehr bei

gewöhnlichen, sündigen Menschen angetroffen. Es liegt also auf der

Hand, dass Kirchenväter nach dem 2,/3. Jahrhundert, welche keinen
Überfluss an Charismen bei den Durchschnittsgliedern ihrer kirchlichen

Gemeinschaft sehen zu können meinten (oder aus Angst vor zu
viel Demokratie bzw. Chaos in der Kirche nicht sehen wollten), die Kon-

" Justin, Zweite Apologie 6.6: Tertullian, Adv.Marc. V.8,12 (GdG 220),
Irenaus,AH 11.31.2 (GdG 220-221).

Vgl. meine Geschiedenis van (Oud-) Katholiek Hilversum 1589-1989. Hil-
veis um 1989.39-49.

13 Benedictus XIV (Prospéra Lambertini), De servorum Dei beatificatione et

beatorum canonizatione IV. Pars I. Caput 111,18, Venedig 1764, 212.

153



struktion des Dispensationalismus gerade dazu verwendeten, um zu
vermeiden, dass ihre Kirche der Geistlosigkeit oder der Heterodoxie
beschuldigt wurde. Diese Beschuldigungen, die die Kirchenväter selbst

gegen die Montanisten und allerlei spätere mehr oder weniger spiritualisti-
sche Erweckungsbewegungen vorbrachten, würden sich sonst gegen sie

selbst gekehrt haben.
Eine interessante Illustration dieser Tatsache ist in einem vor kurzem

entdeckten anonymen lateinischen Kommentar zu den Paulusbriefen
zu finden, der von ungefähr 400 stammen muss und von Pelagius in
seinem eigenen Pauluskommentar verwendet wurde. In jenem Kommentar

steht eine Erläuterung zu 1 Kor. 13:8ff., die zu denken gibt. Der
Kommentar ist selber insoweit dispensationalistisch. als er. mit einer
seltsamen Lesart von 1 Kor. 13:10. schreibt, die Gaben der Prophétie, der
Zungen und der Fleilung sowie andere Zeichen, die am Anfang zur
Erzwingung des Glaubens notwendig waren, seien zum Teil vernichtet worden.

Der Text von V. 8b-10 in der Vulgata:
(8b) sive prophetiae evacuabuntur, sive linguae cessabunt, sive scien-

tia destruetur. (9) Ex parte enim cognoscimus, et ex parte prophetamus.
Der Bibeltext des Kommentars:
(8b) sive prophetiae abolebuntur, sive linguae cessabunt, sive scientia

destruetur. (9) ex parte enim scimus. et ex parte prophetamus.
Der Kommentar:
<Prophetia> et <linguae> et ceterae <virtutcs curationum> atque <signo-

rum> in principio propter cogendam incredulorum fidem necessariae <ex

parte destructae sunt> gentibus sermone credentibus et plenius.
«Prophezeiungen und Zungen und die übrigen Heilungskräfte

(Heilungswunder) und Zeichenkräfte (Zeichenwunder), die am Anfang
notwendig waren, um den Glauben der Ungläubigen zu erzwingen, sind

zum Teil vernichtet worden, weil die Völker durch das Wort und voller
glauben.»

Hat der Kommentar irgendwie 8b destruetur und 9 ex parte zusammengelesen

oder sogar einen Kommentar zu einer anderen Version des

Bibeltextes übernommen, etwa: scientia destruetur ex parte, scimus enim
et ex parte prophetamus? Oder greift er voraus nach Vers 10: destruen-

tur quae ex parte sunt?
Vers 10.

Vulgata: Cum autem venerit quod perfect um est, evacuabitur quod ex

parte est.

Kommentartext: Cum autem venerit quod perfectum est. destruentur

quae ex parte sunt.

154



Kommentar: Hoc capitule Catafrigae adversum nos utuntur volentes
in Montano esse plenitudinem quam Paulus repromisit in finem.

«Dieses Kapitel gebrauchen die Kataphrygier gegen uns, weil sie meinen,

in Montanus sei die Fülle, welche Paulus für das Ende versprach13.»

Impliziert dieser Text möglicherweise, dass der Kommentarschreiber
glaubt, die Charismen seien nach der Anfangsperiode des Christentums

weniger nötig-also nicht unnötig, da es sich ja nur um eine teilweise
Vernichtung der Charismen handelt, wie er aus dem Bibeltext schliesst?

Wird schon der Unterschied zwischen verschwundenen übernatürlichen,

besonderen, und gebliebenen natürlichen, gewöhnlichen Charismen

gemacht oder nicht? Und sagt er, der Heilige Geist werde am Ende

(wieder) voll-charismatisch anwesend sein?

Auf Schwärmerei kann auf zwei Weisen reagiert werden. 1. Man kann
einfach behaupten, die Charismen seien genauso wie die Wunder nicht
mehr von dieser Welt, weil die ganze Welt gläubig geworden und der

Heilige Geist in Fülle anwesend sei. Diese Auffassung bekämpft die
montanistische Auffassung durch die Behauptung, selber die Fülle des

Heiligen Geistes zu haben, allerdings ohne besondere Charismen. Doch
müssen dann alle charismatischen Äusserungen, die es unverkennbar
doch noch gibt, für falsch oder sogar teuflisch gehalten werden. 2. Man
kann auch, mit Paulus, darauf hinweisen, dass alle charismatischen
Erscheinungen vorläufiger Natur sind und zur Vorbereitung des Endes,
der Fülle und des Königreiches Gottes dienen. Der Geist und seine

Gnadengaben sind untrennbar verbunden; zusammen bilden sie in ihrer
geschichtlichen Offenbarung ein Angeld, ein noch unvollständiges Unterpfand.

das nach der Vollkommenheit strebt.
Schliesslich wollen wir noch einen vierten Grund für die Pneumatoma-

chie des Dispensationalismus antippen. Die dispensationalistische These

ist auch Ausfluss eines Schubladendenkens, das letzten Endes auf das

unverkraftete Erbe des Schismas zwischen Juden und Christen zurückgeht.

Dieses Trauma hat dazu geführt, dass die christliche Theologie
verhaltensauffällig geworden ist, z. B. im Bereich des kirchenväterlichen
Denkens über Rechtgläubigkeit und Ketzerei, wo sich die Rechtgläubigkeit,

abgesehen von allem Erfolg in der Häresiebekämpfung, immer
noch gegenüber dem jüdischen Glauben legitimieren muss. Echte
Ökumene war und ist nicht möglich ohne eine gemeinsame Besinnung auf
die jüdischen Wurzeln des Christentums. Die Matrix für den Dispensa-

13 H.J.Frede, Ein neuer Paulustext und Kommentar, Bd. II, Freiburg 1974, 154,

62D u. 62E.

155



tionalismus liegt in der Substitutionstheorie, die lehrt, die Heilsverwaltung

der Juden habe ausgedient, weil diese sich nicht bereit und imstande

gezeigt haben, an Jesus Christus als den Sohn Gottes zu glauben. Es

sei nun die Zeit der Heidenchristen, die keine Zeichen brauchen wie die
Juden (vgl. 1 Kor. 1:22), sondern die, wie unser Kommentarschreiber
auch sagt, durch das blosse Wort glauben. Die Heidenchristen haben
den Glauben, der den Juden fehlt. Durch diesen sind sie das auserwählte
Volk Gottes. Es hängt also sehr viel vom rechten Glauben ab. Wenn es

dem Christen an diesem Glauben mangelt, gibt es natürlich keinen
zwingenden Grund, warum der Gott, der seine ersten Auserwählten ihres

Unglaubens wegen verworfen haben soll, dies nicht noch einmal tun
würde. So kann man auch das endlose Moralisieren der christlichen
Theologen erklären: als Christ, der den Juden ersetzt, geht man Gott
gegenüber immer wie auf Eiern. Das hat man davon, wenn man Gottes
Treue zu seinem Volk beschränkt, um eine neue, nichtjüdische, christliche

Identität aufzubauen14. Da dem Substitutionsdenken von beiden Seiten

angehangen wurde, machte das augenscheinliche Verschwinden der
Charismen die kirchenväterliche Theologie nun aber verletzbar gegenüber

charismatischen Gruppierungen, die damit beweisen wollten, dass

sie im Recht seien. Wenn die Christen die Juden ersetzen konnten, konnten

also auch bessere, geistlichere Christen die schlechteren, weniger
geistlichen Christen ersetzen. Natürlich hat der Dispensationalismus
auch vorchristliche jüdische und heidnische Grundlagen, wie das bei
den meisten christlichen Lehrsätzen der Fall ist. aber die Substitutionstheorie

hat ihn auf das Äusserste zugespitzt. Der Dispensationalismus
gründet natürlich, ungleich der Substitutionstheorie, nicht auf dem
Gedanken, das Verschwinden der Charismen sei eine Strafe Gottes für den

Unglauben seines Volkes. Die Dispensationalisten waren eher Trium-
phalisten: sie glaubten, sie brauchten die Charismen nicht mehr. Dass

man es auch anders sehen kann, beweist die Verfallstheorie, die bei einigen

Kirchenvätern schon implizit und bei allerlei spiritualistischen
Gruppierungen bis Gottfried Arnold und nachher explizit vorkommt. Die
Verfallstheorie verbindet das Verschwinden der urchristlichen Charismen

nämlich mit dem Erkalten des ursprünglichen Glaubens15. Sie ist

1J Vgl. mein «Greek Church Fathers on Romans 9», in: Bijdragen, tijdschrift
voor filosofie en théologie 50. 1989. 139— 154 en 51. 1990. 2-20.

15 «Und weil hey zunehmender heucheley und gottlosigkeit der glaube bev den
meisten verloschen, so ward der Herr nothwendig bewogen und gedrungen, seine
gaben zurück zu ziehen, weil so zu sagen, keine oder doch sehr unreine gefässe da

waren, darein er sie hätte legen können» Gottfried Arnold, Die Erste Liebe der

156



also die Rückseite des Dispensationalismus. Und das letztlich alles, weil
man meinte, Gott hätte die Juden als auserwähltes Volk durch die Christen

ersetzt, aufgrund des Unglaubens der ersteren und des Glaubens
der letzteren. Selbstverständlich mussten dann laue Christen und ihre
Kirchen, weil ihr Glaube erkaltete, denselben Weg des Verfalls gehen,
auf welchem die Juden ihnen, nach allgemeiner christlicher Überzeugung.

vorangegangen waren.
Der Dispensationalismus ist ein Bruder des Triumphalismus. Es ist

die Grösse Augustins, dass er am Ende seines Lebens, aus seinen
konkreten Erfahrungen im Heilungsdienst der Kirche heraus, seine anfängliche

dispensationalistische Überzeugung korrigiert hat. Er schreibt
darüber am Ende seines grossen Werkes De Civitate Dei. Als er gefragt
wird, warum die Wunder des apostolischen Zeitalters in der eigenen
Zeit nicht mehr geschähen, sagt er, dass er darauf die Antwort des

Dispensationalismus geben könnte, und dass viele meinten, jedermann, der
an Wunder glaube, sei selber ein wunderlicher Fall, aber die Wunder
seien durchaus noch von dieser Welt. Und dann erzählt er, wie er bei
verschiedenen Heilungen, die er aufschreiben und in der Kirche vorlesen
lässt, anwesend und - wenn wir gut zwischen den Zeilen lesen -
wahrscheinlich auch selber daran beteiligt gewesen ist - und er findet es nur
schade, dass diese Zeugnisse zur Ehre Gottes bloss von denjenigen
gehört werden, die zufällig in der Kirche sind. Und was bezeugen alle diese

charismatischen Wunder nach Augustin? Die Wahrheit des Glaubens
an die Auferstehung. Die Heilungen finden nämlich teilweise bei den
Gräbern von Märtyrern statt. Diese sind für den Glauben an den
auferstandenen Herrn gestorben. Wenn daher Menschen bei diesen Gräbern
geheilt werden, sagt Augustin, dann muss das in der Kraft des Glaubens
der Blutzeugen geschehen16. Augustin sieht also einen Zusammenhang
zwischen der Auferstehung Christi, die diejenige aller Gläubigen antizipiert

und möglich macht, und der Heilung, sogar der leiblichen Heilung.
Vielleicht hat Augustin in seinen letzten Jahren die Spur eines kosmischen

Zusammenhanges zwischen der in Jesus Christus wirkenden
Auferstehungskraft und der Heilung, oder besser: der Integrität der Schöpfung,

gefunden. Vielleicht ist diese die in der Schöpfung anwesende
heilende Kraft, von welcher die Schöpfungstheologin und Pionierin des

neuzeitlichen Heilungsdienstes, Agnes Sanford, erwartet, dass sie die

Gemeinen Jesu Christi, das ist wahre Abbildung der ersten Christen nach ihren
lebendigen Glauben und heiligen Leben, Frankfurt a.M. 1696, 80S)

" Augustin. De Civitate Dei XXII, 8. 9 (GdG 225-227).

157



nächste grosse Entdeckung der Naturwissenschaft sein würde". Es ist

nur schade, dass der grosse Kirchenvater Augustin nicht mehr die

Gelegenheit gehabt hat, diesen Zusammenhang näher zu überdenken und in

seine Theologie zu integrieren. In unsere Zeit passt jedenfalls eine

Bescheidenheit, die Gottes Geist und seinen Gnadengaben mehr Raum
lässt als der Triumphalismus, der alle Gnade, die er für nötig hält, schon

zu haben meint, oder als der Skeptizismus, der keine einzige Gnade
mehr für möglich hält.

Aber sind die Charismen nun vor allem als Unterstützung der Verkündigung

des Evangeliums gemeint, oder sind sie auch für seine Festigung
und Instandhaltung bestimmt? Nun, zur Beantwortung dieser Frage
müssen wir uns wieder den Märtyrern zuwenden, aber jetzt während
ihres Lebens. Es ist nicht übertrieben zu sagen, dass der Märtyrer in der
alten Kirche als die exemplarische charismatische Person gesehen wurde.
Zahlreiche Märtyrerakten machen deutlich, dass denjenigen, die bereit

waren, ihr Zeugnis für den auferstandenen Herrn mit dem Tode zu besiegeln,

Charismen und eine Kraft aus der Höhe, die an sich schon bekehrend

wirkte, verliehen wurde. So bemerkte Pudens, der Gefängnisdirektor,

der die zukünftigen Märtyrerinnen Perpetua und Felicitas bewachen

musste, eine magnam virtutem, eine «grosse Kraft» in ihnen10,

durch welche er zum Glauben kam1". Perpetua und Felicitas selber und
die anderen Märtyrer wissen sich fortwährend geführt vom Heiligen
Geist. Sie haben Visionen, sprechen mit Christus und sind sogar unempfindlich

für Schmerz. Ähnliche Zeugnisse finden wir in vielen Märtyrerakten.

Kein Wunder, dass doch eine Art Erschütterung eintrat, als die

Martyrien mit dem Auftreten Kaiser Konstantins plötzlich vorbei
waren. Vergeblich versucht der Wüstenvater Antonius durch lautstarken

Ansporn, in der letzten Runde der Märtyrer mitgenommen zu werden,
aber er wird nicht mehr angenommen20. Sulpicius Severus, der Biograph
des hl. Martinus von Tours, erklärt umständlich, Martinus wäre sicher
ein grosser Märtyrer geworden, wenn es noch möglich gewesen wäre,
und man solle nicht denken, Gottes Kraft wirke in ihm weniger21.
Glücklicherweise bewirkt Martinus viele Heilungswunder.

Das Verschwinden der Martyrien hatte also eine Änderung des Bildes

des Charismatikers zur Folge. Am Anfang gab es in der Alten Kir-

17 Agnes Sanford, The Healing Light, Evesham 1949. 30-31.
,s Passio Perpetuae et Felicitatis 9, 1.
>" Idem, 16. 4.

-Athanasius, Vita Antonii 46. PG 36. 909Bff.
21 Zweiter Brief 9. SC 133. 328.

158



che zwei Varianten des Charismatikertums. Es gab charismatische
Gemeinden, wie sie Irenäus noch bezeugt, und es gab halbamtliche Charis-
matiker. Es gab also Gemeindeprophetie, was wir noch im Hirten des

Hermas"sehen können, und es gab Propheten, wie die Didache uns

bezeugt-: Noch im dritten Jahrhundert kannte Origenes den Unterschied
zwischen diesen beiden Formen der Prophetic-'. Allem Anschein nach

nahm mit der Zeit die allgemeine charismatische Begabung der geisterfüllten

Gemeinde ab, weil die Charismen mehr und mehr den Amtsträgern

des Establishments, z.B. Bischöfen, vorbehalten wurden, oder
Mönchen und Heiligen, die nicht per definitionem zum Establishment

gehörten. Vor allem bei den Mönchen, aber auch bei den Bischöfen
nimmt die Aszese den Platz des Martyriums ein; so konnten sie «unblutige»

Märtyrer, lebenslang gequälte Zeugen des Glaubens, werden25.

Auffällig ist übrigens, dass der etwas wildere Lebensstil der syrischen Mönche,

wie er z. B. von Theodoret von Cyrus in seiner Mönchsgeschichte
beschrieben wird, allerlei charismatischen Äusserungen mehr Raum lässt

als die berechnete Wüstenaszese der Ägypter, wie sie z.B. in den Apo-
phtegmen zu uns kommt. Wir wissen inzwischen, dass das Klima die
Ursache dafür war. Wenn der Ägypter von der Hand in den Mund lebte,
ging er in der rauhen ägyptischen Wüste dem sicheren Tod entgegen.
Der fruchtbarere Steppencharakter der syrischen Wüste ermöglichte
mehr aszetische Improvisation26.

Die Heiligen, deren Biographien sich nach dem Beispiel der Antoniusvita

von Athanasius vervielfältigten, sind wieder Charismatiker
ersten Ranges. Sicher, da sie einen missionarischen Auftrag haben, treten
die Charismen, in diesem Fall vor allem Heilung und Exorzismus, wieder

häufiger auf; letzterer besonders deswegen, weil das Christentum
selbstverständlich alle heidnischen Götter als Dämonen disqualifiziert
hatte. Doch die Charismen der Heiligen können auch in der gewöhnlichen

Pfarrarbeit oder anderswo wirken. In der Hagiographie wird deutlich,

was eigentlich für alle Christen gelten sollte, und was in der frühen
Kirche auch allgemein verbreitet war: dass die Charismen nicht aus-

22 Vgl. J. Reiling, Hermas and Christian Prophecy, Leiden 1973.

Kap. 11 und 13.
21 Vgl. seinen vergleichenden Kommentar zu 1 Kor. 12:8-10 und 1 Kor.

12:27-28, C. Jenkins,«Origcn on 1 Corinthians», in: Journal of Theological Studies

10, 1909, 31-32.
22 Vgl. z.B. E. E. Malone, The Monk and the Martyr, Washington 1950.
2n Vgl. P. Brown, «The Rise and Function of the Holy Man in Late Antiquity»,

in: Society and the Holy, London 1982. 103-152.

159



schliesslich für das Wirken des Leibes Christi nach aussen bestimmt
sind, sondern auch für sein Wirken nach innen. Die Charismen sind die
«Leibesfunktionen» der Kirche. Doch bilden sie manchmal eine Versuchung

für die Hand oder den Fuss. Also muss geordnet werden. Dafür
braucht man die kirchlichen Ämter.

Martien Parmentier

160


	Die Unhaltbarkeit des Dispensationalismus

