Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 3

Artikel: Die Erneuerung der Gestalt der eucharistischen Liturgie
Autor: Holeton, David R. / Schnitker, Thaddaus A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404853

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Erneuerung der Gestalt der eucharistischen Liturgie

Einleitung

Viele Jahre des Miihens seitens der Liturgischen Kommission des Katho-
lischen Bistums der Altkatholiken in Deutschland wurden belohnt mit
der Veroffentlichung des Bandes Die Feier der Eucharistie, dem neuen
Buch fiir die Eucharistiefeier'. Dieses Buch nimmt einen wiirdigen Platz
ein unter vielen anderen, die in der jiingeren Vergangenheit das Licht
des Tages gesehen haben, seien sie anglikanischer oder altkatholischer
Provenienz. Die kommenden Jahre werden erweisen, ob das, was dieses
Buch an Struktur des eucharistischen Ritus und an zu singenden oder
sprechenden Texten bietet, tiberdauern wird. Die Feier der Eucharistie
im deutschen altkatholischen Bistum wird zweifelsohne durch dieses
Buch geformt. Seelsorgliche Erfahrung aufgrund dieser Feiern, neue li-
turgische und theologische Einsichten und 6kumenische Konvergenzen
werden aber nach einer gewissen Zeitspanne den Wunsch verstiarken,
den Ritus einer weiteren Revision zu unterwerfen. Es ist ja eine Binsen-
wahrheit, dass die nichste Revision in dem Augenblick beginnt, in dem
der neue Ritus veroffentlicht worden ist. Und dies ist auch gut und rich-
tig so, weil die Feier der Liturgie die Feier seitens einer lebendigen Ge-
meinde ist, seitens einer Kirche, die sich nicht erlauben kann, auf ihrem
geistlichen Pilgerweg stillzustehen und sich zu weigern, sich den Heraus-
forderungen zu stellen.

Fiir die deutsche altkatholische Kirche ist diese Erfahrung, dass die
cucharistische Liturgie revidiert wird, die gleiche wie fiir viele andere
Kirchen, vor allem fir die anglikanischen, die ihre nichsten Verwandten
sind und ithr am meisten am Herzen liegen, weil die deutsche Kirche und
die Kirchen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft volle sakramenta-
le Gemeinschaft miteinander haben. Deshalb mag es sich lohnen, einen
Blick zu werfen auf die Erfahrungen, die die anglikanischen Kirchen mit
ithren neuen Riten gesammelt haben, und auf die Wiinsche bzw. Erfor-

"Die Feier der Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland / fiir den gottesdienstlichen Gebrauch erarbeitet durch die liturgi-
sche Kommission und hrsg. durch Bischof und Synodalvertretung. Miinchen:
Bremberger. 1995. Die gebundene Ausgabe und die Ringbuchausgabe sind vollig
identisch.

129



dernisse fiir die jeweils nidchste Revision®, um so das Gespriich iiber die
Gestalt und die Texte des neuen eucharistischen Ritus anzuregen, der in
der deutschen altkatholischen Kirche verwendet wird.

Wenn man nach einigen Jahrzehnten sieht, was mit diesen Liturgien
in den anglikanischen Kirchen geschehen ist, so zeigt sich, dass dicsel-
ben Schwierigkeiten, die fiir Reformer der Liturgiec Anlass waren, die
neuen Texte zu erstellen, aufs neue auftauchen. Wer sich diese neuen
Texte nach zehn oder mehr Jahren anschaut, wird bemerken, dass im-
mer wieder eine Reihe von liturgischen «Weichstellen» (Robert Taft)
auftauchen und unsere Aufmerksamkeit erfordern. Diese gruppieren
sich um verschiedene Punkte in der Liturgie, die mehr als andere dafiir
anféllig zu sein scheinen, dass sie sich in einem Prozess mehrschichtigen
Wachstums aufbldhen. Die vielleicht deutlichsten «Weichstellen» sind
die Eroffnungs- und Schlussriten der Eucharistie wie auch der Aus-
druck der Busse und Umkehr (oft in Beziehung zum Austausch des Frie-
densgrusses). Weniger auffillig als «Weichstellen» und als Moglichkei-
ten spontanen und nicht immer gesunden Wachstums sind der Ort und
die Verwendung des Glaubensbekenntnisses, die Anzahl der veridnderli-
chen Prisidialgebete (Kollekte oder Gebet des Tages, Gebet iiber die
Gaben, Gebet nach der Kommunion) sowie die Elemente, die man viel-
leicht unter der Uberschrift «Privatfrommigkeit» zusammenfassen kann.

Bei der Betrachtung von Textfragen darf man nie aus dem Auge ver-
lieren, dass die Liturgie in einem grosseren Kontext steht. Die Antwort
auf die Frage: «Wer zelebriert?» kann nur lauten: Die ganze Kirche, die
von der versammelten Gemeinde am Ort vertreten und dargestellt wird,
ist die Zelebrantin der Eucharistie. Deshalb miissen Mitglieder der ver-
sammelten Gemeinde thren ithnen eigenen Dienst ausiiben und diirfen
diese nicht einer einzigen Person iiberlassen. Wenn man die eucharisti-
sche Liturgie in diesem grosseren Kontext betrachtet, ist die Frage nach
der Gestalt ausserdem viel umfangreicher als die Frage nach den Tex-
ten; dazu gehdren dann die weiteren Felder der rituellen Handlung
(Korperhaltung, Gesten und andere Bewegungen) wie auch solche Ele-
mente wie Gesang und die Wirkung des liturgischen Raumes auf die Ge-
staltung der Liturgie”.

*Vgl. Revising The Eucharist: Groundwork for the Anglican Communion /
hrsg. von David R. Holeton. Bramcote, Notts: Grove, 1994 (Alcuin/GROW Litur-
gical Study 27).

*Vgl. David R. Holeton und Charles Wallace, «Ceremonial, Ritual Gesture
and the Eucharist». In: Revising The Eucharist (wie Anm.2), S.41-42; David
Smart, «The Architectural Setting of the Eucharist». In: ebd., 52-53.

130



In diesem Beitrag wollen wir uns darauf beschriinken, einige Fragen
zu Problemen zu stellen, die Auswirkungen auf die Gestalt des Ritus ha-
ben; danach bieten wir ein Schema, in dem wir versuchen werden, die re-
lative Bedeutung einiger dieser Elemente innerhalb der Gestalt der Eu-
charistie als ganzer zu identifizieren. Wir wollen mit diesen Betrachtun-
gen keine Bewertung des neuen Altarbuchs geben oder belehren, son-
dern zum Gesprich anregen, das die ndchste Revision erleichtert, und
auf Stellen innerhalb der Feier hinweisen, die besondere Aufmerksam-
keit erfordern.

Ein zweiter Beitrag wird sich mit der Struktur des Eucharistiegebets
als Danksagung und Bitte beschiftigen und die Moglichkeit der Auf-
bau- und Analysehilfe fiir die altkatholisch verantwortbare Gestalt die-
ses zentralen Gebetes der Eucharistiefeier bieten.

Versammlungs- und Entlassungsriten

Vielleicht gibt es keine anderen Elemente in der Eucharistie, die einem
solch starken organischen Wachstum unterworfen gewesen sind wie die
Riten zur Versammlung und Entlassung der Gemeinde®. Wenn man sie
auf ihre grundlegendsten Funktionen reduziert, ist der Sinn dieser Riten
sehr einfach. Der Eroffnungsritus muss die Menschen, die zusammenge-
kommen sind, zu einer Gemeinschaft vereinen und sie vorbereiten, auf
Gottes Wort zu horen und die Feier der Eucharistie mit zu vollziehen.
Nach dem Ende der Austeilung der heiligen Gaben und nach der Dank-
sagung fiir die Gabe, die Christus selbst ist und der Bitte, die Gaben mo-
gen Friichte bringen im Leben der Glaubigen, muss der Schlussritus die
Moglichkeit bieten, die Gemeinde in Gottes Welt zu entlassen, um als
Christen zu leben. Auf der Ebene der Funktion sind nur wenige Elemen-
te notig, um diese Ziele zu erreichen. Fir die Eroffnung ist wenig mehr
erforderlich als ein Gruss, den der Leiter / die Leiterin und der Rest der
Gemeinde austauschen, ein Lobgesang, um die ganze Versammlung in
dieser Bewegung zu einen, und Gebet — das eigentlich dem Leiter / der
Leiterin zukommt —, welches die Absichten dieser im Namen Christi ver-
sammelten Gemeinde zusammenfasst und vor Gott trdgt. Die neuen

Vel Josef Andreas Jungmann, Missarum Sollemnia: eine genetische Erkl. der
rom. Messe. - 2 Bde. 5., verb. Aufl. Wien u.a.: Herder, 1962. I 341-500 [Eroff-
nung|; 1T 529-576 [Entlassung]. Weitere Literaturangaben in: Hans Bernhard
Meyer, Eucharistie: Geschichte, Theologie, Pastoral. Regensburg: Pustet, 1989
(Gottesdienst der Kirche: Handbuch der Liturgiewiss. 4 ), 330-334.

131



«Gebete des Tages», die als eine Art Einleitungsgebet fiir die Verkiindi-
gung des Wortes je nach Lesejahr dienen, sind in dieser Hinsicht einer ge-
naueren Priifung zu unterziehen, und eine spitere Bewertung konnte
durchaus weniger positiv sein als die anfingliche Begeisterung glauben
macht oder die Verfasser erhofft haben”.

Der Schlussritus ist noch einfacher; seine Funktion kann wahrschein-
lich erzielt werden durch eine Entlassung.

Das neue Buch Die Feier der Eucharistie hatte dem Eroéffnungsritus
seine eigenen Elemente hinzugefiigt, wenn auch — dies muss den Mitglie-
dern der Liturgischen Kommission als Lob gespendet werden — nicht in
dem Ausmass, in dem der heutige romisch-katholische Ritus der Eucha-
ristiec weitere Elemente vorsieht, die leider an vollige Undurchschaubar-
keit und Schwatzhaftigkeit grenzen®. Eine Feier der Versohnung kann
der Eroffnung vorausgehen, ein Psalm, Lied oder (Kyrie-)Gesang kann
den gesamten Ritus erdffnen (zumeist, wenn der Leiter / die Leiterin
[und andere, die eine liturgische Funktion ausiiben,] den Altarraum be-
treten). Nach dem liturgischen Gruss werden Kyrie und Gloria gesun-
gen (oder — noch schlimmer — abwechselnd zwischen dem Leiter / der
Leiterin und der Gemeinde rezitiert) statt eines einzigen Lobgesangs,
der gentigen wiirde. Im Schlussritus wird die Gemeinde entlassen — aber
dann gebeten, noch zu bleiben und ein Lied zu singen, widhrenddessen
nur der Leiter / die Leiterin (und andere, die eine liturgische Funktion
ausgetibt haben) wirklich geht. Diese Hinzufligungen bewirken insge-
samt, dass der hauptsidchliche Sinn dieser Elemente in der Gesamtge-
stalt des eucharistischen Ritus zumindest verdunkelt wird.

Eine Frage, die zu Recht erhoben werden kann, ist die nach dem Aus-
mass, in dem dies alles die Rolle der Ortsgemeinde formt, wenn sie ihren
Gottesdienst feiert, und ob dies alles instinktiv liturgischer Erhaltungs-
drang oder eine fundamentale liturgische «Weichsteile» ist, die sich der
Regulierung entzieht. Die Frage nach dem Rollenverstindnis der Orts-
gemeinde ergibt weitere Fragen, die gestellt werden missen, damit dieje-

*Vel. Jakob Baumgartner, «Neuschopfungen sind eriorderiich: Zum Probiem
der Alternativorationen.» In: Liturgisches Jahrbuch 38 (1988) 138-164. — Auf der
15. Tagung der Societas Liturgica, 14.-19. August 1995 in Dublin, wurde bekannt,
dass auch das vollig revidierte Messbuch fiir die Lander englischer Sprache Alter-
nativorationen je nach Lesejahr vorsicht. Aus dem anglikanischen Raum sind sol-
che bislang noch nicht bekannt.

® Erste zaghafte Versuche einer Entriimpelung und besseren Transparenz bzw.
sinnvollerer Gestaltung bietet August Jilek, «Die Eroffnung der Messfeier: Litur-
gie-theologische Uberlegungen — Praktische Vorschlige fiir eine sinngerechte
und differenzierende Gestaltung». In: Liturgisches Jahrbuch 39 (1989) 127-154.

132



nigen, die verantwortlich sind fiir die Planung der liturgischen Feiern ei-
ner Ortsgemeinde, dies im Kontext der grosseren kirchlichen Tradition
konnen. Wenn dies eine Frage instinktiven liturgischen Erhaltungsdran-
ges ist, wire es wichtig, Gemeinden einige historische Informationen
tiber die Entwicklung dieser beiden Elemente der Liturgie zu bieten, die
heute oft die Rolle eines Liturgiemuseums fiir in der Vergangenheit
einst funktionale, jetzt aber oft nur mehr in Spuren erkennbare, Elemen-
te in der Liturgie gespielt hat. Wenn es eine Frage liturgischer « Weich-
stellen» jenseits der Moglichkeit zur Regulierung ist: Sollen wir dann jeg-
lichen Versuch aufgeben, eine Ordnung in diese Elemente zu bringen
und unsere Aufmerksamkeit konzentrieren auf zentralere Elemente in
der Gesamtgestalt, wie zum Beispiel die Verkiindigung des Wortes und
das Eucharistiegebet? Wir sind nicht willens, den letzteren Weg zu be-
schreiten, aber wir sind der Uberzeugung. dass man zwar ein stringentes
Argument fir eine «funktionale» Gestalt dieser Elemente bilden kann,
diese aber doch diejenigen Elemente in der Liturgie sind, die am schwie-
rigsten in eine gewisse Ordnung gebracht werden kdnnen.

Bussriten

Die unterschiedlichen Moglichkeiten, Busse und Versohnung auszu-
driicken, sollten nicht vergessen werden. Dazu gehort auch die Tatsa-
che, dass gewisse Ausdrucksmoglichkeiten fiir die Busse in geprigten
Zeiten des Liturgischen Jahres passend und angemessen oder eben un-
passend und unangemessen sind’.

Glaubensbekenntnis

Der wichtigste Ort fiir die Verkiindigung des Glaubens der eucharisti-
schen Versammlung ist das Eucharistiegebet. Die fritheste Verwendung
einer Glaubensformel in der Liturgie ist der Kontext der Taufe. Die Ein-
flihrung eines Glaubensbekenntnisses in die eucharistische Liturgie ist
ein spdteres Phinomen und steht im Zusammenhang sowohl mit dem

"Vel. Andreas Heinz, «Die deutsche Sondertradition fiir einen Bussritus der
Gemeinde in der Messe». In: Liturgisches Jahrbuch 28 (1978) 199-214; ders.,
«Ein anderer Ort fiir den Bussritus: Uberlegungen zum Eroffnungsteil des Ordo
Missae». In: ebd. 40 (1990) 109-119; David R. Holeton, «Penance and the Eucha-
rist». In: Revising The Eucharist (wie Anm.2), 39-40.

._.
(OS]
W)



Phinomen der stillen Rezitation des Eucharistiegebets und — mancher-
orts — mit den grossen christologischen Streitigkeiten®. Der Ort des Cre-
do in der Liturgie dndert sich auch in der Stellung und Form. Im romi-
schen Ritus und seinen Abkommlingen wurde und wird das Nizino-
Konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis nach dem Evangelium re-
zitiert (vor oder nach der Predigt/Homilie). In einigen Riten wird es
ebenso vor oder nach dem Friedensgruss verwendet, und in anderen
wihrend der Bereitung der Gaben, in wiederum anderen direkt vor der
Austetlung der Kommunion. In verschiedenen Riten wurde das am Ort
verwendete Tautbekenntnis anstelle des Nizanums in den eucharisti-
schen Ritus eingefiihrt.

Heute scheinen die Verwendung des Glaubensbekenntnisses, seine
Stellung in der Liturgie und die Korperhaltungen, die es an vielen Orten
begleiten, ein Zentrum in der Gestalt der Liturgie als ganzer zu sein.
Man wird Fragen dariiber stellen missen, ob dies angemessen ist, da das
Eucharistiegebet jetzt wieder ein herausragender Ort fiir die Verkiindi-
gung des Glaubens der Versammlung ist. Ausserdem sind die vielen neu-
en Versionen des Eucharistiegebets theologisch so reichhaltig, dass sie
den Glauben der Kirche klar und unmissverstidndlich verkiinden. Zwar
ist es unwahrscheinlich, dass Altkatholiken den Wunsch dussern wer-
den, sie mochten sich von der Tradition lossagen, die das Credo in enge
Nachbarschaft zur Verkiindigung des Wortes stellt; aber sie kdonnten
doch durchaus dafiir pladieren, die Verwendung des Glaubensbekennt-
nisses fakultativ zu machen, so dass deutlich wird, dass das Eucharistie-
gebet aufs neue die Last der Verkiindigung des Glaubens triigt. In dhnli-
cher Weise konnte eine neue eucharistische Liturgie davon profitieren,
dass die Rubrik tiber die zeitliche Verwendung des Credo restriktiver ist
(z.B. Dreifaltigkeitssonntag, Weihnachten). Ein erster Schritt in eine
gute Richtung st die Verwendung des Apostolischen Glaubensbekennt-
nisses als eine Alternative zum Nizdno-Konstantinopolitanum, weil es
die Beziehung zwischen dem Taufglauben und seiner immer wieder voll-
zogenen Erneuerung in der Feier der Eucharistie deutlicher aufschei-
nen ldsst’.

* Vgl. hierzu und zum folgenden Jungmann, Missarum Sollemnia (wie Anm.4)
I 591-606.

’Vgl. hierzu aus dem «Toronto-Statement» der Vierten International Angli-
can Liturgical Consultation 1991: «Der grundiegende Ausdruck [des Taufglau-
bens] ist in der Versammlung aller Getauften um das Wort und den Tisch des
Herrn zu finden. Die Eucharistie ist das weitergehende Zeichen der Identitit, die
durch die Taufe gegeben wird; sie erfiillt das Ziel der Mitgliedschaft in der Kirche
durch die Speisung des ganzen Volkes Gottes in den eucharistischen Gaben als

134



Verinderliche Texte — Prisidialgebete

Ein Unterscheidungsmerkmal der alten lateinischen Liturgien (ro-
misch, spanisch, maildndisch usw.) war ithre Variabilitit je nach Tag und
liturgischer Zeit. Dies ergab einen reichhaltigen theologischen Aus-
druck fiir eine bestimmte Feier. Viele neue Liturgien bieten seit der je-
weils letzten Revision eine viel reichere Auswahl an Préfationen oder
anderen verdnderlichen Texten innerhalb des Eucharistiegebets als zu-
vor. Ausserdem wurde das Gebet iiber die Gaben am Ende der Berei-
tung des Tisches und der Gaben beibehalten. Andererseits wurde der
Gesang zur Brotbrechung, der eigentlich in dieselbe Kategorie gehort
wie andere, die gesungen werden, wihrend eine Handlung vollzogen
wird (Einzug, Bereitung des Tisches, Austeilung der Gaben usw.), be-
schriankt auf das Agnus Dei oder eine Paraphrase und auf den Gesang
aus Offenbarung 5, wohingegen eine betrichtliche Anzahl von Brotbre-
chungsgesidngen, den confractoria, je nach liturgischer Zeit aus der Ge-
schichte der Liturgie der Eucharistie und aus dem derzeitigen Gebrauch
in einigen anglikanischen Kirchen bekannt sind ™.

Heutzutage wird man die Frage stellen miissen, wie diese grosse Aus-
wahl der eucharistischen Versammlung zugute kommen kann durch
eine reichere liturgische Katechese. Aber man wird diese Auswahl auch
abwigen miissen gegen die Gefahren einer Liturgie, die einigen als
hochst klerikal(istisch) vorkommt.

Elemente der Privatfrommigkeit

Elemente der Privatfrommigkeit in der Liturgie kann man in zwei Kate-
gorien unterteilen: jene, die, wenn sie erst einmal Eingang gefunden ha-
ben in die Liturgie, zur tief verwurzelten Frommigkeit der Gldubigen ge-
héren, und jene, die ihren Eingang gefunden haben, weil sie eher didakti-
scher Natur sind. Bei den ersteren scheint eines der Baumstarkschen Ge-

den Instrumenten der Gnade und dem Ausdruck des gemeinsamen Glaubens, in
den alle hineingetauft wurden.» Growing in Newness of Life: Christian initiation
in Anglicanism today / hrsg. von David R. Holeton. Toronto, Ont.: The Anglican
Book Centre 1993, 242.

"Vel. Jungmann, Missarum Sollemnia (wie Anm.4) II 413-422; Guido Fuchs,
«Theologie der Eucharistie im Spiegel eucharistischer Gesédnge». In: Archiv fir
Liturgiewissenschaft 37 (1989) 323-325; [Episcopal Church.] The Book of Occa-
sional Services. New York: Church Hymnal Corp. 1979, 15-109.



setze liturgischer Entwicklung wirksam zu sein: Neuere Elemente tref-
fen bei ihrer Einfiihrung in die Liturgie auf erheblichen Widerstand:
wenn sie aber erst einmal Eingang gefunden haben, sind sie nur sechr
schwer wieder zu entfernen''. Beispiele hierfiir sind die ausfiihrliche Ein-
leitung vor dem Gebet iiber die Gaben in einem Dialog zwischen dem
Leiter / der Leiterin und der Versammlung («Betet, Briider und Schwe-
stern...»), die Rezitation eines (weiteren) Bussgebets vor der Austei-
lung der Gaben («Herr, ich bin nicht wiirdig ...»), die laute Rezitation ur-
spriinglich privater Gebete seitens des Leiters / der Leiterin vor und
nach der Kommunion (z.B. «Was wir mit dem Munde empfingen...»)
und die Entlassung einer jeden Gruppe nach der Austeilung der Gaben
mit einem biblischen Wort und/oder einem Friedenswunsch und/oder
dem Kreuzzeichen. All dies sind klassische Elemente der Privatfrom-
migkeit in dem Sinn, dass sie nichts zum Fortgang der Liturgie beitra-
gen, sondern Augenblicke fast privaten Gespriches zwischen der Einzel-
person und Gott ermoglichen. Fragen, die im Zusammenhang mit die-
sem Typ von Elementen der Privatfrommigkeit gestellt werden miissen,
beziehen sich auf das Mass, in dem sie die Liturgie nach innen kehren
und zu einem Akt individueller Frommigkeit machen, statt zu einer
Handlung der ganzen Versammlung*; ausserdem, ob es angemessen ist,
tiberhaupt Elemente der Privatfrommigkeit in der Liturgie zu haben,
statt diese den Strukturen von Wachstum und Verdnderung zu iiberlas-
sen, die ein Charakteristikum der Volksfrommigkeit selbst sind.

Die Frage nach didaktischen Elementen in der Liturgie stellt sich vol-
lig anders. Zwar sagt eine jede liturgische Handlung etwas Positives
oder Negatives aus, aber man muss unterscheiden zwischen dieser litur-
gischen Katechese, die man sich durch kontinuierliche Teilnahme an der
Liturgie erwirbt, und Texten, die in die Liturgie hineingebracht werden,
um die Gldubigen zu ermahnen, als ob sie sich dem Gewehrfeuer mund-
gerecht zugeschnittener didaktischer Ausspriiche zu stellen hétten.

" Anton Baumstark, «Das Gesetz der Erhaltung des Alten in liturgisch hoch-
wertiger Zeit». In: Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft 7 (1927) 23,

> Dies stellt eine Herausforderung allerersten Ranges an die liturgische Er-
neuerung dar: die Notwendigkeit, eine wirklich gemeinschaftliche liturgische
Frommigkeit zu entwickeln. Unseres Erachtens zutreffend hat vor kurzem Ge-
rard Sloyan geschrieben: «Welchen Fortschritt die Liturgische Bewegung auch
immer in den letzten 80 Jahren — oder 30 Jahren nach dem Konzil - gemacht hat,
si¢ hat nur eine kleine Delle auf der individualistischen Riistung des normalen Ka-
tholiken oder Protestanten hinterlassen kénnen.» («The Amen Corner». In:
Worship 69 [1995] 267-268.) Dies wird wohl auch fiir den durchschnittlichen Alt-
katholiken gelten.

136



Man wird Fragen dariiber stellen miissen, ob es angemessen ist, kurze
Schriftworte auszuwihlen, um eine bestimmte liturgische Handlung zu
rechtfertigen, z.B. die einleitenden Sdtze zum Friedensgruss, oder ob
man liturgische Handlungen so behandeln kann, als ob sie nicht in der
Lage seien. sich selbst auszulegen, so dass sie eines langatmigen Kom-
mentars bediirften. Diese Intellektualisierung der Liturgie unterschitzt
die Fihigkeit der Gldubigen, sich in die liturgische Handlung hineinzu-
begeben, es sei denn, man verkopfe sie, und sie ldsst die Frage gerecht-
fertigt erscheinen nach der Natur der liturgischen Handlung als ganzer.

Schluss

Wenn wir tiber die Gestalt der Eucharistie nachdenken, ist es wichtig,
dass wir uns daran erinnern, dass die Gestalt, die wir iberkommen ha-
ben, das Ergebnis von Evolution wie auch radikaler (oft willkiirlicher)
Reform ist. Wahrscheinlich werden verschiedene Elemente innerhalb
dieser Struktur sich auch weiterhin dndern und manchmal sogar ausser-
halb jeglicher Kontrolle sein (oder es zumindest scheinen). Zugleich
sind wir als Erben einer Liturgie, die das Ergebnis einer umfassenden,
manchmal radikalen und selbst willkiirlichen Reform ist, kaum in der
Lage zu behaupten, die Liturgie konne nicht nochmals einer radikalen
Reform unterworfen werden. Eine solche Reform muss aber ihr Auge
gerichtet halten auf das, was wir von der Entwicklung in der Vergangen-
heit wissen, und auf die funktionale und pastorale Dynamik hinter der
Gestalt der Liturgie. Wenn dieser Prozess einen Sinn hat, so besteht er
vermutlich darin, unsere Liturgie der Eucharistie so zu erncuern, dass
diese die volle, aktive und bewusste Teilnahme des Volkes Gottes in ei-
ner jeden eucharistischen Feier einbindet, so dass Gottes Volk aufgrund
der Erfahrung der koinonia ausgesandt wird, der Welt als Christen zu
dienen, da es durch die Eucharistie dazu ausgeriistet wurde. Zwar konn-
te dies wie ein erhabenes und entsprechend unerreichbares Ziel erschei-
nen; aber wenn wir unseren Blick auf weniger denn dieses richten, riskie-
ren wir, dass wir der Liturgie gestatten, zu einem historischen Freilicht-
museum zu verkommen oder — vielleicht noch schlimmer — zu blosser
Unterhaltung.

137



Anhang

Das folgende ist ein Versuch darzulegen, wie die Struktur der Liturgie
der Eucharistie heutzutage aussehen konnte, und einen Vorschlag zu
machen fiir die relative Bedeutung eines jeden Teils. Fiir das letztere ha-
ben wir einige der Kategorien entlehnt, die Emil Joseph Lengeling, der
bei der letzten Revision der romisch-katholischen Liturgie eine sehr ein-
flussreiche Rolle gespielt hat", in seiner Bewertung neuer Eucharistie-
gebete verwendet hat'®. Das Schema geht aus von der sonntédglichen Fei-
er der Eucharistie und unterliegt natiirlich betrdchtlicher Flexibilitit
und Schwankung, vor allem, wenn der Tag und der Kontext sich gegen-
tber der hier zugrundeliegenden Norm gedndert haben.

Die relative Bedeutung der strukturellen Teile der Eucharistie:

(1) Unentbehrlich

(2): Integral, aber nicht unentbehrlich

(3): Teile, die im Prinzip nicht ausgelassen werden, die aber je nach li-
turgischer Zeit eingeschriankt oder verandert werden konnen

(4): Teile, die iiberhaupt nicht notwendig sind, aber zeitweise hinzuge-
fligt werden kdnnen oder sogar wiinschenswert sind

I. Die Versammlung der Gemeinde
Lieder oder anderer musikalischer Ausdruck,

wihrend sich die Gemeinde versammelt (4)
Bussritus (4)
Gruss (1)
Lobgesang (1)
Kollekte/Eroffnungsgebet (1)
li. Die Verkiindigung des Wories
Erste Lesung (normalerweise AT) (1)
Antwortpsalm (1)
Zweite Lesung (normalerweise NT) (1)
Halleluja oder andere Evangeliums-Akklamation (2)
Evangelium (1)
Predigt oder Homilie (1)

¥ Vegl. Klemens Richier, <Emil Joseph Lengeling (1916-1986): <Forscher, Leh-
rer und Forderer des liturgischen Lebens der Kirche>». In: Archiv fir Liturgiewis-
senschaft 34 (1992) 159-162.

“ Emil Joseph Lengeling, «Le probleme de nouvelles pri¢res eucharistiques
dans la liturgie romaine». In: Questions liturgiques 53 (1972) 251-252.



Glaubensbekenntnis
Allgemeines Gebet («Flrbitten»)
Friedensgruss

ll1. Die Feier der Fucharistie
Bereitung des Tisches
Gebet iiber die Gaben
Die Grosse Danksagung
Einleitender Dialog
Verkiindigung
Danksagung
Sanctus
Einsetzungsworte
Anamnese / Darbringung
Bitte
Epiklese
Doxologie
Amen
Die Brechung des Brotes
Gebet des Herrn
Gesang zur Brotbrechung
Die Austeilung der Heiligen Gaben
Lied oder Lobgesang
Gebet nach der Kommunion

1V. Die Entlassung

Entlassung

Toronto/Kanada
Miinster/Westfalen

(3)
(1)
(1)

(1)
(4)
(1)

(1)
(1)
(3)
(1)
(2)
(1)

(1)

David R. Holeton
Thaddius A. Schnitker

139



	Die Erneuerung der Gestalt der eucharistischen Liturgie

