
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 3

Artikel: Die Erneuerung der Gestalt der eucharistischen Liturgie

Autor: Holeton, David R. / Schnitker, Thaddäus A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erneuerung der Gestalt der eucharistischen Liturgie

Einleitung

Viele Jahre des Mühens seitens der Liturgischen Kommission des Katholischen

Bistums der Altkatholiken in Deutschland wurden belohnt mit
der Veröffentlichung des Bandes Die Feier der Eucharistie, dem neuen
Buch für die Eucharistiefeier1. Dieses Buch nimmt einen würdigen Platz
ein unter vielen anderen, die in der jüngeren Vergangenheit das Licht
des Tages gesehen haben, seien sie anglikanischer oder altkatholischer
Provenienz. Die kommenden Jahre werden erweisen, ob das, was dieses

Buch an Struktur des eucharistischen Ritus und an zu singenden oder
sprechenden Texten bietet, überdauern wird. Die Feier der Eucharistie
im deutschen altkatholischen Bistum wird zweifelsohne durch dieses
Buch geformt. Seelsorgliche Erfahrung aufgrund dieser Feiern, neue
liturgische und theologische Einsichten und ökumenische Konvergenzen
werden aber nach einer gewissen Zeitspanne den Wunsch verstärken,
den Ritus einer weiteren Revision zu unterwerfen. Es ist ja eine
Binsenwahrheit, dass die nächste Revision in dem Augenblick beginnt, in dem
der neue Ritus veröffentlicht worden ist. Und dies ist auch gut und richtig

so, weil die Feier der Liturgie die Feier seitens einer lebendigen
Gemeinde ist, seitens einer Kirche, die sich nicht erlauben kann, auf ihrem
geistlichen Pilgerweg stillzustehen und sich zu weigern, sich den
Herausforderungen zu stellen.

Für die deutsche altkatholische Kirche ist diese Erfahrung, dass die
eucharistische Liturgie revidiert wird, die gleiche wie für viele andere
Kirchen, vor allem für die anglikanischen, die ihre nächsten Verwandten
sind und ihr am meisten am Herzen liegen, weil die deutsche Kirche und
die Kirchen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft volle sakramentale

Gemeinschaft miteinander haben. Deshalb mag es sich lohnen, einen
Blick zu werfen auf die Erfahrungen, die die anglikanischen Kirchen mit
ihren neuen Riten gesammelt haben, und auf die Wünsche bzw. Erfor-

1 Die Feier der Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland / für den gottesdienstlichen Gebrauch erarbeitet durch die liturgische

Kommission und hrsg. durch Bischof und Synodalvertretung. München:
Bremberger, 1995. Die gebundene Ausgabe und die Ringbuchausgabe sind völlig
identisch.

129



dcrnisse für die jeweils nächste Revision2, um so das Gespräch über die
Gestalt und die Texte des neuen eucharistischen Ritus anzuregen, der in
der deutschen altkatholischen Kirche verwendet wird.

Wenn man nach einigen Jahrzehnten sieht, was mit diesen Liturgien
in den anglikanischen Kirchen geschehen ist, so zeigt sich, dass dieselben

Schwierigkeiten, die für Reformer der Liturgie Anlass waren, die

neuen Texte zu erstellen, aufs neue auftauchen. Wer sich diese neuen
Texte nach zehn oder mehr Jahren anschaut, wird bemerken, dass

immer wieder eine Reihe von liturgischen «Weichstellen» (Roben Taft)
auftauchen und unsere Aufmerksamkeit erfordern. Diese gruppieren
sich um verschiedene Punkte in der Liturgie, die mehr als andere dafür
anfällig zu sein scheinen, dass sie sich in einem Prozess mehrschichtigen
Wachstums aufblähen. Die vielleicht deutlichsten «Weichstellen» sind
die Eröffnungs- und Schlussriten der Eucharistie wie auch der
Ausdruck der Busse und Umkehr (oft in Beziehung zum Austausch des Frie-
densgrusses). Weniger auffällig als «Weichstellen» und als Möglichkeiten

spontanen und nicht immer gesunden Wachstums sind der Ort und
die Verwendung des Glaubensbekenntnisses, die Anzahl der veränderlichen

Präsidialgebete (Kollekte oder Gebet des Tages, Gebet über die
Gaben. Gebet nach der Kommunion) sowie die Elemente, die man
vielleicht unter der Überschrift «Privatfrömmigkeit» zusammenfassen kann.

Bei der Betrachtung von Textfragen darf man nie aus dem Auge
verlieren, dass die Liturgie in einem grösseren Kontext steht. Die Antwort
auf die Frage: «Wer zelebriert?» kann nur lauten: Die ganze Kirche, die

von der versammelten Gemeinde am Ort vertreten und dargestellt wird,
ist die Zelebrantin der Eucharistie. Deshalb müssen Mitglieder der
versammelten Gemeinde ihren ihnen eigenen Dienst ausüben und dürfen
diese nicht einer einzigen Person überlassen. Wenn man die eucharisti-
sche Liturgie in diesem grösseren Kontext betrachtet, ist die Frage nach
der Gestalt ausserdem viel umfangreicher als die Frage nach den Texten;

dazu gehören dann die weiteren Felder der rituellen Handlung
(Körperhaltung, Gesten und andere Bewegungen) wie auch solche
Elemente wie Gesang und die Wirkung des liturgischen Raumes auf die

Gestaltung der Liturgie3.

: Vgl. Revising The Eucharist: Groundwork for the Anglican Communion /
hrsg. von David R. Holeton. Bramcote, Notts: Grove, 1994 (Alcuin/GROW Liturgical

Stud> 27).
3 Vgl. David R.Holeton und Charles Wallace, «Ceremonial, Ritual Gesture

and the Eucharist». In: Revising The Eucharist (wie Anm.2). S.41-42; David
Smart. «The Architectural Setting of the Eucharist». In: ebd.. 52-53.

130



In diesem Beitrag wollen wir uns darauf beschränken, einige Fragen
zu Problemen zu stellen, die Auswirkungen auf die Gestalt des Ritus
haben; danach bieten wir ein Schema, in dem wir versuchen werden, die
relative Bedeutung einiger dieser Elemente innerhalb der Gestalt der
Eucharistie als ganzer zu identifizieren. Wir wollen mit diesen Betrachtungen

keine Bewertung des neuen Altarbuchs geben oder belehren,
sondern zum Gespräch anregen, das die nächste Revision erleichtert, und
auf Stellen innerhalb der Feier hinweisen, die besondere Aufmerksamkeit

erfordern.
Ein zweiter Beitrag wird sich mit der Struktur des Eucharistiegebets

als Danksagung und Bitte beschäftigen und die Möglichkeit der Aufbau-

und Analysehilfe für die altkatholisch verantwortbare Gestalt dieses

zentralen Gebetes der Eucharistiefeier bieten.

Versainmlungs- und Entlassungsriten

Vielleicht gibt es keine anderen Elemente in der Eucharistie, die einem
solch starken organischen Wachstum unterworfen gewesen sind wie die

Riten zur Versammlung und Entlassung der Gemeinde4. Wenn man sie

auf ihre grundlegendsten Funktionen reduziert, ist der Sinn dieser Riten
sehr einfach. Der Eröffnungsritus muss die Menschen, die zusammengekommen

sind, zu einer Gemeinschaft vereinen und sie vorbereiten, auf
Gottes Wort zu hören und die Feier der Eucharistie mit zu vollziehen.
Nach dem Ende der Austeilung der heiligen Gaben und nach der

Danksagung für die Gabe, die Christus selbst ist und der Bitte, die Gaben mögen

Früchte bringen im Leben der Gläubigen, muss der Schlussritus die

Möglichkeit bieten, die Gemeinde in Gottes Welt zu entlassen, um als

Christen zu leben. Auf der Ebene der Funktion sind nur wenige Elemente

nötig, um diese Ziele zu erreichen. Für die Eröffnung ist wenig mehr
erforderlich als ein Gruss, den der Leiter / die Leiterin und der Rest der
Gemeinde austauschen, ein Lobgesang, um die ganze Versammlung in

dieser Bewegung zu einen, und Gebet - das eigentlich dem Leiter / der
Leiterin zukommt -, welches die Absichten dieser im Namen Christi
versammelten Gemeinde zusammenfasst und vor Gott trägt. Die neuen

4 Vgl. JosefAndreas Jungmann, Missarum Soliemnia: eine genetische Erkl. der
röm. Messe. - 2 Bde. 5.. verb.Aufl. Wien u.a.: Herder, 1962. 1 341-500 [Eröffnung];

II 529-576 [Entlassung]. Weitere Literaturangaben in: Hans Bernhard
Meyer, Eucharistie; Geschichte, Theologie. Pastoral. Regensburg: Pustet, 1989

(Gottesdienst der Kirche: Handbuch der Liturgicwiss. 4). 330-334.

131



«Gebete des Tages», die als eine Art Einleitungsgebet für die Verkündigung

des Wortes je nach Lesejahr dienen, sind in dieser Hinsicht einer
genaueren Prüfung zu unterziehen, und eine spätere Bewertung könnte
durchaus weniger positiv sein als die anfängliche Begeisterung glauben
macht oder die Verfasser erhofft haben5.

Der Schlussritus ist noch einfacher; seine Funktion kann wahrscheinlich

erzielt werden durch eine Entlassung.
Das neue Buch Die Feier der Eucharistie hatte dem Eröffnungsritus

seine eigenen Elemente hinzugefügt, wenn auch - dies muss den Mitgliedern

der Liturgischen Kommission als Lob gespendet werden - nicht in
dem Ausmass, in dem der heutige römisch-katholische Ritus der Eucharistie

weitere Elemente vorsieht, die leider an völlige Undurchschaubarkeit

und Schwatzhaftigkeit grenzen6. Eine Feier der Versöhnung kann
der Eröffnung vorausgehen, ein Psalm, Lied oder (Kyrie-)Gesang kann
den gesamten Ritus eröffnen (zumeist, wenn der Leiter / die Leiterin
[und andere, die eine liturgische Funktion ausüben,] den Altarraum
betreten). Nach dem liturgischen Gruss werden Kyrie und Gloria gesungen

(oder - noch schlimmer - abwechselnd zwischen dem Leiter / der
Leiterin und der Gemeinde rezitiert) statt eines einzigen Lobgesangs,
der genügen würde. Im Schlussritus wird die Gemeinde entlassen - aber
dann gebeten, noch zu bleiben und ein Lied zu singen, währenddessen
nur der Leiter / die Leiterin (und andere, die eine liturgische Funktion
ausgeübt haben) wirklich geht. Diese Hinzufügungen bewirken insgesamt,

dass der hauptsächliche Sinn dieser Elemente in der Gesamtgestalt

des eucharistischen Ritus zumindest verdunkelt wird.
Eine Frage, die zu Recht erhoben werden kann, ist die nach dem

Ausmass, in dem dies alles die Rolle der Ortsgemeinde formt, wenn sie ihren
Gottesdienst feiert, und ob dies alles instinktiv liturgischer Erhaltungsdrang

oder eine fundamentale liturgische «Weichsteile» ist. die sich der

Regulierung entzieht. Die Frage nach dem Rollenverständnis der
Ortsgemeinde ergibt weitere Fragen, die gestellt werden müssen, damit dieje-

5 Vgl. Jakob Baumgartner, «Neuschöpfungen sind erforderlich: Zum Problem
der Alternativorationen.» In: Liturgisches Jahrbuch 38 1988) 138-164. - Auf der
15.Tagung der Societas Liturgica. 14.-19. August 1995 in Dublin, wurde bekannt,
dass auch das völlig revidierte Messbuch für die Länder englischer Sprache
Alternativorationen je nach Lesejahr vorsieht. Aus dem anglikanischen Raum sind solche

bislang noch nicht bekannt.
6 Erste zaghafte Versuche einer Entrümpelung und besseren Transparenz bzw.

sinnvollerer Gestaltung bietet August Jilek, «Die Eröffnung der Messfeier:
Liturgie-theologische Überlegungen - Praktische Vorschläge für eine sinngerechte
und differenzierende Gestaltung». In: Liturgisches Jahrbuch 39 (1989) 127-154.

132



nigen, die verantwortlich sind für die Planung der liturgischen Feiern
einer Ortsgemeinde, dies im Kontext der grösseren kirchlichen Tradition
können. Wenn dies eine Frage instinktiven liturgischen Erhaltungsdranges

ist, wäre es wichtig, Gemeinden einige historische Informationen
über die Entwicklung dieser beiden Elemente der Liturgie zu bieten, die

heute oft die Rolle eines Liturgiemuseums für in der Vergangenheit
einst funktionale, jetzt aber oft nur mehr in Spuren erkennbare, Elemente

in der Liturgie gespielt hat. Wenn es eine Frage liturgischer «Weichstellen»

jenseits der Möglichkeit zur Regulierung ist: Sollen wir dann
jeglichen Versuch aufgeben, eine Ordnung in diese Elemente zu bringen
und unsere Aufmerksamkeit konzentrieren auf zentralere Elemente in

der Gesamtgestalt, wie zum Beispiel die Verkündigung des Wortes und
das Eucharistiegebet? Wir sind nicht willens, den letzteren Weg zu
beschreiten. aber wir sind der Überzeugung, dass man zwar ein stringentes
Argument für eine «funktionale» Gestalt dieser Elemente bilden kann,
diese aber doch diejenigen Elemente in der Liturgie sind, die am schwierigsten

in eine gewisse Ordnung gebracht werden können.

Bussriten

Die unterschiedlichen Möglichkeiten, Busse und Versöhnung
auszudrücken, sollten nicht vergessen werden. Dazu gehört auch die Tatsache,

dass gewisse Ausdrucksmöglichkeiten für die Busse in geprägten
Zeiten des Liturgischen Jahres passend und angemessen oder eben
unpassend und unangemessen sind7.

Glaubensbekenntnis

Der wichtigste Ort für die Verkündigung des Glaubens der eucharisti-
schen Versammlung ist das Eucharistiegebet. Die früheste Verwendung
einer Glaubensformel in der Liturgie ist der Kontext der Taufe. Die
Einführung eines Glaubensbekenntnisses in die eucharistische Liturgie ist
ein späteres Phänomen und steht im Zusammenhang sowohl mit dem

7 Vgl. Andreas Heinz, «Die deutsche Sondertradition für einen Bussritus der
Gemeinde in der Messe». In: Liturgisches Jahrbuch 28 (1978) 199-214; ders.,
«Ein anderer Ort für den Bussritus: Überlegungen zum Eröffnungsteil des Ordo
Missae». In: ebd. 40 1990) 109-119: David R. Holeton. .<Penance and the Eucharist».

In: Revising The Eucharist (wie Anm.2), 39-40.

133



Phänomen der stillen Rezitation des Eucharistiegebets und - mancherorts

- mit den grossen christologischen Streitigkeiten14. Der Ort des Credo

in der Liturgie ändert sich auch in der Stellung und Form. Im
römischen Ritus und seinen Abkömmlingen wurde und wird das Nizäno-
Konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis nach dem Evangelium
rezitiert (vor oder nach der Predigt/Homilie). In einigen Riten wird es

ebenso vor oder nach dem Friedensgruss verwendet, und in anderen
während der Bereitung der Gaben, in wiederum anderen direkt vor der

Austeilung der Kommunion. In verschiedenen Riten wurde das am Ort
verwendete Taufbekenntnis anstelle des Nizänums in den eucharisti-
schen Ritus eingeführt.

Heute scheinen die Verwendung des Glaubensbekenntnisses, seine

Stellung in der Liturgie und die Körperhaltungen, die es an vielen Orten
begleiten, ein Zentrum in der Gestalt der Liturgie als ganzer zu sein.

Man wird Fragen darüber stellen müssen, ob dies angemessen ist, da das

Eucharistiegebet jetzt wieder ein herausragender Ort für die Verkündigung

des Glaubens der Versammlung ist. Ausserdem sind die vielen neuen

Versionen des Eucharistiegebets theologisch so reichhaltig, dass sie

den Glauben der Kirche klar und unmissverständlich verkünden. Zwar
ist es unwahrscheinlich, dass Altkatholiken den Wunsch äussern werden.

sie möchten sich von der Tradition lossagen, die das Credo in enge
Nachbarschaft zur Verkündigung des Wortes stellt: aber sie könnten
doch durchaus dafür plädieren, die Verwendung des Glaubensbekenntnisses

fakultativ zu machen, so dass deutlich wird, dass das Eucharistiegebet

aufs neue die Last der Verkündigung des Glaubens trägt. In ähnlicher

Weise könnte eine neue eucharistische Liturgie davon profitieren,
dass die Rubrik über die zeitliche Verwendung des Credo restriktiver ist

(z.B. Dreifaltigkeitssonntag, Weihnachten). Ein erster Schritt in eine

gute Richtung ist die Verwendung des Apostolischen Glaubensbekenntnisses

als eine Alternative zum Nizäno-Konstantinopolitanum, weil es

die Beziehung zwischen dem Taufglauben und seiner immer wieder
vollzogenen Erneuerung in der Feier der Eucharistie deutlicher aufscheinen

lässt".

s Vgl. hierzu und zum folgenden Jungmann, Missarum Sollemnia (wie Anm.4)
I 591-606.

''Vgl. hierzu aus dem «Toronto-Statement» der Vierten International Anglican

Liturgical Consultation 1991: «Der grundlegende Ausdruck [des Taufglaubens]

ist in der Versammlung aller Getauften um das Wort und den Tisch des

Herrn zu finden. Die Eucharistie ist das weitergehende Zeichen der Identität, die
durch die Taufe gegeben wird; sie erfüllt das Ziel der Mitgliedschaft in der Kirche
durch die Speisung des ganzen Volkes Gottes in den eucharistischen Gaben als

134



Veränderliche Texte - Präsidialgebete

Ein Unterscheidungsmerkmal der alten lateinischen Liturgien
(römisch. spanisch, mailändisch usw.) war ihre Variabilität je nach Tag und

liturgischer Zeit. Dies ergab einen reichhaltigen theologischen
Ausdruck für eine bestimmte Feier. Viele neue Liturgien bieten seit der
jeweils letzten Revision eine viel reichere Auswahl an Präfationen oder
anderen veränderlichen Texten innerhalb des Eucharistiegebets als

zuvor. Ausserdem wurde das Gebet über die Gaben am Ende der Bereitung

des Tisches und der Gaben beibehalten. Andererseits wurde der
Gesang zur Brotbrechung, der eigentlich in dieselbe Kategorie gehört
wie andere, die gesungen werden, während eine Handlung vollzogen
wird (Einzug, Bereitung des Tisches. Austeilung der Gaben usw.),
beschränkt auf das Agnus Dei oder eine Paraphrase und auf den Gesang

aus Offenbarung 5, wohingegen eine beträchtliche Anzahl von
Brotbrechungsgesängen, den confractoria, je nach liturgischer Zeit aus der
Geschichte der Liturgie der Eucharistie und aus dem derzeitigen Gebrauch
in einigen anglikanischen Kirchen bekannt sind1".

Heutzutage wird man die Frage stellen müssen, wie diese grosse
Auswahl der eucharistischen Versammlung zugute kommen kann durch
eine reichere liturgische Katechese. Aber man wird diese Auswahl auch

abwägen müssen gegen die Gefahren einer Liturgie, die einigen als

höchst klerikal(istisch) vorkommt.

Elemente der Privatfrömmigkeit

Elemente der Privatfrömmigkeit in der Liturgie kann man in zwei
Kategorien unterteilen: jene. die. wenn sie erst einmal Eingang gefunden
haben in die Liturgie, zur tief verwurzelten Frömmigkeit der Gläubigen
gehören, und jene, die ihren Eingang gefunden haben, weil sie eher didaktischer

Natur sind. Bei den ersteren scheint eines der Baumstarkochen Ge¬

ilen Instrumenten der Gnade und dem Ausdruck des gemeinsamen Glaubens, in
den alle hineingetauft wurden.» Growing in Newness of Life: Christian initiation
in Anglicanism today / hrsg. von David R. Holeton. Toronto. Ont.: The Anglican
Book Centre 1993, 242.

10 Vgl. Jungmann, Missarum Sollemnia (wie Anm.4) II 413-422; Guido Fuchs,

«Theologie der Eucharistie im Spiegel eucharistischer Gesänge». In: Archiv für
Liturgiewissenschaft 31 (1989) 323-325: [Episcopal Church.] The Book of Occasional

Services. New York: Church Hymnal Corp. 1979. 15-19.

135



setze liturgischer Entwicklung wirksam zu sein: Neuere Elemente treffen

bei ihrer Einführung in die Liturgie auf erheblichen Widerstand;
wenn sie aber erst einmal Eingang gefunden haben, sind sie nur sehr
schwer wieder zu entfernen". Beispiele hierfür sind die ausführliche
Einleitung vor dem Gebet über die Gaben in einem Dialog zwischen dem
Leiter / der Leiterin und der Versammlung («Betet, Brüder und
Schwestern...»), die Rezitation eines (weiteren) Bussgebets vor der Austeilung

der Gaben («Herr, ich bin nicht würdig...»), die laute Rezitation
ursprünglich privater Gebete seitens des Leiters / der Leiterin vor und
nach der Kommunion (z.B. «Was wir mit dem Munde empfingen...»)
und die Entlassung einer jeden Gruppe nach der Austeilung der Gaben
mit einem biblischen Wort und/oder einem Friedenswunsch und/oder
dem Kreuzzeichen. All dies sind klassische Elemente der Privatfrömmigkeit

in dem Sinn, dass sie nichts zum Fortgang der Liturgie beitragen,

sondern Augenblicke fast privaten Gespräches zwischen der Einzelperson

und Gott ermöglichen. Fragen, die im Zusammenhang mit
diesem Typ von Elementen der Privatfrömmigkeit gestellt werden müssen,
beziehen sich auf das Mass, in dem sie die Liturgie nach innen kehren
und zu einem Akt individueller Frömmigkeit machen, statt zu einer
Handlung der ganzen Versammlung12; ausserdem, ob es angemessen ist,

überhaupt Elemente der Privatfrömmigkeit in der Liturgie zu haben,
statt diese den Strukturen von Wachstum und Veränderung zu überlassen,

die ein Charakteristikum der Volksfrömmigkeit selbst sind.
Die Frage nach didaktischen Elementen in der Liturgie stellt sich völlig

anders. Zwar sagt eine jede liturgische Handlung etwas Positives
oder Negatives aus, aber man muss unterscheiden zwischen dieser
liturgischen Katechese, die man sich durch kontinuierliche Teilnahme an der

Liturgie erwirbt, und Texten, die in die Liturgie hineingebracht werden,
um die Gläubigen zu ermahnen, als ob sie sich dem Gewehrfeuer
mundgerecht zugeschnittener didaktischer Aussprüche zu stellen hätten.

11 Anion Baumstark, «Das Gesetz der Erhaltung des Alten in liturgisch
hochwertiger Zeit». In: Jahrbuch für Liturgiewissenschaft 7 (1927) 23.

12 Dies stellt eine Herausforderung allerersten Ranges an die liturgische
Erneuerung dar: die Notwendigkeit, eine wirklich gemeinschaftliche liturgische
Frömmigkeit zu entwickeln. Unseres Erachtens zutreffend hat vor kurzem
Gerard Sloyan geschrieben: «Welchen Fortschritt die Liturgische Bewegung auch
immer in den letzten 80 Jahren - oder 30 Jahren nach dem Konzil - gemacht hat,
sie hat nur eine kleine Delle auf der individualistischen Rüstung des normalen
Katholiken oder Protestanten hinterlassen können.» («The Amen Corner». In:

Worship 69 [1995] 267-268.) Dies wird wohl auch für den durchschnittlichen
Altkatholiken gelten.

136



Man wird Fragen darüber stellen müssen, ob es angemessen ist, kurze
Schriftworte auszuwählen, um eine bestimmte liturgische Handlung zu

rechtfertigen, z.B. die einleitenden Sätze zum Friedensgruss, oder ob

man liturgische Handlungen so behandeln kann, als ob sie nicht in der

Lage seien, sich selbst auszulegen, so dass sie eines langatmigen
Kommentars bedürften. Diese Intellektualisierung der Liturgie unterschätzt
die Fähigkeit der Gläubigen, sich in die liturgische Handlung hineinzubegeben,

es sei denn, man verkopfe sie, und sie lässt die Frage gerechtfertigt

erscheinen nach der Natur der liturgischen Handlung als ganzer.

Schluss

Wenn wir über die Gestalt der Eucharistie nachdenken, ist es wichtig,
dass wir uns daran erinnern, dass die Gestalt, die wir überkommen
haben, das Ergebnis von Evolution wie auch radikaler (oft willkürlicher)
Reform ist. Wahrscheinlich werden verschiedene Elemente innerhalb
dieser Struktur sich auch weiterhin ändern und manchmal sogar ausserhalb

jeglicher Kontrolle sein (oder es zumindest scheinen). Zugleich
sind wir als Erben einer Liturgie, die das Ergebnis einer umfassenden,
manchmal radikalen und selbst willkürlichen Reform ist, kaum in der

Lage zu behaupten, die Liturgie könne nicht nochmals einer radikalen
Reform unterworfen werden. Eine solche Reform muss aber ihr Auge
gerichtet halten auf das, was wir von der Entwicklung in der Vergangenheit

wissen, und auf die funktionale und pastorale Dynamik hinter der
Gestalt der Liturgie. Wenn dieser Prozess einen Sinn hat, so besteht er
vermutlich darin, unsere Liturgie der Eucharistie so zu erneuern, dass

diese die volle, aktive und bewusste Teilnahme des Volkes Gottes in
einer jeden eucharistischen Feier einbindet, so dass Gottes Volk aufgrund
der Erfahrung der koinonia ausgesandt wird, der Welt als Christen zu
dienen, da es durch die Eucharistie dazu ausgerüstet wurde. Zwar könnte

dies wie ein erhabenes und entsprechend unerreichbares Ziel erscheinen;

aber wenn wir unseren Blick auf weniger denn dieses richten, riskieren

wir, dass wir der Liturgie gestatten, zu einem historischen Freilichtmuseum

zu verkommen oder - vielleicht noch schlimmer - zu blosser

Unterhaltung.

137



Anhang

Das folgende ist ein Versuch darzulegen, wie die Struktur der Liturgie
der Eucharistie heutzutage aussehen könnte, und einen Vorschlag zu
machen für die relative Bedeutung eines jeden Teils. Für das letztere
haben wir einige der Kategorien entlehnt, die Emil Joseph Lengeling, der
bei der letzten Revision der römisch-katholischen Liturgie eine sehr
einflussreiche Rolle gespielt hat13, in seiner Bewertung neuer Eucharistiegebete

verwendet hatl4. Das Schema geht aus von der sonntäglichen Feier

der Eucharistie und unterliegt natürlich beträchtlicher Flexibilität
und Schwankung, vor allem, wenn der Tag und der Kontext sich gegenüber

der hier zugrundeliegenden Norm geändert haben.

Die relative Bedeutung der strukturellen Teile der Eucharistie:
(1): Unentbehrlich
(2): Integral, aber nicht unentbehrlich
(3): Teile, die im Prinzip nicht ausgelassen werden, die aber je nach li¬

turgischer Zeit eingeschränkt oder verändert werden können
(4): Teile, die überhaupt nicht notwendig sind, aber zeitweise hinzuge¬

fügt werden können oder sogar wünschenswert sind

I. Die Versammlung der Gemeinde
Lieder oder anderer musikalischer Ausdruck,

während sich die Gemeinde versammelt (4)
Bussritus (4)
Gruss 1

Lobgesang (1)
Kollekte/Eröffnungsgebet 1

Ii. Die Verkündigung des Wortes

Erste Lesung (normalerweise AT) (1)

Antwortpsalm (1)
Zweite Lesung (normalerweise NT) (1)

Halleluja oder andere Evangeliums-Akklamation (2)

Evangelium (1)

Predigt oder Homilie 1

13 Vgl. Klemens Richter, «Emil Joseph Lengeling (1916-1986): <Forscher, Lehrer

und Förderer des liturgischen Lebens der Kirche»». In: Archiv für Liturgiewissenschaft

34 1992) 159-162.
14 Emil Joseph Lengeling, «Le problème de nouvelles prières eucharistiques

dans la liturgie romaine». In: Questions liturgiques 53 1972) 251-252.

138



Glaubensbekenntnis
Allgemeines Gebet («Fürbitten»)
Friedensgruss

(3)
(1)
(1)

III. Die Feier der Eucharistie

Bereitung des Tisches (1)
(4)
(1)

Gebet über die Gaben
Die Grosse Danksagung

Einleitender Dialog
Verkündigung

Danksagung
Sanctus

Einsetzungsworte
Anamnese / Darbringung

Bitte
Epiklese

Doxologie
Amen

Die Brechung des Brotes (1)
Gebet des Flerrn (1)
Gesang zur Brotbrechung (3)

Die Austeilung der Fleiligen Gaben (1)
Lied oder Lobgesang (2)
Gebet nach der Kommunion (1)

IV. Die Entlassung
Entlassung (1)

Toronto/Kanada David R. Holeton
Münster/Westfalen Thaddäus A. Schnitker

139


	Die Erneuerung der Gestalt der eucharistischen Liturgie

