
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 2

Artikel: Katholizismus und Demokratie

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholizismus und Demokratie

Überlegungen eines Christkatholiken im Blick auf seine Kirche *

Wie würde ein Christkatholik reagieren, wenn er aufgefordert würde,
sich spontan zum Verhältnis «Katholizismus-Demokratie» zu äussern?

Ich vermute, er würde zunächst einmal zögern. Warum? Weil er nicht
recht wüsste, ob er nun etwas sagen solle, was mit der römisch-katholischen

Kirche zusammenhängt. Beim Stichwort «Katholizismus» käme
nämlich vermutlich zum Zug, dass der hier vorausgesetzte typische
Christkatholik das weitherum herrschende Kriterium, was katholische
Kirche primär konstituiere, internalisiert hat, nämlich die formelle
Gemeinschaft mit dem Papst als dem hierarchischen Oberhaupt der Kirche.

Eben darum würde er wahrscheinlich nicht spontan und selbstverständlich

seine eigene Kirche mit dem Begriff «Katholizismus»
zusammenbringen. Diese Haltung reflektiert zwar nicht das offizielle altkatholische

Selbstverständnis, die katholische Kirche des Westens zu
repräsentieren, die in Kontinuität steht mit der ungeteilten Kirche des ersten
Jahrtausends, wo der päpstliche Primat noch nicht zu einem das kirchliche

Leben weithin bestimmenden Zentralismus geführt hat. Aber diese

Haltung ist verbreitet, was man immer wieder zur Kenntnis nehmen

muss.
Würde dieselbe Frage dahingehend präzisiert, es sei zum Verhältnis

Christkatholizismus-Demokratie Stellung zu nehmen, so würde der
idealtypische Christkatholik wohl der Meinung sein, es sei ein Charakteristikum

der christkatholischen Kirche, dass sie demokratisch aufgebaut
sei. Wahrscheinlich würde er zur Illustration weniger auf seine Kirchgemeinde

als auf die Nationalsynode hinweisen: denn hier würden
Entscheidungen aufgrund von gemeinsamen Beratungen der delegierten
Laien und der Geistlichen und von Abstimmungen nach dem Mehrheitsprinzip

zustande kommen.

* Es handelt sich um die deutsche Fassung eines französisch gehaltenen
Vortrags auf dem Colloque «Catholicisme et Démocratie», das am 12. März 1994 in

Genf imRahmen der Feierlichkeiten zur 120. Wiederkehr der Konstituierung der
Eglise catholique-nationale de Genève, also der christkatholischen Kirche im
Kanton Genf, organisiert wurde. Siehe jetzt Jean-Biaise Feilay/Olivier Fatio/Vic-
tor Conzemius/Urs von Arx, Catholicisme et Démocratie au 19e siècle à Genève
et en Suisse, Genève (Editions catholiques-chrétiennes - collection romande)
1966.

SVFK Schweizerischer Verein freisinniger Katholiken (Association suisse
des catholiques libéraux).

80



In der Tat scheint mir die Nationalsynode als ein Kennzeichen
christkatholischer Kirchlichkeit ein geeigneter Brennpunkt für einige Überlegungen

zum Thema dieses Kolloquiums zu sein. Ausgangspunkt der
Überlegungen sind einige historische Sondierungen.

Mit dieser Zielsetzung habe ich schon eine Eingrenzung der mit dem
Thema gegebenen möglichen Perspektiven vorgenommen. Ich interessiere

mich hier nicht für die Einstellung repräsentativer Christkatholiken

der ersten oder der gegenwärtigen Generation zur Demokratie als

Staatsform. Nur soviel sei gesagt: die geistigen Schöpfer der Verfassung
der christkatholischen Kirche vom Jahre 1875, mit der eine ja vorhandene

katholische Kirchlichkeit neugestaltet werden sollte, hatten keine

Berührungsängste vor einem demokratischen Staatswesen, für das die
Souveränität des Volkes und Mechanismen des Machtwechsels oder der
Machtkontrolle konstituierende Elemente bilden. Darüber hinaus ist zu

beachten, dass die Jahre 1871-1876, in welche die Entstehung der
christkatholischen Kirche fällt, für viele Schweizer Kantone einen eben erfolgten

Ausbau der Volksrechte (Initiative, Referendum, Veto) bezeugen.
Freilich ist die dahinterstehende sog. Demokratische Bewegung der
1860er Jahre nicht einseitig von (jüngeren) liberalen oder radikalen
Kreisen getragen und von ihrem aufklärerischen Ethos bestimmt, wie

neuere Forschungen klarstellen; ihre Wurzeln reichen in der Schweiz

vor die Zeit der Revolution, und sie konnte je nach Umständen auch

von konservativen Gruppen unterstützt oder initiiert werden1.

1 Vgl. Peter Gilg, Die Entstehung der demokratischen Bewegung und die soziale

Frage, Diss. Bern, Affoltern a.A. 1951; Martin Schaffner, Die demokratische
Bewegung der 1860er Jahre. Beschreibung und Erklärung der Zürcher Volksbewegung

von 1867, Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft 146, Basel 1982;
Thomas Wallner, Geschichte des Kantons Solothurn 1831-1914. Verfassung -
Politik - Kirche, Solothurnische Geschichte 4/1, Solothurn 1992,141-160, 185-221.

Von den Führern der Demokratischen Bewegung innerhalb des solothurni-
schen Liberalismus - der «Roten» - waren Simon Kaiser (1828-1898) als Präsident

des Zentralkomitees des «Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken»

[hiernach abgekürzt: SVFK] und Wilhelm Vigier (1823-1886) als Präsident
der Diözesankonferenz an der Redaktion eines Entwurfs der christkatholischen
Kirchenverfassung (Frühjahr 1873) beteiligt, ebenso aber von den «Grauen»
Albert Brosi (1836-1911) und Leo Weber (1841-1935). Der am 19. Mai 1872 vereinbarte

Zusammenschluss der vorher einander bekämpfenden «Roten» und «Grauen»

ist als «Langenthaler Bleiche» in die Geschichte eingegangen; vgl. dazu Karl
H.Flatt, 150 Jahre Solothurner Freisinn. Sein Weg durch die Geschichte
1830-1980, Solothurn 1981,95-110.

Der Name «freisinnig» wurde wohl gewählt, weil er verschiedene Gruppierungen
des liberalen und radikalen politischen Spektrums zusammenfassen konnte;

81



Im Hinblick auf das öffentliche Gemeinwesen konnten also in der
Schweiz radikale und konservative Katholiken eine positive Einstellung
zur Demokratie aufweisen - und dies in Abweichung von der herrschenden

kurialistischen und ultramontanen Doktrin der katholischen
Kirche, wie sie viele, an vorrevolutionären Zuständen orientierte päpstliche

Verlautbarungen bis in unser Jahrhundert bestimmte2. Eine andere

Frage war aber, inwieweit Demokratie auch das innerkirchliche Leben
prägen sollte. Diese Frage konnte man im uneinheitlichen Spektrum
des Katholizismus des 19. Jahrhunderts nicht sine ira et studio erörtern.

Von den Männern, die hinter der christkatholischen Kirche standen,
wurde diese Frage in bejahender Weise beantwortet, freilich für eine Kir-

jedenfalls bezeichnete er im Kanton Solothurn in den frühen 1870er Jahren
zunehmend die «Roten» und die «Grauen» unabhängig ihrer allfälligen Differenzen

als zur selben organisierten Gruppierung des Liberalismus gehörig. Dabei
wurde das Zusammenrücken auch durch die Wahrnehmung eines geschlossener
auftretenden konservativen bzw. ultramontanen Gegners beschleunigt. Das ist
als Hintergrund der Namengebung «freisinnige Katholiken» im Sommer 1871 in

Anschlag zu bringen, wo m. W. einer der frühesten Belege für das Adjektiv
«freisinnig» als offizielle Gruppenbezeichnung vorliegt.

2 Albert Gnägi, Kirche und Demokratie. Ein dogmengeschichtlicher Überblick

über das grundsätzliche Verhältnis der katholischen Kirche zur demokratischen

Staatsform, Zürich 1970. Der Autor beleuchtet die Einstellung des
römisch-katholischen Lehramtes zur Demokratie im Licht von kirchlichen Stellungnahmen

zur Lehre von der Volkssouveränität und zur Glaubens- und Gewissensfreiheit

(einem unabdingbaren Element des demokratischen Staates angesichts
der neuzeitlichen konfessionellen Gespaltenheit im westlichen Europa); er sieht
erst beim 2. Vatikanischen Konzil eine uneingeschränkt positive Bewertung der
Demokratie, wo diese also nicht mehr das kleinere Übel gegenüber noch schlimmeren

staatlichen Zuständen ist, die an sich denkbar sind und die es zu verhindern

gilt.
Andere Einschätzungen der Demokratie im Raum des (französischen)

Katholizismus, als wie sie in den päpstlichen Verlautbarungen zu finden sind, dokumentiert

Hans Maier, Revolution und Kirche. Zur Frühgeschichte der christlichen
Demokratie, Freiburg 51988.

Zur Einschätzung der früheren und der jetzigen römisch-katholischen
Haltung gegenüber dem Postulat der Glaubens- und Gewissensfreiheit vgl. einerseits

Walter Kasper, Wahrheit und Freiheit. Die «Erklärung über die Religionsfreiheit»

des II. Vatikanischen Konzils, SHAW, Heidelberg 1988; andererseits
Ernst-Wolfgang Böckenförde, Religionsfreiheit. Die Kirche in der modernen
Welt, Schriften zu Staat-Gesellschaft-Kirche 3, Freiburg 1990.

Zur Situation in der Schweiz: Peter Karlen, Das Grundrecht der Religionsfreiheit
in der Schweiz, Zürich 1988; Ueli Friedrich, Kirchen und Glaubensgemeinschaften

im pluralistischen Staat. Zur Bedeutung der Religionsfreiheit im
schweizerischen Staatskirchenrecht, Bern 1993.

82



che, die mit dem Faktum des Schismas mit Rom konfrontiert war - ein
Schisma allerdings, das die besten als kirchlich-religiös motivierte und

theologisch-historisch abgestützte Gewissensentscheidung zu
verantworten bereit waren.

Ich zitiere nun zuerst einige Äusserungen aus programmatischen
Schriften, die zeitlich und sachlich in den Entstehungsprozess der
christkatholischen Kirche gehören. Sie stammen von Exponenten des sog.
«Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken» (SVFK), als welcher
sich ein am 18. September 1871 in Solothurn versammelter Schweizerischer

Katholikenkongress konstituierte. Dieser Verein bestand aus
zahlreichen Ortsgruppen radikaler Katholiken, die von der Dogmatisierung
der Lehrunfehlbarkeit des Papstes aufgeschreckt waren, nicht zuletzt
weil sie diese im Licht des 1864 veröffentlichten Syllabus lasen: darin hatte

Pius IX. neben anderem die Voraussetzungen und Errungenschaften
des demokratischen Staatswesens verurteilt. Die Delegiertenversammlung

(DV) des SVFK war die Vorläuferin der Nationalsynode der Christ-
katholischen Kirche der Schweiz.

Die 2. DV des SVFK am 1. Dezember 1872 ist als «Oltner Tag» in die

Geschichte eingegangen. Es wurden Resolutionen gutgeheissen, die aus

der Feder des in Bern lehrenden Juristen Prof. Walter Munzinger
(1830-1873) stammen. Munzinger ist bis zu seinem frühen Tod im April
1873 eindeutig die führende Stimme, die die diffusen weltanschaulichen
und politischen Proteste gegen die als staatsgefährdend betrachteten

Papstdogmen des 1. Vatikanischen Konzils von 1870 auf kirchlich-religiöses

Gebiet lenken wollte. Mit anderen Worten: er plädierte für die

Bildung von Gemeinden mit regelmässiger Seelsorge. Die erste Resolution

lautet: «Der schweizerische Verein freisinniger Katholiken stellt
sich zur Aufgabe die Organisation des Widerstandes gegen die neue
Glaubenslehre der Unfehlbarkeit des päpstlichen Lehramtes und die

Herbeiführung einer kräftigen Reform in der katholischen Kirche, welche

die heutigen Missbräuche und Gebrechen heben und insbesondere
die berechtigten Ansprüche des katholischen Volkes und Theilnahme
an der Leitung der kirchlichen Angelegenheiten erfüllen soll.»3

3 Bericht und Vorschlag betreffend eine Verfassung der christkatholischen Kirche

der Schweiz nebst einem die wichtigsten Vereinsbeschlüsse enthaltenden
Anhang. Vorlage des Centralkomitee's an die Delegierten des Schweizerischen Vereins

freisinniger Katholiken, Solothurn 1874, 49. Besser greifbar ist der Text in:
Emil Friedberg, Aktenstücke die altkatholische Bewegung betreffend mit einem
Grundriss der Geschichte derselben. Zugleich als Fortsetzung und Ergänzung
der «Sammlung der Aktenstücke zum ersten vatikanischen Concil», Tübingen
1876. 504.

83



Ich hebe hervor die Stichworte «Widerstand», «Reform in der katholischen

Kirche» sowie «Theilnahme an der Leitung der kirchlichen
Angelegenheiten»4.

Ein weiteres Zitat aus einer Resolution aus dem Sommer 1873. In
jenen Monaten bekam die zögerlich voranschreitende altkatholische oder
christkatholische Bewegung, wie sie sich bald nennen sollte, neuen
Schwung durch das Drängen von Vertretern der entstehenden Eglise
catholique nationale de Genève auf eine Bischofswahl; diese hatten inzwischen

den Kontakt mit Deutschweizer Gesinnungsgenossen intensiviert.

Redaktoren des Textes sind der aargauische Landammann Augustin

Keller (1805-1883), der Oltner Verleger und Herausgeber des

Organs der Bewegung (Katholische Blätter), Peter Dietschi (1830-1907),
und der von Munzinger als Pfarrer nach Ölten geholte Eduard Herzog
(1841-1924), der spätere erste christkatholische Bischof. «In Rückkehr
zur alten apostolischen Kirche und zugleich entsprechend dem Geiste
unserer republikanisch bürgerlichen Institutionen wird die Kirchenverfassung

der Altkatholiken in der Schweiz auf rein demokratischer
Grundlage in der Gemeinde basirt, und sodann mit Anwendung des

Repräsentativsystems in höheren Synodalorganen ausgebaut werden, welche

zur Bewahrung der Einheit, sowie zur Leitung und zeitgemässen
Fortbildung des Ganzen berufen sind.»5

4 Die Wendung rezipiert, mit einer charakteristischen Erweiterung
(«Leitung»), einen Abschnitt des «Programms des Katholiken-Congresses in
München» vom 22.-24.September 1871, das ein theologisch reflektiertes Basisdokument

des Altkatholizismus bis heute geblieben ist: «III. Wir erstreben unter
Mitwirkung der theologischen und canonistischen Wissenschaft eine Reform in der
Kirche, welche im Geiste der alten Kirche die heutigen Gebrechen und Missbräuche

heben und insbesondere die berechtigten Wünsche des katholischen Volks
auf verfassungsmässig geregelte Theilnahme an den kirchlichen Angelegenheiten

erfüllen werde, - wobei, unbeschadet der kirchlichen Einheit in der Lehre,
die nationalen Anschauungen und Bedürfnisse Berücksichtigung finden
können.» Vgl. Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholicismus. Geschichte seiner

Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland,
Giessen 1887 (Nachdruck Aalen 1965) 23; ebenfalls in: Urs Küry, Die altkatholische

Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, Kirchen der Welt 3,

ergänzte und mit einem Nachtrag versehene 2. Auflage hg. von Christian Oeyen,
Stuttgart 1978 31982) 451.

5 Bericht (Fn.3), 55; Friedberg (Fn.3), 507. Französische Übersetzung in: Le
Catholique suisse 1 (1873/74) Nr.5 vom 6.September 1873, S. 1.

Vgl. auch die - ohne Namensnennung - von Walter Munzinger geschriebenen
drei Beiträge unter dem Titel «Was wir wollen» in den ersten drei Nummern der
vom lS.Januar 1873 an in Ölten erscheinenden «Katholischen Blättern»; «Wir
wollen daher, dass die Gemeinden, in denen das christliche Volk am unmittelbar-

84



Ich halte fest: Rekurs auf die ecclesia primitiva, Behauptung einer

Strukturanalogie zwischen apostolischer Kirche und einheimischer
republikanischer Tradition, Aufbau einer Kirchenstruktur von unten,
Wahrnehmung der Aufgabe, kirchliche Einheit aufrechtzuerhalten,
durch eine Synode.

Ein drittes Zitat entnehme ich der «Verfassung der christkatholischen
Kirche der Schweiz»; sie entstand im Jahre 1874 aufgrund von Entwürfen,

die Eduard Herzog und ein Genfer Komitee (darunter wohl die
Politiker Marc Héridier [1840-1919] und Alexandre Gavard [1845-1898]) im
März einer Redaktionsgruppe vorgelegt hatten, und sie ist das Ergebnis
von Beratungen im Schoss der Delegierten des SVFK im Juni und im
September. Sie wurde am 14. Juni 1875 vom selben Gremium in Kraft
gesetzt, das sich mit diesem Akt als erste Session der Nationalsynode der
Christkatholischen Kirche der Schweiz konstituierte. Der Ingress lautet:

«Die Katholiken der Schweiz, welche Angesichts der vatikanischen
Dekrete vom 18. Juli 1870 den Kampf gegen das System, die Irrlehren
und die Missbräuche der römischen Kirche gemeinsam mit ihren
Glaubensgenossen anderer Länder aufgenommen haben und sich bestreben,
ihre Kirche auf nationaler Grundlage in ursprünglicher Reinheit
wiederherzustellen, - geben sich zur Begründung einer christkatholischen Kirche

der Schweiz folgende Verfassung...»6
Ich hebe hervor den Gedanken einer nationalen Grundlage oder

Gestaltung der Kirche und die diese Begrenzung übersteigende Verbindung

mit anderen Kirchen und Gruppierungen desselben Glaubens.
Ich halte hier inne und ziehe ein vorläufiges Fazit. Aus den ausgewählten

Zitaten zeichnet sich in Konturen ab, welche Elemente dem Begriff
«Demokratie» zuzuordnen sind. In alledem wird eine Mitbeteiligung
der Kirchenglieder, insbesondere auch der Laien, in Formen angestrebt,
wie sie für Konkretisierungen von indirekter Demokratie im Rahmen

sten zur Erscheinung und Bedeutung kommt, den Unterbau der religiösen
Gemeinschaft bildet; nicht die Priester sind die Kirche, sondern die Gläubigen»
(S.2). Ferner die «Altkatholischen Grundsätze» eines unbekannten Autors in:
Katholische Blätter 1 (1873) 357-359.

6 Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz, Solothurn 1875,

3. Französische Ausgabe: Constitution de l'Eglise catholique-chrétienne de la

Suisse et règlements du Synode national, Genève 1876,1.
Der Ingress wurde übrigens auf Druck der luzernischen Regierung 1931 von

der Nationalsynode fallengelassen, weil sonst die christkatholische Kirchgemeinde
Luzern die staatliche Anerkennung nicht erhalten hätte; vgl. Otto Gilg,

Christkatholizismus in Luzern. Ein Beitrag zur Luzerner Geistesgeschichte, Luzern
Geschichte und Kultur U/3, Luzern o.J. [1946], 299-302.

85



des Liberalismus7 im 19. Jahrhundert üblich geworden ist. Dabei nimmt
die Nationalsynode, wie im einzelnen anhand der Kirchenverfassung
gezeigt werden kann, ein Stück weit die Funktion eines Parlamentes wahr.

Andere Elemente sind dem Begriff «Katholizismus» in dem Sinn

zuzuordnen, dass der katholische Charakter der zu schaffenden kirchlichen

Organisation mit Selbstverständlichkeit vorausgesetzt wurde. Ein
Konflikt zwischen Demokratie und Katholizismus wird nicht angezeigt,
eher eine Entsprechung behauptet8.

Dennoch ist im Juni 1874 bei den Beratungen über den Verfassungsentwurf

eine Kontroverse über das Bischofsamt ausgebrochen. Es wurde

an die Adresse der für die Verfassungsvorlage verantwortlichen Männer

der Vorwurf erhoben, sie würden mit der Einführung des Episkopats.

«eines acht röm/vc/tkatholischen Instituts», «den kuriosen und eitlen

Versuch (machen), die Hierarchie mit der Demokratie in der Kirche

'Vgl. Giovanni Sartori, Demokratietheorie, Darmstadt 1992 [amerikanische
Erstveröffentlichung 1987], 274-385; Jean Césaire, Der Liberalismus und die
Liberalismen, in: Lothar Gall (Hg.), Liberalismus, Neue Wissenschaftliche Bibliothek

85, Königstein -1980, 134-146; Kurt L.Shell, Westliche Demokratien, in:
Klaus von Beyme u.a. (Hg.), Politikwissenschaft. Eine Grundlegung. Band I:
Theorien und System, Stuttgart 1987, 109-140; Reinhold Zippelius, Allgemeine
Staatslehre (Politikwissenschaft), München "1991; ferner Heinz-Eduard Tödt/
Karl Fritz Daiher, Artikel «Demokratie», in: TRE 8, Berlin 1981, 434-459.

"Eine Entsprechung erblickte auch der spätere erste deutsche altkatholische
Bischof Joseph Hubert Reinkens (1821-1896), wenn er in einem seiner Vorträge,
die er im Anschluss an den «OltnerTag» in mehreren Schweizer Städten hielt, im
Hinblick auf die in Staat und Kirche zur Geltung kommende Freiheit schreibt:
«Liebe ist es auch, welche Gott übt in Bezug auf die Gemeinschaften in der Welt.
Er greift nicht ein in das Staatswesen, wenn es sich bildet entsprechend der Würde

des Menschen. Wenn die Ideen der Freiheit, der Gleichheit und der Einheit
sich realisieren im Staate, so sehen wir nicht, dass irgend eine überirdische Macht
gewaltsam eingreift. Gott gibt das Wachstum und das Gedeihen, aber er zwingt
nicht. Darum ist die heutige Art der Staatsbildung so echt christlich, weil sie die
Freiheit achtet, weil sie jeden Bürger ehrt... Unser Ziel ist, dass wir auf allen
Gebieten des Lebens die Freiheit der Kinder Gottes wahren, sowohl auf dem Gebiet
des Staates als auf dem der Kirche Das ist also unser Ziel, die Freiheit und Einheit

des Einzelnen, die Freiheit und Einheit der religiösen Genossenschaften, die
Freiheit Aller und die Einheit Aller. Wir wollen die Religion rein darstellen, wie
der Herr sie gestiftet hat, und von diesem Prinzip aus auch die Aussöhnung
zwischen Staat und Kirche und schliesslich, ohne Einerleiheit, die Einigung aller
Konfessionen im Geiste der Wahrheit und unter dem Gesetze der Liebe.»
(Joseph Hubert Reinkens, Katholisch, nicht päpstlich. Sechs Vorträge gehalten in
den Tagen vom 1. bis 12. Dezember 1872, Ölten 1903, 66-68).

86



zu vereinigen»9. Hier wurde also eine grundsätzliche Unvereinbarkeit
von Demokratie und Katholizismus, repräsentiert im Amt des Bischofs,

behauptet. Diese Meinung hat sich nicht durchgesetzt, und Augustin Keller

hat dazu nur lapidar bemerkt, es gelte eine Verfassung für Katholiken

und nicht für die Bewohner des Mondes zu machen10. In der Folge
wurde der Antrag, auf das Bischofsamt zu verzichten oder den Bischof
einer periodischen Wiederwahl zu unterwerfen, abgelehnt. Der Furcht
vor einer autokratischen Ausübung des Episkopats musste man
dennoch Rechnung tragen, wie aus dem von Leo Weber (1841-1935) im
August 1874 verfassten Bericht hervorgeht, der die Verfassungsvorlage im
Hinblick auf eine erneute Beratung durch die Delegierten des SVFK
erläuterte11.

Das erklärt, warum manche Formulierung in der Verfassung und in
den ergänzenden Ordnungen über die Amtsführung von Synodalrat
und Bischof den Eindruck erweckt, der letztere repräsentiere ein
monarchisch-absolutistisches Element, das es konstitutionell zu kontrollieren
gelte. Man sieht das etwa daran, wie in der Kirchenverfassung der
grundlegende Artikel über den Bischof formuliert ist: «Der Bischof hat innerhalb

der durch diese Verfassung gezogenen Grenzen alle Rechte und

Pflichten, welche nach christkatholischem Begriffe dem Episcopate
beigelegt werden, insbesondere jedoch diejenigen, welche ihm von der
Nationalsynode übertragen werden.»12 Wir finden darin einerseits den
Rekurs auf kritisch geklärte Tradition («Episcopat nach christkatholischem

Begriff»), andererseits eine zweifache Begrenzung («Verfassung»,

«Nationalsynode»). Man sieht es auch daran, dass der Bischof, in
Abweichung von der - auch von den anderen altkatholischen Kirchen
beachteten - kanonistischen Tradition und vom Verfassungsentwurf
Eduard Herzogs nicht der Vorsitzende der Synode ist, auch nicht ihres
vollziehenden Organs, des Synodalrates. Das ist vielmehr immer eine

9 Bericht (Fn.3). 30; Friedberg (Fn.3). 498.

Die Debatte um den Episkopat lässt sich verfolgen in den - für die Beibehaltung

des Bischofsamts plädierenden - anonymen Beiträgen in: Katholische Blätter

1 (1873) 305-308, 313-317; 2 (1874) 201-205, 221-224, 270-272. 305-308,
316-319 sowie in den altkatholischen Blättern «Le Catholique Suisse» aus Genf
(pro) und «La Démocratie catholique» aus Delsberg (contra).

10 Vgl. Paulin Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen
Kirche der Schweiz, IL Band: Das vatikanische Konzil und der Kulturkampf. Die
ersten christkatholischen Gemeinden, die Kirchen-Verfassung und das Schweiz.

Nationalbistum, Solothurn 1910. 444.
11 Bericht (Fn.3). 28-36: Friedberg (Fn.3), 496-501.
12 Verfassung (Fn.6), 8; Constitution (Fn.6), 9.

87



Person aus der Laienschaft. Weiterhin beauftragt die Verfassung die

Synode nicht nur mit der Wahl des Bischofs; dass die Wahl des künftigen
Bischofs - wenn auch nicht ausschliesslich - der Ortskirche zukommt,
ist eine altkirchlich gut fundierte Regel. Die Verfassung sieht auch eine

Amtsenthebung durch die Synode vor, wenn der amtierende Bischof seine

Pflichten verletzt; das war bisher nach der Rechtstradition der Kirche
nur einer Bischofssynode oder dem Ersthierarchen eines umfassenden

Kirchengebietes, jedenfalls nicht dem Einzelbistum, zugekommen.
Kein Wunder, dass dies und anderes mehr damals der altehrwürdigen
Kirche von Utrecht als Zeichen einer willkürlichen Laienherrschaft
mächtig aufstiess: ihre Bischöfe, die doch der Weihe des ersten Bischofs
der deutschen Altkatholiken (Joseph Hubert Reinkens) zugestimmt hatten,

beteiligten sich in der Folge nicht an der Konsekration des schweizerischen

Bischofs im September 1876 A
Es bleibt noch anzumerken, dass in alledem natürlich auch ein

Antiklerikalismus zur Geltung kommt, von dem mancher radikale Katholik,
der den Episkopat befürwortete, einen guten Schuss mitbekommen hat;
man darf dabei nur nicht vergessen, dass der Antiklerikalismus auch das

Ergebnis einer von kirchlichen Amtsträgern zu verantwortenden
religiös-kirchlichen Sozialisierung war und ist, abgesehen von einer jeweiligen

Ideologisierung, die gewissermassen durch das kollektive Gedächtnis

der Gesellschaft alimentiert wird.
Für die meisten Christkatholiken, die sich überhaupt eine Meinung

bilden konnten, war die grundsätzliche Verbindung von demokratischsynodalen

Strukturen und Bischofsamt vermutlich eine Rückkehr zum
Geist, wenn auch nicht zum Buchstaben einer älteren Kirchengestalt,
die nicht - so wie sie es sahen - durch den päpstlichen Absolutismus
entstellt war. Leider gestattet es die Quellenlage zur Zeit nicht (und
vielleicht überhaupt nicht mehr), die unmittelbaren Inspirationsquellen für
die Kirchenverfassung und ihre Synode festzustellen.

Immerhin gibt es einige Hinweise. Im erwähnten Bericht von Leo Weber

wird einmal auf die Studie von Walter Munzinger «Papstthum und
Nationalkirche» aus dem Jahre 1860 verwiesen, in welcher der Autor
«der Wiedereinführung der kirchlichen Synoden als dem stärksten Damme

gegenüber der Allmacht Rom's» das Wort sprechel4. Munzinger gibt
im Buch einen Überblick über Strömungen in der abendländischen Kir-

13 Vgl. Fred Smit, Meinungsverschiedenheit zwischen den altkatholischen
Kirchen Deutschlands, Hollands und der Schweiz im Jahre 1876, 1KZ 71 (1981)
65-120.

14 Bericht (Fn.3), 19f.; Friedberg (Fn.3), 491.

88



che, die ihm - zehn Jahre vor dem Konzil - als Zeugen einer anderen,
wünschenswerteren Kirchlichkeit als der päpstlich-kurialistischen
erscheinen; im Zusammenhang mit den Reformkonzilen im ausgehenden
Mittelalter schreibt er: «Mit diesen Bestimmungen (der regelmässigen

Abhaltung von Bistums- und Provinzialsynoden) hat das Concil von Basel

auf Grundlage älterer Kirchensatzungen ein Verfassungsgebäude

planirt, das nicht, wie die heutige päpstliche Kirche, auf der Spitze steht,
sondern auf einem breiten Fundamente ruht - dieses Fundament ist das

christliche Volk und dessen Repräsentant, das allgemeine Concil, - und

von frei hinaufstrebenden Säulen getragen ist: es sind die einzelnen
Nationalkirchen, und als ihre Repräsentanten die Provinzial- und

Bisthumssynoden. Statt des heutigen verderblichen Systems des monarchischen

Absolutismus sollte nicht nur der Papst dem allgemeinen Concile,
sondern auch der Erzbischof der Provinzialsynode und der Bischof der

Bisthumssynode verantwortlich sein. Die wichtigsten Entscheidungen
in der Kirche sollten nicht mehr gänzlich in die Hände Einzelner,
sondern einer repräsentativen Versammlung, eines Parlaments, gelegt
sein.»15 Ob Munzingers Rekonstruktionen zutreffen, kann angesichts

15 Walther Munzinger, Papstthum und Nationalkirche. Eine kirchenrechtliche
Studie, Bern 1860, 33 f.

Anstösse zu Munzingers Programm sind wohl von Ignaz Heinrich von Wassenberg

(1774-1860) ausgegangen, dem jener seine Schrift gewidmet hat; im letzten
Kapitel seines vierbändigen Werkes «Die grossen Kirchenversammlungen des

15ten und löten Jahrhunderts in Beziehung auf Kirchenverbesserung geschichtlich

und kritisch dargestellt», Constanz 1840, kommt Wassenberg abschliessend
auf seine das ganze Opus durchziehende Lieblingsidee einer ordentlichen
Kirchenleitung durch Provinzial- und Bistumssynoden (der Bischof umgeben vom
mitberatenden Klerus) zu sprechen.

Sachlich noch näher stehen Munzingers Ausführungen aber Ideen, wie sie der
frühe Alois Vock (1785-1857) in seiner (1832 nachgedruckten) Schrift «Der
Kampf zwischen Papstthum und Katholizismus im fünfzehnten Jahrhundert.
Eine Säkularfeier für die Kirchenversammlung zu Konstanz (1416), Schweizerisches

Museum, Aarau 1816», 75-125, und vor allem der Sailerschüler und
Angehörige des Uznacher Kapitels Alois Fuchs (1794-1855) vorgetragen haben; der
letztere stellt in seiner berühmten (zensurierten) Rapperswiler Predigt
voml3.Mai 1832 und in seiner zweibändigen Verteidigungsschrift «Mein Glauben

und Hoffen sammt Stimmen aus der kathol. Kirche zu meiner Vertheidi-

gung», St. Gallen 1835/36, das repräsentative System als Kennzeichen der katholischen

Kirchenverfassung heraus; er sieht seine konkrete Umsetzung in Synoden
auf allen Ebenen und spricht im Hinblick auf die Einbeziehung von Laien von
der «ächt christlichen Demokratie» (178-89,224 ff.). Vgl. auch noch sein 1833

entstandenes Programm «Die katholische Schweiz» (leicht verändert in II 489M94).
Zu A. Fuchs vgl. Othtnar Pfyl, Alois Fuchs 1794—1855. Ein Schwyzer Geistlicher

89



der diffizilen Problematik konziliaristischer Theorien und Ansätze zur
Praxis auf sich beruhen16; sie waren ja im altkatholischen Reformprogramm

mit vorläufig nur nationaler Reichweite auch noch nicht
umfassender zu verwirklichen. Jedenfalls setzte Munzinger grosse Erwartungen

in Synoden, «weil sie dem erfrischenden demokratischen Elemente,
dem wahren, einzig unfehlbaren Grund der Verfassung, dem christlichen

Volke selbst, am nächsten stehen»17. Das Reformprogramm, wie es

auf dem bedeutenden Altkatholikenkongress in München 187118 vorgestellt

wurde, interpretierte er so, dass nunmehr das unmittelbare Glau-
bensbewusstsein des katholischen Volkes zum Tragen kommen solle.
Die Kirche werde sich selbst zurückgegeben. Reichlich optimistisch
sprach er davon, «dass das alte Christenthum, wie es von der heutigen
Wissenschaft und von dem heutigen Glaubensbewusstsein als wahr
anerkannt wird, unsere Grundlage bildet1".

auf dem Weg vom Liberalismus zum Radikalismus, 3 Teile, Mitteilungen des
Historischen Vereins des Kantons Schwyz 64/71/7}, 1971/1979/1981.

Die in der kanonischen Überlieferung vorgesehenen Synoden machten
schliesslich auch die liberal-regenerierten Geist verratenden Badener
Konferenz-Artikel von 1834 zu einer Verpflichtung für die Kantonsregierungen auf
dem Gebiet des geplanten schweizerischen Erzbistums (vgl. Alfred Kölz,
Quellenbuch zur neueren schweizerischen Verfassungsgeschichte. Vom Ende der Alten

Eidgenossenschaft bis 1848, Bern 1992, 344-347).
Zum weiteren geschichtlichen Hintergrund vgl. Stadler (Fn.33), 43-81.
16 Vgl. Remigius Bäumer, Die Erforschung des Konziliarismus [Erstveröffentlichung

1975], in: ders. (Hg.), Die Entwicklung des Konziliarismus. Wesen und
Nachwirken der konziliaren Idee, Wege der Forschung 270, Darmstadt 1976,

3-56; Heribert Srnolinski, Artikel «Konziliarismus», in: TRE 19, Berlin 1990,
579-586; ferner Hermann Josef Sieben, Die Konzilsidee des lateinischen Mittelalters

(847-1378), Konziliengeschichte Reihe B. Paderborn 1984. 315 ff.; ders.,
Traktate und Theorien zum Konzil. Vom Beginn des grossen Schismas bis zum
Vorabend der Reformation (1378-1521), Frankfurt 1983; ders., Die katholische
Konzilsidee von der Reformation bis zur Aufklärung, Konziliengeschichte Reihe

B, Paderborn 1988; Josef Wohlmuth, Die Konzilien von Konstanz
(1414—1418) und Basel (1431-1448), in: Giuseppe Alberigo (Hg.), Geschichte der
Konzilien. Vom Nicaenum bis zum Vaticanum II, Düsseldorf 1993. 235-290; zum
Konzil von Konstanz zuletzt Phillip H. Stump, The Reforms of the Council of
Constance (1414-1418), SH CT 53, Leiden 1994.

17 Papstthum (Fn. 14). 35.
16 Vgl. Schulte (Fn.4). 22-24: Kiiry (Fn.4), 450-452.
19 Walther Munzinger, Der Katholiken-Congress in München, Die Stellung des

Staates zu der religiösen Bewegung in der Schweiz. Ein aufklärendes Wort an den
schweizerischen Verein freisinniger Katholiken, Bern 1871, 5. Die von Munzinger

vorausgesetzte Konvergenz von zeitgenössischem Glaubensbewusstsein und
historisch orientierter theologischer Wissenschaft ist auf den zweiten Blick ein

90



Ich bin etwas länger bei Munzinger verweilt, weil ich vermute, dass

viele von den religiös empfindsamen radikalen Katholiken aus dem
Bildungsbürgertum20 ähnlich dachten wie er, auch wenn sie nicht auf die
faktisch gescheiterten Reformkonzilien hinwiesen.

Aus heutiger Sicht ist der Rekurs auf eine nicht im Papsttum zentralisierte

Kirchenwirklichkeit, sei es die ecclesia primitiva der apostolischen

Zeit oder die alte ungeteilte Kirche des ersten Jahrtausends bzw.

der sieben ökumenischen Synoden oder konziliaristische und epikopali-
stische Strömungen im Abendland, sowieso nur im Sinne einer
grundsätzlichen Orientierung zu verstehen. Natürlich Hessen theoretisch sich
einzelne Elemente der Kirchenverfassung mehr oder weniger geradlinig

auf frühere Tradition zurückführen; aus der breiten und heterogenen

konziliaristischen Strömung der abendländischen Kirche wären
etwa zu nennen der Gedanke, dass die Kirche ein korporatives Miteinander

von Haupt und Gliedern darstellt, so dass Hierarch und zugehörige
synodale Versammlung21 nur miteinander die Leitungsverantwortung
tragen können, worin dann auch eine Kontrolle des Hierarchen durch

faszinierender Gedanke; freilieh kommen mir Zweifel, ob ich ihn überhaupt
recht verstehe, wenn ich in einem - allerdings 10 Jahre früheren - Brief Munzingers

an seinen Kollegen an der Basler Universität, Andreas Heusler, lese, er
erwarte von neu erweckten Konzilien und Synoden, dass der die Kirche beseelende
Geist keineswegs die Bahn der alten Glaubenskonzilien fortsetzen würde,
sondern statt der Dogmen christliche Sittlichkeit, Liebe und Humanität zur Geltung
bringen würde; vgl. Victor Conzemius, Der geistesgeschichtliche Hintergrund
des Christkatholizisrnus: zur Entstehung der christkatholischen Pfarrei Oiten.
Anhang, ZSKG 60 1966) 112-170, hier 164-166.

211 Ich verweise noch auf Simon Kaiser (1828-1898), der wie Munzinger auch
Jurist war und von 1871 bis zur Konstituierung der Nationalsynode im Sommer
1875 das Zentralkomitee des SVFK präsidierte; freilich verschwindet er von da

an aus dem christkatholischen Gesichtskreis - seine religiöse Einstellung ist
schwer einzuschätzen. Kaiser skizziert in seiner Eröffnungsrede zum «Schweizerischen

Katholikenkongress» vom 18. September 1871 in Solothurn für die zu
gründende antiinfallibilistische katholische Bewegung zwei Aufgaben: Widerstand zu
leisten gegenüber dem absolutistischen System des Papalismus und den «christlichen

Haushalt» nach den Grundlagen der ersten Zeiten des Christentums zu
reorganisieren; dazu gehört, dass den Laien ein Ort im Lebensprozess der Kirche
eingeräumt wird. Er sieht dies als Anwendung der Grundlage des demokratischen
Staatsrechtes, nämlich der Volkssouveränität, auf kirchliche Verhältnisse und
nennt als zwei (doch recht harmlose) Beispiele die Volkswahl der Pfarrer und die
Verwaltung des Pfarreivermögens. Vgl. Der Schweizerische Katholikenkongress
in Solothurn vom 18. Herbstmonat 1871. Bern o.J. [1871J, 5-11.

21 In der Regel werden genannt Papst und Kardinalkollegium oder aber Papst
und Generalkonzil, bisweilen noch Metropolit und Provinzialkonz.il.

91



die Synode impliziert ist; ferner die Idee der Repräsentation des

Kirchenvolkes durch eine Synode, bisweilen in Verbindung mit der Lehre

von der Volkssouveränität, wie sie der theologisch-kanonistischen Tradition

vertraut war; sodann die Überzeugung, dass Kirchenreformen nur
synodal verwirklicht werden können, womit auch wieder die Forderung
zusammenhängt, Synoden seien zu institutionalisieren als regelmässig
zusammentretende und somit als quasi-parlamentarische Versammlungen.

Man könnte mit mehr oder weniger Recht sagen, dass solche und
andere Elemente im Fall der christkatholischen Nationalsynode auf
eine Bistumssynode frei angewendet worden seien; aber das Gesamtergebnis

ist dennoch nicht eine Wiederbelebung früherer Zustände: eine

Bistumssynode nach der Konzeption der christkatholischen Verfassung
gab es so nicht. Ähnlich müsste man auch die etwa von Eduard Herzog

vorgenommene Anknüpfung an die Kirchentheologie des grossen
nordafrikanischen Bischofs Cyprian aus dem 3. Jahrhundert22 oder den Rückgriff

auf die elementare Synodalordnung der Alten Kirche23 beurteilen.

22 Vgl. Eduard Herzog, Über das christkatholische Bischofsamt. Hirtenbrief
vom Tage der Konsekration [18.September 1876], An die Katholiken der
Schweiz, in: Synodalpredigten und Hirtenbriefe, Bern 1886, 53-74; ders.,
Antwort auf die am 4. November 1876 publizierte «Erklärung der schweizerischen
Bischöfe», in: ebd. 75-91 ; ders., Antwort auf die päpstliche Exkommunikationsbulle

vom 6. Dezember 1876. Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1877. An die christkatholischen

Gemeinden der Schweiz, in: ebd. 92-114. Herzog orientiert sich dabei
auch am Werk seines Konsekrators, des früheren Breslauer Kirchengeschichts-
professors Joseph Hubert Reinkens, Die Lehre des heil. Cyprian von der Einheit
der Kirche, Würzburg 1873.

23 Das Material für den altkatholischen Rekurs auf die Alte Kirche bot das
umfassende Werk von Johann Friedrich von Schulte, «Die Stellung der Konzilien,
Päpste und Bischöfe vom historischen und kanonistischen Standpunkte und die
päpstliche Konstitution vom 18. Juli 1870». Mit den Quellenbelegen, Prag 1871

(Neudruck Aalen 1976). Darin wird der im Synodalwesen - zumai im ökumenischen

Konzil - zur Geltung kommende Gemeinschaftscharakter der Kirche
hervorgehoben. Für eine Beteiligung von Laien als mitspracheberechtigten Teilnehmern

an einer Synode kommt freilich fast nur das sog. Apostelkonzil (Apg 15) als

praxisbegründender Beleg in Frage; vgl. 18-22, 64-86.
Aus der Perspektive der heutigen Forschung vgl. zur ersten Orientierung

Hans Schneider, Artikel «Konzilien», in: EKL2, Göttingen 1989, 1430-1440.
Umfassend informiert Hermann-Josef Sieben, Die Konzilsidee der Alten Kirche,
Konziliengeschichte Reihe B, Paderborn 1979. Zu den Anfängen vgl. Eric Ju-
nod, Naissance de la pratique synodale et unité de l'Eglise au IIe siècle, in: Fairy
von Lilienfeld/Adolf Martin Ritter (Hg.), Einheit der Kirche in vorkonstantini-
scher Zeit. Oikonomia 25, Erlangen 1989, 19-34, 133-139.

Speziell zur Frage der Art und Weise der Gegenwart von Laien (abgesehen
vom jeweiligen Regenten und seinen Bevollmächtigten) bei von Bischöfen be-

92



Im Rückblick ist zu lernen: Der Rekurs auf andere, frühere Kirchenwirklichkeit

lässt in der Praxis gerade nicht deren Imitation entstehen, wenn
die Zeitgenossenschaft mit der Welt nicht übersprungen wird. Blosse

Imitation, ohne Elemente der Kreativität, wäre aber auch nur eine
Karikatur dessen, was theologisch bei der Rede von einer Orientierung an

der Tradition impliziert ist.

Wichtig war den Schöpfern der Verfassung und der Nationalsynode
generell die Partizipation von Getauften an der Kirche als einer Grösse,
für welche sie deren Mitverantwortung und Mitsprache als selbstverständlich

erachteten24. Und das heisst, dass sie Inspirationen für den

Vollzug solcher Partizipation auch aus den politischen Institutionen ih-

suchten Synoden und ihrer Mitwirkung beim Zustandekommen von Beschlüssen
im ersten Jahrtausend vgl. Yves M.-J. Congar, Jalons pour une théologie du laï-
cat, UnSa 23, Paris '1964, 333-355; Jakob Speigl, Zum Problem der Teilnahme
von Laien an den Konzilien im kirchlichen Altertum, AHC 10 (1978) 241-248;
Wilfried Hartmann, Laien auf Synoden der Karolingerzeit, AHC 10 (1978),
249-269; Hermann Josef Sieben, Die Konzilsidee der Alten Kirche, [siehe oben],
Register s.v. «Laien». Für das zweite Jahrtausend und besonders die Zeit nach
der Mitte des 13. Jahrhunderts vgl. die in Fn.16 angegebene Literatur.

Auf einen - entscheidenden - Faktor im komplexen Sachverhalt sei aufmerksam

gemacht: das (implizite) Verständnis der Repräsentation der Ortskirche(n)
auf überdiözesanen Synoden. Repräsentieren Bischöfe pauschal die Getauften
oder repräsentieren neben Bischöfen noch andere Personen differenziert die
verschiedenen Gruppierungen der nach Ständen unterschiedenen Kleriker und Laien?

Wie wird das Verhältnis zwischen repräsentierenden und repräsentierten
Grössen im Hinblick auf die Autoritätsfrage gesehen? Wie wird die repräsentierte

Grösse «Kirche» gesehen: ortskirchlich strukturiert oder als corpus Christia-
num? Wichtig ist im Zusammenhang ferner noch die Frage, ob eine Synode als

Einrichtung gesehen wird, die je und je zu Problemen, welche die Einheit der Kirche

bedrohen, Stellung zu nehmen hat, oder als Einrichtung, durch die sich
ordentliche Kirchenleitung vollzieht.

Die periodischen Diözesansynoden, wie sie seit der Karolingerzeit bezeugt
sind und an denen bis ins 12./13. Jahrhundert noch einflussreiche Laien teilnehmen

konnten, bilden keinen Anknüpfungspunkt für die christkatholische
Nationalsynode, da sie meist nur den Bischof zu beraten oder kirchliches Recht zur
Kenntnis zu nehmen hatten, vgl. Peter Landau, Artikel «Kirchenverfassung»,
TRE 19, Berlin 1990, 110-165, hier 121, 136. Die im Hochmittelalter entstehende
Institution des Domkapitels schloss neben den Laien auch den grössten Teil des

Klerus von der Leitung des Bistums aus.
Zu neueren Entwicklungen in der römisch-katholischen Kirche vgl. Winfried

Aymans, Das synodale Element in der Kirchenverfassung, MThS.K 28, München
1970.

24 Dies konnte damals von der christkatholischen Theologie nicht ekklesiolo-
gisch begründet und reflektiert werden.

93



res Landes bezogen, und zwar, soweit es das Bistum anbelangt, aus dem

parlamentarischen Repräsentationssystem (nicht aber aus direktdemokratischen

Institutionen)25. In dieser Variation gehört die christkatholische

Kirche in das Rinnsalsystem der «ekklesiologischen Option»26, als

welcher der Konziliarismus in der Neuzeit weiterlebt.
Worauf bezieht sich nun aber diese Partizipation am Leben der

Kirche, wie sie in der Nationalsynode zur Geltung kommt? § 9 der
Kirchenverfassung formuliert: «Die National-Synode ist das oberste gesetzgebende

und entscheidende Organ der christkatholischen Kirche der
Schweiz.» Dann werden im einzelnen aufgeführt «die Aufstellung
allgemeiner Grundsätze über Kultus und Disziplin der Kirche», die Abnahme

und Prüfung von Jahresbericht und Jahresrechnung des Synodalrats,

die Wahl und allfällige Amtsenthebung des Bischofs, die Wahl der

synodalen Organe. Dies geschieht, wie § 8 festhält, «zur Bewahrung der
Einheit des kirchlichen Lebens»27.

Neben der schon besprochenen Wahl des Bischofs ist für unser Thema

nur noch die Verantwortung für Kultus und Disziplin der Kirche von
Belang. Sie wird in der Verfassung deswegen eigens genannt, weil die ins

Auge gefassten Reformen eben solche sind, die nach Ansicht der damaligen

deutschen altkatholischen Kanonistik in den Zuständigkeitsbereich
einer Partikularsynode fallen28. In der schon erwähnten Resolution des

SVFK vom Juli 1873 ist schon zu einigen «das Wesen der Kirche in keiner

Weise berührenden Reformen» aufgerufen worden; dies geschah im

25 Direktdemokratische Einwirkungen der Kirchgemeindebasis auf die
Nationalsynode sind nicht vorgesehen; immerhin führten Petitionen aus den Gemeinden

der Genfer Kirche und der Gemeinde La Chaux-de-Fonds im Jahre 1878 zur
Einführung der Kommunion unter beiden Gestalten, wo dies ausdrücklich
gewünscht wurde. Andererseits bleibt unklar, inwieweit Synodebeschlüsse die

Kirchgemeinden, deren Autonomieverständnis notorisch war (und teilweise
noch ist), verpflichten.

27 Vgl. Smolinski (Fn. 16). 579.
27 Verfassung (Fn.6), 5; Constitution (Fn.6), 5. Man vergleiche dazu die Aufgaben,

wie sie Johann Friedrich von Schulte (1827-1914) für die deutsche altkatholische

Synode zusammenfasst: «...die Gesetzgebung, die Fällung der Urteile in

schweren Disciplinarsachen der Geistlichen, Entscheidung über Beschwerden
gegen den Bischof und die Synodalrepräsentanz, bezw. über Berufungen gegen
deren Beschlüsse nach Massgabe des Gesetzes..., die Wahl des Bischofs...»: Schulte
(Fn.4), 578. Die Aufgaben sind also durchaus vergleichbar, auch wenn die deutsche

«Synodal- und Gemeindeordnung» von 1873, die Schulte als einer der
bedeutendsten damaligen Kanonisten entworfen hat, ganz auf den Bischof als Haupt
der Kirche ausgerichtet ist.

28 Vgl. Schulte (Fn.4), 599-650, hier bes. 599-602.

94



Anschluss an entsprechende Feststellungen des 2. Altkatholikenkongresses

in Köln im September 187229. Von der Synode verabschiedete
Reformen setzten jedoch erst 1876 ein. Das ist im einzelnen nicht zu
verfolgen. Jedoch ist auf das Leitprinzip aufmerksam zu machen, das die
2. Session der Nationalsynode von 1876, unmittelbar nach der Proklamation

des die Wahl annehmenden Eduard Herzog zum erwählten
Bischof, zu ihrem (ersten) Beschluss erhob30. Es handelt sich dabei um
eine Selbstverpflichtung gegenüber den Einigungsbestrebungen, wie sie

im Münchener Programm von 1871 formuliert und in den von Döllinger
(1799-1890) einberufenen Bonner Unionskonferenzen von 1874 und
1875 in Angriff genommen wurden. Zu dieser Selbstverpflichtung
gehört u.a., dass «als katholische Disziplin und Liturgie nur die Disziplin
und Liturgie, wie sie allgemein in der ungeteilten Kirche gefeiert
worden» ist, anerkannt wird. Damit waren für die liturgischen und disziplinaren

Reformen, welche die Nationalsynode an die Hand nahm, Grenzen

gesteckt, und es war ihnen die Richtung gegeben.

29 Bericht (Fn.3), 57-59; Friedberg (Fn.3), 508-510. Zu den Aufstellungen des

Kölner Altkatholikenkongresses vgl. Schulte (Fn.4), 601.
30 Protokoll der zweiten Session der National-Synode der christkatholischen

Kirche der Schweiz, 7. bis 8. Juni 1876, 12-14, 20f.; ebenfalls in Kiiry (Fn.4), 455.
Französische Ausgabe: Procès-verbal de la deuxième session du Synode national
de l'Eglise catholique chrétienne suisse, Séances des 7 et 8 juin 1876, 12-14, 19 f.

Der ganze Text lautet: «Le Synode national de l'Eglise catholique chrétienne suisse

déclare ce qui suit: 11 salue comme une grande œuvre, prédite déjà par le fondateur

de la religion chrétienne et par conséquent dans les décrets de la Providence
divine, les efforts de l'Eglise des Vieux-catholiques d'Allemagne pour provoquer
une union avec les Eglises protestantes, grecque et anglicane, et il poussera de toutes

ses forces à la réussite et à l'achèvement de cette œuvre.
Afin de faire entrer cette union dans la pratique des faits et d'accord avec les

principes de l'Eglise primitive, il reconnaît comme seul chef de l'Eglise Jésus-
Christ, sous lequel il se régit comme association autonome, de concert avec son
épiscopat, son clergé et ses diacres; il ne reconnaît comme œcuméniques, c'est-
à-dire comme ayant un caractère général, que les sept conciles qui ont été reconnus

comme tels par l'Eglise primitive de l'Orient et de l'Occident, et il n'admet
non plus que les textes authentiques des décisions de ces conciles; il ne reconnaît
comme morale catholique que la morale des Evangiles, telle qu'elle résulte du
témoignage général, constant et unanime des diverses Eglises; il ne reconnaît comme

discipline et liturgie catholique que la discipline et la liturgie telles qu'elles
ont été mises en pratique d'une manière générale dans l'Eglise primitive.

Le Conseil synodal est chargé de porter cette déclaration à la représentation
synodale de l'Eglise des Vieux-catholiques d'Allemagne, pour elle et pour qu'elle
la communique à d'autres.»

Der mittlere, die Kirche bei Reformen konkret verpflichtende Teil geht auf
die Intervention von Prof. Eugène Michaud zurück.

95



Diese Grundsatzerklärung der Nationalsynode ist in zweifacher Hinsicht

von Bedeutung. Erstens wurde damit programmatisch als Ziel der
christkatholischen Kirche herausgestellt, dass sie ihre Katholizität in
Bekenntnis, Verfassung und kirchlichem Leben inskünftig grundsätzlich
an den Glaubensvollzügen der Alten Kirche auszurichten hat. Warum?
Weil so nach dem von Döllinger entwickelten Programm die Wiedervereinigung

der Konfessionen auf dem weiten Boden der altkirchlichen
Grundentscheidungen angebahnt werden kann. Gleichzeitig liegt in
solcher Ausrichtung auch die Legitimierung der christkatholischen Kirche
als katholischer Kirche: diese ist für sie, die nicht mehr unter päpstlicher
Obödienz stehen kann, durch die Kontinuität mit der alten ungeteilten
Kirche gewährleistet. Das ist der Sinn der Orientierung an der Alten
Kirche, nicht aber ein Konservativismus, der das kirchliche Leben in
möglichst altmodischen Formen repristinieren will. Zweitens ist zu vermerken,

dass dieser Synodebeschluss auf die Initiative eines Theologen
zurückgeht, der zudem mit den christkatholischen Laienführern, meistens
Juristen aus dem radikalen Establishment, nicht in Verbindung stand.
Es handelt sich um Prof. Eugène Michaud (1839-1917), der ein paar
Monate zuvor aus Frankreich an die 1874 errichtete (alt)katholisch-theolo-
gische Fakultät in Bern berufen worden war31.

Diese Grundsatzerklärung, deren Tragweite damals wohl noch nicht
recht erkannt wurde32, und der 1876 einsetzende, fast ein halbes
Jahrhundert währende Episkopat von Eduard Herzog markieren den
Anfang eines Weges, in dessen Verlauf die geistigen Bedingungen, unter
denen christkatholisches Kirchesein sich anfänglich artikulierte, sich merklich

änderten. Die Kulturkampfmentalität33, in der die grundlegenden

31 Vgl. zu den Bedingungen und Erwartungen, die Michaud im Hinblick auf
eine Tätigkeit in der Schweiz äusserte, Raoul Dederen, Un réformateur catholique

au XIXe siècle. Eugène Michaud (1839-1917). Vieux-catholicisme. Œcuménisme,

Genève 1963, 125-127.
32 Das lässt sich wenigstens einem Votum des damaligen Synodalratspräsidenten

AugustinKeller entnehmen, der einem synodalrätlichen Antrag, der eher

vage von der Förderung der Einigungsbestrebungen, spricht, den Vorzug gab. Mi-
chauds Text, der als Alternativantrag eingereicht wurde, fand dann ohne grosse
Änderung die diskussionslos erfolgte Zustimmung der Synode, Protokoll
(Fn.30), 13, 21; Procès-verbal (Fn.30), 13. 20.

Ältere Vorstellungen Uber die Wiedervereinigung der Kirche in: Katholische
Blätter I (1873) 249-253 («Ansichten über die Wiederversöhnung der getrennten

Christen vom katholischen Standpunkte aus»); 2 (1874) 361-364 («Über die
Vereinigung der kirchlichen Bekenntnisse»).

33 Zum Kulturkampf sei auf das magistrale Werk von Peter Stadler, Der Kulturkampf

in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europäi-

96



Texte zur Kirchenordnung entstanden, wird allmählich abgebaut. Die

Einübung einer bischöflich-synodalen kirchlichen Praxis kann beginnen.
Die Zeit reicht nicht, diese Änderungen im einzelnen aufzuzeigen.

Ich beschränke mich auf einen Punkt, der für unser Thema von Belang
ist, und der uns in die Gegenwart führt. 1989 hat die Nationalsynode
eine neue Kirchenverfassung in Kraft gesetzt. In sie ist weithin die über

hundertjährige Erfahrung einer bischöflich-synodalen Praxis eingeflossen.

Zu dieser Erfahrung gehört auch das Vertrauen, das trotz gelegentlicher

Spannungen und Konflikte zwischen Laien und Geistlichen,
Bischof und Synodalen aufgebaut werden konnte. Das hat im Verfassungstext34

sozusagen atmosphärische Spuren hinterlassen, die dann sichtbar
werden, wenn man die den Bischof betreffenden Aussagen der beiden

Verfassungstexte miteinander vergleicht. Wie unbefangen wird da etwa

von der Aufgabe des Bischofs gesprochen, dass er «für das Bleiben der
Kirche in der Überlieferung des Glaubens und für die Einheit des

Bistums in Verkündigung, Liturgie und Sakramentenspendung» zu sorgen
habe (Art.5).

Das Grundprinzip der Partizipation aller an einer gemeinsamen nicht
delegierbaren Verantwortung für das Sein und Geschehen von Kirche
ist beibehalten, ja noch verstärkt. Nach wie vor obliegt die Leitung der
Kirche «der Nationalsynode, dem Bischof und dem Synodalrat gemeinsam»

(Art.3)35, insofern sind «Laien und Geistliche gleichermassen
verantwortlich für das kirchliche Leben» (Art.4, l)36. Es tritt - wenigstens
im Verfassungstext, die Wirklichkeit hinkt noch nach - viel mehr das

Bisschen Umkreis 1848-1888, Frauenfeld 1984, verwiesen, wo auch zur Geschichte
der entstehenden christkatholischen Kirche eine Fülle von Material verarbeitet
ist.

34 Die Kirchenverfassung von 1989 sowie die sie begleitenden Texte
(Geschäftsordnung der Nationalsynode, Ordnung für die Bischofswahl, Ordnung der
Konsekration, der Proklamation und der Amtseinführung des Bischofs, Richtlinien

für die bischöfliche Amtsführung) von 1992 und 1994 sind bislang nur in den

Synodeprotokollen publiziert worden.
35 Vgl. auch Art.26: «Der Bischof erfüllt mit den Priestern und Diakonen die

geistlichen Aufgaben im Bistum und berät sich mit ihnen in den Fragen der
Kirchenleitung.» Französische Fassung: «L'évêque accomplit en collaboration avec
les prêtres et les diacres les tâches spirituelles dans le diocèse et les consulte sur la

conduite du diocèse.»
36 Vgl. auch Art. 27: «Bischof, Priester und Diakone üben ihr Amt so aus, dass

die Laien ihre eigene Verantwortung wahrnehmen und selbst aktiv werden
können.» Französische Fassung: «Evêque, prêtres et diacres exercent leur ministère
de manière à ce que les laïques puissent assumer leurs propres responsabilités et

devenir eux-mêmes actifs.»

97



tum als Grundeinheit des kirchlichen Lebens in Erscheinung als in der
ersten Verfassung, wo die Kirchgemeinden diese Stellung einnehmen.
Die Kirchgemeinden werden andererseits mehr in die Verantwortung
für die Einheit des Bistums einbezogen (Art. 35-46), und es wird ihnen
und kantonal-kirchlichen Organisationen ein Antragsrecht an die Synode

zuerkannt (Art. 20). Das zeigt, dass diesen beiden Grössen des

Staatskirchenrechtes37, die von den Christkatholiken nie als Störpotential
für das kirchliche Eigenleben empfunden worden sind, klarer als bisher

ein ekklesiologischer Ort zugewiesen worden ist.

Die neue Kirchenverfassung widerspiegelt nicht nur Synodenerfahrung,

sondern auch den Ertrag der ekklesiologischen Reflexion der

jüngeren altkatholischen, gerade auch schweizerisch-christkatholischen

Theologie. Am deutlichsten wird dies greifbar in einer ausführlichen
Präambel, die das Selbstverständnis der christkatholischen Kirche im
Horizont einer trinitarisch orientierten Ortskirchentheologie entfaltet.

Diese ekklesiologische Arbeit vollzog sich nicht in einem luftleeren
Raum. Sie ist einerseits nicht denkbar ohne die fruchtbaren und
herausfordernden Begegnungen mit orthodoxer und anglikanischer Theologie
und Kirche, die seit den 1870er Jahren nicht mehr abgebrochen sind.
Dass gerade die Orthodoxie - sie primär - und in geringerem Ausmass
die anglikanische Kirche ins Gesichtsfeld der neueren christkatholischen

Theologie traten, hängt mit dem altkirchlichen Kriterium zusammen,

das in allen drei Kirchen für die Ekklesiologie eine regulative
Funktion hat. Ich kann das hier nur kurz andeuten: In der Alten Kirche
wird u.a. der Gemeinschaftscharakter von Kirche, das Konsensprinzip
bei der Wahrheitsfindung und die - spannungsvolle, eben auch das

Gespräch erfordernde - Unterscheidung von wesenhafter Glaubenseinheit

37 Vgl. dazu zuletzt Dieter Kraus, Schweizerisches Staatsrecht. Hauptlinien des

Verhältnisses von Staat und Kirche auf eidgenössischer und kantonaler Ebene,
Jus ecclesiasticum 45, Tübingen 1993.

In beiden Verfassungen wird wiederholt (1875) oder generell (1989) ein Vorbehalt

der staatlichen Gesetzgebung festgehalten. Was die Kirchengemeinde anbelangt,

so sah Eduard Herzog Verbindungslinien zwischen den vom Staat geschaffenen

oder mit kirchlichen Befugnissen (z. B. Pfarrwahlrecht) ausgestatteten Spe-
zialgemeinden und den früheren innerschweizerischen Kirchgenossenschaften;
daher hatte er keinen Anlass, jene als unkirchlich abzulehnen.

Vgl. zur Frage von staatskirchenrechtlichen Elementen in den Ordnungen der
öffentlich-rechtlich anerkannten Kirchen auch die «hauptsächlich» (S.5) vom
christkatholischen Theologen Kurt Stalder formulierten Überlegungen in: Staat
und Kirche in der Schweiz. Theologische Probleme, hg. von der Arbeitsgemeinschaft

christlicher Kirchen in der Schweiz, Zürich 1979,

98



und ihrer vielfältigen Konkretisierung (keine Uniformität des kirchlichen

Lebens) bezeugt gesehen.
Andererseits haben auf die christkatholische Theologie auch die

Erfahrungen eingewirkt, wie sie mit der seit 1889 erfolgten Einbindung der
Schweizer Kirche in die Gemeinschaft der altkatholischen Kirchen in
der Utrechter Union gegeben waren. Die Utrechter Union bot so Ansätze

zur praktischen Bewährung einer Einheitskonzeption, die auf einer
Ortskirchentheologie beruht: jede Ortskirche - gemeint ist das Bistum,
evtl. ein nationaler Bistumsverband - repräsentiert die eine katholische
Kirche, aber dies bedingt, dass die eine Ortskirche mit den anderen in
Gemeinschaft steht und so die Identität aller Ortskirchen in ihrer
«qualitativen Katholizität»38 zur Geltung kommt. Die Utrechter Union und
vielleicht auch noch die 1931 vereinbarte anglikanisch-altkatholische
Kirchengemeinschaft wirkten als, Korrektiv, wenn etwa der Begriff der

Nationalkirche, der in den 1870er Jahren so prominent erscheint, im Sinne

einer nicht-katholischen Selbstgenügsamkeit oder gar eines politischen

Nationalismus interpretiert und missverstanden wurde39. Jedenfalls

stellt die Präambel mit dem Hinweis auf die Zugehörigkeit des Bi-

38 Vgl. Urs vonArx, Der ekklesiologische Charakter der Utrechter Union, IKZ
84 (1994) 20-61 (dort auch Hinweise auf die neuere altkatholische ekklesiologische

Literatur).
39 Der Begriff der Nationalkirche ist theologisch nur haltbar als Umschreibung

einer Ortskirche oder eines Verbandes von Ortskirchen, die auf weitere
Vergemeinschaftung angewiesen sind. Eine grundsätzliche und totale Beschränkung
auf das Gebiet einer Nation, bei der mehr intendiert ist als die Gewährleistung
einer inneren Autonomie, wäre eine Desavouierung der Katholizität, wie immer
man sie bestimmt. Dass der Ausdruck in der zweiten Hälfte des letzten Jahrhunderts

antirömische und antiromanische Affekte implizierte und dabei der Papst
in erster Linie als fremder Souverän betrachtet wurde, sollte nicht schon von
vornherein die ekklesiologische Brauchbarkeit des Begriffs ausschliessen. Ein
theologisch sachgemässes Verständnis kommt in einem ungezeichneten Artikel
im Organ der Genfer Christkatholiken zum Ausdruck: Le Catholique Suisse.

Organe des catholiques libéraux / (1873/74) Nr.40, 1.5.1874, 1 f.

In der deutschen Schweiz wirkte der Programmpunkt eines nationalen Metro-
politanverbandes in den sog. Badener Artikeln von 1834 (vgl. oben Fn.13) nach;
vgl. dazu zuletzt Alfred Kölz, Neuere schweizerische Verfassungsgeschichte. Ihre
Grundlinien vom Ende der Alten Eidgenossenschaft bis 1848, Bern 1992,

400-404 (sowie Quellenbuch 344-347).
Ein Missbrauch des Begriffs lagz. B. in seiner Inanspruchnahme durch die

«Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung» (seit 1938 «Katholisch-Nationalkirchlicher

Volksverein») vor, die ab 1933/34 die deutsche altkatholische «Nationalkirche»

als den Ort propagierte, wo die nationalsozialistischen Werte der
Volksgemeinschaft und des deutschen Volkscharakters am besten verwirklicht seien.

99



schofs zur Utrechter Union heraus, dass die Nationalsynode ihre
Verantwortung in diesem weiteren kirchlichen Horizont wahrzunehmen hat.
Konkret zeigt sich das zum Beispiel daran, dass nunmehr bei einem
Antrag auf Amtsenthebung des Bischofs die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz angehört werden muss (Art. 13).

Zum Ertrag der ekklesiologischen Reflexion altkatholischer Theologie

gehört noch eine entscheidende Neuerung in der revidierten Verfassung,

die ich auch noch erwähnen muss, weil sie für unser Thema von
Belang ist. Neuerdings ist vorgesehen, dass die Synode in einem zweistufigen

Verfahren, das auch die «Internationale Bischofskonferenz» der
altkatholischen Utrechter Union «und allenfalls auch Theologen und
Kirchenleitungen anderer Kirchen» einbezieht, zu Glaubensfragen Stellung

nimmt (Art. 22). Wir haben gesehen, dass die erste Verfassung der

Nationalsynode nur eine Befugnis bzw. Verantwortung zur Neuordnung
im Bereich von Kultus und Disziplin einräumte, wo die Glaubenslehre,
das Dogma der Kirche, mithin ihr Wesen nicht berührt wird. Eduard
Herzog hat mehr als einmal ausdrücklich darauf hingewiesen, dass die

Synode nichts am Bekenntnis der Kirche ändern will und darf; der sog.
Deutschkatholizismus in der Mitte des 19. Jahrhunderts, der das
fundamentale Dogma der Kirche rationalistisch korrigierte und auflöste, war
hier ein warnendes Beispiel40. Die neue Verfassung lädt natürlich nicht
zur Aufstellung eines neuen Glaubenssymbols oder dergleichen ein.
Dennoch setzt sie voraus, dass alle Synodalen, Laien und Geistliche, mit
oder ohne theologisches Fachwissen, in der Lage sind, in einer bestimmten

Situation zu einer den Glauben der Kirche berührenden Frage Stellung

zu beziehen. Die Synode hat dann auch die Folgen einer Stellungnahme

für Antrag und Identität der christkatholischen Kirche mitzuver-
antworten.

Für Stellungnahmen in Glaubensfragen hat sich noch keine Praxis
bilden können. Immerhin hat die Synode in freier Anlehnung an das
Verfahren in der Frage der Ordinierung von Frauen zum Priesteramt im
Sommer 1990 in grosser Mehrheit bekundet, dass «die ausschliessliche
Weihe von Männern zu Priestern nicht vom Glauben der Kirche gefordert

ist»41. Ein Jahr später hat die Synode den Bischof beauftragt, der In-

40 Vgl. zuletzt Eduard Herzog, Der religiöse Standpunkt der christkatholischen

Kirche. 1KZ 9 (1919) 273-288, hier 276-279.
41 Protokoll der 118.Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche

der Schweiz. 15. und 16. Juni 1990 in Bern - 18. August 1990 in Ölten. 92-118.
Französische Fassung: 210-235.

100



ternationalen Bischofskonferenz den Wunsch nach Einführung der
Frauenordination mitzuteilen42.

Auch wenn hier, wie gesagt, nicht das in der Kirchenverfassung
vorgesehene Verfahren für Stellungnahme in Glaubensfragen zum Zug
gekommen ist, so wird bei dieser Frage doch deutlich, in welchem Aus-
mass nach neuerem christkatholischem Verständnis die Synode an der

Verantwortung für die Katholizität ihrer Kirche beteiligt ist.
Bevor ich das etwas erläutere, möchte ich einige Schlussfolgerungen

ziehen, welche die punktuellen historischen Sondierungen zum Verhältnis

«Katholizismus und Demokratie» im Blick auf die christkatholische
Kirche nahelegen.

Ich bin nicht von normativen Definitionen der Begriffe «Demokratie»

und «Katholizismus» ausgegangen. Ich habe nicht mehr als ein
ungefähres allgemeines Vorverständnis vorausgesetzt. Dabei habe ich nur in
Anspruch genommen, dass «christkatholisch» nicht von vornherein aus

dem Bereich des «Katholischen» ausgegrenzt wird, obschon dies, wie
anfangs angeklungen ist, hüben und drüben geschieht45.

Ist die christkatholische Kirche mit ihrem Einheitsorgan der Nationalsynode

(dem der Bischof zugeordnet ist) demokratisch? Ja, insofern

Entscheidungen in der Synode aufgrund von Mehrheitsbeschlüssen
zustande kommen. Nein, insofern es kein Verfahren gibt, das die
Allgemeinheit der (erwachsenen) Getauften gleichsam als Souverän zur
Geltung bringt. Ich könnte dieses Ja-Nein-Spiel noch eine Weile fortsetzen.
Es würde sich nur bestätigen, was sich bereits früher nahegelegt hat: der

Begriff der Demokratie ist nicht geeignet, all die Tatbestände zu bezeichnen,

die als Wahrnehmung von Mitverantwortung für das Sein und Ge-

42 Protokoll der 119.Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche

der Schweiz, 15. und 16. März 1991 in Zürich, 30. Französische Fassung: 59 f.
43 Zu den verschiedenen Definitionen von Katholizität und den damit

zusammenhängenden Ansprüchen vgl. die Überblicke bei Erwin Fahlbusch, Artikel
«Katholisch, Katholizität», in: EKL2, Göttingen 1989, 991-996; Peter Steinacker,
Artikel «Katholizität». in: TRE 18, Berlin 1989, 72-80; vgl. auch Fn.37.

Speziell zur Frage des Kriteriums der Gemeinschaft mit Rom vgl. Yves Con-

gar, Katholizität und Romanität - das wechselvolle Miteinander zweier Dimensionen

im Wandel der Zeiten, in: Werner Löser (Hg.), Die römisch-katholische
Kirche, Kirchen der Welt 20, Frankfurt 1986,47-87.

Für den Beginn der altkatholischen Bewegung in der Schweiz ist von Bedeutung,

dass auf dem «Schweizer Katholikenkongress» vom 18.September 1871 in
Solothurn der Antrag des Sankt Galler alt Landammanns Basil Ferdinand Curti
(1804-1888), den Austritt aus der römisch-katholischen Kirche zu beschliessen,
haushoch verworfen wurde. Man wollte sich nicht aus einer Kirche herausdrängen

lassen, die man zwar kritisierte, aber doch zu verändern bestrebt war.

101



schehen von Kirche in Sicht getreten sind. Von Demokratie oder
Demokratisierung ist übrigens im Zusammenhang mit der Revision der
Kirchenverfassung auch nie die Rede gewesen, vielmehr aber davon, was
die Kirche in ihrer Katholizität ausmacht. Dazu gehört, dass die Kirche
als Ort, wo die im Christusgeschehen erfolgte Versöhnung Gottes mit
den Menschen zum Ziel kommt, auch der Ort ist, wo alle die Verantwortung

wahrnehmen können für das Bleiben der Kirche in ihrer Sendung
in die Welt und für ihre Gottes Liebe bezeugenden Lebensäusserungen.
Das hebt nicht auf, dass es dafür Erstverantwortung gibt, es schliesst nur
aus, dass Bereiche von Erstverantwortung (z. B. beim Bischof oder beim

Klerus) die Mitverantwortung und Partizipation aller an Wahrheitsund

Entscheidungsfindung eliminieren. Dabei ist nicht alles rechtlich
bis ins Detail geregelt. Das hängt auch mit der Überschaubarkeit der
christkatholischen Ortskirche zusammen. Wer sich als einzelner oder als

Gruppe Gehör schaffen will, kann das über die Kirchgemeinde oder
über die öffentliche Meinung, die in der kirchlichen Presse ihr Forum
hat, tun.

Elemente, die teilweise als «demokratisch» bezeichnet werden können,

entfalten sich also von einem ekklesiologischen Grundverständnis
her, das nur dem Begriff des «Katholischen» zugeordnet werden kann.
Darin wird der Grundcharakter als wesenhaft «synodal» gesehen44. Syn-
odalität ist somit der angemessenere Begriff für die innere Zuordnung
jener Elemente. Dabei vollzieht sich nach neuerer christkatholischer
Auffassung diese Synodalität in einem Raum, wo Recht als Gefüge von
Aufgaben und Verantwortung, von dem niemand ausgeschlossen ist,
verstanden wird, und nicht etwa als ein Gefüge von Kompetenzen, die

nur bestimmten Personen oder Gremien zukommen. Dieses leitende
Rechtsverständnis sei ausdrücklich hervorgehoben45. Zudem bewegt
sich diese Synodalität im Horizont einer vorgegebenen Überlieferung,
die in komplexer Weise auf die Wahrheit (letztlich Gott in der in Jesus

Christus und im Heiligen Geist wahrnehmbaren Selbsterschliessung)
hingeordnet ist und die nicht Gegenstand von Mehrheitsbeschlüssen

44 Das wird auch in neueren römisch-katholischen Veröffentlichungen betont.
Hinter dieser Einsicht zurück bleibt die institutionalisierte Verwirklichung auf
der Ebene des Bistums.

45 Vgl. Kurt Stalder, Das Recht in der Kirche, in: Boris Bobrinskoy u.a., Com-
munio Sanctorum. FS Jean-Jacques von Allmen, Genève 1982. 128-140;
wiederabgedruckt in: ders., Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische
Untersuchungen und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute, Zürich 1984,
245-257.

102



sein kann4". Dass in alledem hohe (zu hohe?) Anforderungen an die an

synodalen Prozessen Beteiligten gestellt sind, muss nicht betont werden.
Die Synodalität ist aber nicht begrenzbar auf die Ortskirche. Sie

kommt zum Zug auch im Umgang der Ortskirchen untereinander. Für
die christkatholische Kirche rücken damit konkret in den Gesichtskreis
die altkatholische Kirche der Utrechter Union, darüber hinaus aber

jene Kirchen, mit denen die Altkatholiken Kirchengemeinschaft
aufgenommen haben oder mit Aussicht auf Verwirklichung anstreben, also

die Anglikaner und die Orthodoxen. In diesem Zusammenhang wird
nun der von der Synode ausgesprochene Wunsch nach Einführung der
Frauenordination zu einer Illustration für das Ausmass der Verantwortung,

das mit der praktizierten Synodalität gegeben ist. Die Einführung
der Frauenordination würde im Fall der Orthodoxie zu einer neuen
Entfremdung führen, welche das erreichte Mass von Glaubenseinheit, wie
es im offiziellen theologischen Dialog festgestellt wurde, wieder in Frage

stellt47. Zudem würde die Frauenordination, gleichgültig ob sie als

eine Frage des Glaubens oder «nur» der Disziplin angesehen wird4B,

nicht durch die Praxis der Alten Kirche gedeckt sein, wie es doch der
Grundsatzbeschluss von 1876 verlangt. Das gilt, auch wenn die altkirchliche

Praxis der Nichtordinierung von Frauen zum Priesteramt, wo sie

überhaupt begründet wird, nicht als letzte Einsicht in das Geheimnis der
erlösenden Menschwerdung des Logos betrachtet wird und die
Weiterführung der bisherigen Praxis als Grund anderer Entfremdungen in der

46 Vergleichbare Einschränkungen gegenüber einem denkbaren Prinzip der
Omnipotenz von Mehrheitsbeschlüssen werden in der Demokratietheorie auch
für den Staat vorausgesetzt, wie Schutz von Minderheiten und individuellen
Grundrechten. Für die weltanschaulich nicht neutrale, aber auch nicht bekenntnisfreie

Kirche können sich hier schmerzliche Spannungen zwischen einem
«Recht der Wahrheit» und einem «Recht der Person» ergeben; vgl. dazu Felix
Hafner, Kirchen im Kontext der Grund- und Menschenrechte, FVKS 36, Fri-
bourg 1992.

47 Vgl. Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der
gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer

und englischer Übersetzung, hrsg. von Urs von Arx, Beiheft zu IKZ
79. Jahr, 1989.

® Die Frage ist in der Ökumene umstritten, sie kann wohl nicht durch einseitige

Dekretierung beantwortet werden. Persönlich meine ich, dass bei einer so
Emotionen freisetzenden Frage die Unterscheidung problematisch ist. Sie zielt ja
meist - in formaler Argumentation - darauf, einer sog. «Partikular»synode bzw.

einer Ortskirche oder einer Gruppe von Ortskirchen das Recht auf Einführung
zu- oder abzusprechen.

103



Kirche und als Verdunkelung des Evangeliums im Horizont heutigen Be-
wusstseins beurteilt wird.

Mit dieser Sachlage steht, das sei doch noch bemerkt, erstmals in der
Geschichte der christkatholischen Kirche der Grundansatz des bisherigen

altkatholischen Handelns und Redens zur Diskussion, mit anderen

Worten auch die Identität und das Selbstverständnis.
Wer das erkennt, wie immer er oder sie auch seine Mitverantwortung

in Gebet und Meinungsäusserung wahrnimmt, erkennt auch die Würde,
die mit dem Prinzip Synodalität, dem herausragenden Kennzeichen der

Katholizität, impliziert ist49.

Liebefeld BE Urs von Arx

w Dass die Synode dies erkannt hat, lassen zumindest zwei der in Zürich 1991

verabschiedeten Resolutionen vermuten; vgl. Protokoll (Fn.42), 30f.:
«Die Synode bekennt sich zur Aufgabe, kirchliche Einheit auf der Grundlage

des altkirchlichen Glaubens zu bewahren und herzustellen, wie es der Utrechter
Erklärung [von 1889] entspricht. Sie möchte deshalb die Priesterweihe von Frauen

in Gemeinschaft mit allen altkatholischen Ortskirchen einführen und dabei
Gewähr haben, dass deren Gültigkeit in der ganzen Utrechter Union anerkannt
wird.»

«Die Synode anerkennt, dass das apostolische Amt der Kirche als ganzer und
nicht nur einzelnen Ortskirchen anvertraut worden ist und deshalb jede wesentliche

Entscheidung hinsichtlich des apostolischen Amtes die Einheit der Kirche
betrifft. Sie ist sich bewusst, dass deshalb die Einführung der Priesterweihe von
Frauen nur nach Gesprächen mit den Kirchen, die mit uns den altkirchlichen
Glauben teilen, verantwortet werden kann. Sie sieht allerdings die Frage der Einheit

der Kirche auch unter dem Gesichtspunkt der ortskirchlichen Einheit von
Männern und Frauen im Sinn ihrer gleichen Würde und Rechte in Christus.»

Es ist zu beachten, dass die erste Resolution mit grosser Mehrheit, die zweite
aber nur knapp mit 36 Ja gegen 32 Nein angenommen wurde.

104


	Katholizismus und Demokratie

