Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 2

Artikel: Katholizismus und Demokratie
Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404851

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katholizismus und Demokratie

Uberlegungen eines Christkatholiken im Blick auf seine Kirche *

Wie wiirde ein Christkatholik reagieren, wenn er aufgefordert wiirde,
sich spontan zum Verhiltnis «Katholizismus-Demokratie» zu dussern?
Ich vermute, er wiirde zunichst einmal zogern. Warum? Weil er nicht
recht wiisste, ob er nun etwas sagen solle, was mit der romisch-katholi-
schen Kirche zusammenhingt. Beim Stichwort «Katholizismus» kidme
namlich vermutlich zum Zug, dass der hier vorausgesetzte typische
Christkatholik das weitherum herrschende Kriterium, was katholische
Kirche primér konstituiere, internalisiert hat, ndmlich die formelle Ge-
meinschaft mit dem Papst als dem hierarchischen Oberhaupt der Kir-
che. Eben darum wiirde er wahrscheinlich nicht spontan und selbstver-
standlich seine eigene Kirche mit dem Begriff «Katholizismus» zusam-
menbringen. Diese Haltung reflektiert zwar nicht das offizielle altkatho-
lische Selbstverstdndnis, die katholische Kirche des Westens zu repri-
sentieren, die in Kontinuitit steht mit der ungeteilten Kirche des ersten
Jahrtausends, wo der pédpstliche Primat noch nicht zu einem das kirchli-
che Leben weithin bestimmenden Zentralismus gefithrt hat. Aber diese
Haltung ist verbreitet, was man immer wieder zur Kenntnis nehmen
muss.

Wiirde dieselbe Frage dahingehend prézisiert, es sei zum Verhiltnis
Christkatholizismus-Demokratie Stellung zu nehmen, so wiirde der
idealtypische Christkatholik wohl der Meinung sein, es sei ein Charakte-
ristikum der christkatholischen Kirche, dass sie demokratisch aufgebaut
sei. Wahrscheinlich wiirde er zur Illustration weniger auf seine Kirchge-
meinde als auf die Nationalsynode hinweisen: denn hier wiirden Ent-
scheidungen aufgrund von gemeinsamen Beratungen der delegierten
Laien und der Geistlichen und von Abstimmungen nach dem Mehrheits-
prinzip zustande kommen.

* Es handelt sich um die deutsche Fassung eines franzgdsisch gehaltenen Vor-
trags auf dem Colloque «Catholicisme et Démocratie», das am 12.Méarz 1994 in
GenfimRahmen der Feierlichkeiten zur 120. Wiederkehr der Konstituierung der
Eglise catholique-nationale de Geneéve, also der christkatholischen Kirche im
Kanton Genf, organisiert wurde. Siehe jetzt Jean-Blaise Fellay/Olivier Fatio/Vic-
tor Conzemius/Urs von Arx, Catholicisme et Démocratie au 19« siécle a Genéve
et en Suisse, Geneéve (Editions catholiques-chrétiennes — collection romande)
1966.

SVFK = Schweizerischer Verein freisinniger Katholiken (Association suisse
des catholiques libéraux).

80



In der Tat scheint mir die Nationalsynode als ein Kennzeichen christ-
katholischer Kirchlichkeit ein geeigneter Brennpunkt fiir einige Uberle-
gungen zum Thema dieses Kolloquiums zu sein. Ausgangspunkt der
Uberlegungen sind einige historische Sondierungen.

Mit dieser Zielsetzung habe ich schon eine Eingrenzung der mit dem
Thema gegebenen moglichen Perspektiven vorgenommen. Ich interes-
siere mich hier nicht fiir die Einstellung reprasentativer Christkatholi-
ken der ersten oder der gegenwirtigen Generation zur Demokratie als
Staatsform. Nur soviel sei gesagt: die geistigen Schopfer der Verfassung
der christkatholischen Kirche vom Jahre 1875, mit der eine ja vorhande-
ne katholische Kirchlichkeit neugestaltet werden sollte, hatten keine Be-
rithrungsidngste vor einem demokratischen Staatswesen, fiir das die Sou-
veridnitdt des Volkes und Mechanismen des Machtwechsels oder der
Machtkontrolle konstituierende Elemernte bilden. Dariiber hinaus ist zu
beachten, dass die Jahre 1871-1876, in welche die Entstehung der christ-
katholischen Kirche fillt, fiir viele Schweizer Kantone einen eben erfolg-
ten Ausbau der Volksrechte (Initiative, Referendum, Veto) bezeugen.
Freilich ist die dahinterstehende sog. Demokratische Bewegung der
1860er Jahre nicht einseitig von (jlingeren) liberalen oder radikalen
Kreisen getragen und von ihrem aufkldrerischen Ethos bestimmt, wie
neuere Forschungen klarstellen; ihre Wurzeln reichen in der Schweiz
vor die Zeit der Revolution, und sie konnte je nach Umstidnden auch
von konservativen Gruppen unterstiitzt oder initiiert werden'.

“Vgl. Peter Gilg, Die Entstehung der demokratischen Bewegung und die sozia-
le Frage, Diss. Bern, Affoltern a. A. 1951; Martin Schaffner, Die demokratische
Bewegung der 1860er Jahre. Beschreibung und Erklarung der Ziircher Volksbe-
wegung von 1867, Basler Beitrdage zur Geschichtswissenschaft 746, Basel 1982;
Thomas Wallner, Geschichte des Kantons Solothurn 1831-1914. Verfassung — Po-
litik — Kirche, Solothurnische Geschichte /1, Solothurn 1992, 141-160, 185-221.

Von den Fihrern der Demokratischen Bewegung innerhalb des solothurni-
schen Liberalismus — der «Roten» — waren Simon Kaiser (1828-1898) als Prisi-
dent des Zentralkomitees des «Schweizerischen Vereins freisinniger Katholi-
ken» [hiernach abgekiirzt: SVFK] und Wilhelm Vigier (1823-1886) als Président
der Diozesankonferenz an der Redaktion eines Entwurfs der christkatholischen
Kirchenverfassung (Frithjahr 1873) beteiligt, ebenso aber von den «Grauen» Al-
bert Brosi (1836-1911) und Leo Weber (1841-1935). Der am 19.Mai 1872 verein-
barte Zusammenschluss der vorher einander bekdmpfenden «Roten» und «Grau-
en» ist als «Langenthaler Bleiche» in die Geschichte eingegangen; vgl. dazu Karl
H. Flart, 150 Jahre Solothurner Freisinn. Sein Weg durch die Geschichte
1830-1980, Solothurn 1981, 95-110.

Der Name «freisinnig» wurde wohl gewihlt, weil er verschiedene Gruppierun-
gen des liberalen und radikalen politischen Spektrums zusammenfassen konnte;

81



Im Hinblick auf das dffentliche Gemeinwesen konnten also in der
Schweiz radikale und konservative Katholiken eine positive Einstellung
zur Demokratie aufweisen — und dies in Abweichung von der herrschen-
den kurialistischen und ultramontanen Doktrin der katholischen Kir-
che, wie sie viele, an vorrevolutiondren Zustdnden orientierte papstli-
che Verlautbarungen bis in unser Jahrhundert bestimmte?. Eine andere
Frage war aber, inwieweit Demokratie auch das innerkirchliche Leben
pragen sollte. Diese Frage konnte man im uneinheitlichen Spektrum
des Katholizismus des 19.Jahrhunderts nicht sine ira et studio erdrtern.

Von den Minnern, die hinter der christkatholischen Kirche standen,
wurde diese Frage in bejahender Weise beantwortet, freilich fiir eine Kir-

jedenfalls bezeichnete er im Kanton Solothurn in den frithen 1870er Jahren zu-
nehmend die «Roten» und die «Grauen» unabhidngig ihrer allfalligen Differen-
zen als zur selben organisierten Gruppierung des Liberalismus gehorig. Dabei
wurde das Zusammenriicken auch durch die Wahrnehmung eines geschlossener
auftretenden konservativen bzw. ultramontanen Gegners beschleunigt. Das ist
als Hintergrund der Namengebung «freisinnige Katholiken» im Sommer 1871 in
Anschlag zu bringen, wo m. W. einer der frithesten Belege fiir das Adjektiv «frei-
sinnig» als offizielle Gruppenbezeichnung vorliegt.

2 Albert Gniigi, Kirche und Demokratie. Ein dogmengeschichtlicher Uber-
blick tiber das grundsatzliche Verhaltnis der katholischen Kirche zur demokrati-
schen Staatsform, Ziirich 1970. Der Autor beleuchtet die Einstellung des ro-
misch-katholischen Lehramtes zur Demokratie im Licht von kirchlichen Stellung-
nahmen zur Lehre von der Volkssouverénitat und zur Glaubens- und Gewissens-
freiheit (einem unabdingbaren Element des demokratischen Staates angesichts
der neuzeitlichen konfessionellen Gespaltenheit im westlichen Europa); er sieht
erst beim 2. Vatikanischen Konzil eine uneingeschrankt positive Bewertung der
Demokratie, wo diese also nicht mehr das kleinere Ubel gegeniiber noch schlim-
meren staatlichen Zustdnden ist, die an sich denkbar sind und die es zu verhin-
dern gilt.

Andere Einschédtzungen der Demokratie im Raum des (franzosischen) Katho-
lizismus, als wie sie in den pépstlichen Verlautbarungen zu finden sind, dokumen-
tiert Hans Muaier, Revolution und Kirche. Zur Frithgeschichte der christlichen De-
mokratie, Freiburg *1988.

Zur Einschitzung der fruheren und der jetzigen romisch-katholischen Hal-
tung gegeniiber dem Postulat der Glaubens- und Gewissensfreiheit vgl. einer-
seits Walter Kasper, Wahrheit und Freiheit. Die «Erkldrung tiber die Religions-
fretheit» des II. Vatikanischen Konzils, SHAW, Heidelberg 1988; andererseits
Ernst-Wolfgang Bdckenforde, Religionsfreiheit. Die Kirche in der modernen
Welt, Schriften zu Staat-Gesellschaft—Kirche 3, Freiburg 1990.

Zur Situation in der Schweiz: Peter Karlen, Das Grundrecht der Religionsfrei-
heit in der Schweiz, Ziirich 1988; Ueli Friedrich, Kirchen und Glaubensgemein-
schaften im pluralistischen Staat. Zur Bedeutung der Religionsfreiheit im schwei-
zerischen Staatskirchenrecht, Bern 1993.

82



che, die mit dem Faktum des Schismas mit Rom konfrontiert war — ein
Schisma allerdings, das die besten als kirchlich-religids motivierte und
theologisch-historisch abgestiitzte Gewissensentscheidung zu verant-
worten bereit waren.

Ich zitiere nun zuerst einige Ausserungen aus programmatischen
Schriften, die zeitlich und sachlich in den Entstehungsprozess der christ-
katholischen Kirche gehoren. Sie stammen von Exponenten des sog.
«Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken» (SVFK), als welcher
sich ein am 18.September 1871 in Solothurn versammelter Schweizeri-
scher Katholikenkongress konstituierte. Dieser Verein bestand aus zahl-
reichen Ortsgruppen radikaler Katholiken, die von der Dogmatisierung
der Lehrunfehlbarkeit des Papstes aufgeschreckt waren, nicht zuletzt
weil sie diese im Licht des 1864 veroffentlichten Syllabus lasen: darin hat-
te Pius IX. neben anderem die Voraussetzungen und Errungenschaften
des demokratischen Staatswesens verurteilt. Die Delegiertenversamm-
lung (DV) des SVFK war die Vorlduferin der Nationalsynode der Christ-
katholischen Kirche der Schweiz.

Die 2.DV des SVFK am 1. Dezember 1872 ist als «Oltner Tag» in die
Geschichte eingegangen. Es wurden Resolutionen gutgeheissen, die aus
der Feder des in Bern lehrenden Juristen Prof. Walter Munzinger
(1830-1873) stammen. Munzinger ist bis zu seinem frithen Tod im April
1873 eindeutig die fithrende Stimme, die die diffusen weltanschaulichen
und politischen Proteste gegen die als staatsgefahrdend betrachteten
Papstdogmen des 1. Vatikanischen Konzils von 1870 auf kirchlich-reli-
gioses Gebiet lenken wollte. Mit anderen Worten: er pladierte fiir die
Bildung von Gemeinden mit regelméssiger Seelsorge. Die erste Resolu-
tion lautet: «Der schweizerische Verein freisinniger Katholiken stellt
sich zur Aufgabe die Organisation des Widerstandes gegen die neue
Glaubenslehre der Unfehlbarkeit des papstlichen Lehramtes und die
Herbeifiihrung einer kraftigen Reform in der katholischen Kirche, wel-
che die heutigen Missbrduche und Gebrechen heben und insbesondere
die berechtigten Anspriiche des katholischen Volkes und Theilnahme
an der Leitung der kirchlichen Angelegenheiten erfiillen soll.»?

3 Bericht und Vorschlag betreffend eine Verfassung der christkatholischen Kir-
che der Schweiz nebst einem die wichtigsten Vereinsbeschliisse enthaltenden An-
hang. Vorlage des Centralkomitee’s an die Delegierten des Schweizerischen Ver-
eins freisinniger Katholiken, Solothurn 1874, 49. Besser greifbar ist der Text in:
Emil Friedberg, Aktenstiicke die altkatholische Bewegung betreffend mit einem
Grundriss der Geschichte derselben. Zugleich als Fortsetzung und Ergédnzung

der «Sammlung der Aktenstiicke zum ersten vatikanischen Concil», Tiibingen
1876, 504.

83



Ich hebe hervor die Stichworte «Widerstand», «Reform in der katholi-

schen Kirche» sowie «Theilnahme an der Leitung der kirchlichen Ange-
legenheiten»*.

Ein weiteres Zitat aus einer Resolution aus dem Sommer 1873. In je-
nen Monaten bekam die zogerlich voranschreitende altkatholische oder
christkatholische Bewegung, wie sie sich bald nennen sollte, neuen
Schwung durch das Drédngen von Vertretern der entstehenden Eglise ca-
tholique nationale de Geneve auf eine Bischofswahl; diese hatten inzwi-
schen den Kontakt mit Deutschweizer Gesinnungsgenossen intensi-
viert. Redaktoren des Textes sind der aargauische Landammann Augu-
stin Keller (1805-1883), der Oltner Verleger und Herausgeber des Or-
gans der Bewegung (Katholische Blitter), Peter Dietschi (1830-1907),
und der von Munzinger als Pfarrer nach Olten geholte Eduard Herzog
(1841-1924), der spitere erste christkatholische Bischof. «In Riickkehr
zur alten apostolischen Kirche und zugleich entsprechend dem Geiste
unserer republikanisch biirgerlichen Institutionen wird die Kirchenver-
fassung der Altkatholiken in der Schweiz auf rein demokratischer
Grundlage in der Gemeinde basirt, und sodann mit Anwendung des Re-
prasentativsystems in hoheren Synodalorganen ausgebaut werden, wel-
che zur Bewahrung der Einheit, sowie zur Leitung und zeitgeméssen
Fortbildung des Ganzen berufen sind.»?

*Die Wendung rezipiert, mit einer charakteristischen Erweiterung («Lei-
tung»), einen Abschnitt des «Programms des Katholiken-Congresses in Miin-
chen» vom 22.-24.September 1871, das ein theologisch reflektiertes Basisdoku-
ment des Altkatholizismus bis heute geblieben ist: «III. Wir erstreben unter Mit-
wirkung der theologischen und canonistischen Wissenschaft eine Reform in der
Kirche, welche im Geiste der alten Kirche die heutigen Gebrechen und Missbrau-
che heben und insbesondere die berechtigten Wiinsche des katholischen Volks
auf verfassungsmaissig geregelte Theilnahme an den kirchlichen Angelegenhei-
ten erfiillen werde, — wobei, unbeschadet der kirchlichen Einheit in der Lehre,
die nationalen Anschauungen und Bediirfnisse Beriicksichtigung finden kon-
nen.» Vgl. Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholicismus. Geschichte sei-
ner Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland,
Giessen 1887 (Nachdruck Aalen 1965) 23; ebenfalls in: Urs Kiiry, Die altkatholi-
sche Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen. Kirchen der Welt 3, er-
gdanzte und mit einem Nachtrag versehene 2. Auflage hg. von Christian Oeyen,
Stuttgart 1978 (=31982) 451.

sBericht (Fn.3), 55; Friedberg (Fn.3), 507. Franzosische Ubersetzung in: Le
Catholique suisse 7 (1873/74) Nr.5 vom 6.September 1873, S. 1.

Vgl. auch die — ohne Namensnennung — von Walter Munzinger geschriebenen
drei Beitrdge unter dem Titel «Was wir wollen» in den ersten drei Nummern der
vom 18.Januar 1873 an in Olten erscheinenden «Katholischen Bléttern»: «Wir
wollen daher, dass die Gemeinden, in denen das christliche Volk am unmittelbar-

84



Ich halte fest: Rekurs auf die ecclesia primitiva, Behauptung einer
Strukturanalogie zwischen apostolischer Kirche und einheimischer re-
publikanischer Tradition, Aufbau einer Kirchenstruktur von unten,
Wahrnehmung der Aufgabe, kirchliche Einheit aufrechtzuerhalten,
durch eine Synode.

Ein drittes Zitat entnehme ich der «Verfassung der christkatholischen
Kirche der Schweiz»; sie entstand im Jahre 1874 aufgrund von Entwiir-
fen, die Eduard Herzog und ein Genfer Komitee (darunter wohl die Poli-
tiker Marc Héridier [1840-1919] und Alexandre Gavard [1845-1898]) im
Mirz einer Redaktionsgruppe vorgelegt hatten, und sie ist das Ergebnis
von Beratungen im Schoss der Delegierten des SVFK im Juni und im
September. Sie wurde am 14.Juni 1875 vom selben Gremium in Kraft ge-
setzt, das sich mit diesem Akt als erste Session der Nationalsynode der
Christkatholischen Kirche der Schweiz konstituierte. Der Ingress lau-
tet: «Die Katholiken der Schweiz, welche Angesichts der vatikanischen
Dekrete vom 18.Juli 1870 den Kampf gegen das System, die Irrlehren
und die Missbrauche der romischen Kirche gemeinsam mit ihren Glau-
bensgenossen anderer Linder aufgenommen haben und sich bestreben,
ihre Kirche auf nationaler Grundlage in urspriinglicher Reinheit wieder-
herzustellen, — geben sich zur Begriindung einer christkatholischen Kir-
che der Schweiz folgende Verfassung...»®

Ich hebe hervor den Gedanken einer nationalen Grundlage oder Ge-
staltung der Kirche und die diese Begrenzung iibersteigende Verbin-
dung mit anderen Kirchen und Gruppierungen desselben Glaubens.

Ich halte hier inne und ziehe ein vorlidufiges Fazit. Aus den ausgewidhl-
ten Zitaten zeichnet sich in Konturen ab, welche Elemente dem Begriff
«Demokratie» zuzuordnen sind. In alledem wird eine Mitbeteiligung
der Kirchenglieder, insbesondere auch der Laien, in Formen angestrebt,
wie sie fiir Konkretisierungen von indirekter Demokratie im Rahmen

sten zur Erscheinung und Bedeutung kommt, den Unterbau der religiosen Ge-
meinschaft bildet; nicht die Priester sind die Kirche, sondern die Glaubigen»
(S.2). Ferner die «Altkatholischen Grundsdtze» eines unbekannten Autors in:
Katholische Blatter /7 (1873) 357-359.

¢ Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz, Solothurn 1875,
3. Franzosische Ausgabe: Constitution de ’Eglise catholique-chrétienne de la
Suisse et reglements du Synode national, Geneve 1876, 1.

Der Ingress wurde tibrigens auf Druck der luzernischen Regierung 1931 von
der Nationalsynode fallengelassen, weil sonst die christkatholische Kirchgemein-
de Luzern die staatliche Anerkennung nicht erhalten hétte; vgl. Otto Gilg, Christ-
katholizismus in Luzern. Ein Beitrag zur Luzerner Geistesgeschichte, Luzern Ge-
schichte und Kultur ///3, Luzern o.J. [1946], 299-302.

85



des Liberalismus’ im 19. Jahrhundert tiblich geworden ist. Dabei nimmt
die Nationalsynode, wie im einzelnen anhand der Kirchenverfassung ge-
zeigt werden kann, ein Stiick weit die Funktion eines Parlamentes wahr.

Andere Elemente sind dem Begriff «Katholizismus» in dem Sinn zu-
zuordnen, dass der katholische Charakter der zu schaffenden kirchli-
chen Organisation mit Selbstverstindlichkeit vorausgesetzt wurde. Ein
Konflikt zwischen Demokratie und Katholizismus wird nicht angezeigt,
eher eine Entsprechung behauptet?®.

Dennoch ist im Juni 1874 bei den Beratungen iiber den Verfassungs-
entwurf eine Kontroverse iiber das Bischofsamt ausgebrochen. Es wur-
de an die Adresse der fiir die Verfassungsvorlage verantwortlichen Mén-
ner der Vorwurf erhoben, sie wiirden mit der Einfiihrung des Episko-
pats, «eines dcht romischkatholischen Instituts», «den kuriosen und eit-
len Versuch (machen), die Hierarchie mit der Demokratie in der Kirche

’Vgl. Giovanni Sartori, Demokratietheorie, Darmstadt 1992 [amerikanische
Erstveroffentlichung 1987], 274-385; Jean Césaire, Der Liberalismus und die Li-
beralismen, in: Lothar Gall (Hg.), Liberalismus, Neue Wissenschaftliche Biblio-
thek 85, Konigstein 21980, 134-146; Kurt L. Shell, Westliche Demokratien, in:
Klaus von Beyme u.a. (Hg.), Politikwissenschaft. Eine Grundlegung. Band I:
Theorien und System, Stuttgart 1987, 109-140; Reinhold Zippelius, Allgemeine
Staatslehre (Politikwissenschaft), Miinchen '"1991; ferner Heinz- Eduard Téody
Karl Fritz Daiber, Artikel «Demokratie», in: TRE 8, Berlin 1981, 434459,

$ Eine Entsprechung erblickte auch der spatere erste deutsche altkatholische
Bischof Joseph Hubert Reinkens (1821-1896), wenn er in einem seiner Vortrige,
die er im Anschluss an den «Oltner Tag» in mehreren Schweizer Stddten hielt, im
Hinblick auf die in Staat und Kirche zur Geltung kommende Freiheit schreibt:
«Liebe ist es auch, welche Gott iibt in Bezug auf die Gemeinschaften in der Welt.
Er greift nicht ein in das Staatswesen, wenn es sich bildet entsprechend der Wiir-
de des Menschen. Wenn die Ideen der Freiheit, der Gleichheit und der Einheit
sich realisieren im Staate, so sehen wir nicht, dass irgend eine iberirdische Macht
gewaltsam eingreift. Gott gibt das Wachstum und das Gedeihen, aber er zwingt
nicht. Darum ist die heutige Art der Staatsbildung so echt christlich, weil sie die
Freiheit achtet, weil sie jeden Biirger ehrt... Unser Zie! ist, dass wir auf allen Ge-
bieten des Lebens die Freiheit der Kinder Gottes wahren, sowohl auf dem Gebiet
des Staates als auf dem der Kirche ... Das ist also unser Ziel, die Freiheit und Ein-
heit des Einzelnen, die Freiheit und Einheit der religiosen Genossenschaften, die
Freiheit Aller und die Einheit Aller. Wir wollen die Religion rein darstellen, wie
der Herr sie gestiftet hat, und von diesem Prinzip aus auch die Aussohnung zwi-
schen Staat und Kirche und schliesslich, ohne Einerleiheit, die Einigung aller
Konfessionen im Geiste der Wahrheit und unter dem Gesetze der Liebe.» (Jo-
seph Hubert Reinkens, Katholisch, nicht pdpstlich. Sechs Vortriage gehalten in
den Tagen vom 1. bis 12. Dezember 1872, Olten 1903, 66-68).

86



zu vereinigen»’. Hier wurde also eine grundsitzliche Unvereinbarkeit
von Demokratie und Katholizismus, reprdsentiert im Amt des Bischofs,
behauptet. Diese Meinung hat sich nicht durchgesetzt, und Augustin Kel-
ler hat dazu nur lapidar bemerkt, es gelte eine Verfassung fiir Katholi-
ken und nicht fiir die Bewohner des Mondes zu machen'. In der Folge
wurde der Antrag, auf das Bischofsamt zu verzichten oder den Bischof
einer periodischen Wiederwahl zu unterwerfen, abgelehnt. Der Furcht
vor einer autokratischen Ausiibung des Episkopats musste man den-
noch Rechnung tragen, wie aus dem von Leo Weber (1841-1935) im Au-
gust 1874 verfassten Bericht hervorgeht, der die Verfassungsvorlage im
Hinblick auf eine erneute Beratung durch die Delegierten des SVFK er-
lautertel,

Das erkldrt, warum manche Formulierung in der Verfassung und in
den ergidnzenden Ordnungen iiber die Amtsfiithrung von Synodalrat
und Bischof den Eindruck erweckt, der letztere reprdsentiere ein monar-
chisch-absolutistisches Element, das es konstitutionell zu kontrollieren
gelte. Man sieht das etwa daran, wie in der Kirchenverfassung der grund-
legende Artikel iiber den Bischof formuliert ist: «Der Bischof hat inner-
halb der durch diese Verfassung gezogenen Grenzen alle Rechte und
Pflichten, welche nach christkatholischem Begriffe dem Episcopate bei-
gelegt werden, insbesondere jedoch diejenigen, welche ihm von der Na-
tionalsynode iibertragen werden.» ' Wir finden darin einerseits den Re-
kurs auf kritisch gekldrte Tradition («Episcopat nach christkatholi-
schem Begriff»), andererseits eine zweifache Begrenzung («Verfas-
sung», «Nationalsynode»). Man sieht es auch daran, dass der Bischof, in
Abweichung von der — auch von den anderen altkatholischen Kirchen
beachteten — kanonistischen Tradition und vom Verfassungsentwurf
Eduard Herzogs nicht der Vorsitzende der Synode ist, auch nicht ihres
vollziehenden Organs, des Synodalrates. Das ist vielmehr immer eine

* Bericht (Fn.3), 30; Friedberg (Fn.3), 498.

Die Debatte um den Episkopat ldsst sich verfolgen in den — fiir die Beibehal-
tung des Bischofsamts plddierenden — anonymen Beitridgen in: Katholische Blit-
ter 7 (1873) 305-308, 313-317; 2 (1874) 201-205, 221-224, 270-272, 305-308,
316-319 sowie in den altkatholischen Blédttern «Le Catholique Suisse» aus Genf
(pro) und «La Démocratie catholique» aus Delsberg (contra).

'“Vgl. Paulin Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen
Kirche der Schweiz, I1. Band: Das vatikanische Konzil und der Kulturkampf. Die
ersten christkatholischen Gemeinden, die Kirchen-Verfassung und das Schweiz.
Nationalbistum, Solothurn 1910, 444.

't Bericht (Fn.3), 28-36; Friedberg (Fn.3), 496-501.

2 Verfassung (Fn.6), 8; Constitution (Fn.6), 9.

87



Person aus der Laienschaft. Weiterhin beauftragt die Verfassung die
Synode nicht nur mit der Wahl des Bischofs; dass die Wahl des kiinftigen
Bischofs — wenn auch nicht ausschliesslich — der Ortskirche zukommt,
ist eine altkirchlich gut fundierte Regel. Die Verfassung sieht auch eine
Amtsenthebung durch die Synode vor, wenn der amtierende Bischof sei-
ne Pflichten verletzt; das war bisher nach der Rechtstradition der Kirche
nur einer Bischofssynode oder dem Ersthierarchen eines umfassenden
Kirchengebietes, jedenfalls nicht dem Einzelbistum, zugekommen.
Kein Wunder, dass dies und anderes mehr damals der altehrwiirdigen
Kirche von Utrecht als Zeichen einer willkiirlichen Laienherrschaft
machtig aufstiess: ihre Bischofe, die doch der Weihe des ersten Bischofs
der deutschen Altkatholiken (Joseph Hubert Reinkens) zugestimmt hat-
ten, beteiligten sich in der Folge nicht an der Konsekration des schweize-
rischen Bischofs im September 1876,

Es bleibt noch anzumerken, dass in alledem natiirlich auch ein Anti-
klerikalismus zur Geltung kommt, von dem mancher radikale Katholik,
der den Episkopat befiirwortete, einen guten Schuss mitbekommen hat;
man darf dabei nur nicht vergessen, dass der Antiklerikalismus auch das
Ergebnis einer von kirchlichen Amtstrdgern zu verantwortenden religi-
Os-kirchlichen Sozialisierung war und ist, abgesehen von einer jeweili-
gen Ideologisierung, die gewissermassen durch das kollektive Gedicht-
nis der Gesellschaft alimentiert wird.

Fiir die meisten Christkatholiken, die sich liberhaupt eine Meinung
bilden konnten, war die grundsitzliche Verbindung von demokratisch-
synodalen Strukturen und Bischofsamt vermutlich eine Riickkehr zum
Geist, wenn auch nicht zum Buchstaben einer dlteren Kirchengestalt,
die nicht - so wie sie es sahen — durch den pipstlichen Absolutismus ent-
stellt war. Leider gestattet es die Quellenlage zur Zeit nicht (und viel-
leicht iiberhaupt nicht mehr), die unmittelbaren Inspirationsquellen fiir
die Kirchenverfassung und ihre Synode festzustellen.

Immerhin gibt es einige Hinweise. Im erwiihnten Bericht von Leo We-
ber wird einmal auf die Studie von Walter Munzinger «Papstthum und
Nationalkirche» aus dem Jahre 1860 verwiesen, in welcher der Autor
«der Wiedereinfithrung der kirchlichen Synoden als dem stidrksten Dam-
me gegeniiber der Allmacht Rom’s» das Wort spreche '*. Munzinger gibt
im Buch einen Uberblick iiber Stromungen in der abendlindischen Kir-

3 Vgl. Fred Smit, Meinungsverschiedenheit zwischen den altkatholischen Kir-
chen Deutschlands, Hollands und der Schweiz im Jahre 1876, IKZ 77 (1981)
65-120.

“ Bericht (Fn.3), 19f; Friedberg (Fn.3), 491.

88



che, die ihm — zehn Jahre vor dem Konzil — als Zeugen einer anderen,
wiinschenswerteren Kirchlichkeit als der pépstlich-kunalistischen er-
scheinen; im Zusammenhang mit den Reformkonzilen im ausgehenden
Mittelalter schreibt er: «Mit diesen Bestimmungen (der regelmissigen
Abhaltung von Bistums- und Provinzialsynoden) hat das Concil von Ba-
sel auf Grundlage dlterer Kirchensatzungen ein Verfassungsgebdude
planirt, das nicht, wie die heutige papstliche Kirche, auf der Spitze steht,
sondern auf einem breiten Fundamente ruht — dieses Fundament 1st das
christliche Volk und dessen Reprasentant, das allgemeine Concil, — und
von frei hinaufstrebenden Sdulen getragen ist: es sind die einzelnen Na-
tionalkirchen, und als ihre Reprisentanten die Provinzial- und Bis-
thumssynoden. Statt des heutigen verderblichen Systems des monarchi-
schen Absolutismus sollte nicht nur der Papst dem allgemeinen Concile,
sondern auch der Erzbischof der Provinzialsynode und der Bischof der
Bisthumssynode verantwortlich sein. Die wichtigsten Entscheidungen
in der Kirche sollten nicht mehr gédnzlich in die Hdnde Einzelner, son-
dern einer reprdsentativen Versammlung, eines Parlaments, gelegt
sein.»® Ob Munzingers Rekonstruktionen zutreffen, kann angesichts

'S Walther Munzinger, Papstthum und Nationalkirche. Eine kirchenrechtliche
Studie, Bern 1860, 33f.

Anstosse zu Munzingers Programm sind wohl von Ignaz Heinrich von Wessen-
berg (1774-1860) ausgegangen, dem jener seine Schrift gewidmet hat; im letzten
Kapitel seines vierbdandigen Werkes «Die grossen Kirchenversammlungen des
15ten und 16ten Jahrhunderts in Beziehung auf Kirchenverbesserung geschicht-
lich und kritisch dargestellt», Constanz 1840, kommt Wessenberg abschliessend
auf seine das ganze Opus durchziehende Lieblingsidee einer ordentlichen Kir-
chenleitung durch Provinzial- und Bistumssynoden (der Bischof umgeben vom
mitberatenden Klerus) zu sprechen.

Sachlich noch niher stehen Munzingers Ausfithrungen aber Ideen, wie sie der
frithe Alois Vock (1785-1857) in seiner (1832 nachgedruckten) Schrift «Der
Kampf zwischen Papstthum und Katholizismus im fiinfzehnten Jahrhundert.
Eine Sdkularfeier fiir die Kirchenversammlung zu Konstanz (1416), Schweizeri-
sches Museum, Aarau 1816», 75-125, und vor allem der Sailerschiiler und Ange-
horige des Uznacher Kapitels Alois Fuchs (1794-1855) vorgetragen haben; der
letztere stellt in seiner berithmten (zensurierten) Rapperswiler Predigt
vom13.Mai 1832 und in seiner zweibdndigen Verteidigungsschrift «Mein Glau-
ben und Hoffen sammt Stimmen aus der kathol. Kirche zu meiner Vertheidi-
gung», St. Gallen 1835/36, das représentative System als Kennzeichen der katholi-
schen Kirchenverfassung heraus; er sieht seine konkrete Umsetzung in Synoden
auf allen Ebenen und spricht im Hinblick auf die Einbeziehung von Laien von
der «dcht christlichen Demokratie» (1 78-89, 224 {f.). Vgl. auch noch sein 1833 ent-
standenes Programm «Die katholische Schweiz» (leicht verdandert in 1T 489-494).
Zu A. Fuchs vgl. Othmar Pfyl, Alois Fuchs 1794-1855. Ein Schwyzer Geistlicher

89



der diffizilen Problematik konziliaristischer Theorien und Ansitze zur
Praxis auf sich beruhen'®; sie waren ja im altkatholischen Reformpro-
gramm mit vorldufig nur nationaler Reichweite auch noch nicht umfas-
sender zu verwirklichen. Jedenfalls setzte Munzinger grosse Erwartun-
gen in Synoden, «weil sie dem erfrischenden demokratischen Elemente,
... dem wahren, einzig unfehlbaren Grund der Verfassung, dem christli-
chen Volke selbst, am nédchsten stehen»'”. Das Reformprogramm, wie es
auf dem bedeutenden Altkatholikenkongress in Miinchen 1871 vorge-
stellt wurde, interpretierte er so, dass nunmehr das unmittelbare Glau-
bensbewusstsein des katholischen Volkes zum Tragen kommen solle.
Die Kirche werde sich selbst zuriickgegeben. Reichlich optimistisch
sprach er davon, «dass das alte Christenthum, wie es von der heutigen
Wissenschaft und von dem heutigen Glaubensbewusstsein als wahr aner-
kannt wird, unsere Grundlage bildet .

auf dem Weg vom Liberalismus zum Radikalismus, 3 Teile, Mitteilungen des Hi-
storischen Vereins des Kantons Schwyz 64/71/73, 1971/1979/1981.

Die in der kanonischen Uberlieferung vorgesehenen Synoden machten
schliesslich auch die liberal-regenerierten Geist verratenden Badener Konfe-
renz-Artikel von 1834 zu einer Verpflichtung fiir die Kantonsregierungen auf
dem Gebiet des geplanten schweizerischen Erzbistums (vgl. Alfred Kolz, Quel-
lenbuch zur neueren schweizerischen Verfassungsgeschichte. Vom Ende der Al-
ten Eidgenossenschaft bis 1848, Bern 1992, 344-347).

Zum weiteren geschichtlichen Hintergrund vgl. Stadler (Fn.33), 43-81.

'* Vgl. Remigius Biaumer, Die Erforschung des Konziliarismus [Erstveroffentli-
chung 1975], in: ders. (Hg.), Die Entwicklung des Konziliarismus. Wesen und
Nachwirken der konziliaren Idee, Wege der Forschung 279, Darmstadt 1976,
3-56; Heribert Smolinski, Artikel «Konziliarismus», in: TRE /9, Berlin 1990,
579-586; ferner Hermann Josef Sieben, Die Konzilsidee des lateinischen Mittelal-
ters (847-1378), Konziliengeschichte Reihe B, Paderborn 1984, 315ff.; ders.,
Traktate und Theorien zum Konzil. Vom Beginn des grossen Schismas bis zum
Vorabend der Reformation (1378-1521), Frankfurt 1983; ders., Die katholische
Konzilsidee von der Reformation bis zur Aufkldarung, Konziliengeschichte Rei-
he B, Paderborn 1988; Josef Wohlmuth, Die Konzilien von Konstanz
(1414-1418) und Basel (1431-1448), in: Giuseppe Alberigo (Hg.), Geschichte der
Konzilien, Vom Nicaenum bis zum Vaticanum [1, Diisseldorf 1993 235-200: zum
Konzil von Konstanz zuletzt Phillip H. Stump, The Reforms of the Council of
Constance (1414-1418), SHCT 53, Leiden 1994.

"7 Papstthum (Fn.14), 35.

®Vgl. Schulte (Fn.4), 22-24; Kiiry (Fn.4), 450-452.

® Walther Munzinger, Der Katholiken-Congress in Miinchen, Die Stellung des
Staates zu der religiosen Bewegung in der Schweiz. Ein autklarendes Wort an den
schweizerischen Verein freisinniger Katholiken, Bern 1871, 5. Die von Munzin-
ger vorausgesetzte Konvergenz von zeitgenossischem Glaubensbewusstsein und
historisch orientierter theologischer Wissenschaft ist auf den zweiten Blick ein

90



Ich bin etwas ldnger bel Munzinger verweilt, weil ich vermute, dass
viele von den religios empfindsamen radikalen Katholiken aus dem Bil-
dungsbiirgertum? dhnlich dachten wie er, auch wenn sie nicht auf die
faktisch gescheiterten Reformkonzilien hinwiesen.

Aus heutiger Sicht ist der Rekurs auf eine nicht im Papsttum zentrali-
sierte Kirchenwirklichkeit, sei es die ecclesia primitiva der apostoli-
schen Zeit oder die alte ungeteilte Kirche des ersten Jahrtausends bzw.
der sieben 0kumenischen Synoden oder konziliaristische und epikopali-
stische Stromungen im Abendland, sowieso nur im Sinne einer grund-
satzlichen Orientierung zu verstehen. Natiirlich liessen theoretisch sich
einzelne Elemente der Kirchenverfassung mehr oder weniger geradli-
nig auf frithere Tradition zuriickfithren; aus der breiten und heteroge-
nen konziliaristischen Stromung der abendlidndischen Kirche wiren
etwa zu nennen der Gedanke, dass die Kirche ein korporatives Miteinan-
der von Haupt und Gliedern darstellt, so dass Hierarch und zugehorige
synodale Versammlung® nur miteinander die Leitungsverantwortung
tragen konnen, worin dann auch eine Kontrolle des Hierarchen durch

faszinierender Gedanke; freilich kommen mir Zweifel, ob ich ihn tiberhaupt
recht verstehe, wenn ich in einem - allerdings 10 Jahre fritheren — Brief Munzin-
gers an seinen Kollegen an der Basler Universitit, Andreas Heusler, lese, er er-
warte von neu erweckten Konzilien und Synoden, dass der die Kirche beseelende
Geist keineswegs die Bahn der alten Glaubenskonzilien fortsetzen wiirde, son-
dern statt der Dogmen christliche Sittlichkeit, Liebe und Humanitit zur Geltung
bringen wiirde; vgl. Victor Conzemius, Der geistesgeschichtliche Hintergrund
des Christkatholizismus: zur Entstehung der christkatholischen Pfarrei Oiten.
Anhang, ZSKG 60 (1966) 112-170, hier 164-166.

0 Ich verweise noch auf Simon Kaiser (1828-1898), der wie Munzinger auch Ju-
rist war und von 1871 bis zur Konstituierung der Nationalsynode im Sommer
1875 das Zentralkomitee des SVFK présidierte; freilich verschwindet er von da
an aus dem christkatholischen Gesichtskreis — seine religiose Einstellung ist
schwer einzuschétzen. Kaiser skizziert in seiner Eroffnungsrede zum «Schweizeri-
schen Katholikenkongress» vom 18.September 1871 in Solothurn fiir die zu griin-
dende antiinfallibilistische katholische Bewegung zwei Aufgaben: Widerstand zu
leisten gegeniiber dem absolutistischen System des Papalismus und den «christli-
chen Haushalt» nach den Grundlagen der ersten Zeiten des Christentums zu reor-
ganisieren; dazu gehort, dass den Laien ein Ort im Lebensprozess der Kirche ein-
gerdumt wird. Er sieht dies als Anwendung der Grundlage des demokratischen
Staatsrechtes, ndmlich der Volkssouverdnitat, auf kirchliche Verhiltnisse und
nennt als zwei (doch recht harmlose) Beispiele die Volkswahl der Pfarrer und die
Verwaltung des Pfarreivermogens. Vgl. Der Schweizerische Katholikenkongress
in Solothurn vom 18. Herbstmonat 1871, Bern o.J. [1871], 5-11.

*In der Regel werden genannt Papst und Kardinalkollegium oder aber Papst
und Generalkonzil, bisweilen noch Metropolit und Provinzialkonzil.

91



die Synode impliziert ist; ferner die Idee der Reprédsentation des Kir-
chenvolkes durch eine Synode, bisweilen in Verbindung mit der Lehre
von der Volkssouverdnitit, wie sie der theologisch-kanonistischen Tradi-
tion vertraut war; sodann die Uberzeugung, dass Kirchenreformen nur
synodal verwirklicht werden konnen, womit auch wieder die Forderung
zusammenhédngt, Synoden seien zu institutionalisieren als regelméssig
zusammentretende und somit als quasi-parlamentarische Versammlun-
gen. Man konnte mit mehr oder weniger Recht sagen, dass solche und
andere Elemente im Fall der christkatholischen Nationalsynode auf
eine Bistumssynode frei angewendet worden seien; aber das Gesamter-
gebnis ist dennoch nicht eine Wiederbelebung fritherer Zustdnde: eine
Bistumssynode nach der Konzeption der christkatholischen Verfassung
gab es so nicht. Ahnlich miisste man auch die etwa von Eduard Herzog
vorgenommene Ankniipfung an die Kirchentheologie des grossen nord-
afrikanischen Bischofs Cyprian aus dem 3.Jahrhundert® oder den Riick-
griff auf die elementare Synodalordnung der Alten Kirche?® beurteilen.

2 Vgl. Eduard Herzog, Uber das christkatholische Bischofsamt. Hirtenbrief
vom Tage der Konsekration [18.September 1876]. An die Katholiken der
Schweiz, in: Synodalpredigten und Hirtenbriefe, Bern 1886, 53-74; ders., Ant-
wort auf die am 4. November 1876 publizierte «Erkldarung der schweizerischen Bi-
schofe», in: ebd. 75-91; ders., Antwort auf die papstliche Exkommunikationsbul-
le vom 6. Dezember 1876. Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1877. An die christkatho-
lischen Gemeinden der Schweiz, in: ebd. 92-114. Herzog orientiert sich dabei
auch am Werk seines Konsekrators, des fritheren Breslauer Kirchengeschichts-
professors Joseph Hubert Reinkens, Die Lehre des heil. Cyprian von der Einheit
der Kirche, Wiirzburg 1873.

2 Das Material fiir den altkatholischen Rekurs auf die Alte Kirche bot das um-
fassende Werk von Johann Friedrich von Schulte, «Die Stellung der Konzilien,
Pipste und Bischofe vom historischen und kanonistischen Standpunkte und die
papstliche Konstitution vom 18.Juli 1870». Mit den Quellenbelegen, Prag 1871
(Neudruck Aalen 1976). Darin wird der im Synodalwesen — zumai im 0kumeni-
schen Konzil — zur Geltung kommende Gemeinschaftscharakter der Kirche her-
vorgehoben. Fiir eine Beteiligung von Laien als mitspracheberechtigten Teilneh-
mern an einer Synode kommt freilich fast nur das sog. Apostelkonzil (Apg 15) als
praxisbegriindender Beleg in Frage; vgl. 18-22, 64-86.

Aus der Perspektive der heutigen Forschung vgl. zur ersten Orientierung
Hans Schneider, Artikel «Konzilien», in: EKL 2, Goéttingen 1989, 1430-1440. Um-
fassend informiert Hermann-Josef Sieben, Die Konzilsidee der Alten Kirche,
Konziliengeschichte Reihe B, Paderborn 1979. Zu den Anfingen vgl. Eric Ju-
nod, Naissance de la pratique synodale et unité de I’Eglise au Il¢ siecle, in: Fairy
von Lilienfeld/Adolf Martin Ritter (Hg.), Einheit der Kirche in vorkonstantini-
scher Zeit, Oikonomia 25, Erlangen 1989, 19-34, 133-139.

Speziell zur Frage der Art und Weise der Gegenwart von Laien (abgesehen
vom jeweiligen Regenten und seinen Bevollmidchtigten) bei von Bischofen be-

92



Im Riickblick ist zu lernen: Der Rekurs auf andere, frithere Kirchenwirk-
lichkeit ldsst in der Praxis gerade nicht deren Imitation entstehen, wenn
die Zeitgenossenschaft mit der Welt nicht iibersprungen wird. Blosse
Imitation, ohne Elemente der Kreativitiat, wiare aber auch nur eine Kari-
katur dessen, was theologisch bei der Rede von einer Orientierung an
der Tradition impliziert ist.

Wichtig war den Schopfern der Verfassung und der Nationalsynode
generell die Partizipation von Getauften an der Kirche als einer Grosse,
fiir welche sie deren Mitverantwortung und Mitsprache als selbstver-
standlich erachteten?. Und das heisst, dass sie Inspirationen fiir den
Vollzug solcher Partizipation auch aus den politischen Institutionen ih-

suchten Synoden und ihrer Mitwirkung beim Zustandekommen von Beschliissen
im ersten Jahrtausend vgl. Yves M.-J. Congar, Jalons pour une théologie du lai-
cat, UnSa 23, Paris 1964, 333-355; Jakob Speigl, Zum Problem der Teilnahme
von Laien an den Konzilien im kirchlichen Altertum, AHC 10 (1978) 241-248;
Wilfried Hartmann, Laien auf Synoden der Karolingerzeit, AHC 10 (1978),
249-269; Hermann Josef Sieben, Die Konzilsidee der Alten Kirche, [siche oben],
Register s.v. «Laien». Fiir das zweite Jahrtausend und besonders die Zeit nach
der Mitte des 13.Jahrhunderts vgl. die in Fn.16 angegebene Literatur.

Auf einen - entscheidenden — Faktor im komplexen Sachverhalt sei aufmerk-
sam gemacht: das (implizite) Verstindnis der Reprasentation der Ortskirche(n)
auf iiberdidzesanen Synoden. Reprasentieren Bischofe pauschal die Getauften
oder reprasentieren neben Bischdfen noch andere Personen differenziert die ver-
schiedenen Gruppierungen der nach Stianden unterschiedenen Kleriker und Lai-
en? Wie wird das Verhiltnis zwischen reprédsentierenden und reprisentierten
Grossen im Hinblick auf die Autoritatsfrage gesehen? Wie wird die reprdsentier-
te Grosse «Kirche» gesehen: ortskirchlich strukturiert oder als corpus Christia-
num? Wichtig ist im Zusammenhang ferner noch die Frage, ob eine Synode als
Einrichtung gesehen wird, die je und je zu Problemen, welche die Einheit der Kir-
che bedrohen, Stellung zu nehmen hat, oder als Einrichtung, durch die sich or-
dentliche Kirchenleitung vollzieht.

Die periodischen Dibdzesansynoden, wie sie seit der Karolingerzeit bezeugt
sind und an denen bis ins 12./13.Jahrhundert noch einflussreiche Laien teilneh-
men konnten, bilden keinen Ankniipfungspunkt fiir die christkatholische Natio-
nalsynode, da sie meist nur den Bischof zu beraten oder kirchliches Recht zur
Kenntnis zu nehmen hatten, vgl. Peter Landau, Artikel «Kirchenverfassung»,
TRE 19, Berlin 1990, 110-165, hier 121, 136. Die im Hochmittelalter entstehende
[nstitution des Domkapitels schloss neben den Laien auch den grossten Teil des
Klerus von der Leitung des Bistums aus.

Zu neueren Entwicklungen in der romisch-katholischen Kirche vgl. Winfried
Aymans, Das synodale Element in der Kirchenverfassung, MThS.K 28, Miinchen
1970.

* Dies konnte damals von der christkatholischen Theologie nicht ekklesiolo-
gisch begriindet und reflektiert werden.

93



res Landes bezogen, und zwar, soweit es das Bistum anbelangt, aus dem
parlamentarischen Reprisentationssystem (nicht aber aus direktdemo-
kratischen Institutionen)®. In dieser Variation gehort die christkatholi-
sche Kirche in das Rinnsalsystem der «ekklesiologischen Option»*, als
welcher der Konziliarismus in der Neuzeit weiterlebt.

Worauf bezieht sich nun aber diese Partizipation am Leben der Kir-
che, wie sie in der Nationalsynode zur Geltung kommt? § 9 der Kirchen-
verfassung formuliert: «Die National-Synode ist das oberste gesetzge-
bende und entscheidende Organ der christkatholischen Kirche der
Schweiz.» Dann werden im einzelnen aufgefiihrt «die Aufstellung allge-
meiner Grundsdtze iiber Kultus und Disziplin der Kirche», die Abnah-
me und Priifung von Jahresbericht und Jahresrechnung des Synodal-
rats, die Wahl und allfdllige Amtsenthebung des Bischofs, die Wahl der
synodalen Organe. Dies geschieht, wie § 8 festhilt, «zur Bewahrung der
Einheit des kirchlichen Lebens»?.

Neben der schon besprochenen Wahl des Bischofs ist fiir unser The-
ma nur noch die Verantwortung fiir Kultus und Disziplin der Kirche von
Belang. Sie wird in der Verfassung deswegen eigens genannt, weil die ins
Auge gefassten Reformen eben solche sind, die nach Ansicht der damali-
gen deutschen altkatholischen Kanonistik in den Zustdndigkeitsbereich
einer Partikularsynode fallen®. In der schon erwidhnten Resolution des
SVFK vom Juli 1873 ist schon zu einigen «das Wesen der Kirche in kei-
ner Weise beriihrenden Reformen» aufgerufen worden; dies geschah im

> Direktdemokratische Einwirkungen der Kirchgemeindebasis auf die Natio-
nalsynode sind nicht vorgesehen; immerhin fithrten Petitionen aus den Gemein-
den der Genfer Kirche und der Gemeinde La Chaux-de-Fonds im Jahre 1878 zur
Einfihrung der Kommunion unter beiden Gestalten, wo dies ausdriicklich ge-
wiinscht wurde. Andererseits bleibt unklar, inwieweit Synodebeschliisse die
Kirchgemeinden, deren Autonomieverstandnis notorisch war (und teilweise
noch ist), verpflichten.

*Vegl. Smolinski (Fn.16), 579.

77 Verfassung (Fn.6), 5; Constitution (Fn.6), 5. Man vergleiche dazu die Aufga-
ben, wie sie Johann Friedrich voi Schulie (1827-1914) fiir dic deutsche altkatholi-
sche Synode zusammenfasst: «...die Gesetzgebung, die Fillung der Urteile in
schweren Disciplinarsachen der Geistlichen, Entscheidung tiber Beschwerden ge-
gen den Bischof und die Synodalreprdsentanz, bezw. iiber Berufungen gegen de-
ren Beschliisse nach Massgabe des Gesetzes ..., die Wahl des Bischofs...»: Schulte
(Fn.4), 578. Die Aufgaben sind also durchaus vergleichbar, auch wenn die deut-
sche «Synodal- und Gemeindeordnung» von 1873, die Schulte als einer der bedeu-
tendsten damaligen Kanonisten entworfen hat, ganz auf den Bischof als Haupt
der Kirche ausgerichtet ist.

*Vegl. Schulte (Fn.4), 599-650, hier bes. 599-602.

94



Anschluss an entsprechende Feststellungen des 2. Altkatholikenkon-
gresses in Koln im September 1872%, Von der Synode verabschiedete
Reformen setzten jedoch erst 1876 ein. Das ist im einzelnen nicht zu ver-
folgen. Jedoch ist auf das Leitprinzip aufmerksam zu machen, das die
2.Session der Nationalsynode von 1876, unmittelbar nach der Proklama-
tion des die Wahl annehmenden Eduard Herzog zum erwihlten Bi-
schof, zu ihrem (ersten) Beschluss erhob*. Es handelt sich dabei um
eine Selbstverpflichtung gegeniiber den Einigungsbestrebungen, wie sie
im Miinchener Programm von 1871 formuliert und in den von Déllinger
(1799-1890) einberufenen Bonner Unionskonferenzen von 1874 und
1875 in Angriff genommen wurden. Zu dieser Selbstverpflichtung ge-
hort u. a., dass «als katholische Disziplin und Liturgie nur die Disziplin
und Liturgie, wie sie allgemein in der ungeteilten Kirche gefeiert wor-
den» ist, anerkannt wird. Damit waren fiir die liturgischen und disziplina-
ren Reformen, welche die Nationalsynode an die Hand nahm, Grenzen
gesteckt, und es war ihnen die Richtung gegeben.

* Bericht (Fn.3), 57-59; Friedberg (Fn.3), 508-510. Zu den Aufstellungen des
Kolner Altkatholikenkongresses vgl. Schulte (Fn.4), 601.

¥ Protokoll der zweiten Session der National-Synode der christkatholischen
Kirche der Schweiz, 7. bis 8. Juni 1876, 12-14, 20f.; ebenfalls in Kiiry (Fn.4), 455.
Franzosische Ausgabe: Procés-verbal de la deuxieéme session du Synode national
de I'Eglise catholique chrétienne suisse, Séances des 7 et 8 juin 1876, 12-14, 19f.
Der ganze Text lautet: «Le Synode national de I’Eglise catholique chrétienne suis-
se déclare ce qui suit: [l salue comme une grande ceuvre, prédite déja par le fonda-
teur de la religion chrétienne et par conséquent dans les décrets de la Providence
divine, les efforts de i’Egiise des Vieux-catholiques d’Allemagne pour provoquer
une union avec les Eglises protestantes, grecque et anglicane, et il poussera de tou-
tes ses forces a la réussite et a I'achévement de cette ceuvre.

Afin de faire entrer cette union dans la pratique des faits et d’accord avec les
principes de I’Eglise primitive, il reconnait comme seul chef de I’'Eglise Jésus-
Christ, sous lequel il se régit comme association autonome, de concert avec son
épiscopat, son clergé et ses diacres; il ne reconnait comme cecuméniques, c’est-
a-dire comme ayant un caractere général, que les sept conciles qui ont été recon-
nus comme tels par I’Eglise primitive de I’Orient et de I'Occident, et il n’admet
non plus que les textes authentiques des décisions de ces conciles; il ne reconnait
comme morale catholique que la morale des Evangiles, telle qu’elle résulte du té-
moignage général, constant et unanime des diverses Eglises; il ne reconnait com-
me discipline et liturgie catholique que la discipline et la liturgie telles qu’elles
ont €té mises en pratique d’'une maniere générale dans I’'Eglise primitive.

Le Conseil synodal est chargé de porter cette déclaration 2 la représentation
synodale de I’'Eglise des Vieux-catholiques d’Allemagne, pour elle et pour qu’elle
la communique a d’autres.»

Der mittlere, die Kirche bei Reformen konkret verpflichtende Teil geht auf
die Intervention von Prof. Eugéne Michaud zurick.

95



Diese Grundsatzerkldrung der Nationalsynode ist in zweifacher Hin-
sicht von Bedeutung. Erstens wurde damit programmatisch als Ziel der
christkatholischen Kirche herausgestellt, dass sie ihre Katholizitidt in Be-
kenntnis, Verfassung und kirchlichem Leben inskiinftig grundsatzlich
an den Glaubensvollziigen der Alten Kirche auszurichten hat. Warum?
Weil so nach dem von Déllinger entwickelten Programm die Wiederver-
einigung der Konfessionen auf dem weiten Boden der altkirchlichen
Grundentscheidungen angebahnt werden kann. Gleichzeitig liegt in sol-
cher Ausrichtung auch die Legitimierung der christkatholischen Kirche
als katholischer Kirche: diese ist fiir sie, die nicht mehr unter pépstlicher
Obodienz stehen kann, durch die Kontinuitdt mit der alten ungeteilten
Kirche gewihrleistet. Das ist der Sinn der Orientierung an der Alten Kir-
che, nicht aber ein Konservativismus, der das kirchliche Leben in mog-
lichst altmodischen Formen repristinieren will. Zweitens ist zu vermer-
ken, dass dieser Synodebeschluss auf die Initiative eines Theologen zu-
riickgeht, der zudem mit den christkatholischen Laienfiihrern, meistens
Juristen aus dem radikalen Establishment, nicht in Verbindung stand.
Es handelt sich um Prof. Eugéne Michaud (1839-1917), der ein paar Mo-
nate zuvor aus Frankreich an die 1874 errichtete (alt)katholisch-theolo-
gische Fakultadt in Bern berufen worden war?®'.

Diese Grundsatzerkldrung, deren Tragweite damals wohl noch nicht
recht erkannt wurde®, und der 1876 einsetzende, fast ein halbes Jahr-
hundert wihrende Episkopat von Eduard Herzog markieren den An-
fang eines Weges, in dessen Verlauf die geistigen Bedingungen, unter de-
nen christkatholisches Kirchesein sich anfanglich artikulierte, sich merk-
lich @nderten. Die Kulturkampfmentalitdt®, in der die grundlegenden

3'Vgl. zu den Bedingungen und Erwartungen, die Michaud im Hinblick auf
eine Tatigkeit in der Schweiz dusserte, Raoul Dederen, Un réformateur catholi-
que au XIXe¢ siecie. Eugéne Michaud (1839-1917). Vieux-catholicisme. (Ecumé-
nisme, Genéve 1963, 125-127.

32 Das lasst sich wenigstens einem Votum des damaligen Synodalratsprésiden-
ten AugustinKeller entnehmen, der einem synodalrédtlichen Antrag, der eher
vage von der Forderung der Einigungsbestrebungen spricht, den Vorzug gab. Mi-
chauds Text, der als Alternativantrag eingereicht wurde, fand dann ohne grosse
Anderung die diskussionslos erfolgte Zustimmung der Synode, Protokoll
(Fn.30), 13, 21; Proceés-verbal (Fn.30), 13, 20.

Altere Vorstellungen iiber die Wiedervereinigung der Kirche in: Katholische
Blatter 7 (1873) 249-253 («Ansichten iiber die Wiederversohnung der getrenn-
ten Christen vom katholischen Standpunkte aus»); 2 (1874) 361-364 («Uber die
Vereinigung der kirchlichen Bekenntnisse»).

3 Zum Kulturkampf sei auf das magistrale Werk von Peter Stadler, Der Kultur-
kampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europdi-

96



Texte zur Kirchenordnung entstanden, wird allmihlich abgebaut. Die
Einiibung einer bischoflich-synodalen kirchlichen Praxis kann beginnen.

Die Zeit reicht nicht, diese Anderungen im einzelnen aufzuzeigen.
Ich beschrianke mich auf einen Punkt, der fiir unser Thema von Belang
ist, und der uns in die Gegenwart fiihrt. 1989 hat die Nationalsynode
eine neue Kirchenverfassung in Kraft gesetzt. In sie ist weithin die tiber
hundertjdhrige Erfahrung einer bischoflich-synodalen Praxis eingeflos-
sen. Zu dieser Erfahrung gehort auch das Vertrauen, das trotz gelegentli-
cher Spannungen und Konflikte zwischen Laien und Geistlichen, Bi-
schof und Synodalen aufgebaut werden konnte. Das hat im Verfassungs-
text* sozusagen atmosphérische Spuren hinterlassen, die dann sichtbar
werden, wenn man die den Bischof betreffenden Aussagen der beiden
Verfassungstexte miteinander vergleicht. Wie unbefangen wird da etwa
von der Aufgabe des Bischofs gesprochen, dass er «fiir das Bleiben der
Kirche in der Uberlieferung des Glaubens und fiir die Einheit des Bis-
tums in Verkiindigung, Liturgie und Sakramentenspendung» zu sorgen
habe (Art.5).

Das Grundprinzip der Partizipation aller an einer gemeinsamen nicht
delegierbaren Verantwortung fiir das Sein und Geschehen von Kirche
ist beibehalten, ja noch verstidrkt. Nach wie vor obliegt die Leitung der
Kirche «der Nationalsynode, dem Bischof und dem Synodalrat gemein-
sam» (Art.3)%, insofern sind «Laien und Geistliche gleichermassen ver-
antwortlich fiir das kirchliche Leben» (Art.4, 1)%. Es tritt — wenigstens
im Verfassungstext, die Wirklichkeit hinkt noch nach — viel mehr das Bis-

schen Umkreis 1848-1888, Frauenfeld 1984, verwiesen, wo auch zur Geschichte
der entstehenden christkatholischen Kirche eine Fiille von Material verarbeitet
1st.

¥ Die Kirchenverfassung von 1989 sowie die sie begleitenden Texte (Ge-
schiftsordnung der Nationalsynode, Ordnung fiir die Bischofswahl, Ordnung der
Konsekration, der Proklamation und der Amtseinfiihrung des Bischofs, Richtli-
nien fir die bischofliche Amtsfithrung) von 1992 und 1994 sind bislang nur in den
Synodeprotokollen publiziert worden.

3 Vgl. auch Art.26: «Der Bischof erfiillt mit den Priestern und Diakonen die
geistlichen Aufgaben im Bistum und berit sich mit ihnen in den Fragen der Kir-
chenleitung.» Franzosische Fassung: «L'évéque accomplit en collaboration avec
les prétres et les diacres les taches spirituelles dans le diocese et les consulte sur la
conduite du diocese.»

* Vgl. auch Art.27: «Bischof, Priester und Diakone iiben ihr Amt so aus, dass
die Laien ihre eigene Verantwortung wahrnehmen und selbst aktiv werden kon-
nen.» Franzosische Fassung: «Evéque, prétres et diacres exercent leur ministere
de maniére a ce que les laiques puissent assumer leurs propres responsabilités et
devenir eux-mémes actifs.»

97



tum als Grundeinheit des kirchlichen Lebens in Erscheinung als in der
ersten Verfassung, wo die Kirchgemeinden diese Stellung einnehmen.
Die Kirchgemeinden werden andererseits mehr in die Verantwortung
fiir die Einheit des Bistums einbezogen (Art.35-46), und es wird ihnen
und kantonal-kirchlichen Organisationen ein Antragsrecht an die Syn-
ode zuerkannt (Art.20). Das zeigt, dass diesen beiden Grossen des
Staatskirchenrechtes, die von den Christkatholiken nie als Storpotenti-
al fiir das kirchliche Eigenleben empfunden worden sind, klarer als bis-
her ein ekklesiologischer Ort zugewiesen worden ist.

Die neue Kirchenverfassung widerspiegelt nicht nur Synodenerfah-
rung, sondern auch den Ertrag der ekklesiologischen Reflexion der jiin-
geren altkatholischen, gerade auch schweizerisch-christkatholischen
Theologie. Am deutlichsten wird dies greifbar in einer ausfithrlichen
Praambel, die das Selbstverstindnis der christkatholischen Kirche im
Horizont einer trinitarisch orientierten Ortskirchentheologie entfaltet.

Diese ekklesiologische Arbeit vollzog sich nicht in einem luftleeren
Raum. Sie ist einerseits nicht denkbar ohne die fruchtbaren und heraus-
fordernden Begegnungen mit orthodoxer und anglikanischer Theologie
und Kirche, die seit den 1870er Jahren nicht mehr abgebrochen sind.
Dass gerade die Orthodoxie — sie primir — und in geringerem Ausmass
die anglikanische Kirche ins Gesichtsfeld der neueren christkatholi-
schen Theologie traten, hdangt mit dem altkirchlichen Kriterium zusam-
men, das in allen drei Kirchen fiir die Ekklesiologie eine regulative
Funktion hat. Ich kann das hier nur kurz andeuten: In der Alten Kirche
wird u.a. der Gemeinschaftscharakter von Kirche, das Konsensprinzip
bei der Wahrheitsfindung und die — spannungsvolle, eben auch das Ge-
sprach erfordernde — Unterscheidung von wesenhafter Glaubenseinheit

37 Vgl. dazu zuletzt Dieter Kraus, Schweizerisches Staatsrecht. Hauptlinien des
Verhiltnisses von Staat und Kirche auf eidgendssischer und kantonaler Ebene,
Jus ecclesiasticum 45, Tiibingen 1993.

In beiden Verfassungen wird wiederholt (1875) oder generell (1989) ein Vorbe-
halt der staatlichen Gesetzgebung festgehalten. Was die Kirchengemeinde anbe-
langt, so sah Eduard Herzog Verbindungslinien zwischen den vom Staat geschaf-
fenen oder mit kirchlichen Befugnissen (z. B. Pfarrwahlrecht) ausgestatteten Spe-
zialgemeinden und den fritheren innerschweizerischen Kirchgenossenschaften;
daher hatte er keinen Anlass, jene als unkirchlich abzulehnen.

Vgl. zur Frage von staatskirchenrechtlichen Elementen in den Ordnungen der
offentlich-rechtlich anerkannten Kirchen auch die «hauptsdchlich» (S.5) vom
christkatholischen Theologen Kurt Stalder formulierten Uberlegungen in: Staat
und Kirche in der Schweiz. Theologische Probleme, hg. von der Arbeitsgemein-
schaft christlicher Kirchen in der Schweiz, Ziirich 1979.

98



und ihrer vielfdltigen Konkretisierung (keine Uniformitit des kirchli-
chen Lebens) bezeugt gesehen.

Andererseits haben auf die christkatholische Theologie auch die Er-
fahrungen eingewirkt, wie sie mit der seit 1889 erfolgten Einbindung der
Schweizer Kirche in die Gemeinschaft der altkatholischen Kirchen in
der Utrechter Union gegeben waren. Die Utrechter Union bot so Ansit-
ze zur praktischen Bewidhrung einer Einheitskonzeption, die auf einer
Ortskirchentheologie beruht: jede Ortskirche — gemeint ist das Bistum,
evtl. ein nationaler Bistumsverband — reprisentiert die eine katholische
Kirche, aber dies bedingt, dass die eine Ortskirche mit den anderen in
Gemeinschaft steht und so die Identitit aller Ortskirchen in ihrer «quali-
tativen Katholizitdt»* zur Geltung kommt. Die Utrechter Union und
vielleicht auch noch die 1931 vereinbarte anglikanisch-altkatholische
Kirchengemeinschaft wirkten als Korrektiv, wenn etwa der Begriff der
Nationalkirche, der in den 1870er Jahren so prominent erscheint, im Sin-
ne einer nicht-katholischen Selbstgeniigsamkeit oder gar eines politi-
schen Nationalismus interpretiert und missverstanden wurde®. Jeden-
falls stellt die Praambel mit dem Hinweis auf die Zugehorigkeit des Bi-

¥ Vgl. Urs von Arx, Der ekklesiologische Charakter der Utrechter Union, IKZ
84 (1994) 20-61 (dort auch Hinweise auf die neuere altkatholische ekklesiologi-
sche Literatur).

¥ Der Begriff der Nationalkirche ist theologisch nur haltbar als Umschreibung
einer Ortskirche oder eines Verbandes von Ortskirchen, die auf weitere Verge-
meinschaftung angewiesen sind. Eine grundsétzliche und totale Beschriankung
auf das Gebiet einer Nation, bei der mehr intendiert ist als die Gewahrleistung ei-
ner inneren Autonomie, ware eine Desavouierung der Katholizitdt, wie immer
man sie bestimmt. Dass der Ausdruck in der zweiten Hilfte des letzten Jahrhun-
derts antiromische und antiromanische Affekte implizierte und dabei der Papst
in erster Linie als fremder Souverdn betrachtet wurde, sollte nicht schon von
vornherein die ekklesiologische Brauchbarkeit des Begriffs ausschliessen. Ein
theologisch sachgemisses Verstdndnis kommt in einem ungezeichneten Artikel
im Organ der Genfer Christkatholiken zum Ausdruck: Le Catholique Suisse. Or-
gane des catholiques libéraux 7 (1873/74) Nr.40, 1.5.1874, 1f.

In der deutschen Schweiz wirkte der Programmpunkt eines nationalen Metro-
politanverbandes in den sog. Badener Artikeln von 1834 (vgl. oben Fn. 13) nach;
vgl. dazu zuletzt Alfred Kolz, Neuere schweizerische Verfassungsgeschichte. Ihre
Grundlinien vom Ende der Alten Eidgenossenschaft bis 1848, Bern 1992,
400404 (sowie Quellenbuch 344-347).

Ein Missbrauch des Begriffslag z. B. in seiner Inanspruchnahme durch die «Ka-
tholisch-Nationalkirchliche Bewegung» (seit 1938 «Katholisch-Nationalkirchli-
cher Volksverein») vor, die ab 1933/34 die deutsche altkatholische «Nationalkir-
che» als den Ort propagierte, wo die nationalsozialistischen Werte der Volksge-
meinschaft und des deutschen Volkscharakters am besten verwirklicht seien.

99



schofs zur Utrechter Union heraus, dass die Nationalsynode ihre Verant-
wortung in diesem weiteren kirchlichen Horizont wahrzunehmen hat.
Konkret zeigt sich das zum Beispiel daran, dass nunmehr bei einem An-
trag auf Amtsenthebung des Bischofs die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz angehort werden muss (Art. 13).

Zum Ertrag der ekklesiologischen Reflexion altkatholischer Theolo-
gie gehort noch eine entscheidende Neuerung in der revidierten Verfas-
sung, die ich auch noch erwidhnen muss, weil sie fiir unser Thema von Be-
lang ist. Neuerdings ist vorgesehen, dass die Synode in einem zweistufi-
gen Verfahren, das auch die «Internationale Bischofskonferenz» der alt-
katholischen Utrechter Union «und allenfalls auch Theologen und Kir-
chenleitungen anderer Kirchen» einbezieht, zu Glaubensfragen Stel-
lung nimmt (Art.22). Wir haben gesehen, dass die erste Verfassung der
Nationalsynode nur eine Befugnis bzw. Verantwortung zur Neuordnung
im Bereich von Kultus und Disziplin einrdumte, wo die Glaubenslehre,
das Dogma der Kirche, mithin ihr Wesen nicht beriihrt wird. Eduard
Herzog hat mehr als einmal ausdriicklich darauf hingewiesen, dass die
Synode nichts am Bekenntnis der Kirche dndern will und darf; der sog.
Deutschkatholizismus in der Mitte des 19.Jahrhunderts, der das funda-
mentale Dogma der Kirche rationalistisch korrigierte und aufloste, war
hier ein warnendes Beispiel®. Die neue Verfassung ladt natiirlich nicht
zur Aufstellung eines neuen Glaubenssymbols oder dergleichen ein.
Dennoch setzt sie voraus, dass alle Synodalen, Laien und Geistliche, mit
oder ohne theologisches Fachwissen, in der Lage sind, in einer bestimm-
ten Situation zu einer den Glauben der Kirche beriithrenden Frage Stel-
lung zu beziehen. Die Synode hat dann auch die Folgen einer Stellung-
nahme fiir Antrag und Identitét der christkatholischen Kirche mitzuver-
antworten.

Fir Stellungnahmen in Glaubensfragen hat sich noch keine Praxis bil-
den konnen. Immerhin hat die Synode in freier Anlehnung an das Ver-
fahren in der Frage der Ordinierung von Frauen zum Priesteramt im
Sommer 1990 in grosser Mehrheit bekundet, dass «die ausschliessliche
Weihe von Miénnern zu Priestern nicht vom Glauben der Kirche gefor-
dert ist»*'. Ein Jahr spéter hat die Synode den Bischof beauftragt, der In-

“Vel. zuletzt Eduard Herzog, Der religiose Standpunkt der christkatholi-
schen Kirche, IKZ 9 (1919) 273-288, hier 276-279.

‘' Protokoll der 118.Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kir-
che der Schweiz, 15. und 16.Juni 1990 in Bern — 18. August 1990 in Olten, 92-118.
Franzosische Fassung: 210-235.

100



ternationalen Bischofskonferenz den Wunsch nach Einfithrung der
Frauenordination mitzuteilen.

Auch wenn hier, wie gesagt, nicht das in der Kirchenverfassung vorge-
sehene Verfahren fiir Stellungnahme in Glaubensfragen zum Zug ge-
kommen ist, so wird bei dieser Frage doch deutlich, in welchem Aus-
mass nach neuerem christkatholischem Verstdndnis die Synode an der
Verantwortung fiir die Katholizitdt ihrer Kirche beteiligt ist.

Bevor ich das etwas erldutere, mochte ich einige Schlussfolgerungen
ziechen, welche die punktuellen historischen Sondierungen zum Verhalt-
nis «Katholizismus und Demokratie» im Blick auf die christkatholische
Kirche nahelegen.

Ich bin nicht von normativen Definitionen der Begriffe «Demokra-
tie» und «Katholizismus» ausgegangen. Ich habe nicht mehr als ein unge-
fihres allgemeines Vorverstdndnis vorausgesetzt. Dabei habe ich nur in
Anspruch genommen, dass «christkatholisch» nicht von vornherein aus
dem Bereich des «Katholischen» ausgegrenzt wird, obschon dies, wie an-
fangs angeklungen ist, hiilben und driiben geschieht*.

Ist die christkatholische Kirche mit ihrem Einheitsorgan der National-
synode (dem der Bischof zugeordnet ist) demokratisch? Ja, insofern
Entscheidungen in der Synode aufgrund von Mehrheitsbeschliissen zu-
stande kommen. Nein, insofern es kein Verfahren gibt, das die Allge-
meinheit der (erwachsenen) Getauften gleichsam als Souverin zur Gel-
tung bringt. Ich konnte dieses Ja-Nein-Spiel noch eine Weile fortsetzen.
Es wiirde sich nur bestétigen, was sich bereits frither nahegelegt hat: der
Begriff der Demokratie ist nicht geeignet, all die Tatbestznde zu bezeich-
nen, die als Wahrnehmung von Mitverantwortung fiir das Sein und Ge-

2 Protokoll der 119.Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kir-
che der Schweiz, 15. und 16.Mirz 1991 in Ziirich, 30. Franzosische Fassung: 59f.

#Zu den verschiedenen Definitionen von Katholizitdt und den damit zusam-
menhingenden Anspriichen vgl. die Uberblicke bei Erwin Fahlbusch, Artikel
«Katholisch, Katholizitdt», in: EKL 2, Gottingen 1989, 991-996; Peter Steinacker,
Artikel «Katholizitat», in: TRE 18, Berlin 1989, 72-80; vgl. auch Fn.37.

Speziell zur Frage des Kriteriums der Gemeinschaft mit Rom vgl. Yves Con-
gar, Katholizitdt und Romanitdt — das wechselvolle Miteinander zweier Dimen-
sionen im Wandel der Zeiten, in: Werner Loser (Hg.), Die romisch-katholische
Kirche, Kirchen der Welt 20, Frankfurt 1986, 47-87.

Fiir den Beginn der altkatholischen Bewegung in der Schweiz ist von Bedeu-
tung, dass auf dem «Schweizer Katholikenkongress» vom 18.September 1871 in
Solothurn der Antrag des Sankt Galler alt Landammanns Basil Ferdinand Curti
(1804-1888), den Austritt aus der romisch-katholischen Kirche zu beschliessen,
haushoch verworfen wurde. Man wollte sich nicht aus einer Kirche herausdrin-
gen lassen, die man zwar kritisierte, aber doch zu verandern bestrebt war.

101



schehen von Kirche in Sicht getreten sind. Von Demokratie oder Demo-
kratisierung ist tibrigens im Zusammenhang mit der Revision der Kir-
chenverfassung auch nie die Rede gewesen, vielmehr aber davon, was
die Kirche in ihrer Katholizitdt ausmacht. Dazu gehort, dass die Kirche
als Ort, wo die im Christusgeschehen erfolgte Versohnung Gottes mit
den Menschen zum Ziel kommt, auch der Ort ist, wo alle die Verantwor-
tung wahrnehmen konnen fiir das Bleiben der Kirche in ihrer Sendung
in die Welt und fiir ihre Gottes Liebe bezeugenden Lebensiusserungen.
Das hebt nicht auf, dass es dafiir Erstverantwortung gibt, es schliesst nur
aus, dass Bereiche von Erstverantwortung (z. B. beim Bischof oder beim
Klerus) die Mitverantwortung und Partizipation aller an Wahrheits-
und Entscheidungsfindung eliminieren. Dabei ist nicht alles rechtlich
bis ins Detail geregelt. Das hiingt auch mit der Uberschaubarkeit der
christkatholischen Ortskirche zusammen. Wer sich als einzelner oder als
Gruppe Gehor schaffen will, kann das iiber die Kirchgemeinde oder
tiber die offentliche Meinung, die in der kirchlichen Presse thr Forum
hat, tun.

Elemente, die teilweise als «demokratisch» bezeichnet werden kon-
nen, entfalten sich also von einem ekklesiologischen Grundverstindnis
her, das nur dem Begriff des «Katholischen» zugeordnet werden kann.
Darin wird der Grundcharakter als wesenhaft «synodal» gesehen*. Syn-
odalitdt ist somit der angemessenere Begriff fiir die innere Zuordnung
jener Elemente. Dabei vollzieht sich nach neuerer christkatholischer
Auffassung diese Synodalitit in einem Raum, wo Recht als Gefiige von
Aufgaben und Verantwortung, von dem niemand ausgeschlossen ist,
verstanden wird, und nicht etwa als ein Gefiige von Kompetenzen, die
nur bestimmten Personen oder Gremien zukommen. Dieses leitende
Rechtsverstindnis sei ausdriicklich hervorgehoben®. Zudem bewegt
sich diese Synodalitit im Horizont einer vorgegebenen Uberlieferung,
die in komplexer Weise auf die Wahrheit (letztlich Gott in der in Jesus
Christus und im Heiligen Geist wahrnehmbaren Selbsterschliessung)
hingeordnet ist und die nicht Gegenstand von Mehrheitsbeschliissen

* Das wird auch in neueren romisch-katholischen Verotfentlichungen betont.
Hinter dieser Einsicht zuriick bleibt die institutionalisierte Verwirklichung auf
der Ebene des Bistums.

“Vgl. Kurt Stalder, Das Recht in der Kirche, in: Boris Bobrinskoy u.a., Com-
munio Sanctorum. FS Jean-Jacques von Allmen, Geneve 1982, 128-140; wieder-
abgedruckt in: ders., Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Unter-
suchungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kirche heute, Ziirich 1984,
245-257.

102



sein kann*. Dass in alledem hohe (zu hohe?) Anforderungen an die an
synodalen Prozessen Beteiligten gestellt sind, muss nicht betont werden.

Die Synodalitit ist aber nicht begrenzbar auf die Ortskirche. Sie
kommt zum Zug auch im Umgang der Ortskirchen untereinander. Fiir
die christkatholische Kirche riicken damit konkret in den Gesichtskreis
die altkatholische Kirche der Utrechter Union, dariiber hinaus aber
jene Kirchen, mit denen die Altkatholiken Kirchengemeinschaft aufge-
nommen haben oder mit Aussicht auf Verwirklichung anstreben, also
die Anglikaner und die Orthodoxen. In diesem Zusammenhang wird
nun der von der Synode ausgesprochene Wunsch nach Einfiihrung der
Frauenordination zu einer Illustration fiir das Ausmass der Verantwor-
tung, das mit der praktizierten Synodalitdt gegeben ist. Die Einfithrung
der Frauenordination wiirde im Fall der Orthodoxie zu einer neuen Ent-
fremdung fithren, welche das erreichte Mass von Glaubenseinheit, wie
es im offiziellen theologischen Dialog festgestellt wurde, wieder in Fra-
ge stellt¥. Zudem wiirde die Frauenordination, gleichgiiltig ob sie als
eine Frage des Glaubens oder «nur» der Disziplin angesehen wird®,
nicht durch die Praxis der Alten Kirche gedeckt sein, wie es doch der
Grundsatzbeschluss von 1876 verlangt. Das gilt, auch wenn die altkirchli-
che Praxis der Nichtordinierung von Frauen zum Priesteramt, wo sie
tiberhaupt begriindet wird, nicht als letzte Einsicht in das Geheimnis der
erlosenden Menschwerdung des Logos betrachtet wird und die Weiter-
fiihrung der bisherigen Praxis als Grund anderer Entfremdungen in der

% Vergleichbare Einschrdnkungen gegeniiber einem denkbaren Prinzip der
Omnipotenz von Mehrheitsbeschliissen werden in der Demokratietheorie auch
fiir den Staat vorausgesetzt, wie Schutz von Minderheiten und individuellen
Grundrechten. Fir die weltanschaulich nicht neutrale, aber auch nicht bekennt-
nisfreie Kirche konnen sich hier schmerzliche Spannungen zwischen einem
«Recht der Wahrheit» und einem «Recht der Person» ergeben; vgl. dazu Felix
Hafner, Kirchen im Kontext der Grund- und Menschenrechte, FVKS 36, Fri-
bourg 1992.

“7Vgl. Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der ge-
meinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzosi-
scher und englischer Ubersetzung, hrsg. von Urs von Arx, Beiheft zu IKZ
79.Jahr, 1989.

# Die Frage ist in der Okumene umstritten, sie kann wohl nicht durch einseiti-
ge Dekretierung beantwortet werden. Personlich meine ich, dass bei einer so
Emotionen freisetzenden Frage die Unterscheidung problematisch ist. Sie zielt ja
meist — in formaler Argumentation — darauf, einer sog. «Partikular»synode bzw.
einer Ortskirche oder einer Gruppe von Ortskirchen das Recht auf Einfithrung
zu- oder abzusprechen.

103



Kirche und als Verdunkelung des Evangeliums im Horizont heutigen Be-
wusstseins beurteilt wird.

Mit dieser Sachlage steht, das sei doch noch bemerkt, erstmals in der
Geschichte der christkatholischen Kirche der Grundansatz des bisheri-
gen altkatholischen Handelns und Redens zur Diskussion, mit anderen
Worten auch die Identitdt und das Selbstverstandnis.

Wer das erkennt, wie immer er oder sie auch seine Mitverantwortung
in Gebet und Meinungsdusserung wahrnimmt, erkennt auch die Wiirde,
die mit dem Prinzip Synodalitdt, dem herausragenden Kennzeichen der
Katholizitit, impliziert ist*.

Liebefeld BE Urs von Arx

* Dass die Synode dies erkannt hat, lassen zumindest zwei der in Ziirich 1991
verabschiedeten Resolutionen vermuten; vgl. Protokoll (Fn.42), 30f.:

«Die Synode bekennt sich zur Aufgabe, kirchliche Einheit auf der Grundlage
des altkirchlichen Glaubens zu bewahren und herzustellen, wie es der Utrechter
Erklarung {[von 1889] entspricht. Sie mochte deshalb die Priesterweihe von Frau-
en in Gemeinschaft mit allen altkatholischen Ortskirchen einfiihren und dabei
Gewidhr haben, dass deren Giiltigkeit in der ganzen Utrechter Union anerkannt
wird.»

«Die Synode anerkennt, dass das apostolische Amt der Kirche als ganzer und
nicht nur einzelnen Ortskirchen anvertraut worden ist und deshalb jede wesentli-
che Entscheidung hinsichtlich des apostolischen Amtes die Einheit der Kirche be-
trifft. Sie ist sich bewusst, dass deshalb die Einfithrung der Priesterweihe von
Frauen nur nach Gespriachen mit den Kirchen, die mit uns den altkirchlichen
Glauben teilen, verantwortet werden kann. Sie sieht allerdings die Frage der Ein-
heit der Kirche auch unter dem Gesichtspunkt der ortskirchlichen Einheit von
Minnern und Frauen im Sinn ihrer gleichen Wiirde und Rechte in Christus.»

Es ist zu beachten, dass die erste Resolution mit grosser Mehrheit, die zweite
aber nur knapp mit 36 Ja gegen 32 Nein angenommen wurde.

104



	Katholizismus und Demokratie

