Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 1

Artikel: Die Berufung auf die alte Kirche als Hilfe auf dem Weg in die Zukunft
Autor: Nickel, Edgar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404846

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Berufung auf die Alte Kirche
als Hilfe auf dem Weg in die Zukunft

Bericht iiber die 32. Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz vom 4.-9. September 1995 in Friedewald

Friedewald — wo liegt Friedewald? So wird sich wohl mancher Tagungs-
teilnehmer gefragt haben, als er mithsam die Karten nach seinem Reise-
ziel befragte.

Friedewald — das erfuhren wir dann vor Ort — ist der geographische
Mittelpunkt Deutschlands. Also miisste er dann doch leicht zu finden
sein? Nicht unbedingt! Es gab doch so manche Umwege, bis wir an das
Ziel gelangten.

Dann allerdings war die Uberraschung vollkommen. Inmitten der
Einsamkeit einer wunderschonen Landschaft, im Herzen des Westerwal-
des, liegt ein stilvolles Jagdschloss aus der Renaissancezeit. Unverin-
dert zeigt es sich dem Betrachter mit Tor und Innenhof. In den stim-
mungsvollen Innenrdumen erwartet man eher geharnischte Ritter oder
edle Burgfrdulein, trifft jedoch zunéchst auf eher lautstarke Jugendli-
che. Was bedeutet es bei soviel altem Glanz, dass die Géstezimmer nur
tiber enge Wendeltreppen zu erreichen sind. Daran gewohnten wir uns
im Lauf der Tage.

Riickblickend frage ich mich, ob nicht durch gute Fiigung Ort und Ta-
gungsthema aufeinander zugeordnet waren. Schloss Friedewald! Ging
es uns bei dem Thema nicht gerade darum, den Frieden, das Schalom,
zwischen Kirchen der Utrechter Union zu stdrken oder wo es notig war
wiederherzustellen? Ging es nicht um Heilung von Rissen und Uber-
briickung von Grédben wie bei unserem alten Schloss? Waren wir nicht
zusammengekommen, um Hilfen bei der Losung in bestehenden Kon-
flikten aus dem Geist der Alten Kirche zu erhalten?

Allerdings ist der Weg zum Verstehen oft so miihsam wie der Weg un-
serer Reise nach Friedewald. Das gilt fiir den Weg, den Kirchen mitein-
ander gehen wollen, wie fiir unsere Annidherung an den Begriff «Alte
Kirche». Was verbirgt sich nicht alles unter diesem Begriff?, fragten wir
uns. Liegt sie nicht fern zuriick und ist héchstens noch nostalgisch ver-
wertbar in unserer postmodernen Gesellschaft? Werden dann bestimm-
te wichtige Markierungspunkte auf dem Weg erreicht, ist die Uberra-
schung und die Freude &dhnlich gross wie bei dem Anblick unseres
Schlosses, als wir es dann vor uns sahen.



Dieses Schloss, erfiillt mit frischem jugendlichen Leben, war schon
ein guter Fingerzeig fir unsere Konferenz mit ihren Fragen. Welchem
Zweck dient nun Schloss Friedewald eigentlich? In ihm befindet sich -
so erfuhren wir — die einzige evangelische Sozialakademie Deutsch-
lands. Kurz nach Kriegsende als eine der ersten Akademien iiberhaupt
gegriindet, dient sie dem Briickenschlag zwischen Kirche und Arbeits-
welt. Hier gibt es Begegnungen mit Gewerkschaftern und Sozialarbei-
tern. Vor allem finden immer wieder Kurse fiir junge Menschen mit ih-
ren Fragen zum Berufsleben statt, Jugendsekretdrinnen und -sekretire
werden ausgebildet, Sinnfragen der Lebensformen erortert.

Die Arbeit des Hauses stellte uns einer ihrer Studienleiter, Dr. Franz
Segbers, vor. Er wirkt dort als Dozent, ist aber altkatholischer Priester.
Das ist ein gutes Zeichen fiir den offenen, 6kumenischen Geist, der in
dem Schloss herrscht. Nach dem Krieg, bei der Er6ffnung im Jahr 1949,
trdumte man noch von einer gerechten Wirtschaftsordnung. Heute, in ei-
ner differenzierter gewordenen Umwelt, werden verschiedene Grup-
pen der Gesellschaft eingeladen, die Realitdten unserer Welt mit jenem
alten Traum der Griindungszeit zu verbinden.

Wie kommt uns dieser Versuch eines Briickenschlages bekannt vor!

Haben nicht auch wir den Traum, dass es einen Briickenschlag zwi-
schen den Visionen der Alten Kirche zu unserer nachchristlichen Welt
gibt?

Der Bericht des Erzbischofs

Uber die Rolle der Internationalen Theologenkonferenzen in der Ut-
rechter Union hat es in der Vergangenheit bisweilen auseinandergehen-
de Interpretationen gegeben. Wer — wie der Berichterstatter — seit 1953
an iiber 25 Konferenzen teilgenommen hat, weiss, dass in den ersten
Jahrzehnten ihre Aufgabe eindeutig feststand. Die Zeit zwischen den
Altkatholikenkongressen wurde angesichts der vielfdltigen und bedrén-
genden Fragen in der Okumene und in einer sich immer mehr vom
christlichen Glauben entfernenden Umwelt als zu lang empfunden. Die
anstehenden theologischen Fragen sollten schneller behandelt und fiir
die Internationale Bischofskonferenz aufbereitet werden. Dabei erwies
es sich als hilfreich, dass in diesen Anfdngen in den Personen von Erzbi-
schof Rinkel und Bischof Kiiry eine gegliickte Verbindung zwischen
theologischer Fachkompetenz und Bischofsamt gegeben war.
Andrerseits war die freie Form der Organisation und die Selbstdndig-
keit der Konferenzen — dhnlich wie bei den Kongressen — von den Anfin-



gen her gewihrleistet. Wenn seit den Anfédngen der siebziger Jahre eine
Offnung fiir theologisch interessierte und engagierte «Laien» stattfand,
so hatten sich gerade dafiir auch Bischofe eingesetzt, wie Erzbischof
Kok und Bischof van Kleef. Es ist darum nicht verstdndlich, wenn in der
Folge von manchen Seiten Arbeit und Ergebnisse der Theologenkonfe-
renzen heruntergespielt und thre Beraterrolle tiir die Internationale Bi-
schofskonferenz (IBK — so weiterhin bezeichnet) in Frage gestellt wur-
de. Das war um so weniger einsichtig, weil stets eine Reihe von Dozen-
ten der Lehrkorper an den Konferenzen teilnahmen.

Die Erzbischofe von Utrecht — heissen sie nun Kok oder Glazemaker
—sahen in den Konferenzen immer eine wichtige und reprisentative Ver-
anstaltung innerhalb der Utrechter Union, nahmen an ihnen teil oder
liessen sich durch andere Bischofe vertreten. So wurde es zu einer guten
Tradition, an den Anfang jeder Konferenz den Bericht des Erzbischofs
zur Lage der Utrechter Union zu stellen.

In diesem Jahr wies Erzbischof Antonius Jan Glazemaker auf die In-
spiration hin, die durch den 26.Internationalen Altkatholikenkongress
in Delft 1994 fiir die Kirchen der Utrechter Union erfolgt sei. Besonders
erfreulich erwies sich das Engagement der Teilnehmer, das auch in kriti-
schen Anmerkungen positiv zu werten sel.

Wichtig wurde fiir die IBK die Verdnderung in ihren Reihen durch die
Wahl und Weihe neuer Bischofe. Den emeritierten Bischofen, die teil-
weise noch Aufgaben in kleineren Missionsgebieten wahrnehmen, galt
der Dank. Des verstorbenen emeritierten deutschen Bischofs Joseph
Brinkhues sowie des todkranken ehemaligen Bischofs von Haarlem,
van Kleef, wurde ehrend und mit Anteilnahme gedacht.

Eingehend ging der Erzbischof auf die Beschliisse der Vollversamm-
lung der IBK 1994 in Den Haag ein. Bekanntlich waren sie eine Reak-
tion auf die Beschliisse der Synode der deutschen Kirche, noch vor ge-
meinsamen Entscheidungen in der Utrechter Union die Weihe von Prie-
sterinnen vorzunehmen. Da die IBK darin ein Abweichen von gemeinsa-
men Beschliissen sah, setzte sie das Stimmrecht des deutschen Bischofs
aus. Der Erzbischof sah in diesem Beschluss keinen Bruch und deutete
die Wiederherstellung normaler Verhiltnisse an.

Durch diese Vorgédnge sei es deutlich geworden, dass in jeder Kirche
der Utrechter Union eine Besinnung iiber deren Verfassung geschehen
sollte. Hierzu gidbe es Vorarbeiten durch eine frithere Kommission der
IBK. Deren Verbesserungsvorschlige beruhten auf Vorstellungen von
Prof. Stalder. Demgegeniiber habe Erzbischof em. Kok eigene Ansich-
ten vorgetragen, die iiber einzelne Verbesserungsvorschlige am Regle-

3



ment hinausgehen und eine neue Form der Union vorsehen. Das ginge
allerdings in eine andere Richtung.

Auf jeden Fall sollte in Wislikofen II vom 6.-12.Juli 1997 in der Frage
der Frauenordination ein Anndherungsbeschluss hieriiber gefasst wer-
den.

Mit grosser Freude berichtete der Erzbischof vom Besuch des Patriar-
chen Bartholomédus von Konstantinopel bei ithm in Utrecht am 17.Fe-
bruar 1994.

Gegeniiber den guten Beziehungen zu den orthodoxen Kirchen sei es
schwieriger geworden, mit der Kirche Roms ins Gespridch zu kommen.
«Wir werden zwar» — fithrte Jan Glazemaker aus — «Gespriche begin-
nen, wo es moglich ist, aber wir werden auch nicht allzuviel Energie da
hineinstecken konnen angesichts der geringen Bereitschaft — oder ist es
die Unmoglichkeit? — zum Dialog in 6kumenischen Fragen.»

Intensiver geworden ist allerdings der Kontakt mit den Anglikanern.
Gemeinsame Studientage anglikanischer und altkatholischer Theologie-
studentinnen und -studenten im Mirz 1995 in Amersfoort und das Be-
miihen anglikanischer und altkatholischer Bischofe, die Frage der Paral-
lelstrukturen beider Kirchen in Europa in den Griff zu bekommen, sind
erfreuliche Zeichen fiir gemeinsame Verantwortung, dem Zeugnis des
Evangeliums Gestalt zu geben. Der Besuch des Erzbischofs von Canter-
bury bei Erzbischof Glazemaker im Februar 1996 gibt der Intensitat der
Kirchengemeinschaft eine besondere Bekriftigung.

In seinen abschliessenden Worten iiber Vorgidnge in den Kirchen der
Utrechter Union bezeichnete Jan Glazemaker die Entwicklung in Polen
als besonders erfreulich. Dort hat die Synode neue Weichen gestellt und
damit die Kirchenstruktur gedndert. So konnte das polnische Parlament
mit grosser Mehrheit die staatliche Anerkennung aussprechen. In Tsche-
chien konnte allerdings noch keine Kldrung bei den strittigen Positio-
nen innerhalb der Kirche herbeigefiihrt werden.

Mit einem Plddoyer fiir die Meinung von Minderheiten —auch und ge-
rade in der Frage der Frauenordination — und fiir einen Freiraum bi-
schotlicher Verantwortung ohne Druck aus ihren Kirchen, schloss der
Erzbischof seine Ausfithrungen.



Die Thematik

Da die Referate zur Veroffentlichung kommen, wird es an dieser Stelle
nur notig sein, besondere Akzente hervorzuheben, die eine Lektiire vor-
zubereiten helfen.

Besonders hilfreich fiir diese Konferenz erwies sich das Einfithrungs-
referat von Diakonin Angela Berlis. In ihrer Person verbindet sich die
Liebe zur theologischen Wissenschaft mit den Erfahrungen seelsorgerli-
cher Praxis. Als wissenschaftliche Mitarbeiterin im altkatholischen Se-
minar der Universitat Bonn betreut sie zugleich als geistliche Rektorin
die Studenten. Sie wird zu den ersten Frauen gehoren, die Pfingsten
1996 die Priesterweihe empfangen werden.

In drei Schritten fiihrte sie an das Tagungsthema heran. Sie befasste
sich zunéchst mit dem Verstidndnis des Begriffes «Alte Kirche» (in Folge
stets als AK bezeichnet). Schliesslich haben sich Theologenkonferen-
zen seit 1981 bereits mit unserem Thema befasst. Dort hat man sich dar-
auf verstandigen konnen, dass nicht das Formale, sondern der theologi-
sche Inhalt der AK fiir uns bestimmend ist.

Warum jedoch nun dieses Kreisen um den Rekurs auf die AK? Zum
einen sollte iiber die Abgrenzungen einer zu starken Idealisierung der
AK doch positiv ihre grundlegende Bedeutung fiir unsere Kirchen heu-
te zur Darstellung gelangen. Zum anderen blieben bei der @hnlichen
Thematik der Konferenz von Malvern/USA 1993 zu viele Fragen offen.
Vor allem die nach einer Korrespondenz von Wahrheitskriterium und
Reformparadigma der AK mit den sich verdndernden gesellschaftli-
chen Bedingungen unserer Zeit.

Schon die Konferenz von Malvern hatte recht vielschichtige Traditio-
nen und Beurteilungen des Rekurses auf die AK unter den altkatholi-
schen Kirchen zu Tage gebracht. Zu verschieden sind deren Lebensge-
schichten und spirituellen Verwurzelungen. Wie immer in der Geschich-
teder Kirchenspielt die jeweilige Inkulturation eine entscheidende Rolle.

So wird die Frage der Hermeneutik, des Verstehens also, immer be-
deutungsvoller.

Darum wendet sich die Referentin folgerichtig in einem zweiten
Schritt der hermeneutischen Fragestellung zu. Hierbei gehoren Inter-
pretation und Kommunikation zum hermeneutischen Vorgang. Das
zeigt sich besonders in der jiidisch-christlichen Tradition bei der Ausle-
gung der Texte ihrer heiligen Schriften. Unsere Konferenz wird aber
von sich aus besonders zu fragen haben, wie das Paradigma AK ge-
braucht wurde zur Begriindung des Widerstandes gegen pépstliche An-

)



spriiche wie auch zur Untermauerung von Reformen. Die Referentin
hofft dabei auf ein gemeinsames Verstdndnis und einen iibereinstimmen-
den Gebrauch der Quellen unseres Glaubens.

Als dritten Schritt unternimmt Angela Berlis eine Untersuchung dar-
iber, welche Rolle die Berufung auf die AK in der Praxis der ersten Ge-
neration der Altkatholiken gespielt hat. Sie zitiert die Lebenserinnerun-
gen eines seinerzeit recht bekannten Journalisten Carl Jentsch. In den
siebziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts wirkte er zunéchst als
altkatholischer Pfarrer in Offenburg, Konstanz und Neisse. Wie er sich -
wenngleich er bis an sein Lebensende Altkatholik blieb — mit seiner Kir-
che kritisch auseinandersetzte, so auch mit deren Berufung auf die AK.
So findet er einen Widerspruch in der Berufung auf die wissenschaftli-
che Forschung und eine unwissenschaftliche Behandlung der Autoritit
der Konzilien der AK, wie auch zwischen einer fortschrittlichen poli-
tisch-weltanschaulichen Uberzeugung fithrender Altkatholiken und ei-
nem Beharren auf einer Unverdnderbarkeit alter kirchlicher Glaubens-
satze.

Demgegeniiber behandelt der erste Pfarrer der Gemeinde Kempten
und spitere bedeutende Liturgiewissenschaftler, Prof. Adolf Thiirlings,
das Paradigma der AK nicht nur als Argument gegen die vatikanischen
Lehren von 1870 und zur Begriindung kirchlicher Reformen, sondern
auch als ein Vorbild fiir altkatholische Gemeinden. Dabei stiitzt er sich
auf die Didache, die dlteste iiberlieferte Kirchenordnung, die in jenen
Jahren gerade erst entdeckt worden war.

Einen ausfiihrlichen Einblick in das Verstindnis der AK in der Kirche
von Utrecht vermittelt das Referat von Bischof Bert Wirix-Speentjens/
Haarlem-Utrecht.

In drei Grundentscheidungen hat sich die Kirche von Utrecht in ih-
rem Schisma mit Rom als Nachfolgerin der AK gesehen. In der Ekkle-
siologie beruft sie sich in den Konflikten des 18.Jahrhunderts auf die
Rechte der Lokalkirche gegeniiber dem wachsenden Zentralismus
Roms. In theologischer Hinsicht geht es um die Anerkennung einer Viel-
falt in der Interpretation der Quellen — also wieder um das hermeneuti-
sche Prinzip — gegeniiber einer einzigen Festlegung auf eine einzige theo-
logische Interpretationsweise einer Schule durch die zentrale kirchliche
Macht. Bei der Kirche von Utrecht geht es um den Widerstreit gegen
eine scholastisch-jesuitische Interpretation auf Grund von Erkenntnis-
sen bei Augustinus und Jansenius iiber Gnade und Siinde.

Im Rickgriff auf die alten Quellen wird stdrker auf die positiv-histori-
sche Forschung gesetzt als auf spekulative Methoden. So werden

6



Schrift, Kirchenviter und Konzilsbeschliisse zur Norm fiir Antworten
auf aktuelle Fragen und Probleme der eigenen Kirche.

In der Spiritualitdt wird im Sinne der Prinzipien des hl. Augustinus
eine aufrichtige Lebensweise, eine ehrliche Frommigkeit, gepaart mit ei-
ner strengen kirchlichen Zucht angestrebt. Es geht um einen ehrlichen
christlichen Glauben in einer vornehmen, schlichten spirituellen Ausfor-
mung. Mit ihrer Verurteilung durch Rom sah sich die Kirche von Ut-
recht gewissermassen zum Geist der AK verurteilt.

Das Ideal der ungeteilten Kirche - so stellt der Referent fest —ist eher
ein Ideal pluriformer christlicher Gemeinschaften. In dieser Vielfalt gab
es Verschiedenheit, aber auch ein starkes Band von Verbundenheit und
Einheit.

Prof. Christian Oeyen/Bonn behandelt die AK als Norm fiir Dollin-
ger und seine Schule.

Fiir Dollinger wird die Entscheidung des 1. Vatikanischen Konzils zur
existentiellen Lebens- und Glaubensfrage. Auf die Frage seines Erzbi-
schofs Gregor von Scherr: «Wollen wir also aufs neue fiir die heilige Kir-
che zu arbeiten anfangen?», antwortet er: «Ja, fiir die alte Kirche.» Und
auf die Entgegnung des Erzbischofs, es gdbe doch nur eine Kirche, sagt
Dollinger: «Man hat eine neue gemacht.»

Sehr eingehend schildert der Referent Dollingers theologische
Grundlage iiber das Alter und die Unveranderlichkeit der Glaubensleh-
re gegeniiber Neuerungen. Dabei weist er iiber die Lehrer Dollingers
Ziegler und Klopfel auf einen Bezug zur jansenistischen Theologie und
durch den Einfluss Mohlers auf das Ideal der AK hin.

Auch nach Déllinger kann es eine Dogmenentwicklung in der Kirche
geben, aber dabei muss eine Kontinuitidt gewahrt sein. Diese Kontinui-
tat besteht im Zusammenhang mit der AK. Sie allein ist Norm fiir alle
spdteren Entwicklungen.

Eingehend geht der Referent auf Einwénde ein, die ein zu einseitiges
und ideales Bild der AK kritisch hinterfragen. Eine Antwort nach «Sie-
gern und Besiegten» in den Entscheidungen der AK wird von Doéllinger
mit dem Hinweis auf den johanneischen Parakleten, den HI. Geist, als
Beistand der Kirche beantwortet.

Sicher miissen — wie es auch Kiiry fordert — die Glaubensentscheidun-
gen der AK so nachvollzogen werden, dass es sich dabel um Glaubens-
entscheidungen einzelner handelt. Ebenso hat die historisch-kritische
Methode gerade auch den Blick fiir die Berechtigung vieler Positionen
der Unterlegenen in der Geschichte der AK erweitert.

Wenn Dollinger sich auf die AK beruft, dann will er aus einem mog-

7



lichst umfassenden Gesamtbild die Idee der AK zur moglichst addqua-
ten Anschauung bringen.

Sehr ausfiihrlich beschiftigt sich der Referent mit kritischen Einwén-
den Prof. Stalders aus dessen erkenntnistheoretischem Ansatz zu den
Positionen Dollingers. Es lohnt sich, diese anregenden Gedankengidnge
und ihre Erwiderung durch den Referenten anhand erkenntnistheoreti-
scher Prinzipien des Philosophen Karl Popper eingehender zu durchden-
ken.

Wesentlich bleibt abschliessend die Frage, ob die AK im Sinne Déllin-
gers Norm se1 oder eher «nur» als Ideal betrachtet werden kann. Prof.
Oeyen setzt sich entschieden fiir ihren normativen Charakter ein und zi-
tiert Erzbischof Rinkel, der gerade die Bedeutung unserer kirchlichen
Position innerhalb der Okumene in einem treuen Studium unserer eige-
nen durch und durch kirchlichen katholischen Theologie begriindet
sieht.

Die Anfragen an die bisherigen Referate gipfeln in der Grundfrage,
ob es die AK als eine zusammenhédngende Grosse wirklich gegeben ha-
be. Selbst wenn es um eine inhaltliche und nicht eine historische Maxi-
me ginge, bliebe doch die Auswertung der Quellen der Entscheidung
des einzelnen vorbehalten. Konne es iiberhaupt eine Hermeneutik im
Bereich der Religion geben und wiirden bei der Behandlung der AK
nicht deren jiidische Wurzeln zu wenig beachtet?

Ausserdem leben wir heute in grundverschiedenen Welten, die sich al-
lerdings dhnlich sehen. So kdnnte es — auch im dkumenischen Dialog -
hochstens zu Stimmigkeiten kommen. Wiirden die Normen der AK rein
formal als logische Konsequenzen betrachtet, dann fehle das existentiel-
le Eingehen auf sie als Akt des Glaubens. Da doch stets neue Fragen auf-
treten, konnten die Antworten wohl in Kontinuitat mit der AK, aber
nicht in logischer Stringenz erfolgen.

So kann Prof. Herwig Aldenhoven/Bern in seinem Referat «Die Be-
deutung des altkirchlichen Glaubensverstdndnisses fiir existentielle
Glaubensfragen heute» mit Recht die Frage aufwerfen, welches Bild
von der AK wir liberhaupt haben. Im zeitiichen Rahmen fixiert er sie
auf das 1.Jahrtausend, in welchem Ost- und Westkirche noch synodal
miteinander sprechen konnten. In jener Zeit war der Osten theologisch
fiihrend, was dazu fiihrte, theologisches Denken auf pastorale Glaubens-
wirklichkeit und spirituelle Erfahrung ausgerichtet zu sehen. Es ging um
Teilhabe am Leben Gottes (Theosis), die nicht in einem Gegensatz zur
personalen Heilsentscheidung im NT steht. Das altkirchliche Dogma ist
von dem Glauben getragen, dass Gott sich selbst dem Menschen schenkt.

8



Ein anderer zentraler Gedanke ist die Paideia (Erziehung). Der
Mensch soll zu seinem vollen Menschsein gelangen. Durch die Anteilga-
be Gottes wird der Mensch zum vollen Menschen.

Das entspricht durchaus dem NT. Auch dort wird das Heil als personli-
che Beziehung zu Gott gesehen, der sich dem Menschen verschenkt. Ein
moderner Theologe driickt das so aus: «Mensch zu sein ist die Gabe Got-
fes.»

In der Mystik erféhrt der Mensch die Einheit mit dem Absoluten, mit
Gott, der in sich selbst als Vater, Sohn und HI. Geist Gemeinschaft hat.
Dieser Gott wird in Christus Mensch. Das sind im Grunde alles parado-
xe Aussagen und doch sind sie kein Widerspruch zur Wahrheit, sondern
die einzige Moglichkeit, von der Wahrheit zu reden.

So benutzt die AK auch verschiedene Denkmodelle, weil ein einziges
der Wahrheit nicht entsprechen wiirde. Diese Denkmodelle waren nicht
vorrangig ontologisch, sondern von Beziehungen bestimmt, die einer
standigen neuen Interpretation bedurften. In der Gottesfrage konnte
nur von den Beziehungen Gottes zu seinen Geschopfen ausgegangen
werden, eine Wesensbestimmung Gottes wurde nicht versucht. Auch
wir sollten sehr vorsichtig sein, wenn wir in anderen Zusammenhéngen
vom Wesen Gottes sprechen.

Der Referent sieht auch die Mingel der AK, etwa in einer problemati-
schen Beziehung zum Staat, einer defizitdren Ethik und in der Haltung
zu den Juden.

In der Frage nach dem normativen Charakter der AK sieht Herwig
Aldenhoven sie weder als Norm noch als Ideal, sondern als Modell. Nor-
mativ konnte sie nur in dem Sinne sein, wie die Schrift Norm ist.

Prof. Jan Visser/Utrecht referierte iiber «Die Alte Kirche als herme-
neutisches Prinzip» und fragt provokant mit Hans Frei (in Beziehung
auf dessen Vortrag bei einer fritheren Konferenz), ob nicht die AK ein
grosser Fussboden sei, auf dem jeder nach seinem Belieben seinen klei-
nen Teppich arrangiere. Konnte von ihr nicht Beharren ebenso wie Er-
neuerung ihre Legitimation finden? Fiir Dollinger gibt es nur Fortschrit-
te im Glauben, wenn die Kontinuitdt mit den Aussagen der AK feststell-
bar sei. Aber gibt es nicht auch Diskontinuitét innerhalb von Kirche und
Theologie?

Im folgenden untersucht der Referent das Paradox bei der Anwen-
dung des Prinzips der AK. Dabei wird die Wirkungsgeschichte des Ka-
nons des Vinzenz von Lerin ausfiihrlich behandelt, der sich mit dem Prin-
zip der Katholizitit befasst. Die sehr eingehenden und detaillierten Ge-
danken dazu konnen im Referat selbst zur Sprache gelangen. Das gilt

9



auch fiir die weiteren Ausfihrungen tiber die Glaubenstradition und die
AK als hermeneutisches Prinzip. Es geht dabei stets um die gleiche wich-
tige Frage, wie die Kirche in der Wahrheit bleibt. Nach der Auffassung
des Referenten sind auch dogmatische Aussagen revidierbar und kon-
nen im Bewusstsein der Relativitdt unserer Beurteilung neu ausgelegt
werden.

Die Gruppengespriche

So unterschiedlich die Zusammensetzung der Gruppen auch verlief, be-
stimmte Fragen tauchten stets von neuem auf. Dabei geschah die Anni-
herung an sie durchaus auf verschiedene Weise.

Einige Facetten solcher Fragen: Stellt sich die AK nicht vieldeutig
dar? Begegnet man in ihr nicht Beispielen von Synodalitidt und zugleich
einem starken Willen zu Entscheidungen? Gleicht die AK darin nicht
der HI. Schrift, die auch willkiirlich ausgelegt werden kann? Da Erkennt-
nis ja die Person des Erkennenden nicht ausschliessen kann, wiaren dann
Beurteilungskriterien eher die Schrift und weniger die Tradition?

Ein interessanter Hinweis war die Tatsache der Berufung auf die AK
bereits vor Konstantin, und zwar bei dem Ruf nach Reformen. Zu jeder
Zeit, so fand man, ist es eine Versuchung, auf Probleme aus dem subjek-
tiven Glauben heraus Antworten zu finden und danach erst nach Bele-
gen aus Schrift und Tradition zu suchen. So wird auch die AK eher eine
Quelle der Inspiration als eine Norm darstellen. Vorbildlich wird in ihr
das Ringen nach Wahrheit empfunden.

Konnen, so fragten andere, wir heutigen Christen — zumal in unserer
altkatholischen Situation — nicht Strukturen der AK, wie die Hauskir-
che, als unser Modell erkennen? So wiirden wir endlich Abschied davon
nehmen konnen, Praktiken der grossen Kirchen auf unsere Verhiltnisse
zu libertragen.

Ein Leben aus Beziehungen, wie sie der AK eigneten, konnte unsern
geschwisterlichen Umgang lebendig erhalten. Das gilt fiir unsere Ge-
meinden wie fiir die Kirchen der Uirechier Union.

Sodann wurden Momente zusammengestellt, die als Ideale altkatholi-
scher Spiritualitdt von der AK her begriindet seien: Ehrlichkeit im Glau-
ben, Gastfreundschaft, Entscheidungskirche, ausgesprochene «Wir-Ge-
fiihle» als Gemeinschaft. Als Defizite wurden eine mangelnde Sensibili-
tit fiir die Abgabe eines konkreten Zeugnisses, eine Uberbewertung
der Gottesdienste in Verbindung mit einer Vernachlassigung wichtiger
Gemeindeaufgaben empfunden.

10



Stellt sich die Berufung auf die AK wirklich als eine Hilfe dar oder ist
sie eher ein Hindernis im Blick auf die Kirche von morgen? Ehrlicher-
weise miissen wir ja sagen, dass in unserer Gemeindepraxis die AK nur
spurenhaft eine Rolle spielt. So se1 die AK im gesamten Rahmen der
Heilsgeschichte zu sehen, deren Wurzeln in der Geschichte Gottes mit
dem Volk Israel liegen. Dort beginnt die Offenbarung Gottes an die
Menschen.

Als Vorbild wird die AK in ihrer Verbindung von Pastoral und Glau-
be empfunden. In ihr haben die Erfahrungen glaubender Menschen ih-
ren Niederschlag, besonders auch diejenigen grosser Frauengestalten.
Manche entdecken Anregungen fiir ihr Priesterbild in der pastoralen
und liturgischen Praxis.

In einer Gruppe findet sich ein ganzer Fragenkatalog, den es vorzu-
stellen lohnt, weil er biindelt, was immer wieder zur Frage wurde.

- Sind wir uns iiberhaupt der Vielfalt der AK bewusst?

Miissen wir nach Beispielen suchen?

— Wenn ja, sind die Wege zu den Normen inspiriert oder

von welchem Geist werden sie geleitet?

Was ist an den Aussagen der AK (Konzilien) geistgewirkt, was nicht?
— Wo hat die Mystik ihren Platz?

— Haben wir altkatholische Philosophien?

Miissen wir den Kirchenvitern blind folgen?

Wo ist der Punkt der konkreten Botschaft fiir uns?

In jener Gruppe ist man besonders kritisch gegeniiber Aussagen der
Bibel, wie jene johanneische vom «Leben in Fiille», die zu Worthiilsen
verkommen konnen, wenn sie nicht durch Lebensvollziige gedeckt sind.
Als unverzichtbares Band in der Gemeinschaft aller Lebenden, die auf
dieses Leben in Fiille vertrauen, wird die eucharistische Weggemein-
schaft gesehen. Was wiirde geschehen, wenn einmal IBK-Bischofe (ge-
meint sind wohl die der PNCC) sich dieser Weggemeinschaft entziehen,
weil in einigen Kirchen der Utrechter Union nach 1997 die Frauenordi-
nation Realitat wird?

Einig ist man sich darin, dass der Respekt fiir Lebensprozesse der
Ortskirchen die Verschiedenartigkeit zuldsst, dass diese Verschiedenar-
tigkeit nicht zu fiirchten, sondern zu erwarten ist.

Dennoch bleibt die entscheidende Frage, wie bei solcher Verschieden-
heit Konsensfindung moglich wird. Sollte ein Diskurs so lange stattfin-
den, bis Einstimmigkeit hergestellt wire? Das sei jedoch auch in der AK
kaum geschehen. Zumeist seien Gruppen ausgezogen oder ausgegrenzt
worden. Nach dem Vorbild der AK sollte eine Diskussion um Probleme

11



so lange wie moglich stattfinden. Dabei darf es aber keine Verzogerungs-
taktiken geben, die notwendiges Handeln blockieren. «Es sei nicht zulis-
sig, so lange zu kochen, wihrend andere verhungern. Médnner kochen,
wdhrend Frauen verhungern.»

Die Gruppe macht einen interessanten Vorschlag: Wenn bei der Kon-
senssuche die eine Gesprdchsebene ausgereizt sei, sei eine neue anzu-
streben, denn es gidbe ja auch bei Beziehungen verschiedene Ebenen.
Sie schldgt vor, bei der Konsensbildung iiber die Frauenordination den
juridischen (und wohl auch theologischen — Anmerkung des Berichter-
statters) Weg zu verlassen, der ausgereizt sei, und die neue Ebene des pil-
gernden Gottesweges zu beschreiten. Dort konnen neue Visionen ange-
strebt werden, Kreativitdt wird gesucht und gebraucht, neue Gemein-
samkeiten konnen und werden sich auftun.

Gibt es also eine altkatholische Vision von Kirche-Sein? Wenn ja,
dann wohl die, nach dem Modell der AK in guten Kommunikationspro-
zessen eine starke integrative Kraft einzusetzen, um moglichst viele zu-
sammenzuhalten. Das verlangt einen Umgang der Gleichwertigkeit und
Gleichberechtigung.

Die Workshops

Eine interessante Neuerscheinung im Bild der Theologenkonferenzen
stellen die Workshops dar, in denen sich Teilnehmer in ithren Forschungs-
gebieten oder besonderen Arbeitsfeldern vorstellen.

Leider konnte Hubert Huppertz/Miinster seine intensiven Nachfor-
schungs- und Entdeckungsergebnisse nach unbekannten Dollingerbrie-
fen nicht selbst vorstellen. Seine Vorarbeiten sollen in zwei Biographien
Dollingers miinden. Die eine wird einen mehr volkstiimlichen Charak-
ter haben, wihrend die andere wissenschaftlich aufbereitet sein wird.

Dr. Giinter Esser/Mannheim stellte liberale Positionen im Katholizis-
mus Badens und in der altkatholischen Bewegung vor, wobei er die Pro-
tokolie der 1I. Badischen Kammer von 1819-1874 auswertet.

In Baden als dem liberalen Musterland gab es in der Tradition Wessen-
bergs eine deutliche Stromung innerhalb der katholischen Kirche, die
sich den liberalen Entwicklungen im gesellschaftlichen Gegeniiber auf-
geschlossen zeigte und die Kernforderungen nach Reformen in Staat
und Gesellschaft (und deshalb auch in der Kirche) nach Gewissens- und
Religionsfreiheit, nach einem Rechts- und Verfassungsstaat mittrug.

So wundert es nicht, dass von den Médnnern, die als Katholiken inner-

19



halb der liberalen Partei fiir diese Ziele kdmpften, auch spétere altkatho-
lische Reformpositionen noch vor dem 1. Vatikanischen Konzil inner-
halb ihrer Kirche angestrebt wurden. Bereits vor 1870 gab es Altkatholi-
kenvereine gegen neue romische und jesuitische Bestrebungen. Leider
reichte die kirchliche Kraft dieser Mdnner nicht aus, eine wesentliche re-
ligiose Bewegung in den Reihen des badischen Katholizismus darzustel-
len. Darin zeigen sich schon Vorzeichen, dass das ja auch unseren altka-
tholischen Miittern und Vitern nach 1870 nicht gelang. Immerhin be-
kannten sich 1873 18 der 50 Abgeordneten der national-liberalen Frak-
tion des Landtags zur altkatholischen Kirche. Das war die Majoritat ih-
rer katholischen Mitglieder.

Die Ergebnisse dieser Arbeit werden in eine wissenschaftliche Disser-
tation Eingang finden.

Matthias Ring/Regensburg arbeitet im Rahmen einer wissenschaftli-
chen Reihe «Kirchen im Dritten Reich» an der Aufarbeitung der Infil-
tration nationalsozialistischen Gedankengutes innerhalb der deutschen
altkatholischen Kirche. Hier spielt naturgemiss die Bedeutung und der
Einfluss der nationalkirchlichen Bewegung unter dem damaligen Pfar-
rer Heinrich Hiitwohl/Essen eine gewichtige Rolle. In einer wohltuend
ausgleichenden und einfiithlenden Weise geht Ring den einzelnen Statio-
nen des Weges unserer Kirche im Dritten Reich nach. Es ist gut, dass ein
Vertreter der jiingeren Generation fern von Aufgeregtheit und Vorurtei-
len sich diesen Fragen stellt. Wenngleich einzelne Personen vom Geist
jener Zeit — bisweilen auch recht stark — infiziert waren, so ist die Kirche
nicht mehr und nicht weniger zeitbedingt betroffen als die Grosskirchen
auch. Sie war mit Sicherheit keine Mirtyrerkirche, aber ebensowenig
ein Sammelbecken aller katholischen Nationalsozialisten. Der Staat ver-
lor recht bald sein Interesse an ihr und behandelte sie so restriktiv wie
alle anderen Kirchen.

Bei einem immer noch — wenn auch generationsbedingt — als brisant
empfundenen Thema gab es in Einzelfragen recht kontroverse Diskus-
sionsbeitrige. In den fundiert belegten Antworten des Referenten fin-
det der Berichterstatter eher einen hohen Grad von Sensibilitét fiir Men-
schen in ihrem damaligen gesellschaftlichen Umfeld als eine «Mohren-
wische».

In ein gédnzlich anderes Umfeld moderner Lebensbeziige fiihrte uns
der einzige Teilnehmer aus den USA, Bjorn Markussen/San Diego. Als
Pfarrer der PNCC erlebte er wie viele Grossstadtpfarrer in den USA,
dass ihre Kirchengebdude zwar in den Innenstéddten liegen, diese jedoch
immer mehr von ihren Gldaubigen verlassen werden, weil sie von Zuwan-

13



derern anderer Hautfarbe, Rasse und Religion bevolkert werden (in
San Diego stehen 48 % englischsprechende Bewohner 52 % Latinos ge-
geniiber).

Aus dieser Notlage machte Pfr. Markussen eine Tugend. Er suchte die
Menschen auf, die um seine Kirche herum wohnten. So lernte er sie ken-
nen und sie ihn. Ein Vertrauensverhiltnis entstand. Er lud zu Gottes-
diensten und Gemeindeveranstaltungen ein, die er selbstverstdndlich in
spanischer Sprache hielt. Einen «Schmelztiegel Amerika» gibt es heute
nicht mehr. Die Unterschiede der Kulturen werden vielmehr gesehen
und gepflegt. Darum werden diese Zuwanderer aus Mexiko in ihren ro-
misch-katholischen Gemeinden auch nicht gut behandelt und bleiben
Fremde.

Das pastorale Konzept dieses sympathischen Preisters lautet: «Was
hétten Sie gern, was ich tun sollte?» Auf seine Frage antworten jene
Menschen zumeist: «Wir wollen uns in der Kirche zu Hause fiithlen. Wir
wollen eine Kirche, in der wir uns nicht schlecht fithlen, wenn wir dort ge-
wesen sind.»

Ist das ein zu simples pastorales Konzept, echt amerikanisch und dar-
um oberfldchlich? Fehlt da der theologische Tiefgang, der einer Theolo-
genkonferenz doch entsprechen sollte? Ich glaube das nicht. Die Befind-
lichkeit des Menschen ist schliesslich das Geheimnis der Inkarnation, in
der Gott sich in die Welt der Menschen mit ihren Noten und Problemen
hineinstellt. Nur fragen wir in unserer kirchlichen Praxis oft zu wenig
nach dem, was die Menschen wirklich bewegt. Deshalb erhalten wir von
ihnen auch keine wichtigen Antworten. Oder ist nicht die Abstinenz
vom kirchlichen Leben eine Antwort auf unsere nichtgestellten Fragen?
Ubrigens betreibt auch Pfr. Markussen Theologie mit diesen Menschen.
Bevor er sie zu seinen Gottesdiensten einlddt, bespricht er in Gemeinde-
abenden mit ihnen den Inhalt des Glaubens und der Gottesdienste,

Was lédsst sich am Schluss iiber den Geist dieser Konferenz sagen? Wie
ich meine, wurden auf ihr bereits Weichen gestellt, auf denen die Ziige
der Utrechter Union in eine bessere Zukunft zu fahren vermogen. Kann
man nicht annehmen, dass darum auch die spateren Beschitsse der Voll-
versammlung der IBK in ihrem vers6hnenden Geist von den Quellen
dieser Konferenz mitgespeist wurden?

Gewiss, der «Steinbruch Alte Kirche» bietet auch nach dieser Konfe-
renz noch viel Material fiir einen weiteren Ausbau unserer besonderen
modellhaften Ekklesiologie im Gefiige der einen Kirche Christi.

Auch bleiben Fragen offen. Besonders bleibt die Frage nach der Kon-
sensfindung und Konsensbildung immer noch nicht aufgearbeitet. Hier-

14



in diirften nach altkatholischen Voraussetzungen kirchenpolitisches Kal-
kiil und reines Taktieren nicht massgeblich sein. Da die Modalitdten von
Synodalitédt und Entscheidungsinstanzen in den Kirchen der Utrechter
Union nicht einhellig sind — weder in der Theorie noch in der Praxis —
scheint der Vorschlag einer Gruppe nach einer neuen Beziehungsebene
nachdenkenswert. Moglicherweise findet die kommende 33. Internatio-
nale Theologenkonferenz, die vom 26.-31. August in Osterreich stattfin-
den wird, hierbei gute und weiterfiihrende Ergebnisse. Sie wird jeden-
falls die Thematik von Friedewald fortfiihren.

Unsere Konferenz hatte als wesentliches Ergebnis eine Resolution,
die dem Bericht angefiigt ist.

Freiburg/Br. Edgar Nickel

Die Internationale Altkatholische Theologenkonferenz kam vom 4. bis
9. September 1995 in der Evangelischen Sozialakademie Friedewald,
Deutschland, zusammen, um die Frage der Berufung auf die Alte Kirche
als Hilfe auf dem Weg in die Zukunft zu behandeln. Dies geschah in Refe-
raten und Gruppengespriichen.

In ihrer letzten Sitzung hat die Konferenz einstimmig folgende Resolu-
tion verabschiedet:

Die Internationale Altkatholische Theologenkonferenz ist zu der Fest-
stellung gekommen, dass die Berufung auf die Alte Kirche sich nicht al-
lein auf Glaubensinhalte bezieht, sondern auch auf die Art und Weise, wie
man in Fragen des kirchlichen Lebens zu einer Ubereinstimmung
kommt. Dieser Prozess zur Bewahrung kirchlicher Gemeinschaft war ge-
kennzeichnet von synodalen und konziliaren Beratungen. Er war in der
Alten Kirche eingebettet in Einheit und Vielfalt. Diese beiden Prinzipien
der «Synodalitit» und der «Einheit in der Vielfalt» stiitzen und erginzen
sich gegenseitig.

In der heutigen Situation, in der es Spannungen in der Utrechter Union
gibt, erwarten wir, dass die altkatholischen Kirchen ihrem Selbstanspruch
gerecht werden und sich in Konflikten an diesen beiden Strukturprinzi-
pien orientieren und sie so mit Leben erfiillen.

Auf diese Weise konnen die altkatholischen Kirchen auch in der Oku-
mene thre Berufung erfiillen.

Konnte die jetzige Situation nicht auch als Kairos begriffen werden?

15



	Die Berufung auf die alte Kirche als Hilfe auf dem Weg in die Zukunft

