
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 86 (1996)

Heft: 1

Artikel: Die Berufung auf die alte Kirche als Hilfe auf dem Weg in die Zukunft

Autor: Nickel, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Berufung auf die Alte Kirche
als Hilfe auf dem Weg in die Zukunft

Bericht über die 32. Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz vom 4.-9. September 1995 in Friedewald

Friedewald - wo liegt Friedewald? So wird sich wohl mancher
Tagungsteilnehmer gefragt haben, als er mühsam die Karten nach seinem Reiseziel

befragte.
Friedewald - das erfuhren wir dann vor Ort - ist der geographische

Mittelpunkt Deutschlands. Also müsste er dann doch leicht zu finden
sein? Nicht unbedingt! Es gab doch so manche Umwege, bis wir an das

Ziel gelangten.
Dann allerdings war die Überraschung vollkommen. Inmitten der

Einsamkeit einer wunderschönen Landschaft, im Herzen des Westerwal-
des, liegt ein stilvolles Jagdschloss aus der Renaissancezeit. Unverändert

zeigt es sich dem Betrachter mit Tor und Innenhof. In den

stimmungsvollen Innenräumen erwartet man eher geharnischte Ritter oder
edle Burgfräulein, trifft jedoch zunächst auf eher lautstarke Jugendliche.

Was bedeutet es bei soviel altem Glanz, dass die Gästezimmer nur
über enge Wendeltreppen zu erreichen sind. Daran gewöhnten wir uns
im Lauf der Tage.

Rückblickend frage ich mich, ob nicht durch gute Fügung Ort und
Tagungsthema aufeinander zugeordnet waren. Schloss Friedewald! Ging
es uns bei dem Thema nicht gerade darum, den Frieden, das Schalom,
zwischen Kirchen der Utrechter Union zu stärken oder wo es nötig war
wiederherzustellen? Ging es nicht um Heilung von Rissen und
Überbrückung von Gräben wie bei unserem alten Schloss? Waren wir nicht
zusammengekommen, um Hilfen bei der Lösung in bestehenden
Konflikten aus dem Geist der Alten Kirche zu erhalten?

Allerdings ist der Weg zum Verstehen oft so mühsam wie der Weg
unserer Reise nach Friedewald. Das gilt für den Weg, den Kirchen miteinander

gehen wollen, wie für unsere Annäherung an den Begriff «Alte
Kirche». Was verbirgt sich nicht alles unter diesem Begriff?, fragten wir
uns. Liegt sie nicht fern zurück und ist höchstens noch nostalgisch
verwertbar in unserer postmodernen Gesellschaft? Werden dann bestimmte

wichtige Markierungspunkte auf dem Weg erreicht, ist die Überraschung

und die Freude ähnlich gross wie bei dem Anblick unseres
Schlosses, als wir es dann vor uns sahen.

1



Dieses Schloss, erfüllt mit frischem jugendlichen Leben, war schon
ein guter Fingerzeig für unsere Konferenz mit ihren Fragen. Welchem
Zweck dient nun Schloss Friedewald eigentlich? In ihm befindet sich -
so erfuhren wir - die einzige evangelische Sozialakademie Deutschlands.

Kurz nach Kriegsende als eine der ersten Akademien überhaupt
gegründet, dient sie dem Brückenschlag zwischen Kirche und Arbeitswelt.

Hier gibt es Begegnungen mit Gewerkschaftern und Sozialarbeitern.

Vor allem finden immer wieder Kurse für junge Menschen mit
ihren Fragen zum Berufsleben statt, Jugendsekretärinnen und -Sekretäre
werden ausgebildet, Sinnfragen der Lebensformen erörtert.

Die Arbeit des Hauses stellte uns einer ihrer Studienleiter, Dr. Franz
Segbers, vor. Er wirkt dort als Dozent, ist aber altkatholischer Priester.
Das ist ein gutes Zeichen für den offenen, ökumenischen Geist, der in
dem Schloss herrscht. Nach dem Krieg, bei der Eröffnung im Jahr 1949,

träumte man noch von einer gerechten Wirtschaftsordnung. Heute, in
einer differenzierter gewordenen Umwelt, werden verschiedene Gruppen

der Gesellschaft eingeladen, die Realitäten unserer Welt mit jenem
alten Traum der Gründungszeit zu verbinden.

Wie kommt uns dieser Versuch eines Brückenschlages bekannt vor!
Haben nicht auch wir den Traum, dass es einen Brückenschlag

zwischen den Visionen der Alten Kirche zu unserer nachchristlichen Welt
gibt?

Der Bericht des Erzbischofs

Über die Rolle der Internationalen Theologenkonferenzen in der
Utrechter Union hat es in der Vergangenheit bisweilen auseinandergehende

Interpretationen gegeben. Wer - wie der Berichterstatter - seit 1953

an über 25 Konferenzen teilgenommen hat, weiss, dass in den ersten
Jahrzehnten ihre Aufgabe eindeutig feststand. Die Zeit zwischen den

Altkatholikenkongressen wurde angesichts der vielfältigen und bedrängenden

Fragen in der Ökumene und in einer sich immer mehr vom
christlichen Glauben entfernenden Umweit als zu lang empfunden. Die
anstehenden theologischen Fragen sollten schneller behandelt und für
die Internationale Bischofskonferenz aufbereitet werden. Dabei erwies
es sich als hilfreich, dass in diesen Anfängen in den Personen von Erzbi-
schof Rinkel und Bischof Küry eine geglückte Verbindung zwischen

theologischer Fachkompetenz und Bischofsamt gegeben war.
Andrerseits war die freie Form der Organisation und die Selbständigkeit

der Konferenzen - ähnlich wie bei den Kongressen - von den Anfän-

2



gen her gewährleistet. Wenn seit den Anfängen der siebziger Jahre eine

Öffnung für theologisch interessierte und engagierte «Laien» stattfand,
so hatten sich gerade dafür auch Bischöfe eingesetzt, wie Erzbischof
Kok und Bischof van Kleef. Es ist darum nicht verständlich, wenn in der

Folge von manchen Seiten Arbeit und Ergebnisse der Theologenkonferenzen

heruntergespielt und ihre Beraterrolle für die Internationale
Bischofskonferenz (IBK - so weiterhin bezeichnet) in Frage gestellt wurde.

Das war um so weniger einsichtig, weil stets eine Reihe von Dozenten

der Lehrkörper an den Konferenzen teilnahmen.
Die Erzbischöfe von Utrecht - heissen sie nun Kok oder Glazemaker

- sahen in den Konferenzen immer eine wichtige und repräsentative
Veranstaltung innerhalb der Utrechter Union, nahmen an ihnen teil oder
Hessen sich durch andere Bischöfe vertreten. So wurde es zu einer guten
Tradition, an den Anfang jeder Konferenz den Bericht des Erzbischofs

zur Lage der Utrechter Union zu stellen.

In diesem Jahr wies Erzbischof Antonius Jan Glazemaker auf die
Inspiration hin, die durch den 26. Internationalen Altkatholikenkongress
in Delft 1994 für die Kirchen der Utrechter Union erfolgt sei. Besonders
erfreulich erwies sich das Engagement der Teilnehmer, das auch in
kritischen Anmerkungen positiv zu werten sei.

Wichtig wurde für die IBK die Veränderung in ihren Reihen durch die

Wahl und Weihe neuer Bischöfe. Den emeritierten Bischöfen, die
teilweise noch Aufgaben in kleineren Missionsgebieten wahrnehmen, galt
der Dank. Des verstorbenen emeritierten deutschen Bischofs Joseph
Brinkhues sowie des todkranken ehemaligen Bischofs von Haarlem,
van Kleef, wurde ehrend und mit Anteilnahme gedacht.

Eingehend ging der Erzbischof auf die Beschlüsse der Vollversammlung

der IBK 1994 in Den Haag ein. Bekanntlich waren sie eine Reaktion

auf die Beschlüsse der Synode der deutschen Kirche, noch vor
gemeinsamen Entscheidungen in der Utrechter Union die Weihe von
Priesterinnen vorzunehmen. Da die IBK darin ein Abweichen von gemeinsamen

Beschlüssen sah, setzte sie das Stimmrecht des deutschen Bischofs

aus. Der Erzbischof sah in diesem Beschluss keinen Bruch und deutete
die Wiederherstellung normaler Verhältnisse an.

Durch diese Vorgänge sei es deutlich geworden, dass in jeder Kirche
der Utrechter Union eine Besinnung über deren Verfassung geschehen
sollte. Hierzu gäbe es Vorarbeiten durch eine frühere Kommission der
IBK. Deren Verbesserungsvorschläge beruhten auf Vorstellungen von
Prof. Stalder. Demgegenüber habe Erzbischof em. Kok eigene Ansichten

vorgetragen, die über einzelne Verbesserungsvorschläge am Regle-

3



ment hinausgehen und eine neue Form der Union vorsehen. Das ginge
allerdings in eine andere Richtung.

Auf jeden Fall sollte in Wislikofen II vom 6.-12. Juli 1997 in der Frage
der Frauenordination ein Annäherungsbeschluss hierüber gefasst werden.

Mit grosser Freude berichtete der Erzbischof vom Besuch des Patriarchen

Bartholomäus von Konstantinopel bei ihm in Utrecht am 17.

Februar 1994.

Gegenüber den guten Beziehungen zu den orthodoxen Kirchen sei es

schwieriger geworden, mit der Kirche Roms ins Gespräch zu kommen.
«Wir werden zwar» - führte Jan Glazemaker aus - «Gespräche beginnen,

wo es möglich ist, aber wir werden auch nicht allzuviel Energie da

hineinstecken können angesichts der geringen Bereitschaft - oder ist es

die Unmöglichkeit? - zum Dialog in ökumenischen Fragen.»
Intensiver geworden ist allerdings der Kontakt mit den Anglikanern.

Gemeinsame Studientage anglikanischer und altkatholischer
Theologiestudentinnen und -Studenten im März 1995 in Amersfoort und das

Bemühen anglikanischer und altkatholischer Bischöfe, die Frage der
Parallelstrukturen beider Kirchen in Europa in den Griff zu bekommen, sind

erfreuliche Zeichen für gemeinsame Verantwortung, dem Zeugnis des

Evangeliums Gestalt zu geben. Der Besuch des Erzbischofs von Canterbury

bei Erzbischof Glazemaker im Februar 1996 gibt der Intensität der

Kirchengemeinschaft eine besondere Bekräftigung.
In seinen abschliessenden Worten über Vorgänge in den Kirchen der

Utrechter Union bezeichnete Jan Glazemaker die Entwicklung in Polen
als besonders erfreulich. Dort hat die Synode neue Weichen gestellt und

damit die Kirchenstruktur geändert. So konnte das polnische Parlament
mit grosser Mehrheit die staatliche Anerkennung aussprechen. In Tschechien

konnte allerdings noch keine Klärung bei den strittigen Positionen

innerhalb der Kirche herbeigeführt werden.
Mit einem Plädoyer für die Meinung von Minderheiten - auch und

gerade in der Frage der Frauenordination - und für einen Freiraum
bischöflicher Verantwortung ohne Druck aus ihren Kirchen, schloss der
Erzbischof seine Ausführungen.

4



Die Thematik

Da die Referate zur Veröffentlichung kommen, wird es an dieser Stelle

nur nötig sein, besondere Akzente hervorzuheben, die eine Lektüre
vorzubereiten helfen.

Besonders hilfreich für diese Konferenz erwies sich das Einführungsreferat

von Diakonin Angela Berlis. In ihrer Person verbindet sich die

Liebe zur theologischen Wissenschaft mit den Erfahrungen seelsorgerlicher

Praxis. Als wissenschaftliche Mitarbeiterin im altkatholischen
Seminar der Universität Bonn betreut sie zugleich als geistliche Rektorin
die Studenten. Sie wird zu den ersten Frauen gehören, die Pfingsten
1996 die Priesterweihe empfangen werden.

In drei Schritten führte sie an das Tagungsthema heran. Sie befasste

sich zunächst mit dem Verständnis des Begriffes «Alte Kirche» (in Folge
stets als AK bezeichnet). Schliesslich haben sich Theologenkonferenzen

seit 1981 bereits mit unserem Thema befasst. Dort hat man sich darauf

verständigen können, dass nicht das Formale, sondern der theologische

Inhalt der AK für uns bestimmend ist.

Warum jedoch nun dieses Kreisen um den Rekurs auf die AK? Zum
einen sollte über die Abgrenzungen einer zu starken Idealisierung der

AK doch positiv ihre grundlegende Bedeutung für unsere Kirchen heute

zur Darstellung gelangen. Zum anderen blieben bei der ähnlichen
Thematik der Konferenz von Malvern/USA 1993 zu viele Fragen offen.
Vor allem die nach einer Korrespondenz von Wahrheitskriterium und

R.eformparadigma der AK mit den sich verändernden gesellschaftlichen

Bedingungen unserer Zeit.
Schon die Konferenz von Malvern hatte recht vielschichtige Traditionen

und Beurteilungen des Rekurses auf die A.K unter den altkatholischen

Kirchen zu Tage gebracht. Zu verschieden sind deren Lebensgeschichten

und spirituellen Verwurzelungen. Wie immer in der Geschichte

der Kirchen spielt die jeweilige Inkulturation eine entscheidende Rolle.
So wird die Frage der Hermeneutik, des Verstehens also, immer

bedeutungsvoller.

Darum wendet sich die Referentin folgerichtig in einem zweiten
Schritt der hermeneutischen Fragestellung zu. Hierbei gehören
Interpretation und Kommunikation zum hermeneutischen Vorgang. Das

zeigt sich besonders in der jüdisch-christlichen Tradition bei der Auslegung

der Texte ihrer heiligen Schriften. Unsere Konferenz wird aber

von sich aus besonders zu fragen haben, wie das Paradigma AK
gebraucht wurde zur Begründung des Widerstandes gegen päpstliche An-

5



Sprüche wie auch zur Untermauerung von Reformen. Die Referentin
hofft dabei auf ein gemeinsames Verständnis und einen übereinstimmenden

Gebrauch der Quellen unseres Glaubens.
Als dritten Schritt unternimmt Angela Berlis eine Untersuchung

darüber. welche Rolle die Berufung auf die AK in der Praxis der ersten
Generation der Altkatholiken gespielt hat. Sie zitiert die Lebenserinnerungen

eines seinerzeit recht bekannten Journalisten Carl Jentsch. In den

siebziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts wirkte er zunächst als

altkatholischer Pfarrer in Offenburg. Konstanz und Neisse. Wie er sich -
wenngleich er bis an sein Lebensende Altkatholik blieb - mit seiner Kirche

kritisch auseinandersetzte, so auch mit deren Berufung auf die AK.
So findet er einen Widerspruch in der Berufung auf die wissenschaftliche

Forschung und eine unwissenschaftliche Behandlung der Autorität
der Konzilien der AK, wie auch zwischen einer fortschrittlichen
politisch-weltanschaulichen Überzeugung führender Altkatholiken und
einem Beharren auf einer Unveränderbarkeit alter kirchlicher Glaubenssätze,

Demgegenüber behandelt der erste Pfarrer der Gemeinde Kempten
und spätere bedeutende Liturgiewissenschaftler, Prof. Adolf Thürlings.
das Paradigma der AK nicht nur als Argument gegen die vatikanischen
Lehren von 1870 und zur Begründung kirchlicher Reformen, sondern
auch als ein Vorbild für altkatholische Gemeinden. Dabei stützt er sich

auf die Didache, die älteste überlieferte Kirchenordnung, die in jenen
Jahren gerade erst entdeckt worden war.

Einen ausführlichen Einblick in das Verständnis der AK in der Kirche
von Utrecht vermittelt das Referat von Bischof Bert Wirix-Speentjens/
Haarlem-Utrecht.

In drei Grundentscheidungen hat sich die Kirche von Utrecht in
ihrem Schisma mit Rom als Nachfolgerin der AK gesehen. In der Ekkle-
siologie beruft sie sich in den Konflikten des 18. Jahrhunderts auf die

Rechte der Lokalkirche gegenüber dem wachsenden Zentralismus
Roms. In theologischer Hinsicht geht es um die Anerkennung einer Vielfalt

in der Interpretation der Quellen - also wieder um das hermeneuti-
sche Prinzip - gegenüber einer einzigen Festlegung auf eine einzige
theologische Interpretationsweise einer Schule durch die zentrale kirchliche
Macht. Bei der Kirche von Utrecht geht es um den Widerstreit gegen
eine scholastisch-jesuitische Interpretation auf Grund von Erkenntnissen

bei Augustinus und Jansenius über Gnade und Sünde,
Im Rückgriff auf die alten Quellen wird stärker auf die positiv-historische

Forschung gesetzt als auf spekulative Methoden. So werden

6



Schrift, Kirchenväter und Konzilsbeschlüsse zur Norm für Antworten
auf aktuelle Fragen und Probleme der eigenen Kirche.

In der Spiritualität wird im Sinne der Prinzipien des hl. Augustinus
eine aufrichtige Lebensweise, eine ehrliche Frömmigkeit, gepaart mit
einer strengen kirchlichen Zucht angestrebt. Es geht um einen ehrlichen
christlichen Glauben in einer vornehmen, schlichten spirituellen Ausformung.

Mit ihrer Verurteilung durch Rom sah sich die Kirche von
Utrecht gewissermassen zum Geist der AK verurteilt.

Das Ideal der ungeteilten Kirche - so stellt der Referent fest - ist eher

ein Ideal pluriformer christlicher Gemeinschaften. In dieser Vielfalt gab

es Verschiedenheit, aber auch ein starkes Band von Verbundenheit und

Einheit.
Prof. Christian Oeyen/Bonn behandelt die AK als Norm für Döllin-

ger und seine Schule.

Für Döllinger wird die Entscheidung des 1. Vatikanischen Konzils zur
existentiellen Lebens- und Glaubensfrage. Auf die Frage seines Erzbi-
schofs Gregor von Scherr: «Wollen wir also aufs neue für die heilige Kirche

zu arbeiten anfangen?», antwortet er: «Ja, für die alte Kirche.» Und
auf die Entgegnung des Erzbischofs, es gäbe doch nur eine Kirche, sagt

Döllinger: «Man hat eine neue gemacht.»
Sehr eingehend schildert der Referent Döllingers theologische

Grundlage über das Alter und die Unveränderlichkeit der Glaubenslehre

gegenüber Neuerungen. Dabei weist er über die Lehrer Döllingers
Ziegler und Klöpfel auf einen Bezug zur jansenistischen Theologie und
durch den Einfluss Möhlers auf das Ideal der AK hin.

Auch nach Döllinger kann es eine Dogmenentwicklung in der Kirche
geben, aber dabei muss eine Kontinuität gewahrt sein. Diese Kontinuität

besteht im Zusammenhang mit der AK. Sie allein ist Norm für alle

späteren Entwicklungen.
Eingehend geht der Referent auf Einwände ein, die ein zu einseitiges

und ideales Bild der AK kritisch hinterfragen. Eine Antwort nach «Siegern

und Besiegten» in den Entscheidungen der AK wird von Döllinger
mit dem Hinweis auf den johanneischen Parakleten, den Hl. Geist, als

Beistand der Kirche beantwortet.
Sicher müssen - wie es auch Küry fordert - die Glaubensentscheidungen

der AK so nachvollzogen werden, dass es sich dabei um
Glaubensentscheidungen einzelner handelt. Ebenso hat die historisch-kritische
Methode gerade auch den Blick für die Berechtigung vieler Positionen
der Unterlegenen in der Geschichte der AK erweitert.

Wenn Döllinger sich auf die AK beruft, dann will er aus einem mög-

7



liehst umfassenden Gesamtbild die Idee der AK zur möglichst adäquaten

Anschauung bringen.
Sehr ausführlich beschäftigt sich der Referent mit kritischen Einwänden

Prof. Stalders aus dessen erkenntnistheoretischem Ansatz zu den

Positionen Döllingers. Es lohnt sich, diese anregenden Gedankengänge
und ihre Erwiderung durch den Referenten anhand erkenntnistheoretischer

Prinzipien des Philosophen Karl Popper eingehender zu durchdenken.

Wesentlich bleibt abschliessend die Frage, ob die AK im Sinne Döllingers

Norm sei oder eher «nur» als Ideal betrachtet werden kann, Prof.

Oeyen setzt sich entschieden für ihren normativen Charakter ein und
zitiert Erzbischof Rinkel, der gerade die Bedeutung unserer kirchlichen
Position innerhalb der Ökumene in einem treuen Studium unserer eigenen

durch und durch kirchlichen katholischen Theologie begründet
sieht.

Die Anfragen an die bisherigen Referate gipfeln in der Grundfrage,
ob es die AK als eine zusammenhängende Grösse wirklich gegeben habe.

Selbst wenn es um eine inhaltliche und nicht eine historische Maxime

ginge, bliebe doch die Auswertung der Quellen der Entscheidung
des einzelnen vorbehalten. Könne es überhaupt eine Hermeneutik im
Bereich der Religion geben und würden bei der Behandlung der AK
nicht deren jüdische Wurzeln zu wenig beachtet?

Ausserdem leben wir heute in grundverschiedenen Welten, die sich

allerdings ähnlich sehen. So könnte es - auch im ökumenischen Dialog -
höchstens zu Stimmigkeiten kommen. Würden die Normen der AK rein
formal als logische Konsequenzen betrachtet, dann fehle das existentielle

Eingehen auf sie als Akt des Glaubens. Da doch stets neue Fragen
auftreten, könnten die Antworten wohl in Kontinuität mit der AK, aber
nicht in logischer Stringenz erfolgen.

So kann Prof. Herwig Aldenhoven/Bern in seinem Referat «Die
Bedeutung des altkirchlichen Glaubensverständnisses für existentielle
Glaubensfragen heute» mit Recht die Frage aufwerfen, welches Bild
von der AK wir überhaupt haben. Im zeitlichen Rahmen fixiert er sie

auf das I.Jahrtausend, in welchem Ost- und Westkirche noch synodal
miteinander sprechen konnten. In jener Zeit war der Osten theologisch
führend, was dazu führte, theologisches Denken auf pastorale
Glaubenswirklichkeit und spirituelle Erfahrung ausgerichtet zu sehen. Es ging um
Teilhabe am Leben Gottes (Theosis), die nicht in einem Gegensatz zur
personalen Heilsentscheidung im NT steht. Das altkirchliche Dogma ist

von dem Glauben getragen, dass Gott sich selbst dem Menschen schenkt.

8



Ein anderer zentraler Gedanke ist die Paideia (Erziehung). Der
Mensch soll zu seinem vollen Menschsein gelangen. Durch die Anteilgabe

Gottes wird der Mensch zum vollen Menschen.
Das entspricht durchaus dem NT. Auch dort wird das Heil als persönliche

Beziehung zu Gott gesehen, der sich dem Menschen verschenkt. Ein
moderner Theologe drückt das so aus: «Mensch zu sein ist die Gabe Gottes.»

in der Mystik erfährt der Mensch die Einheit mit dem Absoluten, mit
Gott, der in sich selbst als Vater, Sohn und Hl. Geist Gemeinschaft hat.

Dieser Gott wird in Christus Mensch. Das sind im Grunde alles paradoxe

Aussagen und doch sind sie kein Widerspruch zur Wahrheit, sondern
die einzige Möglichkeit, von der Wahrheit zu reden.

So benutzt die AK auch verschiedene Denkmodelle, weil ein einziges
der Wahrheit nicht entsprechen würde. Diese Denkmodelle waren nicht

vorrangig ontologisch, sondern von Beziehungen bestimmt, die einer

ständigen neuen Interpretation bedurften. In der Gottesfrage konnte

nur von den Beziehungen Gottes zu seinen Geschöpfen ausgegangen
werden, eine Wesensbestimmung Gottes wurde nicht versucht. Auch
wir sollten sehr vorsichtig sein, wenn wir in anderen Zusammenhängen
vom Wesen Gottes sprechen.

Der Referent sieht auch die Mängel der AK, etwa in einer problematischen

Beziehung zum Staat, einer defizitären Ethik und in der Haltung
zu den Juden.

In der Frage nach dem normativen Charakter der AK sieht Herwig
Aldenhoven sie weder als Norm noch als Ideal, sondern als Modell.
Normativ könnte sie nur in dem Sinne sein, wie die Schrift Norm ist.

Prof. Jan Visser/Utrecht referierte über «Die Alte Kirche als herme-
neutisches Prinzip» und fragt provokant mit Hans Frei (in Beziehung
auf dessen Vortrag bei einer früheren Konferenz), ob nicht die AK ein

grosser Fussboden sei, auf dem jeder nach seinem Belieben seinen kleinen

Teppich arrangiere. Könnte von ihr nicht Beharren ebenso wie

Erneuerung ihre Legitimation finden? Für Döllinger gibt es nur Fortschritte

im Glauben, wenn die Kontinuität mit den Aussagen der AK feststellbar

sei. Aber gibt es nicht auch Diskontinuität innerhalb von Kirche und

Theologie?
Im folgenden untersucht der Referent das Paradox bei der Anwendung

des Prinzips der AK. Dabei wird die Wirkungsgeschichte des

Kanons des Vinzenz von Lerin ausführlich behandelt, der sich mit dem Prinzip

der Katholizität befasst. Die sehr eingehenden und detaillierten
Gedanken dazu können im Referat selbst zur Sprache gelangen. Das gilt

9



auch fur die weiteren Ausführungen über die Glaubenstradition und die

AK als hermeneutisches Prinzip. Es geht dabei stets um die gleiche wichtige

Frage, wie die Kirche in der Wahrheit bleibt. Nach der Auffassung
des Referenten sind auch dogmatische Aussagen revidierbar und können

im Bewusstsein der Relativität unserer Beurteilung neu ausgelegt
werden.

Die Gruppengespräche

So unterschiedlich die Zusammensetzung der Gruppen auch verlief,
bestimmte Fragen tauchten stets von neuem auf. Dabei geschah die
Annäherung an sie durchaus auf verschiedene Weise.

Einige Facetten solcher Fragen: Stellt sich die AK nicht vieldeutig
dar? Begegnet man in ihr nicht Beispielen von Synodalität und zugleich
einem starken Willen zu Entscheidungen? Gleicht die AK darin nicht
der Hl. Schrift, die auch willkürlich ausgelegt werden kann? Da Erkenntnis

ja die Person des Erkennenden nicht ausschliessen kann, wären dann

Beurteilungskriterien eher die Schrift und weniger die Tradition?
Ein interessanter Hinweis war die Tatsache der Berufung auf die AK

bereits vor Konstantin, und zwar bei dem Ruf nach Reformen. Zu jeder
Zeit, so fand man, ist es eine Versuchung, auf Probleme aus dem subjektiven

Glauben heraus Antworten zu finden und danach erst nach Belegen

aus Schrift und Tradition zu suchen. So wird auch die AK eher eine
Quelle der Inspiration als eine Norm darstellen. Vorbildlich wird in ihr
das Ringen nach Wahrheit empfunden.

Können, so fragten andere, wir heutigen Christen - zumal in unserer
altkatholischen Situation - nicht Strukturen der AK, wie die Hauskirche,

als unser Modell erkennen? So würden wir endlich Abschied davon
nehmen können. Praktiken der grossen Kirchen auf unsere Verhältnisse
zu übertragen.

Ein Leben aus Beziehungen, wie sie der AK eigneten, könnte unsern
geschwisterlichen Umgang lebendig erhalten. Das gilt für unsere
Gemeinden wie für die Kirchen der Unechter Union.

Sodann wurden Momente zusammengestellt, die als Ideale altkatholischer

Spiritualität von der AK her begründet seien: Ehrlichkeit im Glauben,

Gastfreundschaft, Entscheidungskirche, ausgesprochene «Wir-Ge-
fühle» als Gemeinschaft. Als Defizite wurden eine mangelnde Sensibilität

für die Abgabe eines konkreten Zeugnisses, eine Überbewertung
der Gottesdienste in Verbindung mit einer Vernachlässigung wichtiger
Gemeindeaufgaben empfunden.

10



Stellt sich die Berufung auf die AK wirklich als eine Hilfe dar oder ist
sie eher ein Hindernis im Blick auf die Kirche von morgen? Ehrlicherweise

müssen wir ja sagen, dass in unserer Gemeindepraxis die AK nur
spurenhaft eine Rolle spielt. So sei die AK im gesamten Rahmen der
Heilsgeschichte zu sehen, deren Wurzeln in der Geschichte Gottes mit
dem Volk Israel liegen. Dort beginnt die Offenbarung Gottes an die
Menschen.

Als Vorbild wird die AK in ihrer Verbindung von Pastoral und Glaube

empfunden. In ihr haben die Erfahrungen glaubender Menschen
ihren Niederschlag, besonders auch diejenigen grosser Frauengestalten.
Manche entdecken Anregungen für ihr Priesterbild in der pastoralen
und liturgischen Praxis.

In einer Gruppe findet sich ein ganzer Fragenkatalog, den es

vorzustellen lohnt, weil er bündelt, was immer wieder zur Frage wurde,

- Sind wir uns überhaupt der Vielfalt der AK bewusst?

- Müssen wir nach Beispielen suchen?

- Wenn ja. sind die Wege zu den Normen inspiriert oder

- von welchem Geist werden sie geleitet?

- Was ist an den Aussagen der AK (Konzilien) geistgewirkt, was nicht?

- Wo hat die Mystik ihren Platz?

- Haben wir altkatholische Philosophien?

- Müssen wir den Kirchenvätern blind folgen?

- Wo ist der Punkt der konkreten Botschaft für uns?

In jener Gruppe ist man besonders kritisch gegenüber Aussagen der

Bibel, wie jene johanneische vom «Leben in Fülle», die zu Worthülsen
verkommen können, wenn sie nicht durch Lebensvollzüge gedeckt sind.

Als unverzichtbares Band in der Gemeinschaft aller Lebenden, die auf
dieses Leben in Fülle vertrauen, wird die eucharistische Weggemeinschaft

gesehen. Was würde geschehen, wenn einmal IBK-Bischöfe
(gemeint sind wohl die der PNCC) sich dieser Weggemeinschaft entziehen,
weil in einigen Kirchen der Utrechter Union nach 1997 die Frauenordi-
nation Realität wird?

Einig ist man sich darin, dass der Respekt für Lebensprozes.se der
Ortskirchen die Verschiedenartigkeit zulässt, dass diese Verschiedenartigkeit

nicht zu fürchten, sondern zu erwarten ist.

Dennoch bleibt die entscheidende Frage, wie bei solcher Verschiedenheit

Konsensfindung möglich wird. Sollte ein Diskurs so lange stattfinden.

bis Einstimmigkeit hergestellt wäre? Das sei jedoch auch in der AK
kaum geschehen. Zumeist seien Gruppen ausgezogen oder ausgegrenzt
worden. Nach dem Vorbild der AK sollte eine Diskussion um Probleme

11



so lange wie möglich stattfinden. Dabei darf es aber keine Verzögerungstaktiken

geben, die notwendiges Handeln blockieren. «Es sei nicht zulässig,

so lange zu kochen, während andere verhungern. Männer kochen,
während Frauen verhungern.»

Die Gruppe macht einen interessanten Vorschlag: Wenn bei der
Konsenssuche die eine Gesprächsebene ausgereizt sei, sei eine neue
anzustreben, denn es gäbe ja auch bei Beziehungen verschiedene Ebenen.
Sie schlägt vor, bei der Konsensbildung über die Frauenordination den

juridischen (und wohl auch theologischen - Anmerkung des Berichterstatters)

Weg zu verlassen, der ausgereizt sei, und die neue Ebene des

pilgernden Gottesweges zu beschreiten. Dort können neue Visionen
angestrebt werden, Kreativität wird gesucht und gebraucht, neue
Gemeinsamkeiten können und werden sich auftun.

Gibt es also eine altkatholische Vision von Kirche-Sein? Wenn ja,
dann wohl die, nach dem Modell der AK in guten Kommunikationsprozessen

eine starke integrative Kraft einzusetzen, um möglichst viele
zusammenzuhalten. Das verlangt einen Umgang der Gleichwertigkeit und

Gleichberechtigung.

Die Workshops

Eine interessante Neuerscheinung im Bild der Theologenkonferenzen
stellen die Workshops dar, in denen sich Teilnehmer in ihren Forschungsgebieten

oder besonderen Arbeitsfeldern vorstellen.
Leider konnte Hubert Huppertz/Münster seine intensiven Nachfor-

schungs- und Entdeckungsergebnisse nach unbekannten Döllingerbrie-
fen nicht selbst vorstellen. Seine Vorarbeiten sollen in zwei Biographien
Döllingers münden. Die eine wird einen mehr volkstümlichen Charakter

haben, während die andere wissenschaftlich aufbereitet sein wird.
Dr. Günter Esser/Mannheim stellte liberale Positionen im Katholizismus

Badens und in der altkatholischen Bewegung vor, wobei er die
Protokolle der II. Badischen Kammer von 1819-1874 auswertet.

In Baden als dem liberalen Musterland gab es in der Tradition Wessen-

bergs eine deutliche Strömung innerhalb der katholischen Kirche, die
sich den liberalen Entwicklungen im gesellschaftlichen Gegenüber
aufgeschlossen zeigte und die Kernforderungen nach Reformen in Staat
und Gesellschaft (und deshalb auch in der Kirche) nach Gewissens- und
Religionsfreiheit, nach einem Rechts- und Verfassungsstaat mittrug.

So wundert es nicht, dass von den Männern, die als Katholiken inner-

12



halb der liberalen Partei für diese Ziele kämpften, auch spätere altkatholische

Reformpositionen noch vor dem 1. Vatikanischen Konzil innerhalb

ihrer Kirche angestrebt wurden. Bereits vor 1870 gab es Altkatholikenvereine

gegen neue römische und jesuitische Bestrebungen. Leider
reichte die kirchliche Kraft dieser Männer nicht aus, eine wesentliche
religiöse Bewegung in den Reihen des badischen Katholizismus darzustellen.

Darin zeigen sich schon Vorzeichen, dass das ja auch unseren
altkatholischen Müttern und Vätern nach 1870 nicht gelang. Immerhin
bekannten sich 1873 18 der 50 Abgeordneten der national-liberalen Fraktion

des Landtags zur altkatholischen Kirche. Das war die Majorität
ihrer katholischen Mitglieder.

Die Ergebnisse dieser Arbeit werden in eine wissenschaftliche Dissertation

Eingang finden.
Matthias Ring/Regensburg arbeitet im Rahmen einer wissenschaftlichen

Reihe «Kirchen im Dritten Reich» an der Aufarbeitung der
Infiltration nationalsozialistischen Gedankengutes innerhalb der deutschen

altkatholischen Kirche. Hier spielt naturgemäss die Bedeutung und der
Einfluss der nationalkirchlichen Bewegung unter dem damaligen Pfarrer

Heinrich Hütwohl/Essen eine gewichtige Rolle. In einer wohltuend
ausgleichenden und einfühlenden Weise geht Ring den einzelnen Stationen

des Weges unserer Kirche im Dritten Reich nach. Es ist gut, dass ein
Vertreter der jüngeren Generation fern von Aufgeregtheit und Vorurteilen

sich diesen Fragen stellt. Wenngleich einzelne Personen vom Geist

jener Zeit - bisweilen auch recht stark - infiziert waren, so ist die Kirche
nicht mehr und nicht weniger zeitbedingt betroffen als die Grosskirchen
auch. Sie war mit Sicherheit keine Märtyrerkirche, aber ebensowenig
ein Sammelbecken aller katholischen Nationalsozialisten. Der Staat verlor

recht bald sein Interesse an ihr und behandelte sie so restriktiv wie
alle anderen Kirchen.

Bei einem immer noch - wenn auch generationsbedingt - als brisant

empfundenen Thema gab es in Einzelfragen recht kontroverse
Diskussionsbeiträge. In den fundiert belegten Antworten des Referenten findet

der Berichterstatter eher einen hohen Grad von Sensibilität für Menschen

in ihrem damaligen gesellschaftlichen Umfeld als eine «Mohrenwäsche».

In ein gänzlich anderes Umfeld moderner Lebensbezüge führte uns
der einzige Teilnehmer aus den USA, Björn Markussen/San Diego. Als
Pfarrer der PNCC erlebte er wie viele Grossstadtpfarrer in den USA,
dass ihre Kirchengebäude zwar in den Innenstädten liegen, diese jedoch
immer mehr von ihren Gläubigen verlassen werden, weil sie von Zuwan-

13



derern anderer Hautfarbe, Rasse und Religion bevölkert werden (in
San Diego stehen 48% englischsprechende Bewohner 52% Latinos
gegenüber).

Aus dieser Notlage machte Pfr. Markussen eine Tugend. Er suchte die

Menschen auf, die um seine Kirche herum wohnten. So lernte er sie kennen

und sie ihn. Ein Vertrauensverhältnis entstand. Er lud zu
Gottesdiensten und Gemeindeveranstaltungen ein, die er selbstverständlich in

spanischer Sprache hielt. Einen «Schmelztiegel Amerika» gibt es heute
nicht mehr. Die Unterschiede der Kulturen werden vielmehr gesehen
und gepflegt. Darum werden diese Zuwanderer aus Mexiko in ihren
römisch-katholischen Gemeinden auch nicht gut behandelt und bleiben
Fremde.

Das pastorale Konzept dieses sympathischen Preisters lautet: «Was

hätten Sie gern, was ich tun sollte?» Auf seine Frage antworten jene
Menschen zumeist: «Wir wollen uns in der Kirche zu Hause fühlen. Wir
wollen eine Kirche, in der wir uns nicht schlecht fühlen, wenn wir dort
gewesen sind.»

Ist das ein zu simples pastorales Konzept, echt amerikanisch und darum

oberflächlich? Fehlt da der theologische Tiefgang, der einer
Theologenkonferenz doch entsprechen sollte? Ich glaube das nicht. Die Befindlichkeit

des Menschen ist schliesslich das Geheimnis der Inkarnation, in
der Gott sich in die Welt der Menschen mit ihren Nöten und Problemen
hineinstellt. Nur fragen wir in unserer kirchlichen Praxis oft zu wenig
nach dem, was die Menschen wirklich bewegt. Deshalb erhalten wir von
ihnen auch keine wichtigen Antworten. Oder ist nicht die Abstinenz
vom kirchlichen Leben eine Antwort auf unsere nichtgestellten Fragen?
Übrigens betreibt auch Pfr. Markussen Theologie mit diesen Menschen.
Bevor er sie zu seinen Gottesdiensten einlädt, bespricht er in Gemeindeabenden

mit ihnen den Inhalt des Glaubens und der Gottesdienste.
Was lässt sich am Schluss über den Geist dieser Konferenz sagen? Wie

ich meine, wurden auf ihr bereits Weichen gestellt, auf denen die Züge
der Utrechter Union in eine bessere Zukunft zu fahren vermögen. Kann
man nicht annehmen, dass darum auch die spateren Beschlüsse der
Vollversammlung der IBK in ihrem versöhnenden Geist von den Quellen
dieser Konferenz mitgespeist wurden?

Gewiss, der «Steinbruch Alte Kirche» bietet auch nach dieser Konferenz

noch viel Material für einen weiteren Ausbau unserer besonderen
modellhaften Ekklesiologie im Gefüge der einen Kirche Christi.

Auch bleiben Fragen offen. Besonders bleibt die Frage nach der Kon-
sensfindung und Konsensbildung immer noch nicht aufgearbeitet. Hier-

14



in dürften nach altkatholischen Voraussetzungen kirchenpolitisches Kalkül

und reines Taktieren nicht massgeblich sein. Da die Modalitäten von
Synodalität und Entscheidungsinstanzen in den Kirchen der Utrechter
Union nicht einhellig sind - weder in der Theorie noch in der Praxis -
scheint der Vorschlag einer Gruppe nach einer neuen Beziehungsebene
nachdenkenswert. Möglicherweise findet die kommende 33. Internationale

Theologenkonferenz, die vom 26.-31. August in Österreich stattfinden

wird, hierbei gute und weiterführende Ergebnisse. Sie wird jedenfalls

die Thematik von Friedewald fortführen.
Unsere Konferenz hatte als wesentliches Ergebnis eine Resolution,

die dem Bericht angefügt ist.

Freiburg/Br. Edgar Nickel

Die Internationale Altkatholische Theologenkonferenz kam vom 4. bis
9. September 1995 in der Evangelischen Sozialakademie Friedewald,
Deutschland, zusammen, um die Frage der Berufung auf die Alte Kirche
als Hilfe auf dem Weg in die Zukunft zu behandeln. Dies geschah in Referaten

und Gruppengesprächen.
In ihrer letzten Sitzung hat die Konferenz einstimmig folgende Resolution

verabschiedet:

Die Internationale Altkatholische Theologenkonferenz ist zu der
Feststellung gekommen, dass die Berufung auf die Alte Kirche sich nicht
allein auf Glaubensinhalte bezieht, sondern auch aufdie Art und Weise, wie

man in Fragen des kirchlichen Lebens zu einer Übereinstimmung
kommt. Dieser Prozess zur Bewahrung kirchlicher Gemeinschaft war
gekennzeichnet von synodalen und konziliaren Beratungen. Er war in der

Alten Kirche eingebettet in Einheit und Vielfalt. Diese beiden Prinzipien
der «Synodalität» und der «Einheit in der Vielfalt» stützen und ergänzen
sich gegenseitig.

In der heutigen Situation, in der es Spannungen in der Utrechter Union
gibt, erwarten wir, dass die altkatholischen Kirchen ihrem Selbstanspruch
gerecht werden und sich in Konflikten an diesen beiden Strukturprinzipien

orientieren und sie so mit Leben erfüllen.

Auf diese Weise können die altkatholischen Kirchen auch in der
Ökumene ihre Berufung erfüllen.

Könnte die jetzige Situation nicht auch als Kairos begriffen werden?

15


	Die Berufung auf die alte Kirche als Hilfe auf dem Weg in die Zukunft

