
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 85 (1995)

Heft: 2

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Stricker, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die orthodoxen Kirchen

CVIII*

Die Rolle der Kirchen im post-jugoslawischen Krieg

Einführung

Wie bereits in IKZ 84/1994, S. 130, angekündigt, soll in dieser Folge der

Berichterstattung über die orthodoxen Kirchen die wahrhaft tragische
Lage im ehemaligen Jugoslawien und die Rolle der Kirchen, welche diese

in der «post-jugoslawischen Tragödie» spielen, im Mittelpunkt
stehen. Die Schwierigkeit dabei ergibt sich nicht allein aus der Unübersichtlichkeit

und aus der raschen Folge der faktischen Ereignisse, sondern
eine besondere Schwierigkeit ergibt sich auch aus der Quellenlage. Die
weitgehend unerfreuliche Rolle, die Serbien und die Serben in dieser

Tragödie spielen, verleitet leicht dazu, die Serbisch-Orthodoxe Kirche
ungeprüft in ein allfälliges Verdikt einzubeziehen. Das trifft sicherlich

weitgehend zu. Jedoch sollte man sich vor pauschalen Urteilen hüten
und einen Vorwurf, so man denn einen solchen erhebt, recht prüfen -
denn Pauschalurteile dienen sachlicher Analyse, die ja der Suche nach

neuen Konzeptionen und Perspektiven sowie der Suche nach Auswegen

zugrunde liegen muss, keineswegs.
Der mitteleuropäische Blick nimmt die Geschehnisse auf dem Balkan

gewissermassen durch einen kroatischen Filter bzw. durch einen katholischen

Vorhang wahr - so lautet der serbische Vorwurf. Diese Feststellung

ist zweifellos richtig. Damit ist aber nicht von vornherein falsch,

was das Auge durch diesen Vorhang erkennt. Gerade das aber möchte
die serbische Seite mit dem Vorwurf der westlichen, «kroatisch gefärbten

Optik» suggerieren. Als Berichterstatter muss man sich allerdings
der sich in diesem serbischen Votum zeigenden Problematik bewusst

sein; dennoch wird man nicht verhindern können, dass hin und wieder

* Bei dieser Darstellung konnte ich mich, ausser auf kroatische und serbische
Quellen, insbesondere auf die Balkan-Berichterstattung in der Zeitschrift Glaube

in der 2. Welt/G2W durch meine verehrte Kollegin, Frau Dr. Anne Herbst-Olt-
manns, stützen, der ich hiermit, auch für manchen wichtigen Hinweis, meinen
Dank abstatte.

Alle Daten werden im gregorianischen Stil gegeben. Ist dem Datum keine
Jahreszahl beigefügt, so ist stets das Jahr 1994 gemeint. - Zu den hier benutzten
Abkürzungen vgl. IKZ 1993, S.65.

73



Verzerrungen auftreten. Der Berichterstatter bittet dafür schon jetzt
um Verständnis und Nachsicht.

Es ist hier nicht möglich, die Ereignisse auf dem Balkan während der

vergangenen fünf bis sechs Jahre chronologisch nachzuzeichnen, nicht
einmal «nur» auf dem kirchlichen Sektor. Es kann an dieser Stelle nur
eine schwerpunktmässige Darstellung des Geschehens auf dem kirchlichen

Sektor während der letzten Jahre geboten werden - eine Darstellung,

welche die Positionen der serbischen und der katholischen Seite
ein wenig ausleuchtet und - hoffentlich - charakterisiert. Auf die
gewohnte chronikartige Schilderung muss daher für diesmal verzichtet
werden. Da es sich über weite Strecken um ein Gegeneinander
(gelegentlich auch um Versuche des Miteinanders) der beiden wichtigsten
Kirchen in dem umkämpften Raum handelt, konnte dieses Mal auch

nicht die bewährte konfessionell getrennte Darstellung beibehalten werden.

Schliesslich können wir hier nicht den äusseren Ablauf der Ereignisse

- in ihrer Logik bzw. Unlogik - nachzeichnen. Das muss die säkulare
Presse leisten, die im Ernstfall zu befragen wäre.

Die römisch-katholische Kirche hat im Balkan-Konflikt hinsichtlich
der Parteinahme für eine bestimmte politische bzw. Staatsführung eine

relativ zurückhaltende Rolle eingenommen. Auf keinen Fall kann man
von einer Identifizierung der kroatischen Bischöfe mit der nicht
unproblematischen Gestalt des kroatischen Präsidenten, Franjo Tudjman,
sprechen, eher von einem latenten Spannungszustand, der gelegentlich
offen zutage tritt.

In Bosnien-Herzegowina versucht der katholische Episkopat trotz
der Zersplitterung der ehemaligen Republik, noch die Fiktion eines

zusammengehörigen staatlichen Gebildes zu wahren. Rom hat dem durch
die Zustimmung zur Gründung einer separaten Bischofskonferenz für
Bosnien-Herzegowina Rechnung getragen. Inwieweit die römisch-katholische

Kirche mit Blick auf nationalistische Zu- und Überspitzungen
mässigend und dämpfend auf die katholische Bevölkerung einwirkt,
kann gesamthaft und gültig jetzt nicht beantwortet werden. Aber man
gewinnt den Eindruck, dass die katholische Geistlichkeit - Bischöfe und
Priester - vieles in dieser Richtung tun und auch immer wieder das

Gespräch mit dem serbisch-orthodoxen Gegenüber suchen, vor allem auf
der bischöflichen, aber auch auf der priesterlichen Ebene.

Die römisch-katholische Kirche reagiert in dieser Situation äusserst

vorsichtig: Im faschistisch geprägten kroatischen Ustascha-Staat von
Italiens und Deutschlands Gnaden («Unabhängiger Staat Kroatien»,
1941-1945) kam es zu einem Genozid an den in diesem Staat lebenden

74



Serben. Dabei sind die Angaben über die Zahl der Opfer widersprüchlich

- nach kroatischen Angaben seien 70000, nach serbischen Angaben
jedoch 750000 oder sogar 1 Million Serben ermordet worden (die wahre
Zahl dürfte sich um 300000 bewegen). Besonders das Konzentrationsund

Todeslager bei Jasenovac an der Sawe hat traurige Berühmtheit
erlangt.

Gegen den katholischen Erzbischof von Zagreb, Alojzije Stepinac
(1898-1960), wird von serbischer Seite nach wie vor der Vorwurf erhoben,

er habe mit dem Ustascha-Regime kollaboriert und sei am Genozid

an den Serben mitschuldig. Auch wird er serbischerseits beschuldigt,
Mitverantwortung zu tragen an angeblich massenweisen katholischen
Zwangstaufen, die an Serben im Ustascha-Staat vollzogen worden seien.

Dabei ist heute historisch gesicherte Tatsache, dass Stepinac gegen
den Vernichtungsfeldzug der Ustaschi immer wieder protestierte (30
Dokumente belegen dies). Es gelang Stepinac seinerzeit, mehrere
tausend Serben, Juden und Zigeuner zu retten. Unterlagen bezeugen, dass

es bei der Gestapo Pläne gab, Stepinac zu liquidieren1.
1946 wurde seitens des Tito-Regimes gegen Erzbischof Stepinac

wegen angeblicher Kollaboration mit dem Ustascha-Regime und wegen
angeblicher Zusammenarbeit mit den Deutschen Anklage erhoben.
Die wahren Gründe kamen natürlich nicht zur Sprache: Erstens - wie

zur Vernichtung von Serben durch Kroaten unter den Ustaschi hatte
der Erzbischof auch nicht zu den serbischen Vernichtungsfeldzügen
gegen die Kroaten geschwiegen, die nach dem Zusammenbruch des Usta-
scha-Regimes sofort einsetzten und die Tito nicht unterbinden konnte

(oder wollte?). Die Zahl der damals von serbischen Tschetniks ermordeten

Kroaten wird heute mit etwa 20000 beziffert; allerdings werden
bis jetzt immer noch Massengräber mit ermordeten Kroaten
aufgefunden2.

1 Kathpress 14. Mai 1993, 7 f.
2 Zur Aufstachelung des gegenseitigen Hasses trug auch bei, dass Tito gleich

nach Kriegsende durch seine Partisanen fast die gesamte Ustascha-Armee -
150000 Kroaten - ermorden liess; anschliessend gab er die Ermordung von ebenfalls

etwa 150000 serbischen Tschetniks national-monarchistische,
antikommunistische Partisanen) in Auftrag. Natürlich blieben die Hintergründe dieses

ungeheuerlichen Geschehens praktisch unbekannt - nur die Tatsache dieser
Massenmorde lebte als düsterer Mythos fort, und zwar bei den Serben als Mythos nur
der serbischen, bei den Kroaten als Mythos nur der kroatischen Opfer. Vgl:
Anne Herbst-Oltmanns: Tod und Verklärung. Die orthodoxe und die katholische
Kirche im südslawischen Konflikt, G2W 4/1993,14-18.

75



Zweitens: Stepinac war während der Untersuchungshaft unterbreitet

worden, das Verfahren gegen ihn werde sofort ausgesetzt, wenn er
die römisch-katholische Kirche in Jugoslawien von Rom löse und eine

«autokephale», also von Rom völlig unabhängige «Römisch-Katholi-
sche Kirche in Jugoslawien» - bilde, die dann von Tito nach Belieben
hätte manipuliert werden können. Als der Erzbischof dies ablehnte,
wurde er noch im Jahre 1946 zu 16 Jahren Zwangsarbeit verurteilt.
Nach fünf Jahren wurde er aus dem Gefängnis entlassen und unter
Hausarrest gestellt, wo er bis zu seinem Tod 1960 verbleiben müsste.
In diese Zeit fiel seine Erhebung zum Kardinal, mit der Papst Pius

XII. den Bekennerbischof ehrte (1953). - Der Prozess zur Seligsprechung

von Kardinal Stepinac wurde 1981 eingeleitet; 1993 wurden die

Unterlagen vom kroatischen Primas, Kardinal Franjo Kuharic, in
Rom übergeben.

Bis heute macht die Serbische Kirche den katholischen Bischöfen
auch den Vorwurf, die Mitschuld der katholischen Kirche an diesem

grauenhaften Geschehen zu vertuschen, zu minimalisieren. Dazu muss
aber bemerkt werden, dass von katholischer Seite ihr Versagen von
damals immer wieder beklagt wird: «Diese katholischen Christen haben
Mit-Christen getötet, weil diese keine Kroaten und keine Katholiken
waren. Mit Schmerz gestehen wir diesen Irrtum ein, und wir bitten
unsere Brüder im orthodoxen Glauben um Vergebung ...» - Bischof Pich-
ler 1963; «Wir bedauern und verurteilen alle Verbrechen, welche Söhne
des kroatischen Volkes an den Serben und an anderen Völkern begingen

...» - Kardinal Franjo Kuharic 1990. Katholische Versuche, mit der
Serbisch-Orthodoxen Kirche ins Gespräch zu kommen, wies diese
zurück. Jedenfalls operiert die römisch-katholische Kirche im Gedenken
des Genozids an den Serben 1941-1944 auf dem heutigen Balkan-Glacis
äusserst vorsichtig.

Die serbische Seite ist durch die Ereignisse im kroatischen Ustascha-
Staat traumatisiert. Uralte serbische Ressentiments gegen die katholischen

Kroaten wurden durch die Vernichtung von Serben im Ustascha-
Staat auf grausamste Weise bestätigt: Klage und Anklage, ohnmächtiger

Zorn und Rachegefühle an die kroatische Adresse sind gleichsam zu
einem Grundbestand serbischen Volksempfindens geworden - serbische

Grausamkeiten an Kroaten von heute werden mit Hinweis auf die
Morde an Serben von gestern gerechtfertigt.

Das heutige Geschehen auf dem Balkan stellt eine Fortsetzung des

Ringens zwischen Muslimen und Serben dar, das seit der Eroberung des

Serbischen Reiches durch die Türken 1389 gewissermassen wie ein roter

76



Faden die serbische Geschichte durchzieht, ja zum Hauptzweck serbischer

Existenz geworden ist.

Die für uns als Christen noch viel tragischere Auseinandersetzung
heute findet jedoch zwischen orthodoxen Serben und katholischen
Kroaten statt. Auch diese Auseinandersetzung führt alte historische
Linien fort - den Kampf zwischen Ost und West, zwischen Konstantinopel
und Rom, dessen Frontlinie zwischen Serben und Kroaten verlief. Und
heute werden im ehemaligen Jugoslawien jene byzantinisch-römischen
Rivalitäten ausgetragen, die während der Herrschaft von Ordnungsmächten

in der Region - des Osmanischen Reiches, dann Österreich-

Ungarns, nach 1945 Tito-Jugoslawiens - nicht hatten zum Austrag kommen

können. Und sofort nimmt dieses blutige Ringen zwischen Serben
und Kroaten auch den Charakter einer Fortsetzung der kroatisch-serbischen

Auseinandersetzungen im Zweiten Weltkrieg an. Serbische

Rechnungen, die seit 1945 offen sind, sollen endlich beglichen werden. Jetzt
haben die Serben freie Hand und nutzen ihre Lage.

Serbisches nationales Bewusstsein, jedenfalls im kirchlichen
Rahmen, wird zudem mehr und mehr durch einen Mythos geprägt, den
insbesondere der jetzige Bischof von Zahum-Herzegowina in Mostar,
Atanasije (Jevtic, geb. 1938), fördert: Es handelt sich um den Mythos, das

serbische Volk sei ein, wenn nicht gar das «verkirchlichte Gottesvolk».
Angesichts des «millionenfachen Martyriums der Serben für den
orthodoxen Glauben», das bei der Vernichtung der serbischen Heere durch
die Osmanen (1389 auf dem Amselfeld/«Kosovo polje») begann, das

sich unter dem «türkischen Joch» fortsetzte und dann in den kroatischen

Ustascha-Konzentrationslagern einen vorläufigen Höhepunkt gefunden

hatte - angesichts eines solchen Martyriums seien die Serben als

«auserwähltes Volk Gottes» an die Stelle Israels getreten. Serbien habe

als Bastion des wahren Christentums den christlichen Glauben gegen
die katholische Kirche und protestantische Häretiker sowie gegen
Unmoral und Verderbnis aus dem Westen zu verteidigen.

Schliesslich spielt für die serbische «Volkspsyche» (es sei dieser
Ausdruck trotz seiner Fragwürdigkeit hier einmal gestattet) noch ein Faktor
eine wichtige Rolle, der sich indirekt aus dem Obigen ergibt: Als Serbe

fühlt man sich nicht nur an der Frontlinie gegen den kirchlich und moralisch

degenerierten, aber wirtschaftlich und militärisch hoch überlegenen

Westen, sondern man fühlt sich auch an der Frontlinie gegen den
Islam - gegen jene religiöse und politische Macht, welche die Entfaltung
des Serbentums fast ein halbes Jahrtausend verhindert hat; gegen jene
politische und religiöse Macht, welche in fünf Jahrhunderten die Blüte

77



der serbischen Jugend in die Leibgarde der türkischen Sultane («Janit-
scharen») gezwungen - und natürlich islamisiert - hat; gegen jene politische

und religiöse Macht auch, die einen grossen Teil des Serbentums
(angeblich! In Wirklichkeit waren diese Vorgänge komplizierter) zum
Islam hinübergezogen hat: die jetzt muslimischen Bosniaken. Das Serben-
tum fühlt sich - so jedenfalls die Ideologie - von einem Zweifrontenkrieg

bedroht, der nichts weniger als die endgültige Vernichtung des
Serbentums zum Ziele habe.

Mit der Verbreitung dieses nationalen Mythos hat sich Bischof Atanasije

(Jevtic), der mittlerweile einen beträchtlichen Anhang in der
Serbisch-Orthodoxen Kirche gefunden hat, in die Tradition extrem nationalistisch

ausgerichteter Theologen wie Bischof Nikolaj (Velimirovic,
1880-1956) und Justin Popovic (1894-1979) gestellt. In Serbien verbreitet

sich ein ausgesprochener Kult um Bischof Nikolaj (Velimirovic), der
übrigens an der Christkatholischen theologischen Fakultät in Bern zum
Dr.theol. (1908) und an der philosophischen Fakultät der Universität
Bern zum Dr.phil. (1909) promoviert wurde. Zusätzliche Nahrung findet

der Kult um Bischof Nikolaj (Velimirovic), weil dieser während des

Krieges gegen das Zusammengehen der Serben mit Hitler-Deutschland
eingetreten und deshalb von den Deutschen gefangengesetzt und
schliesslich ins Konzentrationslager Dachau (bei München) verbracht
worden war. Dort erlebte er das Kriegsende. Den Velimirovic-Kult (seine

Heiligsprechung wurde schon angeregt) beflügelt auch der Umstand,
dass seine Theologie bzw. Geschichtsphilosophie im kommunistischen
Jugoslawien faktisch indiziert war.

Ausgerechnet das damalige Oberhaupt der Muslime in Bosnien-Herzegowina,

Reis-ul-ulema Jakub Selimoski, nannte 1992 das Grundübel
beim Namen, das die vielleicht wichtigste Ursache der balkanischen
Katastrophe darstellt: die verheerende Rolle nationaler Mythen, welche
zur Selbslherrlichkeit und schliesslich zur Missachtung des Mitmenschen

auf der «gegnerischen» Seite führen. Diese Mythen liefern die
Begründung dafür, dass jenen auf der «gegnerischen» Seite das Existenzrecht

in ihrer Heimat bestritten wird und dass jegliche Misshandlung an
den «Gegnern» gerechtfertigt ist.

Vor diesem Hintergrund ist die Frage, in welcher Weise die serbische
Geistlichkeit auf das Kirchenvolk einwirkt, eher skeptisch zu beantworten.

Zwar treffen einige serbische Bischöfe, gewissermassen auf höchster

Ebene, vor allem wohl aus politisch-strategischen Gründen, mit
katholischen Bischofskollegen zusammen (seit den «Kirchengipfeln» in
Genf ab 1991, ab 1. August 1991 auch in Jugoslawien), aber auf die kirch-

78



liehe Basis haben diese Gespräche auf höchster Ebene keinen spürbaren

Einfluss - sie dürften dort nicht einmal bekannt werden. Die
Beobachtung der Vorgänge über Jahre hinweg führt zu dem Eindruck, die
serbische Priesterschaft trage kaum zur Dämpfung der Kriegsstimmung unter

der Bevölkerung bei. Es erscheint sogar wahrscheinlicher, dass die
serbische Priesterschaft das nationale Feuer in der Bevölkerung eher
geschürt habe.

Je mehr das sozialistische Jugoslawien in der von Tito geschaffenen
Gestalt dem Ende entgegentaumelte, desto stärker geriet die Serbisch-

Orthodoxe Kirche (seit Mitte der achtziger Jahre) in ein politisch-nationales

Fahrwasser, das sogar gelegentlich ein Zusammengehen mit der
alten sozialistischen Führung zu Belgrad ermöglichte (z.B. anlässlich der
Kosovo-Feiern 1989). Vielleicht war es - im Zusammenhang mit der
katastrophalen Entwicklung im ehemaligen Jugoslawien nach 1990 - die
Serbische Kirche, welche zuerst von einem drohenden «Genozid» an

den Serben sprach: «Zum zweiten Mal in diesem Jahrhundert ist das

serbische Volk von einem Genozid bedroht sowie von der Vertreibung aus

Territorien, auf denen es seit Jahrhunderten lebt» - so Patriarch Pavle

(Stojkovic, geb. 1914) in einem Schreiben an Lord Carrington, 1990.

Und bereits 1991 forderte Bischof Atanasije (Jevtic) den Rücktritt des

serbischen Präsidenten, Slobodan Milosevic, weil dieser in seinen
Operationen von den bisher gültigen Grenzen der Ära Tito ausging - diese

Grenzen seien «Wunden, die den Serben am lebendigen Leib geschlagen

wurden», deshalb sei Milosevic zum «Verräter am serbischen Volk
geworden» - er ging den kirchlichen Extremisten nicht weit genug.

Patriarch Pavle, ein 81jähriger Asket, ein Beter und von seinem Wesen

her eher ein Friedenstifter, hat offenbar nicht das Durchsetzungsvermögen,

sich gegen die «Falken» im Episkopat - vor allem gegen die

Diaspora-Bischöfe ausserhalb des «Belgrader» Serbiens - durchzusetzen.
Es gibt durchaus unterschiedliche Gruppierungen im serbischen Episkopat

mit verschiedenen, möglicherweise gegensätzlichen Standpunkten.
Aber den Ton geben bisher die Bischöfe mit den extremsten Positionen

an. Wenn Patriarch Pavle im Frühjahr 1995 davon sprach, dass man in
der jetzigen Situation im Episkopat keine Grundsatzdiskussion in der
nationalen Frage führen könne, weil es sonst zum Schisma komme,
dann lässt dies die starke Fraktionierung ahnen. Allerdings wird man
sich kaum vorstellen dürfen, dass der Gruppe mit extremen nationalen

Vorstellungen eine Gruppe mit gleichsam westlichen, ökumenisch

geprägten Grundsätzen gegenüberstünde - vielmehr dürfte es sich bei den

unterschiedlichen Standpunkten im wesentlichen wohl eher um einer-

79



seits gemässigt-nationale Positionen, wie sie etwa der frühere serbische

Diasporabischof für Mitteleuropa, Lavrentije (Trifunovic), vertritt,
und andererseits um extrem-nationale Standpunkte der Atanasije-
(Jevtic)-Fraktion handeln. Damit ist möglicherweise auch eine räumliche

Differenzierung bezeichnet: die Bischöfe im Belgrader Kern-Serbien

einerseits und die serbischen Bischöfe in Bosnien-Herzegowina, in
der Krajina, in der Vojvodina und in Montenegro andererseits.

Die folgende Berichterstattung, die - wie erwähnt - keine systematische

sein kann, sondern nur paradigmatisch bestimmte Situationen
herauszugreifen in der Lage ist, bedurfte dieser Vorausbemerkungen, ohne
welche die folgende Darstellung, worin dem ausführlichen Zitat erheblicher

Raum eingeräumt wird, hie und da missverständlich sein könnte.

Bischofssynode

Die jährliche Bischofssynode der Serbisch-Orthodoxen Kirche 1994

fand vom 22. Mai bis 1. Juni in Belgrad statt. Die serbischen Bischöfe
bezeichneten die internationalen Sanktionen gegen Serbien als «ungerecht»

und verurteilten sie; das serbische Volk wurde dazu aufgerufen,
trotz der internationalen «Verteufelung» eine «würdige Haltung zu
bewahren». Das Ausland wurde aufgefordert, sich für die bürgerlichen
und religiösen Rechte der Serben in Kroatien und in Mazedonien
einzusetzen.

Die Mazedonisch-Orthodoxe Kirche, die sich 1967 eigenmächtig von
der serbischen «Mutterkirche» gelöst und sich für eigenständig («auto-
kephal») erklärt hatte, wurde erneut aufgefordert, in den Schoss der
serbischen «Mutterkirche» zurückzukehren - ein Ultimatum von drei
Monaten wurde gesetzt3. Mazedonische Bischöfe und Priester, die sich

nicht der Serbischen Kirche unterstellten, würden amtsenthoben und lai-
siert.

Die Frage eines Papstbesuches in Serbien kommentierte ein «Hardliner»

und Exponent des antiökumenischen Flügels in der Serbischen
Kirche, Bischof Artemije (Radosavljevic) von Raska-Prizren/Kosovo: Der
Papst könne ja ruhig nach Serbien kommen, «aber die Serbisch-Ortho-

3 Die serbische Kirchenführung hat dieses Ultimatum später selbst ignoriert,
da sich die Einsicht durchgesetzt hatte, dass eine demonstrative Laisierung der
mazedonischen Geistlichkeit durch die Serbisch-Orthodoxe Kirche für lange
Zeit jegliche Kontaktaufnahme zwischen beiden Kirchen unmöglich machen
würde.

80



doxe Kirche wird damit nichts zu tun haben». Später, am 18. Juli, liess
Patriarch Pavle offiziell erklären, der Besuch des Papstes in Serbien sei

unerwünscht4.

Auf der Bischofssynode wurde Ignatije (Midie, geb. 1954) zum
Bischof geweiht und in die Eparchie Branicevo eingesetzt. Er hat 1987 die
Geistliche Akademie in Belgrad absolviert, in Athen promoviert, seine

Studien dann in Erlangen vervollständigt und war zuletzt Professor an

der theologischen Fakultät in Belgrad (Moraltheologie). - Die Mönchsgelübde

hat er 1991 abgelegt, im gleichen Jahr wurde er zum Mönchsdiakon

und 1993 zum Priestermönch geweiht5.
Neben diversen Umsetzungen von Bischöfen fiel ein Revirement in

der europäischen Diaspora auf: 1990 bereits war aus der Eparchie
«Westeuropa», Sitz: Hildesheim/Deutschland, die praktisch das gesamte
nicht-sozialistische Europa umfasste, eine Eparchie «Britannien und
Skandinavien» (Sitz: Stockholm) herausgelöst worden. 1991 wurde
dann die Eparchie «Westeuropa» abermals aufgeteilt in eine Eparchie
«Mitteleuropa», weiterhin mit Sitz in Hildesheim, und eine Eparchie
«Paris und Westeuropa» mit Sitz in Paris, welche neben Frankreich auch

die serbischen Gemeinden in Spanien, Portugal, in Belgien und in den
Niederlanden umfasst. Als Bischof dieser neuen Eparchie «Westeuropa»

wurde Metropolit Damaskin (Davidovic, geb. 1946) bestimmt. Er
ist in Serbien geboren, seit 1967 Mönch, hat in Serbien (Sremski Karlov-
ci/Karlowatz) das Priesterseminar absolviert (1971); die Priesterweihe
hatte bereits 1970 stattgefunden. An der Geistlichen Akademie in Moskau

hat er promoviert und später an der Universität Thessalonikë seine

theologische Ausbildung vervollkommnet. 1988 schickte ihn seine Kirche

als Priester nach Dortmund, ins deutsche Ruhrgebiet, wo eine
zahlreiche serbische Gastarbeiter-Bevölkerung einen Seelsorger dringend
benötigte. Jedoch hatte sich Priestermönch Damaskin (Davidovic) während

seines Wirkens in Deutschland vom Serbisch-Orthodoxen Patriarchat

abgewandt und sich der vom Patriarchat Belgrad getrennten
Serbisch-Orthodoxen Auslandskirche (Metropolie New Gracanica/USA)
zur Verfügung gestellt.

Diese hat den hochgebildeten Mönchspriester 1990 zum Bischof von
Westeuropa geweiht, in der Hoffnung, damit eine wirksame Konkurrenz

zur Eparchie «Mitteleuropa»/Hildesheim des Serbischen Patriarchats

installieren zu können.

4 G2W Juli-August 12f.
5 Orthodoxia, Regensburg 1995, 156.

81



Als das Serbische Patriarchat Belgrad und seine «abtrünnige»
Emigrationskirche - die Metropolie New Gracanica in den USA mit Sitz in Li-
bertyville/Ill. - wieder in Sakramentsgemeinschaft zueinander traten
(15. Februar 1992), war die Konkurrenzsituation in Europa nicht mehr
gegeben, und die Belgrader Kirchenleitung entsandte Bischof Damaskin

im Oktober 1994 als Vorsteher in die neugegründete Eparchie
Westeuropa (Sitz: Paris). Schliesslich wurde Mitte 1994 auch Italien aus der
Eparchie Mitteleuropa herausgelöst und mit Kroatien und Slowenien
zu einer gesonderten Diözese («Zagreb-Ljubljana-Italien» mit Sitz in

Triest) verbunden. Zum Vorsteher dieser ebenfalls neuen Diözese wurde

Bischof Jovan (Pavlovic, geb. 1936) bestimmt, der seinen Amtssitz
sogleich ins italienische Triest verlegt hat.

Die Eparchie Mitteleuropa, der seit 1991 Bischof Konstantin (Djokic,
geb. 1946) in Hildesheim vorsteht, wird durch diese Massnahmen auf
Deutschland, die Schweiz und Österreich reduziert. Die Beschränkung
seines Amtsbereiches (und damit seiner bischöflichen Autorität) trifft
einen Hierarchen, der sich immer wieder kritisch zur Serbien-Politik seiner

Kirche stellt und der - als einer der ganz wenigen unter den serbischen

Bischöfen - öffentlich erklärt hat, dass Serbien und die Serbische
Kirche erhebliche Mitschuld am Krieg im früheren Jugoslawien tragen
(so z.B. im Rahmen einer Erklärung der Evangelischen Kirche in
Deutschland/EKD 1993)6. Andererseits darf nicht übersehen werden,
dass man in Deutschland mit ca. 500000 Serben rechnet, für die allein
schon die Schaffung einer eigene Eparchie sinnvoll ist.

«Kriegsaufruf» serbischer Bischöfe

Im Juni 1994 hatte die internationale sog. Kontaktgruppe in Genf
(USA, Russland, Frankreich, Grossbritannien, Deutschland) einen neuen

Friedensplan für Bosnien-Herzegowina vorgelegt, dem bestimmte

Teilungsvorschläge zugrunde lagen. Eine eigens aus diesem Anlass am
5. Juli nach Belgrad einberufene Bischofskonferenz, an der auch die
Bischöfe aus Bosnien-Herzegowina teilnahmen, beriet den Friedensplan
und wies ihn in einem vehementen Appell («Aufruf an die serbische
Nation und an die Weltöffentlichkeit«), der in der Öffentlichkeit als

«Kriegsaufruf» interpretiert wurde, energisch zurück: Darin heisst es:

6 G2W Juli-August 13 f.

82



«In voller Verantwortung vor Gott, vor unserem Volk und vor der
Geschichte der Menschheit rufen wir die gesamte serbische Nation auf,
sich zur Verteidigung ihrer jahrhundertealten Rechte und Freiheiten
sowie ihrer vitalen Interessen bereitzumachen, die für ihr... Überleben
sowie für ihr Verbleiben im Lande ihrer Väter und Vorväter unabdingbar
sind.

Bei klarem Bewusstsein und in voller Verantwortung erklären wir,
dass wir eher bereit sind, nicht mehr zu leben, denn zu Verrätern an unserem

Volk zu werden oder unsere Hände von seinem heutigen und
zukünftigen Verhängnis reinzuwaschen ...»

Die konkreten Vorschläge im Genfer Friedensplan wurden als Lösungen

bezeichnet, die den Betroffenen «aufgezwungen» werden sollten -
solche unakzeptable Lösungen seien den Serben bereits früher, und

zwar von den «gottlosen Faschisten und Kommunisten», aufgedrängt
worden. Diese Lösungsvorschläge stifteten nur neues Unrecht. Wenn es

auf Grund dieses Friedensplanes zu einer Ausweitung des Krieges
käme, seien daran allein die Grossmächte schuld. Gegen die Abtretung
«serbischer» Territorien, bei denen es sich um «jahrhundertealte
Heiligtümer» der serbischen Orthodoxie handle, protestierten die serbisch-orthodoxen

Bischöfe energisch: «Wir können neue Aufsplitterungen unseres

Volkes nicht billigen.» Die serbischen Bischöfe befinden sich mit
solchen Erklärungen in vollem Einklang mit der Haltung der bosnischen

Serben, insbesondere mit deren Führer Karadjic, der den Friedensplan
als amerikanisches «Diktat» bezeichnet hatte - kein Gebietsteil, auf
dem Serben leben, dürfte vom Mutterland abgetrennt werden.

Als am 18. Juli die Bischöfe Nikolaj (Mrdja) von Sarajevo und Bischof
Atanasie (Jevtic) von Mostar vor dem Parlament der «Serbischen Republik»

auf bosnischem Boden, in Pale, die Ablehnung des Genfer
Friedensplanes durch die orthodoxe Kirche erläuterten, soll dies in einer
Weise geschehen sein, die als regelrechte «Kriegshetze» bezeichnet wurde7.

Die Weltöffentlichkeit, z. B. der ÖRK in Genf, hat den Appell der
serbischen Bischöfe «bestürzt und tief enttäuscht zur Kenntnis genommen»8.

Es wurde sogar die Forderung erhoben, die Serbische Orthodoxe

Kirche aus dem ÖRK auszuschliessen. Diese habe «sich in keiner Weise

erkennbar für das friedliche Miteinanderleben der Volksgruppen
ausgesprochen» (Dr. Johannes Dantine von der Evangelischen Kirche

7 G2W Juli-August 3f.
sDwain Epps, ÖRK Genf, am 16. August.

83



A.B. und H.B. in Wien). Bei allem Wohlwollen könne man eine solche

Erklärung «nur mit Entsetzen» zur Kenntnis nehmen. Dantine beklagt,
dass die Serbische Kirche «ihrer Aufgabe, die sie als Kirche hat und die
sie etwa an der Basler Konferenz 1989 ausdrücklich mit übernommen
hat, friedensstiftend und versöhnend zu wirken, konsequent nicht
nachkommt und dass endlich mit dieser Erkärung [vom 5. Juli - G.Str.] jede
Entschuldigung hinfällig wird»'.

Bischof Rolf Koppe, Chef des Kirchlichen Aussenamtes der EKD in
Hannover, gab seiner «grossen Bestürzung» über «Ton und Inhalt dieses

Appells» namens der EKD in einem herb gehaltenen Brief an den serbischen

Patriarchen Pavle Ausdruck. «Wir können den Text nur so verstehen,

dass sich in einer für uns erschreckenden Weise die Serbisch-Orthodoxe

Kirche zu einem Instrument jener nationalistischen Kreise macht,
die von Anbeginn des Krieges in rücksichtsloser Weise kompromisslos

die Durchsetzung ihrer eigenen Rechte verfolgen, ohne die ebenfalls

gewachsenen Rechte von anderen Volks- oder Religionsgruppen in der

Region zu beachten.... Gleichzeitig machen Sie aber deutlich, dass Gottes

Gerechtigkeit und die serbischen Ansprüche kongruent sind. Wir
können den Appell nur in der Weise verstehen, dass Sie die in der bisherigen

kriegerischen Auseinandersetzung erreichten Gebietsgewinne für
durchaus rechtens erklären. Dies würde bedeuten, dass Sie auch den

Krieg in der Region legitimieren, mit all seinen schrecklichen Verbrechen

und Greueltaten.... Sollte dies zutreffen, hätte sich die Serbisch-Orthodoxe

Kirche selbst ausserhalb der gemeinsamen Basis innerhalb der
ökumenischen Gemeinschaft der Kirchen gestellt.»10

Dieser Brief von Bischof Koppe hat die serbischen Bischöfe übrigens
so nachhaltig verärgert, dass Patriarch Pavle im Zusammenhang mit
einem geplanten Besuch in Deutschland (initiiert vom katholischen
Bischof von Hildesheim, Dr. Josef Homeyer) ständig die guten Beziehungen

zur römisch-katholischen und die schlechten Beziehungen zu den

evangelischen Kirchen in Deutschland hervorhob. Dieser für Mitte Mai
1995 geplante Besuch wurde von Patriarch Pavle Anfang Mai (s. u.)
kurzfristig abgesagt.

Sogar das «Hilfswerk der evangelischen Kirchen der Schweiz/HEKS»
sah sich zu kritischen Fragestellungen an die Serbische Kirche veranlasst11.

'G2W September lOf.
111 Kopie des Originals.
11 G2W September 11.

84



Der Appell der serbischen Bischöfe vom 5. Juli hat in westlichen
Kirchenkreisen besondere Bestürzung ausgelöst, weil man gehofft hatte,
die serbische Bischofssynode werde sich von martialischen Äusserungen

einiger ihrer Hierarchen distanzieren - vor allem der Bischöfe
Atanasije (Jevtic) von Mostar, Amfilohije (Radovic) von Montenegro, Arte-
mije (Radosavljevic) im Kosovo und Irinej (Bulovic) von der Backa.
Typisch sind z. B. Erklärungen von Metropolit Irinej (Bulovic), wonach die

vereinigten Kräfte des Vatikans und des Islams die Serben in Kroatien,
im Kosovo und in Bosnien auszulöschen beabsichtigten. Katholiken
und Muslime, aber auch der gesamte Westen stünden im Begriffe, jene
Greuel fortzuführen, welche die Kroaten im Ustascha-Staat an den Serben

verübt hatten: In den kroatischen KZs sei über eine Million Serben

umgebracht worden (Bischof Irinej nennt ausdrücklich diese von kroatischer

Seite als vollkommen überhöht bezeichnete Zahl).
In jenen Gefängnissen, worin heute Serben gefangengehalten würden,

hätten allein katholische Priester das Sagen. Diese liessen sich bei
der Behandlung der serbischen Gefangenen von nichts anderem als von
ihrem alten Hass gegen die Serben leiten. Und zu den Vorwürfen gegen
die serbischen Soldaten, Vertreibung, Folter, Vergewaltigungen usw.

betreffend, meinte Bischof Irinej, es handle sich dabei nur um einige wenige,

menschlich vollkommen verständliche Entgleisungen, welche von
westlichen Medien aufgebauscht würden, um allein die Serben als Übeltäter

hinzustellen. In Wirklichkeit jedoch seien die Serben die Opfer in
diesem Krieg12.

Serbische Kirche - Milosevic - Karadjic

Die Haltung des serbischen Episkopats, das hatte schon die Bischofssynode

Ende Mai gezeigt, richtet sich immer deutlicher gegen den
serbischen Präsidenten Slobodan Milosevic. Ihm und seinen «Marionetten»
werden Profitgier, politische und ideologische Blindheit vorgeworfen -
westliche Untugenden, denen Milosevic in Serbien Heimatrecht
geschaffen habe und die er mit antichristlichen Machenschaften paare. So

kritisierten die Bischöfe auf der Synode zum wiederholten Male die

Regierung Milosevic, weil diese noch immer die Rückgabe kirchlichen Gu-

12 Vortrag von Metropolit Irinej am 18. Oktober 1992 in Volos/Griechenland.
In: Glas koncila 13. Dezember 1992.

85



tes, Religionsunterricht in den öffentlichen Schulen (auf freiwilliger Basis)

sowie die Klärung rechtlicher Fragen verhindere.
Während sich die im «Belgrader Serbien» residierenden Bischöfe

noch sehr zurückhalten, äussern sich die ausserhalb Serbiens wirkenden
orthodoxen Bischöfe, z.B. Bischof Atanasije (Jevtic) in Mostar, besonders

scharf gegen Milosevic. Sie favorisieren eine von Europa unabhängige

Politik, wie sie der bosnische Serbenführer Radovan Karadjic
praktiziert - auch dessen eigenständige Haltung gegen den serbischen
Präsidenten Milosevic; diesem werfen sie Verrat an den Serben in Kroatien
und Bosnien vor und verlangen seine Ablösung. Die Serben seien weder
in Bosnien noch in Kroatien Eroberer, sondern verteidigten nur ihre
jahrhundertealten Rechte. Die in den letzten Jahren errichteten Grenzen

seien willkürlich und trennten den «lebendigen Organismus des
serbischen Volkes», so Bischof Amfilohije (Radovic) von Montenegro. Dieser

«unberechenbare Tyrann» und «Lügner» Milosevic sei das

«Unglück des serbischen Volkes», ihm gehe es nur darum, sein «neo-kommunistisches»

Regime fortzuführen. Er habe den nun sichtbaren
Zusammenbruch Serbiens verschuldet13.

Der serbische Präsident selbst hatte sich noch nach dem «Kriegsaufruf»

der Bischöfe vom 5. Juli darum bemüht, Patriarch Pavle für den

Genfer Friedensplan zu gewinnen, und den Patriarchen gebeten, anlässlich

seiner Reise nach Bosnien (ab 16. Juli) auf die bosnischen Serben
und ihr Parlament in diesem Sinne einzuwirken: Milosevic hatte sich

erhofft, die Annahme des Friedensplanes durch die bosnischen Serben,
zumal auf Milosevics Betreiben, könnte zur Aufhebung der internationalen

Sanktionen gegen Serbien beitragen und das internationale Image
des serbischen Präsidenten aufbessern. Aber auch er erhielt eine
Abfuhr: Patriarch Pavle empfahl dem Parlament der bosnischen Serben die
Annahme des Genfer Friedensplanes nicht: Damit stellte sich der serbische

Episkopat in klaren Gegensatz zum Staatspräsidenten. - Am 20. Juli

lehnte das Parlament in Pale den Friedensplan ab14.

Anders liessen sich die Bischöfe der Serbischen Kirche vernehmen,
als die bosnischen Serben und damit deren Führer Karadjic Gegenstand
einer spektakulären Aktion wurden: Am 23. November reagierte die
UNO bekanntlich mit zwei begrenzten NATO-Lufteinsätzen auf serbische

Stellungen, nachdem bei Angriffen gegen die muslimische Enklave
Bihac die serbischen Bosnier mehrfach die UNO-Schutzzone verletzt

l3G2W April 1995, 22 f.
14 G2W Juli-August 3 f.

86



hatten. Die serbische Kirchenleitung reagierte mit einem Aufruf, an dessen

Anfang es u. a. heisst: «Wir rufen das rechtgläubige serbische Volk in
diesem Augenblick seines grossen Leidens auf, für die Rettung seiner
gefährdeten Brüder, für Einheit und Eintracht zu beten.» Und gegen Ende
liest man: «Verlogene, einseitige und von Beginn an falsche - und daher
kurzsichtige - Lösungen der Konflikte auf dem Gebiet des ehemaligen
Jugoslawiens, die jetzt durch Gewalt und Bombardement des NATO-
Paktes und durch die USA durchgesetzt werden sollen, sind Zeichen
moralischer Zersetzung und Schwäche. ,..»15

Bischof Jovan (Pavlovic) von Zagreb und Ljubljana bezichtigte im

Frühjahr 1994 die Staatsführung unter Präsident Milosevic der
Doppelzüngigkeit: Einerseits begrüsse es die Regierung, wenn die Kirche über
ihre internationalen Kontakte die Krankenhäuser Serbiens mit den
äusserst knapp bemessenen Medikamenten und mit Nahrungsmitteln beliefere;

andererseits werde den Geistlichen im allgemeinen nicht gestattet,
Krankenhäuser zu betreten und Kranken seelsorgerlichen Beistand zu
leisten - obgleich die Gesetze dies jetzt erlaubten. Die Verantwortlichen
in den Krankenhäusern erklärten, sie erwarteten eine entsprechende
klare Anordnung der Regierung - die aber nicht erfolge: Ohne eine

neue regierungsamtliche Weisung gelte die Sprachregelung von früher,
dass der Anblick der Priester die Patienten «schockiere und deprimiere»

und dass deshalb Geistliche weiterhin Krankenhäusern fernzuhalten

seien16.

Der Konflikt der Serbisch-Orthodoxen Kirche, insbesondere der
Bischöfe ausserhalb des Belgrader Serbien, mit Präsident Milosevic spitzte

sich Anfang 1995 erheblich zu. Der radikale Standpunkt der
serbischen Bischöfe in Bosnien-Herzegowina und in Kroatien und ihre scharfe

Kritik an Milosevic bewogen diesen, den Zusammentritt einer
Bischofskonferenz unter Beteiligung der Diaspora-Bischöfe zu untersagen,

so dass die orthodoxen Bischöfe aus Serbien und aus Bosnien-Herzegowina

im bosnischen Bijeljina zusammenkommen mussten (17.
Februar 1995). In der Folge wurde die Politik Milosevics hinsichtlich der
bosnischen Serben von den serbischen Bischöfen in Bosnien-Herzegowina

und Kroatien als «noch unmenschlicher» als das internationale
Embargo gegen Restjugoslawien bezeichnet: Im August 1994 hatte Milosevic

ein Embargo gegen die Bosnien-Serben verhängt, weil ihr Parlament
den Friedensplan der Genfer UNO-Kontaktgruppe von Juni 1994 abge-

15 Kopie des Originals, s. G2W Dezember 9.
"' Kathpress 26. März.

87



lehnt hatte; infolge dieses Embargos erhielten die Bischöfe aus Ser-

bisch-Bosnien Einreiseverbot für das Belgrader Serbien.
Die Bischöfe erklärten: Die Serbische Kirche müsse sich «von der

unnationalen und antiserbischen Politik eines Milosevic und seiner Clique
distanzieren» - selbst unter den Türken hätten orthodoxe Bischöfe
mehr Bewegungsfreiheit gehabt als unter diesem Menschen17. Auf dieser

und der nächsten Bischofskonferenz in Belgrad (3. März 1995) riefen
die serbischen Bischöfe die Kirche und das serbische Volk in Serbien, in

Bosnien-Herzegowina, in der Vojvodina und in der Krajina zur Einheit
auf - dabei finden sich in solchen Erklärungen auch stets Spitzen gegen
Präsident Milosevic, dem das Recht abgesprochen wird, selbstherrlich
über Serbiens Schicksal zu entscheiden.

Besuche

Vom 14. bis 19. Mai stattete der Patriarch der Russisch-Orthodoxen
Kirche, Patriarch Alexi (Ridiger, d. i. Baron von Rüdiger, geb. 1929) der
serbischen Schwesterkirche einen Besuch ab. Das Besuchsprogramm (die
serbischen Altländer Serbien, Bosnien, Herzegowina, Vojvodina,
Montenegro und Kosovo) sowie Alexis Äusserungen liessen keinen Zweifel
daran, dass er den Serben den Rücken stärken wollte. Unerwartet
scharf verurteilte er die UNO-Sanktionen gegen Serbien; immer wieder
betonte er das «tiefe Mitgefühl» der Russen für das leidende serbische

Volk. Im Rahmen seines Besuches in Serbien hatte Patriarch Alexi zum
17. Mai die religiösen Führer in Sarajevo zu einer Zusammenkunft geladen.

Das Oberhaupt der Muslime, Reis-ul-ulema Dr. Mustafa Ceric,
weigerte sich jedoch, der Einladung Folge zu leisten, weil «Patriarch Pavle

und die Serbisch-Orthodoxe Kirche die Verbrechen in Bosnien-Herzegowina

nicht klar verurteilt - im Gegenteil: ihnen noch ihren Segen
erteilt haben». - Die orthodoxen und katholischen Würdenträger
verabschiedeten bei dieser Zusammenkunft am 17. Mai einen Friedensappell,
der an Schwammigkeit früheren Aufrufen in nichts nachsteht, da der

Zwang zu Formulierungen, die alle Seiten akzeptieren können, den letzten

Rest von Konkretheit auch aus diesem Text verbannte. Er gipfelte in

den in der Tat «wegweisenden» Worten: «Jeder Akt der Zerstörung [...]
ist ein Akt gegen die eigenen Grossväter und Väter, gegen die eigenen
Söhne und Enkel.... Die Zukunft ist erst dann gesichert, wenn die einen

17 G2W April 1995, 23.



es den anderen ermöglichen, so zu leben, wie es ein jeder von ihnen
gewohnt ist und es von seinen Vorfahren gelernt hat. Die Ursachen des

Krieges hängen in keiner Weise mit religiösen Prinzipien zusammen.
Der derzeitige tragische Konflikt ist eine Sünde gegen jede Religion.»18

Das Oberhaupt der bosnischen Muslime, Dr. Mustafa Ceric, hatte
Patriarch Alexi zu einer Begegnung und zu einer Besichtigung zerstörter
muslimischer Dörfer eingeladen, doch ging der russische Patriarch nicht
darauf ein. Kardinal Franjo Kuharic hingegen suchte Dr. Ceric an
seinem Amtssitz in Sarajevo auf. - Stattdessen folgte Patriarch Alexi,
zusammen mit dem serbischen Patriarchen, einer persönlichen Einladung
des Präsidenten der sog. «Serbischen Republik» in Bosnien, Radovan

Karadjic, der diesen Besuch in der Folge propagandistisch weidlich
ausschlachtete1''.

Patriarch Pavle stattete dem Moskauer Patriarchen Alexi bereits
wenige Monate später, vom 6. bis 10. Oktober, einen Gegenbesuch ab. Ein
Kommunique, das beide Kirchenoberhäupter veröffentlichten, war mit
Blick auf die Kriegslage im ehemaligen Jugoslawien vergleichsweise
moderat gestimmt - oder anders ausgedrückt: diplomatisch zurückhaltend
und unkonkret. Die Patriarchen sprachen sich für die unmittelbare
Einstellung der Feindseligkeiten sowie für die Suche nach Friedenslösungen

auf dem Verhandlungswege aus. «Ein gerechter Friede muss den

Serben, den Kroaten und Muslimen gleichberechtigte Startmöglichkeiten

bieten, die es ihnen gestatten, ihr politisches und ihr soziales Leben
nach eigenen Vorstellungen zu organisieren. Keines dieser Völker darf
in eine Situation geraten, die es als eine Bedrohung für seine Sicherheit
ansehen muss. Man muss allen Völkern in Bosnien die gleichen Möglichkeiten

einräumen, ihren eigenen Staat zu gründen.» Die Kernaussage,
die sich nochmals auf den Friedensplan der Genfer Kontaktgruppe
bezog, war aber unzweideutig und führte den Friedensplan, wie er seinerzeit

vorlag, praktisch ad absurdum: «Die bosnischen Serben könnten
den Friedensplan nur dann unterzeichnen, wenn die internationale
Gemeinschaft garantiert, dass sie [die bosnischen Serben] sich Serbien
anschliessen können.»20

18 G2W Juli-August 19.
19 Ebd.
20 G2W Dezember 8 f.

89



Serbische Anklagen

In der serbischen Argumentation tauchen sehr häufig zwei Klagen
gegen die Kroaten auf. Erstens: Aus den kroatischen Gebieten mit serbischer

Bevölkerung hätten die Kroaten alle orthodoxen Bischöfe und
Priester vertrieben. So erklärte der Bischof Jovan (Pavlovic. geb. 1936)

von Zagreb, Ljubljana und Italien: «In dem von der derzeitigen kroatischen

Regierung kontrollierten Territorium gibt es keine Vertreter der
hohen noch der mittleren Geistlichkeit der Serbisch-Orthodoxen Kirche

mehr.» Er hat diese Aussage später etwas differenziert - im heutigen
Kroatien wirkten insgesamt nur noch 15 orthodoxe Geistliche.

«In Kroatien wird die orthodoxe Kirche mit Wissen und Unterstützung

der offiziellen Machthaber verfolgt. Wir erfuhren weder den

Schutz der kroatischen Politiker noch die Solidarität der katholischen
Kirche.»21 Von kroatischer Seite wird dagegengehalten: Die serbische

Geistlichkeit habe ihre Herde verlassen und sei geflohen22. Dieser
Vorwurf wird sogar von serbischer Seite erhoben: In einer Belgrader
Zeitung23 beklagten sich Serben aus Sarajevo, dass sie von ihren Geistlichen
im Stich gelassen worden seien, so wären bereits Anfang 1992 alle
sieben Priester unter Führung des Bischofs Nikolaj (Mrdja) aus Sarajevo
geflohen, obwohl noch über 100000 Serben in der Stadt gelebt hätten.
Im Sommer 1994 dienten den Serben in Sarajevo immerhin wieder ein

pensionierter Priester und ein kürzlich zu ihnen gesandter Mönch.
Der orthodoxe Bischof Lavrentije (Trifunovic, geb. 1935) von Sabac-

Valjevo bekräftigte Anfang 1995, dass die Serben auf kroatischem
Territorium oft keine Seelsorger hätten, weil seiner Kenntnis nach orthodoxe
Geistliche aus Serbien kein Visum für Kroatien erhalten24. Allerdings
bemüht sich die katholische Seite seit Dezember 1994, derartige Vorwürfe

nun zu entkräften, indem sie sich dafür einsetzen wolle, dass orthodoxe

Priester künftig Visa für Kroatien erhielten25.

Zweitens: Von orthodoxer Seite wird gegen die Katholiken in Kroatien

der Vorwurf erhoben, wie im faschistischen Ustascha-Regime käme

es auch jetzt zu massenhaften katholischen Zwangstaufen an bereits
orthodox getauften Kindern. Dabei ist gelegentlich von 10000 solcher Fälle

die Rede. Die katholische Seite hält dagegen, es seien weder in Kroa-

21 Glas koncila 8. November 1992.
22 Glas koncila 8. November 1992.
23 Srpska reC (Serbisches Wort), August 1994, in: G2W Oktober 3.
24 Kathpress 3. Februar 1995.
25 Kathpress 5. Januar 1995.

90



tien noch in Serbien konkrete Beispiele dafür bekannt. Es würden zwar
auch Kinder aus serbisch-katholischen Mischehen katholisch getauft,
aber nur solche, die bis dahin überhaupt nicht getauft waren. Katholische

Taufen - natürlich an Ungetauften - ergäben sich gelegentlich auch

im Zusammenhang mit dem katholischen Religionsunterricht, an dem

jeder freiwillig teilnehmen kann, an dem teilzunehmen Orthodoxe
keineswegs - wie dies die serbische Seite behauptet - gezwungen würden.
Manchmal handle es sich beim Versuch, von einem katholischen Priester

getauft zu werden, erkennbar um serbische Provokationen, durch
welche der orthodoxen Propaganda Material geliefert werden solle. Die
katholische Kirche betont: Die Priester wussten sehr wohl, welcher
kirchenrechtlichen Verfehlung sie sich schuldig machen würden, wenn sie

jemanden, z.B. einen orthodox Getauften, noch einmal taufen würden,

ganz abgesehen von der politischen Tragweite eines solchen Aktes26.

Der Beschuldigung, katholische Priester tauften Orthodoxe noch
einmal nach katholischem Ritus, trat Anfang 1995 der bereits erwähnte
Bischof Lavrentije (Trifunovic), bis 1991 serbisch-orthodoxer Bischof für
Mitteleuropa in Hildesheim/Deutschland und (vielleicht deswegen) der
Bischof mit der klarsten ökumenischen Haltung im serbischen Episkopat,

in der Belgrader Zeitschrift «Nada» (Hoffnung) scharf entgegen:
Der Serbischen Kirche sei in Wirklichkeit kein einziger Fall von katholischen

Zwangs- und Wiedertaufen an Orthodoxen bekannt. - Bischof
Lavrentije sollte es am besten wissen, denn in der serbischen
Bischofskonferenz ist er zuständig für Missionsfragen und für kirchliche Aussen-

beziehungen, deshalb ist er von Amts wegen mit diesen Dingen befasst.

Auch der in Zagreb wirkende serbisch-orthodoxe Priester Jovan Ni-
kolic, der seit Ende 1994 zu einem ökumenischen Kristallisationspunkt
in Zagreb geworden ist, weist die Behauptung, katholische Priester übten

Zwangstaufen an Orthodoxen aus, als absolut aus der Luft gegriffen
zurück.

Bischof Lavrentije (Trifunovic) liess es sich auch nicht nehmen, in der
Silvesternacht 1994/95 an einer Messfeier, die der katholische Erzbischof

von Belgrad, Kardinal France Perko zelebrierte, teilzunehmen -
und die Predigt zu halten. Darin sprach er die Hoffnung aus, dass doch

einmal der Tag kommen müsse, da Orthodoxe und Katholiken aus

einem gemeinsamen Kelch trinken werden27.

26 Glas koncila 13. Dezember 1992.
27 Kathpress 3. Februar 1995.

91



Ein ziemlich dunkles, noch nicht restlos aufgeklärtes Kapitel stellt die

sofortige Einrichtung serbischer kirchlicher Strukturen in solchen
Gebieten dar, aus denen Kroaten und andere Katholiken vertrieben worden

sind. Der katholische Bischof von Djakovo und Syrmien/Srijem, Ci-
rill Klos, berichtet aus dem Ostteil seiner Diözese, der von den Serben
besetzt ist: «Aus der Baranja (Nordostteil der Diözese bei Osijek) wurden

rund 30000 Kroaten und Ungarn vertrieben, aus Ost-Slawonien
und dem westlichen Syrmien 50000 Kroaten und weitere Katholiken -
und dies alles im Zeitraum zwischen August und Dezember 1991.» Weiter

berichtet er, dass unmittelbar nach der serbischen Einnahme, am
14. Juli 1991, die Serbisch-Orthodoxe Kirche hier eine neue Eparchie
(Osijek/Polje/Baranja) installierte. Über den neuen orthodoxen
Bischof, Lukijan (Vladulov, geb. 1933), berichtet Bischof Klos: «Mit
diesem Bischof bin ich lediglich ein einziges Mal zusammengetroffen...
Niemals hat er ein Wort verloren über jene, die von dort vertrieben wurden,
noch darüber, was mit diesen Leuten geschehen solle. Rechte Liebe
fordert doch, dass jeder ein Recht auf Rückkehr an seinen Heimatort hat. -
Bischof Lukijan habe ich nie etwas über die Orthodoxie oder über
Gottes Kirche sagen hören - er redet nur davon, dass dies hier Serbien
sei. Es geht ihm offensichtlich darum, dass alle besetzten Gebiete
serbisch genannt werden. Man sagt sogar, er habe verschiedentlich erklärt,
Osijek und Zadar seien serbische Städte.»

Es ist über dies alles hinaus sehr auffällig, dass die Grenzen der neuen
orthodoxen Eparchie sich haargenau mit den Grenzen des von den Serben

okkupierten Territoriums decken28.

Orthodox-katholische Begegnungen

Der katholische Bischof von Mostar-Duvan, zugleich Apostolischer
Administrator der Diözese Trebinje-Mrkanj, Dr.Ratko Peric, seit August
1993 in diesen Ämtern, initiierte vom Anbeginn seines Wirkens gegenseitige

orthodoxe und katholische Gemeindebesuche in den von Serben
besetzten Teilen der Diözese Trebinje. Der orthodoxe Metropolit von
Zahum-Herzegowina, Dr. Atanasije (Jevtic) in Mostar, sonst bekannt
als eher extremer serbischer Nationalist, ermutigte die Orthodoxen, auf
solche Weise den katholischen Landsleuten näherzukommen. Auch in
Sarajevo fanden, insbesondere an dem vom Vatikan und vom Weltkir-

28 G2W September 7.

92



chenrat angeregten Weltgebetstag für Bosnien und Herzegowina
(22723. Januar), überkonfessionelle (orthodox-katholisch-muslimische)

Begegnungen statt, an denen Erzbischof Vinko Puljic und andere

Würdenträger unterschiedlicher Religionsgemeinschaften ein Bekenntnis

zu einem multi-ethnischen und multi-religiösen Bosnien ablegten. In
Split, Zagreb und anderswo kam es zu ähnlichen Begegnungen in
katholischen Gotteshäusern unter orthodoxer Beteiligung, wohingegen die
orthodoxe Kirche die Beteiligung an einer Gebetsveranstaltung für den

Frieden in der Region, zu welcher der katholische Erzbischof von
Belgrad, France Perko, im Januar 1994 eingeladen hatte, ablehnte (dafür
hielt ein knappes Jahr später, Silvester 1994/95, wie erwähnt, Bischof
Lavrentije [Trifunovic] die Predigt in einer von Kardinal Perko
zelebrierten Liturgie). - Erwähnenswert war auch eine durch den
serbischorthodoxen Patriarchen Pavle (Stojcevic) angeregte Zusammenkunft
des Patriarchen und anderer orthodoxer Bischöfe mit dem geistlichen
Führer der Muslime in Serbien, Mufti Hamdija Jusufspahic, wonach beide

Seiten freundliche Worten füreinander fanden29.

Insgesamt ist aber festzustellen, dass meistens die katholische Seite

solche Begegnungen initiiert. Es drängt sich der Eindruck auf, als zeigten

sich viele serbische Bischöfe eher aus «optischen» Gründen in der
Öffentlichkeit mit katholischen Hierarchen denn aus einem inneren
Wunsche: Diesen mag es darum gehen, nach dem Westen hin Dialogbereitschaft

und eine gewisse ökumenische Offenheit zu signalisieren. Auf
die kirchliche Basis - Priester und Gemeinden - haben diese Begegnungen

auf höchster Ebene, so scheint es, wenig Einfluss.
Als ein hoffnungsvolles Zeichen wurde die Rückkehr des serbisch-orthodoxen

Bischofs von Zagreb und Ljubljana an seinen Amtssitz in
Kroatien verstanden. Bischof Jovan (Pavlovic) war gleich bei Ausbruch
des Krieges zwischen Kroatien und Serbien nach Belgrad geflohen,
kehrte aber am 27. Januar 1994 nach Zagreb zurück. Intensive kirchliche

und politische Verhandlungen zwischen Kroaten und Serben,
zwischen Katholiken und Orthodoxen waren seiner Rückkehr vorausgegangen,

so dass man in diesem Vorgang in der Tat ein günstiges Signal erblik-
ken konnte30. Zu einer Begegnung orthodoxer und katholischer Bischöfe

kam es am 1. November vor dem Hintergrund einer Bischofsversamm-

29 Glas koncila 30. Januar; G2W Februar 4f. und März 5.
30 Glas koncila 16. Februar; G2W März 8f. Wie erwähnt, ist Mitte 1994 der

orthodoxen Diözese Zagreb-Laibach/Ljubljana auch noch Italien zugeschlagen
worden; daraufhin hat Bischof Jovan Kroatien bald wieder verlassen und
residiert nun im italienischen Triest.

93



lung der Serbisch-Orthodoxen Kirche im bosnischen Banja Luka, das

schon seit Frühjahr 1992 unter serbischer Kontrolle ist. Patriarch Pavle
kam bei Gelegenheit einer Zusammenkunft serbischer Bischöfe in Banja

Luka mit dem katholischen Bischof Franjo Komarica zusammen. In
den Gesprächen zwischen katholischen und orthodoxen Bischöfen ging
es um die seelsorgerliche Betreuung der Kroaten auf serbisch kontrolliertem

und von Serben auf kroatisch kontrolliertem Gebiet. Es gäbe
bereits lobenswerte Beispiele dafür. Später kam es in dieser Frage zu weiteren

Begegnungen auf bischöflicher Ebene. - Dagegen ist über Verhandlungen

mit muslimischen religiösen Führern über solche Sachfragen
nichts bekannt31.

Schuldzuweisungen

In den vergangenen Jahren sind öffentliche Verlautbarungen beider
Kirchen gekennzeichnet von Schuldzuweisungen. So hat Patriarch Pavle
erst kürzlich, in einer Weihnachtsansprache im Rahmen eines
Gottesdienstes (6. Januar 1995), den Standpunkt der Serbischen Kirche umrissen:

Er verurteilte die Sanktionen der Milosevic-Regierung gegen die
bosnischen Serben und solidarisierte sich damit bis zum gewissen Grade
mit dem bosnischen Serbenführer Karadjic. In der Ansprache sagte der
serbische Patriarch: «Wie können wir vor Jesus rechtfertigen, dass diejenigen

[= die Belgrad-Serben - G.Str.], welche unter dem von den Staaten

der Welt angezettelten Kriege leiden, dieselbe Gewalt gegen ihre
von allen Seiten bedrohten eigenen Brüder [= die bosnischen Serben -
G. Str.] ausüben?» Die Schuld am Kriege wies der Patriarch anderen
Völkern - «den Staaten dieser Welt» - zu.

Dabei handelte es sich bei dieser Rede nur um ein moderates
Zwischenstück in einem Hin und Her von Erklärungen und Anklagen, das

eigentlich nur zeigt, wie sich die beiden Kirchen immer tiefer verfeinden.

So erhoben am 5. Dezember die vier katholischen Bischöfe in
Bosnien-Herzegowina schwere Vorwürfe nicht nur gegen die serbische Seite,

sondern gegen die internationale Gemeinschaft, welche in ihrer
Haltung gegenüber den serbischen Angriffen in Bosnien «von menschlicher
und moralischer Gleichgültigkeit und über politische Nachsicht bis hin
zu offener Unterstützung des unmenschlichen Vorgehens des Aggres-

31 Glas Srpski (Serbische Stimme) in G2W Dezember 1994, 3 f.; Kathpress
20./26. November.

94



sors» reiche. Die Welt wird von den katholischen Bischöfen Bosniens

aufgerufen, die Einheit von Bosnien-Herzegowina zu erhalten, die ethnischen

Säuberungen aufzuhalten und die Rückkehr aller Vertriebenen in

ihre Heimat zu ermöglichen. Sie erinnern daran, dass von den 830000

Katholiken in Bosnien-Herzegowina vor dem Krieg jetzt nur noch die

Hälfte im Lande sei32.

Gleich darauf, am 7. Dezember 1994, hatten die Kardinäle Franjo
Kuharic, Zagreb, und Vinko Puljic, Sarajevo, das Anliegen der katholischen

Bischöfe aus Bosnien-Herzegowina aufgegriffen. Sie bezeichneten

Serbien u. a. als «amoralischen Aggressor» und wiesen auf die
fortlaufenden «ethnischen Säuberungen, Folter und Gewalt» hin. Noch
könnte die Welt die schrecklichen Ereignisse stoppen. «Die Zeit läuft
ab, aber es ist noch nicht zu spät. Hier vor den Augen der Welt stirbt die

Humanität!» UNO und UNO-Truppen («Blauhelme») seien zu Helfern
der bosnischen Serben geworden. Alle Friedensverhandlungen hätten
den leidenden Menschen nicht viel gebracht, manchmal ihre Leiden ver-
grössert. Den Opfern werde sogar das Recht auf Selbstverteidigung
genommen. «Menschenrechte und Menschenwürde ganzer Völker und

religiöser Gemeinschaften werden systematisch mit Füssen getreten.»
Dennoch warnen sie vor einem Abzug der Blauhelme - ein furchtbares
Abschlachten wäre die Folge. Die Kardinäle drücken die Hoffnung aus,
dass die serbisch-orthodoxe Kirchenführung, welche die wahre Situation

genau kenne, «in Übereinstimmung mit ihrem christlichen Gewissen

sprechen» werde33.

Am 26. Dezember reagierte der Hl. Synod der Serbischen Kirche auf
die Erklärung der beiden katholischen Kardinäle vom 7. Dezember mit
einem Kommunique, worin es u.a. heisst: «Wir sind zutiefst erschüttert
über das Leiden des serbischen, des kroatischen und des muslimischen
Volkes in Kroatien und im früheren Bosnien-Herzegowina während dieses

wahnsinnigen Bürgerkrieges auf dem Boden des ehemaligen Jugoslawien.

Unverständlich ist uns, dass die Herren Prälaten in ihrem Appell

die Schmerzen und Leiden des serbischen orthodoxen Volkes
vollkommen unerwähnt gelassen haben. In diesem Appell wird das serbische

Volk als allein schuldig an der «amoralischen Aggression), an der

«ethnischen Säuberung, die nicht gestoppt werdem könne, bezeichnet.

Mit Schmerz konstatieren wir, dass das Vokabular der hochwürdigen

Kardinäle alles andere als vom Evangelium geprägt, sondern viel-

32 Kathpress 7. Dezember.
33 Kathpress 10. Dezember.

95



mehr dem Arsenal der Kriegspropaganda entnommen ist.... Ist es moralisch

und christlich, jenes Volk als <Aggressor> zu bezeichnen, das

jahrhundertelang bei diesen seinen Herdstätten lebt, an denen ihm heute
Leiden und Tod aufgezwungen werden? Das Hauptproblem besteht
doch von allem Anfang an darin, dass die neuen Autoritäten in Kroatien
und dann auch in Bosnien-Herzegowina von Positionen ausgehen, als

handele es sich [bei diesen Staaten - G.Str] um <ihre Länden. Die Serben

sind doch nach dem schrecklichen Genozid, der in diesen Regionen
während des Zweiten Weltkrieges an ihnen verübt wurde, noch immer
von Existenzängsten erfüllt. Heute sehen sie sich wieder mit derselben

Haltung, die man ihnen gegenüber einnimmt, konfrontiert - wie anders
sollten die Serben denn jetzt reagieren, als dass sie sich gegen einen neuen

Genozid verteidigen? [Es folgt eine Aufzählung von Verbrechen
gegen Serben: 180 serbische Ortschaften wurden in Slawonien zerstört,
zahllose Serben auf den Schlachtfeldern von Kupres, Igman usw.
hingeschlachtet; aus ihrer Heimat vertrieben 25000 Menschen aus Kupres,
Livno, Glamoc und Bihac; sieben orthodoxe Bischofssitze bzw. Kathedralen

von regulären kroatischen oder muslimischen Truppen, 160
Kirchen bzw. Klöster zerstört und 180 beschädigt; soeben eine orthodoxe
Kirche in Osijek gesprengt - dazu müsse man in Erinnerung behalten
die 500 zerstörten serbischen Kirchen unter dem kroatischen Ustascha-
Regime - und die bisher unbekannte Zahl jener Serben, die in kroatischen

KZs umgebracht worden sind].
Eines ist klar: Ein solcher Appell wie derjenige der verehrten Herren

Kardinäle entspricht keineswegs dem Evangelium - so egoistisch und

einseitig, wie er ist. Wir sind zutiefst überzeugt und hoffen fest, dass

die internationale Gemeinschaft und wir selbst, nach der tragischen
Erfahrung dieses fünf Jahre währenden Krieges, so schnell wie möglich zu
mehr Verantwortlichkeit finden und - ohne die noch immer lebendigen
Vorurteile - gerechte Lösungen zum Wohle und zum Frieden für alle
von uns auf dem Balkan und im weiteren Sinne für alle Regionen Europas

finden werden.»34

Der Präsident des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes,
Heinrich Rusterholz, äusserte daraufhin am 12. Januar 1995, die

Erklärungen der Serbischen Kirche erweckten den Eindruck, als stellten diese

alle allgemein anerkannten Prinzipien von ökumenischer Gemein-

34 Kopie des Originals, am 26. Dezember 1994.

96



samkeit in Frage und unterstützten den «militanten serbischen
Nationalismus»35.

Im serbischen Episkopat werden kritische Stimmen von aussen
offensichtlich durchaus wahrgenommen, allerdings durch die gegensätzlichen

Gruppierungen unter den Bischöfen in unterschiedlicher Weise.
Unter ihnen gibt es «Tauben» und «Falken», letztere vor allem in den
Territorien ausserhalb des «Belgrader» Serbiens, also in den Kampfgebieten.

Patriarch Pavle wird, wie anfangs erwähnt, zu den «Tauben» gezählt -
zu alt, zu weichherzig und zu gutmütig, um sich gegen die «Falken» unter

den Bischöfen durchzusetzen, welche in den vergangenen Jahren die
Entscheidungen des Patriarchen und des serbischen Episkopats
bestimmt zu haben scheinen. Die Aussichtslosigkeit, dass in absehbarer
Zeit Frieden einkehren könne (wobei Serben und Kroaten natürlich
jeweils einen Frieden auf völlig unterschiedlicher Grundlage meinen),
gibt jetzt den «Tauben» im serbischen Episkopat vielleicht etwas
Auftrieb. Jedenfalls rief Patriarch Pavle am 30. Januar 1995 alle Serben in
der Welt dazu auf, «Gott und alle seine Heiligen» durch Fasten und Beten

um die Beendigung des Bruderkrieges zu bitten. Das Ausland rief er
auf, um ein objektives Bild bemüht zu sein. Immerhin konzedierte er dabei

- und das ist neu -, dass man vom Ausland aus mitunter eine Situation

klarer einschätzen könne.
Patriarch Pavle soll in diesem Zusammenhang ausdrücklich bestätigt

haben, dass es innerhalb des serbischen Episkopats durchaus gegensätzliche

Standpunkte gebe, die sich in öffentlichen Äusserungen der
Bischöfe manifestierten. Diese personellen Probleme würden jetzt nicht
thematisiert, um gerade in dieser schwierigen Situation - so Patriarch
Pavle wörtlich - «ein Schisma zu vermeiden»!36

Widersprüchliches

Während bei der Mehrheit des serbisch-orthodoxen Episkopats
Distanzierung zu Milosevic und Solidarisierung mit Karadjic erkennbar ist, hat

Anfang März 1995 das Tudjman-Moratorium gegen die weitere
Stationierung der UNO-Truppen (Blauhelme) in Kroatien eher zu einer
Solidarisierung des katholischen Episkopats mit dem kroatischen Präsiden-

35 ENI Bulletin B.Januar 1995, 6f.
36 Kathpress 31. Januar 1995, 4.

97



ten geführt, dem die katholische Kirche bis dahin in gewisser kritischer
Distanz gegenübergestanden hatte. Die Entscheidung Tudjmans, das

UNO-Mandat der «Blauhelme» nicht zu verlängern, wurde nun plötzlich

von der katholischen Kirche mitgetragen und sogar verteidigt,
obwohl die Kardinäle Kuharic und Puljic noch am 7. Dezember die
Befürchtung geäussert hatten, der Abzug der Blauhelme werde ein weiteres

«Abschlachten» von Kroaten und Muslimen durch die bosnischen
Serben zur Folge haben (s.o.); und obwohl Vinko Kardinal Puljic am
24. Februar 1995 in Rom noch einmal bekräftigt hatte: Ein Abzug der
«Blauhelme» aus Bosnien-Herzegowina käme «einer Katastrophe
gleich».

Eine Kommission der kroatischen Bischofskonferenz, «Justitia et
Pax», rechtfertigte sogar die Entscheidung Tudjmans. Die eigentlich
sehr kritische katholische Zagreber Kirchenzeitung «Stimme des Konzils»

(Glas koncila) erläuterte den katholischen Standpunkt: «Die
Entscheidung der kroatischen Staatsführung war völlig gerechtfertigt und
nachgerade notwendig. Nach langen Erfahrungen wurde es für alle

deutlich, dass die UNPROFOR im kroatischen Raum keinen gerechten
Frieden sichert, sondern die Aggressoren bei ihrer Beherrschung der
besetzten Gebiete schützt; dass sie es ihnen ermöglicht, ungestört die ethnische

Säuberung, ja den Völkermord an den Kroaten und allen Nicht-Serben

in diesen Landstrichen fortzuführen. Von Tag zu Tag sehen und
hören wir die Meldungen über die Vertreibung von Nicht-Serben aus

jenen Gebieten Kroatiens und Bosnien-Herzegowinas, welche die ehemalige

jugoslawische Armee in Besitz genommen hat und wo sie sich

höchst grossserbisch aufführt. In diesen Gebieten reisst man systematisch

katholische Kirchen nieder.... Dem allem schaut die UNPROFOR
zu, sie mischt sich niemals ein und macht es den Kroaten unmöglich, ihre
Rechte wie ihre international anerkannten Staatsgrenzen selber zu
verteidigen. Deshalb ist die katholische Kirche der Kroaten mit ihren
Bischöfen [und mit Tudjman - G.Str.] einig, und sie haben in dieser

Frage [NichtVerlängerung des UNO-Mandats] nicht den geringsten
Zweifel. ...»"

Am 8. Mai 1995 konnten zwei Schweizer Mitarbeiter der «Kulturbrük-
ke Sarajevo-Schweiz», die von Milizen der bosnischen Serben verhaftet
und in einem Militärgefängnis gefangengehalten wurden, in die Heimat
zurückkehren. Ihre Befreiung ist dem energischen Wirken des Statthalters

des Bischofs von Mitteleuropa in der Schweiz, Erzpriester Drasko

37 Glas Koncila 12/1995; G2W April 1995, 25.

98



Todorovic in Zürich, zu danken. Nachdem diplomatische Bemühungen
fruchtlos geblieben waren, flog Erzpriester Todorovic von Zürich nach

Serbien, wo er dann in zehntägigen Verhandlungen mit den Geiselnehmern,

in die sich Patriarch Pavle persönlich eingeschaltet hatte, die

Befreiung der Geiseln erreichen konnte. Bei der schwierigen, an Komplikationen

reichen und mit fast 1000 km langen Autofahrten verbundenen
Aktion war es überaus hilfreich, dass Patriarch Pavle seine Dienstlimousine

nebst Chauffeur zur Verfügung stellte, so dass Befreier und Befreite

vor mancherlei Unbill seitens der bosnischen, aber auch seitens der
Belgrader Serben bewahrt blieben.

Es wäre verfehlt, in diesem Vorgang den Beweis für eine grundsätzliche

- prowestliche - Änderung der serbischen Kirchenpolitik erblicken
zu wollen. Jedoch lässt dieses Geschehen die Vermutung zu, dass -
ausgehend von den sich anscheinend verstärkenden Gegensätzen unter den
serbischen Bischöfen - derzeit die «Tauben» etwas an Boden gewinnen

- jene Hierarchen um Patriarch Pavle, die auch über die Grenzen
Serbiens und über die Grenzen serbischen Volkstums - sogar gelegentlich
nach Westen - blicken und nicht von vornherein alles, was von dort
kommt, als häretisch, unmoralisch und verwerflich verdammen. Auf
jeden Fall hat das sicherlich kräftige Engagement von Patriarch Pavle,
ohne welches der Erfolg des Zürcher Erzpriesters Drasko Todorovic bei
der Befreiung der Schweizer Geiseln nicht vorstellbar ist, in der
Weltöffentlichkeit einen guten Eindruck gemacht. Das war gewiss nicht das

Hauptziel der serbischen Geistlichen bei dieser Befreiungsaktion - aber
als erwünschter Nebeneffekt war eine «gute Presse» sicherlich einkalkuliert.

Und überdies kann der Einsatz der Serbischen Kirche für die von
den bosnischen Serben gefangengehaltenen Schweizer als ein vielleicht
positives Signal, das die Serbisch-Orthodoxe Kirche ausgesandt hat,
gedeutet werden - nicht mehr, aber auch nicht weniger. Eine richtige
Deutung?

«Jasenovac nach Jasenovac»

Für Mitte Mai 1995 war ein Besuch von Patriarch Pavle in Deutschland
vorgesehen. Im Zusammenhang mit dem Kriegsende vor 50 Jahren wollte

das Oberhaupt der Serbischen Kirche in erster Linie Konzentrationslager

und andere Stätten aufsuchen, wo orthodoxe Serben unter den
Faschisten gefangengehalten und ermordet worden sind. Der Plan für die
Deutschlandreise von Patriarch Pavle war vom katholischen Bischof Jo-

99



seph Homeyer von Hildesheim initiiert worden, der gewissermassen
Tür an Tür mit dem serbischen Bischof von Mitteleuropa, Bischof
Konstantin (Djokic) in Hildesheim, wohnt. In katholischen und evangelischen

Kirchenkreisen Deutschlands hatte die Ankündigung, der Patriarch

der Serbisch-Orthodoxen Kirche wolle Deutschland aufsuchen,
allerdings eher Verlegenheit denn Freude ausgelöst.

Der kroatische Angriff auf den Westteil der weitgehend von Serben
bewohnten und serbisch besetzten «Serbischen Republik der Krajina»
veranlasste den Hl. Synod der Serbischen Kirche, den Deutschland-Besuch

des Patriarchen zu verschieben. Zunächst einmal veröffentlichte
der Hl. Synod ein Kommunique anlässlich des kroatischen militärischen
Vorstosses, der bekanntlich Westslowenien wieder unter kroatische
Kontrolle brachte. Sodann wurde etwas später vom Hl. Synod eine
Erklärung herausgegeben, die gleichsam den Hintergrund für die Verschiebung

des Deutschland-Besuches von Patriarch Pavle darstellte.
«An seiner Sitzung vom 2. Mai 1995 hat der Hl. Bischofssynod wegen

der ausserordentlichen Situation in Westslawonien, verursacht durch
die Aggression der kroatischen Armee gegen Okucani, Jasenovac und
andere Orte, beschlossen, den Besuch Sr. Heiligkeit Patriarch Pavle
nach Deutschland zu verschieben.

Der Hl. Synod hat dringend an den ÖRK und an die KEK appelliert,
alle notwendigen Massnahmen zu ergreifen, damit die kroatischen Truppen

an ihre Ausgangspositionen und an die Teilungslinien zurückkehren

und dass die vom Krieg betroffene serbische Bevölkerung beschützt
werde. Das gilt auch für Jasenovac - eine der schrecklichsten Leidensstätten

während des Zweiten Weltkrieges und die grösste serbisch-orthodoxe

Todesstätte, wo [Serben] während des Terror-Regimes im
«Unabhängigen Staat Kroatien» unschuldig ermordet worden sind. Der kroatische

Angriff auf die Serbische Republik von Krajina, der im Gegensatz
steht zu allen internationalen Abkommen, dem sogar Kroatien
zugestimmt hatte, stellt die friedliche Lösung des Konflikts in Frage und
entfacht das Kriegsfeuer im ehemaligen Jugoslawien noch weiter.

Gezeichnet.DetHl. Bischofssynod der Serbisch-Orthodoxen Kirche»38

Wenige Tage später, am 5. Mai 1995, gab der Hl. Bischofssynod der
Serbischen Kirche eine weitere Erklärung heraus: «Jasenovac nach

Jasenovac», in der abermals ausdrücklich die Verbindung von den furchtbaren

Ereignissen im Ustascha-Staat, die durch den Massenmord an Serben

im KZ Jasenovac charakterisiert sind, und dem kroatischen Angriff

38 Kopie des Originals.

100



auf die Krajina von Anfang Mai hergestellt wird. Das heutige Martyrium

der Serben wird durch die Aufzählung angeblicher kroatischer Greuel

aktualisiert. Kein Wort über jene stets abgestrittenen Greuel, welche

von serbischer Seite seit vielen Jahren vollbracht werden. - Der Westen

(UNO-Truppen und NATO, aber auch die ganze westliche Welt) wird
angeklagt, den kroatischen Angriffen tatenlos zuzusehen, ja sogar
Mithilfe zu leisten. Die Vernichtung des gesamten Serbentums ist das Endziel

- und die Welt schaut zu:
«In diesen Mai-Tagen, da die Welt des Sieges über den Nazi-Faschismus

vor 50 Jahren gedenkt, werden in Jasenovac und Umgebung, wo
während des Zweiten Weltkrieges mehr als 700000 orthodoxe Serben

vor aller Welt ermordet worden sind, die letzten Serben in Westslawonien,

welche diese Lager überlebt haben, verfolgt und vernichtet.
Soweit wir wissen, wurden am 1. und 2. Mai 1500 überwiegend Frauen und
Kinder auf der Flucht umgebracht..., davon bei Bela Stena allein 500

Kinder und Frauen erschossen... Wir kennen nicht die Zahl derer, die in

jenen Wäldern ermordet wurden, wo einst im Zweiten Weltkrieg die

Ustaschi, die kroatischen Nazis, Serben umgebracht haben.
Bosanska Gradiska, Nova Topola... sind angefüllt mit Massen von

verzweifelten Flüchtlingen. In der Gegend von Pakrac, bei Gavrinica und

Omanovac, in Paklenica sind immer noch mindestens 6000 Zivilisten
von der kroatischen Armee eingeschlossen... Bis gestern (4.5.1995) wurde

- angeblich aus Sicherheitsgründen - keinerlei internationale humanitäre

Hilfe gestattet; in Wirklichkeit geschah dies jedoch, damit die Spuren

ihrer Verbrechen beseitigt und die Orgie von Blut an unschuldigen
Einwohnern der Gegend von Pakrac und damit von ganz Westslawonien,

das schon vorher «ethnisch gesäuberb worden war, ungestört
vollendet werden konnten.

Während der «ethnischen Säuberung) von 1991 wurde die serbische

Bevölkerung aus 280 Dörfern in Klein-Razzien vollständig vernichtet
und vertrieben - und jetzt, am 1. und 2. Mai, wurden die übrigen 65 Dörfer

sowie alle Gemeinden des slawonischen Bistums zerstört. Alle
Geistlichen bis auf einen sind, zusammen mit ihrem Bischof, geflohen; der
Priester Sava Pocuca wurde von kroatischen Soldaten sechsmal verwundet

und liegt in kritischem Zustand auf der Intensivstation im Krankenhaus

von Banja Luka. Auf der Sawe schwimmen Leichen von Ermordeten

- wie zur Zeit des ersten Jasenovac, eines der grauenhaftesten
Konzentrationslager der Nazis in ganz Europa.

Die Menschen hatten Vertrauen in die internationale Gemeinschaft,
in den Schutz durch die UNPROFOR, in den Schutz Jugoslawiens... Lei-

101



der wissen wir, dass die UNPROFOR-Truppen über den Angriff der
kroatischen Armee am Abend vor dem Beginn des Angriffs (am
30. April 1995,21 Uhr) informiert waren. Sie zogen sich zurück, übergaben

die Kontrollpunkte den Angreifern und wurden so mitschuldig an
dem grausamen Massaker an Unschuldigen.

Die Siegermächte und die Besiegten im Zweiten Weltkrieg feiern die

Zerschlagung des Nazi-Faschismus, und Franjo Tudjman sowie Alija
Izetbegovic wollen sich daran beteiligen - am 9. Mai bei den Feiern in
Moskau und sonstwo. Und während die Föderative Republik Jugoslawien

feierlich den I.Mai begeht und sich auf die Siegesfeierlichkeiten
vorbereitet, erlebt West-Slawonien und seine serbisch-orthodoxe
Bevölkerung den endgültigen Untergang. Die Massaker von Jasenovac werden

vor den Augen der ganzen Welt 50 Jahre später fortgesetzt. Es ist

klar, dass das, was hier in West-Slawonien passiert, nur den ersten Akt
dessen darstellt, was den Völkern in der Serbischen Republik von Krajina

und der Serbischen Republik [in Bosnien] droht - und zwar in Gegenwart

(und in Zusammenarbeit?) mit UNPROFOR und NATO, in
Anwesenheit des demokratischen Europas und Amerikas und anderer
humanitärer Einrichtungen der internationalen Gemeinschaft [= die
Vernichtung des Serbentums überhaupt - G. Str.].

Geze/c/zner.DerHl Bischofssynod der Serbisch-Orthodoxen Kirche»39

Aus der katholischen Kirche

Am 26. November 1994 hatte Papst Johannes Paul IL 30 neue Kardinäle
ernannt. Darunter waren die Erzbischöfe von Prag, Miloslav Vlk, von
Minsk, Kazimierz Swi^tek, und derjenige von Sarajevo - Vinko Puljic.
Nach den Worten des bosnischen Botschafters in Italien, Vlatko Kralje-
vic, stellte die Erhebung von Erzbischof Puljic zum Kardinal «eines der
wichtigsten Ereignisse in der Geschichte der katholischen Kirche im
kroatischen Volk und insbesondere der katholischen Kroaten in der
Republik Bosnien-Herzegowina dar». Auch signalisiere diese Ernennung
die Unterstützung der staatlichen Eigenständigkeit von Bosnien-Herzegowina

durch den Vatikan40.

Die katholischen Diözesen von Bosnien und Herzegowina haben
zwei neue Bischöfe erhalten - in Sarajevo wurde Dr. Pero Sudar (42) in

39 Kopie des Originals.
*»G2W Dezember 11.

102



Anwesenheit des kroatischen Primas, Kardinal Franjo Kuharic, des

Erzbischofs von Sarajevo, Kardinal Vinko Puljic, und anderer Bischöfe aus
Bosnien und aus Kroatien geweiht und zum Weihbischof für Sarajevo
bestellt. Bereits am 1. August 1993 war Dr. Ratko Peric (49) zum Bischof
von Mostar-Duvanj und zum Apostolischen Administrator von Trebin-
je-Mrkanj ernannt worden.

Am 8. Dezember 1994 hat der Vatikan seine Zustimmung dazu erteilt,
dass die katholischen Bischöfe der ehemaligen jugoslawischen
Republik Bosnien-Herzegowina aus der kroatischen Bischofssynode
ausscheiden und eine eigene Synode bilden. Deren erste Bischofskonferenz

fand vom 27. bis 29. Januar 1995 in Mostar statt. Zum Vorsitzenden
dieser Bischofskonferenz wurde Kardinal Vinko Puljic, zu seinem
Stellvertreter der Bischof von Banja Luka, Franjo Komarica, gewählt. Die
Aussenvertretung der Konferenz wurde Weihbischof Dr. Pero Sudar in
Sarajevo übertragen. Verbindung zu den Bischöfen Kroatiens soll von
Amts wegen der Bischof von Mostar, Ratko Peric, halten.

Auf dem Territorium von Bosnien-Herzegowina befinden sich folgende

vier Diözesen: Oberbosnien-Sarajevo, Banja Luka, Trebinje-Mrkanj
und Mostar-Duvno. Der kroatische Primas, Kardinal Franjo Kuharic,
hatte eine Grussbotschaft an die bosnische katholische Bischofskonferenz

gerichtet, in welcher er die innige Verbindung beider Kirchenkörper

- in Kroatien und in Bosnien-Herzegowina - unterstrich. Es handle
sich trotz der jetzigen Teilung um eine einzige kroatische Kirche, die nur
durch politische Grenzen und Umstände getrennt sei.

Die Bischöfe kritisierten die «unbegreifliche Nachsicht» der
internationalen Gemeinschaft gegenüber der «Gewalt des Stärkeren», gegenüber

der Aggression, wie sie von der serbischen Seite ständig praktiziert
werde. Mehr als die Hälfte der Katholiken in Bosnien-Herzegowina sei

infolge der «ethnischen Säuberungen» heute heimatlos41. Die katholischen

Diözesen in Bosnien-Herzegowina stehen nach Aussagen ihrer
Bischöfe vor dem Ende - nach weitgehender Vertreibung der katholischen
Bevölkerung: In der Diözese Sarajevo seien von früher 528000 Gläubigen

350000 vertrieben, in der Diözese Banja Luka seien von 110000
Katholiken über 80000 geflohen; in der Diözese Mostar-Trebinje seien von
den ca. 210000 Katholiken «nur» 13 Prozent verjagt - aber dafür sei das

Gebiet von aussen praktisch nicht zugänglich. - Ca. 245000 Katholiken

41 Glas koncila 6/1995.

103



mit ihren Priestern hätten die Gebiete der Krajina-Serben in Kroatien
verlassen müssen42.

Vor der Konferenz suchten einige Bischöfe das Oberhaupt der Muslime

in Sarajevo, den Mufti Said Smajkic, auf. Das Gespräch sollte das
Zusammenstehen muslimischer und kroatisch-katholischer Bosnier
demonstrieren und das Vertrauen der jeweiligen Bevölkerungsteile zueinander

stärken43. - Die nächste Tagung der bosnisch-herzegowinischen
Bischofskonferenz liess der «Religionsminister» der selbsternannten

Serbenrepublik in Bosnien, Dragan Davidovic, nicht zu - mit der
Begründung, diese neue «Römisch-katholische Kirche von Bosnien-Herzegowina»

umschliesse das Territorium eines nicht mehr existierenden
staatlichen Gebildes. Die Anreise von Bischöfen aus Territorien, die
nicht zum Staatsgebiet der «Serbischen Republik» in Bosnien gehören,
stelle eine Verletzung der Souveränität eben dieser Republik dar.

Daraufhin müsste die Bischofskonferenz von Bosnien-Herzegowina
- zehn Tage später - im kroatischen Zagreb zusammentreten. Dort wurde

u. a. Klage geführt darüber, dass in der bosnischen Serbenrepublik
für Katholiken praktisch keine Menschenrechte mehr existierten44.

In Kroatien mehren sich die Klagen nicht-katholischer
Religionsgemeinschaften über Zurücksetzung und Brüskierung durch die vorherrschende

römisch-katholische Kirche. Zwar sind alle Glaubensgemeinschaften

vor dem kroatischen Grundgesetz gleich, aber in der Praxis
sehe es anders aus. Die katholische Kirche übe Druck auf die Regierung
aus und beanspruche eine Monopolstellung. Die kleinen Kirchen schlössen

sich daher im Februar 1994 zur «Kroatischen Vereinigung für
Religionsfreiheit» zusammen (Orthodoxe, Evangelische, Juden, Muslime,
Baptisten, Adventisten, Pfingstler, Angehörige der Brüdergemeine
u.a.). Präsident ist Dr.Branko Lovrec, Leiter der Baptistengemeinden
in Kroatien45.

An der Bischofskonferenz der katholischen Kirche in Kroatien
Anfang Juni 1994 nahmen ausser den Bischöfen Kroatiens auch der Erzbischof

von Sarajevo-Nordbosnien, Vinko Puljic, der Bischof von Banja
Luka, Franjo Komarica, der Bischof von Mostar-Herzegowina, Ratko
Peric, und der Bischof aus dem serbischen Subotica-Vojvodina, Jânos

Pénzesz, teil.

42 G2W Juli-August 6.
43 Glas koncila 6/1995.
44 Glas Koncila 22. März 1995.
45 G2W Juni 7.

104



Die Bischofssynode wurde am 10. Juni mit einer Erklärung
abgeschlossen, in der sich die Bischöfe dagegen aussprachen, dass die hl. Messe

mit patriotischen Kundgebungen vermengt werde. Sogar mit Blick
auf den kroatischen Nationalfeiertag (20. Mai - Verkündung der
Eigenstaatlichkeit) gaben die Hierarchen klare Richtlinien: Natürlich solle
die Messe an diesem Tag «der Heimat gewidmet sein», doch «sollten die
Priester darauf achten, dass sie sich auch bei diesem Anlass nicht ausserhalb

des kirchlich vorgegebenen Rahmens bewegen». Über die hl. Messe

und die hl. Eucharistie hinausgehende Anliegen sollten in Gebetsund

in Wortgottesdienste eingebracht werden.
War diese Erklärung mehr oder weniger indirekt gegen die Regierung

Tudjman gerichtet, die offenbar von der Kirche patriotische
Schützenhilfe erwartet, so kritisierten die Bischöfe die Regierung auch direkt
u. a. in der Frage der Rückgabe des in kommunistischer Zeit beschlagnahmten

Kirchengutes, welche immer wieder hinausgezögert werde. Offen

sei auch weiterhin der rechtliche Status von kirchlichen Hochschulen

sowie von kirchlichen Würdenträgern46.
In Montenegro47 gewann eine «Los-von-Belgrad-Bewegung» an

Boden, welche die schwierige Lage der Serbisch-Orthodoxen Kirche für
ihre Ziele nutzen möchte. Montenegro ist erst nach der Gründung des

«Königreiches der Serben, Kroaten und Slowenen» nach dem Ersten

Weltkrieg zu einem Teil der damals erst geschaffenen «Serbisch-Orthodoxen

Kirche» geworden - und zwar gegen den Willen der Montenegriner.

Bis dahin war Montenegro ein freies Fürstentum gewesen, dessen

autonome orthodoxe Kirche locker an die Russisch-Orthodoxe Kirche
angebunden war, wo die Bischöfe von Montenegro auch ihre Weihe
erhielten (trotzdem bezeichnen die Montenegriner ihre alte Kirche als

«autokephal»). Die beständigen Bestrebungen der serbischen Kirchenleitung,

Montenegro gleichzuschalten und dem Bergland seinen kirchlichen

Sonderstatus nicht wieder gewähren zu wollen, liessen in gewissen

Bevölkerungskreisen Montenegros, die statistisch kaum zu bestimmen
sind, den Gedanken aufkommen, eine eigene, von der Serbisch-Orthodoxen

Kirche in Belgrad unabhängige Kirchenorganisation zu errichten.
So residieren seit 31. Oktober 1993 in Montenegros früherer Hauptstadt

Cetinje zwei konkurrierende Hierarchen: der von Belgrad
eingesetzte Metropolit Amfilohija (Radovic), der über ein Priesterseminar

* Glas koncila 19. Juni.
47 Anne Herbst-Ollmanns und Gerd Stricker: Kein Anfang, sondern Erneuerung

der Kirche. Zu einer Abspaltung von der orthodoxen Kirche in Montenegro,

G2W 4/1994 19-25.

105



in Cetinje mit ca. 150 Priesteramtskandidaten gebietet; sowie ein aus der
amerikanischen Diaspora berufener Archimandrit Antonije (Abramovic),

der ohne kanonisch geweihte Bischöfe durch Laien zum Bischof
und Oberhaupt der neuen «Autokephalen Orthodoxen Kirche
Montenegros» erhoben worden war. Offenkundig hatte sich weder in Montenegro

noch in der amerikanischen Diaspora ausser Archimandrit Antonije
(Abramovic) ein weiterer Geistlicher (nicht Bischof, noch Priester) für
den Dienst in einer- auf jeden Fall schismatischen - montenegrinischen
Heimatkirche gefunden. Behauptungen, die neue «autokephale» Kirche

Montenegros repräsentiere die Mehrzahl der Orthodoxen in Montenegro,

beruhen wahrscheinlich auf sehr grosszügigen Schätzungen oder
aber auf Wunschdenken.

Die Belgrader Kirchenleitung der Serbisch-Orthodoxen Kirche hat
diese Neugründung für «null und nichtig» erklärt und Archimandrit/
«Metropolit» Antonije (Abramovic) in den Laienstand versetzt. - Als
Patriarch Alexi von Moskau und ganz Russland im Mai 1994 Serbien
besuchte, kam er auch nach Montenegro - dabei fungierte der kanonische
Bischof, Metropolit Amfilohije (Radovic) vom Serbischen Patriarchat,
als Gastgeber. Die «Autokephalisten» brachten gerade ca. 100 Demonstranten

zusammen, als Patriarch Alexi und Metropolit Amfilohije in
Podgorica - dem früheren Titograd, der jetzigen Hauptstadt Montenegros

- eine neue Kirche weihten.
Die orthodoxe Kirche im seit 1991 unabhängigen Staat Mazedonien48

hatte sich 1967 eigenmächtig, also gegen den Willen der Belgrader
Kirchenführung, aus der Serbisch-Orthodoxen Kirche herausgelöst und für
autokephal erklärt. Die Weltorthodoxie hat diesen Schritt nie sanktioniert.

Der Vorwurf der Mazedonier gegen die Serbisch-Orthodoxe Kirche

lautete, diese habe die Mazedonier zu denationalisieren und ins
serbische Volkstum zu überführen versucht - die Belgrader Kirchenführung

habe das mazedonische Volkstum nicht respektiert.

48 Anne Herbst-Oltmanns und Gerd Stricker: Nation und Kirche im mazedonischen

Geschichtsbild, G2W 4/1994, 15 ff.; Bischof Kiril von Polog: Die Autokephalie

der mazedonischen Kirche ist uralt (Interview), G2W 4/1994,17 ff.; Stefan
Troebst: Makedonische Antworten auf die «Makedonische Frage» 1944-1992,
SOE 7-8/1992, A2Ì-AA2; Jens Reuter: Politik und Wirklichkeit in Makedonien,
SOE 2/1993, 83-99; Thomas Bremer: Einige Bemerkungen zur makedonischen
Kirchenfrage, OKS 12/1993, 324-331; Dokumente zu: Makedonisch-Orthodoxe
Kircheund makedonische Nation, OE 11/1993, A 646-A 652; Dokumente zu
Minderheiten und Fremdenhass in Makedonien, OE 9/1993, A 520-A 530.

106



Die Tragödie des mazedonischen Volkes besteht u. a. darin, dass seine

nationale Identität umstritten ist. Serben und Bulgaren stellen meist
generell die Existenz eines mazedonischen Ethnos in Abrede: Beide
behaupten, die Mazedonier bildeten einen serbischen resp. bulgarischen
Volksstamm, und das Mazedonische sei nichts anderes als ein serbischer

resp. bulgarischer Dialekt.
Nachdem 1993 das damalige Oberhaupt der Mazedonisch-Orthodoxen

Kirche, Erzbischof Gavril (Milosev, geb. 1912), wegen ausgebrochener

Richtungskämpfe in der Kirche, ob man die Autokephalie bewahren

oder aber sich als «autonome» Kirchenprovinz wieder dem Serbischen

Patriarchat unterstellen solle, zurückgetreten war, wurde der greise

Metropolit Michail (Gogov, geb. 1912), wohl ein Vikarbischof, der
den Titel eines Metropoliten von Povardar führte, zum Oberhaupt der
Kirche gewählt. Er soll anscheinend die Phase inneren Streites zwischen
den beiden Parteien in der Kirche überbrücken. Er hat aber stets eindeutig

und laut die Eigenstaatlichkeit Mazedoniens unterstützt - und natürlich

auch die Autokephalie der Mazedonischen Kirche.
Um sich noch schärfer von der Serbisch-Orthodoxen Kirche abzusetzen,

wurde in kirchlichen Kreisen Mazedoniens erwogen, den in der
Orthodoxie überwiegend verwendeten «alten», d.h. den Julianischen
Kalender aufzugeben und das Kirchenjahr nach dem westlichen, dem

Gregorianischen Kalender, zu gestalten49.
Die Bischofskonferenz in Skopje Anfang November 1994 hat

Entscheidungen getroffen, welche die Trennung von Serbien stärker ritualisieren

sollen. So wurde z.B. festgelegt, dass künftig das Mazedonische
als kirchliche Amtssprache verwendet werden solle - bis dahin war
überwiegend noch das Serbische gebraucht worden. Im Gottesdienst sollen
zudem das Altkirchenslawische und das Mazedonische gleichberechtigt
nebeneinander stehen50.

Anfang 1993 hatte die Bischofssynode der Serbischen Kirche Bischof

Irinej (Gavrilovic) von Nis, später Iovan (MIadenovic), Vikarbischof
mit dem Titel eines Metropoliten von Tetovo, zum «Seelsorger für die
mazedonischen Gemeinden», bestimmt; und die Bulgarisch-Orthodoxe
Kirche benannte am 29. Juli einen Diasporabischof «für die orthodoxen

Bulgaren in Mazedonien und Albanien»: Metropolit Neofit (Dimitrov,
geb. 1945) von Dorostol-Cerven. Zwar behaupteten Serben und Bulgaren,

durch diese Bischöfe ihre jeweiligen Volksgenossen in Mazedonien

49 Kathpress 28. Januar 1995.
5" Kathpress 12.November 13 f.

107



geistlich betreuen zu wollen; doch hat man in Mazedonien diese

Entscheidungen der serbischen und der bulgarischen Bischofssynoden als

Versuche der Einmischung in mazedonische kirchliche Angelegenheiten

gedeutet, ja sogar vermutet, dass mit «Serben» resp. «Bulgaren»
generell die Orthodoxen in Mazedonien gemeint sein dürften. Die
Verstimmung in Mazedonien war entsprechend gross. -1995 wurde der
serbische «Seelsorger für die Gemeinden in Mazedonien» nach Amerika
versetzt, ohne dass ein Nachfolger in diesem «Seelsorg»-Amt benannt
worden wäre.

Vertreter der Bulgarisch-Orthodoxen Kirche haben im November
1994 vorgeschlagen, die Frage der mazedonischen Kirche auf dem sog.
«Panorthodoxen Friedenstreffen» im September 1995 auf Patmos zu
beraten51. Und Anfang 1995 hat die Serbisch-Orthodoxe der Bulgarisch-
Orthodoxen Kirche vorgeschlagen, dass Kommissionen beider Kirchen
gemeinsam über die kanonische Zugehörigkeit der Mazedonisch-Orthodoxen

Kirche verhandeln sollten - offenkundig ist aber an die Hinzuziehung

mazedonischer Kirchenvertreter nicht gedacht52.

Vorausgegangen war Mitte 1994 ein Ultimatum, das der Hl. Synod
der Serbisch-Orthodoxen Kirche an die abtrünnige Mazedonisch-Orthodoxe

Kirche gerichtet hatte, diese solle binnen drei Monaten in den
Schoss der serbischen Mutterkirche zurückkehren (d.h. bis 2.Septem¬
ber 1994). Sonst würden Sanktionen gegen die mazedonischen Bischöfe
und Priester verhängt («Ausschluss aus der Serbisch-Orthodoxen
Kirche»!). Das Ultimatum hinterliess in Skopje nicht den geringsten
Eindruck, und die serbische Bischofssynode sah sich im November 1994

genötigt, einen Rückzieher zu machen, um keinen Eklat zu provozieren
und die Tür zu Mazedonien nicht gänzlich zu verschliessen53.

Zwischenzeitlich wurde von serbischer Seite behauptet - offenbar,
um die mazedonische Kirchenleitung in der orthodoxen Welt noch stärker

in Misskredit zu bringen -, dass die Mazedonisch-Orthodoxe Kirche
zu einer Unterstellung unter Rom tendiere, sie plane also eine neue
Union mit Rom. Sowohl die mazedonische Kirchenleitung als auch der
Vatikan haben diese Behauptung scharf zurückgewiesen54.

51 Kathpress 26. November.
52 G2W April 16f. und Mai 1995, 8.
53 Kathpress 29. Oktober 9.
54 Kathpress 18. Juni 12 f.

108



Das interreligiöse Klima in Mazedonien ist für balkanische Verhältnisse

gut. Die orthodoxen Bischöfe, die Katholiken mit Bischof Joakim
Herbut, sowie der muslimische Führer, Suleiman Redzepi, haben zu

einer respektvollen Koexistenz gefunden55.

Zollikon/Zürich Gerd Stricker

Monographien zur post-jugoslawischen Tragödie

Archimandrite Athanase (Jevtitch): Dossier Kosovo. Préface par Père Patrie
Ranson, Lausanne 1991.

Balie, Small: Der Islam - europakonform? Religionswissenschaftliche Studien
Bd. 32), Würzburg/Altenberge 1994.

Bremer, Thomas: Ekklesiale Struktur und Ekklesiologie in der Serbischen Orthodoxen

Kirche im 19. und 20. Jh. Das östliche Christentum, NF Bd.41 Würzburg

1992.

Bozic, Jure Z.: Die Autokephalieerklärungder Makedonischen Orthodoxen Kirche

Das östliche Christentum, NF Bd.43), Würzburg 1994.

Dedijer, Vladimir: Jasenovac - das jugoslawische Auschwitz und der Vatikan,
hrsg. von Gottfried Niemietz, Freiburg 1993 (4. Aufl.).

Dzaja, Srecko M.: Konfessionalität und Nationalität Bosniens und der Herzegowina

(Voremanzipatorische Phase 1463-1804), München 1984.

Dzaja, Srecko M.: Bosnien-Herzegowina in der österreichisch-habsburgischen
Epoche (1878-1918), München 1994.

Garde, Paul: Vie et mort de la Yougoslavie, Lille 1992.

Grill, Rudolf Chrysostomus: Serbischer Messianismus bei Bischof [Nikolaj]
Velimirovic (t 1956) Pontificium institutum orientale), Rom 1993.

Grulich, R./Hampel, A.: Maastricht starb in Sarajevo. Gegen die Totengräber
Europas Texte zum Ost-West-Dialog Nr. 8); Giessen 1993 (2. Aufl.).

Kappeier, A./Simon, GJ Brunner, G.: Die Muslime in der Sowjetunion und in

Jugoslawien. Identität - Politik - Widerstand, Köln 1989.

Kind, Christian: Krieg auf dem Balkan. Der jugoslawische Bruderstreit -
Geschichte - Hintergründe - Motive, Paderborn 1994.

v. Kohl, Christine; Libai, Wolfgang: Kosovo - gordischer Knoten des Balkan,
Wien/Zürich 1992.

Mojzes, Paul: Yugoslavien Inferno. Ethnoreligious Warfare in the Balkans, New
York 1994.

Stindhaussen, Holm: Geschichte Jugoslawiens 1918-1980,
Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1982.

Sunjic, Melila H: Woher der Hass? Kroaten und Slowenen kämpfen um
Selbstbestimmung, Wien/München 1992.

Svoboda, Josip: Sarajevo. Eine Stadt gibt nicht auf. Idstein 1994.

55 Herder-Korrespondenz September 480.

109



Weithmann, Michael (Hrsg.): Der ruhelose Balkan. Die Konfliktregionen
Südosteuropas dtv Nr.4612), München 1993.

Wir suchen Kain und Abel. Die Kirchen im jugoslawischen Bürgerkrieg (Bericht
der internationalen ökumenischen Delegation «Frieden auf dem Balkan»
1992), Basel 1992.

Aufsatzliteratur zum Komplex Serbien - Kroatien - Bosnien-Herzegowina

Slowenien ist hier weitgehend ausgeklammert, da erstens orthodoxe Kirche dort
fast nicht präsent ist und da zweitens in die hier behandelten Auseinandersetzungen

Slowenien, zu seinem grossen Glück, nicht hineingezogen worden ist.
Anschliessend werden einige der wichtigsten Aufsätze zum Thema «Rolle der

Kirchen im Balkan-Konflikt» aus folgenden Zeitschriften aufgeführt, und zwar
in chronologischer Reihenfolge:
Glaube in der 2. Welt, Zollikon - Zürich G2W;
Ostkirchliche Studien, Würzburg OKS;
Osteuropa, Aachen OE;
Südost-Europa, München SOE;
Una Sancta, Meitingen - Freising.

Glaube in der 2. Welt

Gerd Stricker: Der unheilvolle Konflikt zwischen zwei Brudervölkern, G2W
9/1991, 14ff.

Harry Schleicher: Das Ende einer Illusion. Brüderlichkeit schlägt in Hass um,
G2W 9/1991,16 f.

Paul Mojzes: Die Verzweiflung namens Jugoslawien, G2W 9/1991, 17 f.

Ivo Goldstein: Serben in Kroatien, Kroaten in Jugoslawien - die Vorgeschichte,
G2W 9/1991,19 ff.

Rudolf Grulich: Die katholische Kirche in Slowenien und in Kroatien, G2W
9/1991, 22 ff.

Ivana Bandov: Kriegstagebuch aus Osijek, G2W 9/1991, 25 ff.
Hans-Joachim Härtel: Die Serben und ihre Kirche, G2W 9/1991, 28ff.
Kardinal France Perko: Bundesstaat contra serbischen Zentralismus, G2W

11/1991, 25 ff.
Andrew Müller: Trugbild Jugoslawien - der Bürgerkrieg aus serbischer Sicht,

G2W 11/1991, 28 ff.
Rudolf Grulich: Zur Lage des Islam in Jugoslawien, G2W 1/1992, 22ff.
Anne Herbst-Ohmanns: Religiöser Nationalismus im balkanischen Bürgerkrieg,

G2W 6/1992,14ff.
Radovan BigoAc: Wir alle sind für diesen Krieg verantwortlich, G2W 6/1992,16 ff.
Bischof Irinej von der Backa - Interview: Die Serbisch-Orthodoxe Kirche im

Jugoslawien-Konflikt, G2W 6/1992,19ff.
Memorandum der serbischen Bischofssynode (14.-27. Mai 1992), G2W 6/1992,

22 ff.

110



Gordon B. Bardos: Orthodoxe Machtpolitik in Serbien, G2W 10/1992, 23-29.
Bischof Amfilohije von Montenegro: Serbische Isolation, G2W 10/1992, 24f.
Anne Herbst-Ollmanns: Jugo-Slawischer Religionsgipfel ohne Muslime, G2W

11/1992, 13 ff.
Hadzi Jakub ef Selimoski: Wo sind die Gleichgesinnten unter den Orthodoxen?

G2W 11/1992, 17 ff.

Friedensappell für Bosnien-Herzegowina, G2W 12/1992, 14ff.
Anne Herbst-Oltmanns: Gewalt gegen Frauen als Mittel der Kriegsführung,

G2W 1/1993,16-19.
Anne Herbst-Olimanns: Die orthodoxe und die katholische Kirche im südslawischen

Konflikt, G2W 4/1993, 14-19.

Bischof Atanasie von Zahum-Herzegowina: Die Serben im Heilsplan Gottes,
G2W 4/1993,19 f.

Geert van Dartel: Bischof Nikolaj (Velimirovic) - eine umstrittene Gestalt der
Serbischen Kirche, G2W 4/1993,19-26.

Ronald Grossarth-Maticek: Hass auf dem Balkan. Zur Soziopsychologie
postkommunistischer Gesellschaften, G2W 4/1993, 27-31.

Anne Herbst-Oltmanns: Krieg zwischen drei Zivilisationen. Historische Aspekte
des Krieges in Bosnien-Herzegowina, G2W 9/1993, 21-24.

Josip Svoboda: Bosnisches Roulette - Teil I, G2W 9/1993, 25 ff.; Teil II, G2W
11/1993,26-29.

Bischof Franjo Komarica (Banja Luka): Das Endziel heisst Vertreibung (Interview),

G2W 9/1993, 27 ff.
Geert van Dartel: Das Kosovo-Problem aus katholischer Sicht, G2W 4/1994,

26-29.
Ilja Radutone: Offener Brief an Bischof Atanasije (Jevtic), G2W 4/1994, 30f.
Anne Herbst-Oltman:~j: Jugoslawien vor dem Ständigen Tribunal der Völker,

G2W 4/1995,13 ff.
Natasa Kanäle: Drehbuch der «ethnischen Säuberung», G2W 4/1995,15-18.
Wolf Oschlies: Gefährdete oder gefährliche Illusion? Die Bosnisch-Kroatische

(Kon-)Föderation, G2W 4/1995,19-22.
Anne Herbst-Oltmanns: Die Bischöfe und die UNPROFOR, G2W 4/1995,22-25.
Luka Vincetic und Geert van Dartel: «Unsere gefährliche Altlast» - die gefährliche

Verflechtung von Nationalität und Glauben im ehemaligen Jugoslawien,
G2W 4/1995, 27-31.

Hingewiesen sei auf die monatliche Berichterstattung im Rahmen der «Rundschau»

in der Zeitschrift Glaube in der 2. Welt - G2W.

Ostkirchliche Studien

Ernst Chr. Suttner: Die orthodoxe Kirche und das Aufkommen der Nationalstaaten

in Südosteuropa, OKS 2-3/1992,126-148.
Ernst Chr. Suttner: Der Zerfall Jugoslawiens. Zur Vorgeschichte der gegenwärtigen

Konflikte, OKS 2-3/1993,151-171.
Ernst Chr. Suttner: Kirche und nationale Identität in Europa zur Zeit der Osma-

nenherrschaft in Südosteuropa, OKS 1/1994, 41-53.

111



Osteuropa

Mojmir Krizan: Nationalismen in Jugoslawien. Von postkommunistischer nationaler

Emanzipation im Krieg, OE 2/1992, 121-140.

Adolf Karger: Die serbischen Siedlungsräume in Kroatien, OE 2/1992,141-146.
Adolf Karger: Der gescheiterte Vance-Owen-Plan und die ethnischgeographischen

Strukturen von Bosnien-Herzegowina, OE 8/1993, 783-791.

Mirjhana Kasapovic: Grundlegende politische Konflikte in Kroatien nach den
Wahlen 1990, OE 5/1994, 483-491.

Mojmir Krizan: Kroatien auf dem Weg nach Europa? OE 11/1994,1080-1088.
Mojmir Krizan: Postkommunistische Wiedergeburt ethnischer Nationalismen

und der Dritte Balkankrieg, OE 3/1995, 201-218.
Dokumente zur Politik Kroatiens und Möglichkeiten eines künftigen Zusammenlebens

von Serben und Kroaten, OE 1/1992, A 48-A 57.

Dokumente zum Krieg zwischen Serben und Kroaten, OE 3/1992, A 129-A 160.

Dokumente zur Methode der «ethnischen Säuberung». Zur serbischen Siedlungspolitik

in den eroberten kroatischen Gebieten u.a., OE 4/1992, A 202-A 212;
A 220-A 233.

Dokumente zur Lage in Jugoslawien (Muslime, politische Lage, Sprachen), OE
2/1993, A 87-A 105.

Dokument: Dragoljub Micunovic - Es gibt nur ein Serbien, OE 3/1993,
A 155-A 160.

Dokumente zur Situation von Frauen im ehemaligen Jugoslawien, OE 7/1993,
A 396-A 406.

Dokumente zu Armut, Chaos und Kriminalität in Serbien, OE 4/1994,
A 217-A 227.

Dokumente zur Nation der «Bosniaken» und zum Zerfall ihres Staates, OE
4/1994, A 228-A 232.

Dokumente zum erwachenden Selbstbewusstsein in Kroatien, OE 8/1994,
A 450-A 460.

Dokumente zu: Kein Frieden ohne Lösung der Beziehungen zwischen Serben
und Kroaten, OE 8/1994, A 461-A 464.

Dokumente zur Frage der Muslime im Sandzak, OE 8/1994, A 465-A 469.

Dokumente zum «völkischen Denken» der serbischen Intellektuellen und zu
psychischen Folgen des Krieges unter serbischen Kämpfern, OE 11/1994,
A 640-A 656.

Dokumente zu Bildung, Religionsunterricht und Jugendfragen in Serbien und
Kroatien, OE 1/1995, A 44-A 52.

Dokumente zur Frage der russischen Nationalisten und dem Krieg im ehem.
Jugoslawien, OE 2/1994, A 65-A 74; A 86-A 95.

Südosteuropa

Ekkehard Kraft: Kirche und Politik in Jugoslawien seit dem Ende der 80er Jahre:
Die Serbisch-Orthodoxe Kirche, SOE 1/1992, 53-74.

Jens Reuter: Die politischen Entwicklungen in Bosnien-Hercegovina, SOE
11-12/1992,665-684.

112



Jens Reuter: Jugoslawien - Versagen der internationalen Gemeinschaft? SOE
6/1993,333-343.

Jens Reuter: Die politische Entwicklung in Kosovo 1992/1993, SOE 1-2/1994,
18-30.

Matthias Messmer: Steiniger Weg zum Frieden auf dem Balkan. Gespräche mit
dem bosnischen Aussenminister Ljubijankic und dem kroatischen Aussenmi-
nister Granic, SOE 5/1994, 305-314.

Konrad Clewing: Zum Verhältnis von katholischer Kirche, Staat und Gesellschaft

in Kroatien, SOE 1-2/1995,101-108.

Una Sancta

Khalid Daran: Das Ende des Zweiten Jerusalem - über die Auswirkungen der
grossserbischen Aggression auf die islamische Welt, US 2/1993,141 f.

Thomas Bremer: Historische Aspekte des Konfliktes im ehem. Jugoslawien, US

2/1994,125-131.
Gerhard Voss: Für einen interreligiösen und interkulturellen Dialog in Sarajevo,

US 4/1994, 343-356.

113


	Die orthodoxen Kirchen

