
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 85 (1995)

Heft: 4

Artikel: Amt und Autorität im ausgehenden 20. Jahrhundert

Autor: Berlis, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Amt und Autorität
im ausgehenden 20.Jahrhundert*

Einführung

Die Autorität von Helden

Robin Hood, der Retter der Bedrängten und Unterdrückten, ist ein

Held, mit dem wir uns identifizieren können. Um der Gerechtigkeit willen

beraubt er die Reichen und gibt den Armen.
In den Filmen meiner Kinderzeit war er ein Adeliger, der eine Gruppe

von nichtadeligen Bauern anführte. Immer war er der Held, immer
war er letztlich der Sieger, ob im Streit gegen den Sheriff von Nottingham

oder im Zweikampf gegen Little John. Er, der unbestrittene Führer,

war auch der einzige, der im Film eine Frau haben durfte. Lady Marian,

die meist brav zu Hause sass und auf ihren Robin wartete oder sich -
wenn der böse Sheriff sie entführen liess - von Robin retten liess. Vor
ein paar Jahren ist ein weiterer Robin-Hood-Film produziert worden.
In diesem Film - «Robin Hood, König der Diebe» - ist Robin ebenfalls

von adeliger Abkunft, aber als er nach der Ermordung seines Vaters zu
den Ausgestossenen im Wald kommt, dauert es eine Weile, bis er als

deren Führer anerkannt wird. Er findet erst dann Anerkennung, nachdem

er die anderen gelehrt hat, mit Pfeil und Bogen umzugehen: erst nachdem

er sein Wissen - und Wissen ist immer Macht - mitgeteilt hat, wird
ihm die Leitung zuerkannt. Nicht aufgrund seines Status als Adeliger,
sondern aufgrund seines Wissens und seiner persönlichen Führungsqualitäten

wird er als Anführer der Grünröcke - zu denen in diesem Film
auch Frauen gehören - anerkannt.

Früher war Robin Hood ein Held mit unangefochtener Autorität, da

er als Adeliger selbstverständlich die Führung übernahm. Vieles tat er
allein, er war eigentlich nicht auf die Hilfe anderer angewiesen. Heute
wird Robin als ein Held dargestellt, der sich erst beweisen muss: Nicht
mehr das, was er ist (seine Herkunft oder Status) zählen, sondern das,

was er kann (seine Bildung, seine Überzeugungskraft). Während in
früheren Darstellungen sein Heldentum durch die Taten wuchs, die er allein

vollbrachte, nimmt jetzt sein Heldentum zu durch sein Vermögen, an-

* Überarbeitete Fassung eines Referates, das während der Konferenz «Frauen
als Botschafterinnen um Gottes willen» in Rastatt Ende Januar 1995 gehalten
wurde.

243



dere zu überzeugen und einzubeziehen und so die Kräfte zielbewusst
einzusetzen.

Auch die Rolle der Frauen im Film spiegelt eine Verschiebung im
Frauenbild wider: In den alten Filmen gibt es nur eine einzige Frau, die
schön und rein zugleich ist und auf ihren Held wartet, im neuen Film treten

mehrere Frauen mit verschiedenen - positiv oder negativ umschriebenen

- Rollen aktiv auf. Der neue Film lässt so bestimmte weibliche
Stereotypisierungen hinter sich.

Kein Medium schafft es wahrscheinlich so gut wie das Fernsehen,
Zeitströmungen aufzugreifen und zu verarbeiten. Der Vergleich
zwischen unterschiedlichen Akzentsetzungen in alten und neueren Robin-
Hood-Filmen macht deutlich, dass und wie sich Vorstellungen von
Leitungsamt und Autorität ändern. Wie im Zeitraffer werden uns durch solche

Filme Entwicklungen vor Augen geführt, die im täglichen Leben
sonst vielleicht unmerklich ablaufen, deren Auswirkungen aber unser
Leben und unsere Denkmuster unweigerlich beeinflussen.

Gewandelte Vorstellungen von Autorität

Wer die Auffassung von Autorität in den letzten 200 Jahren untersucht,
wird unweigerlich feststellen, dass der

«Umgang mit Autorität auf dem Weg in die Moderne einen tiefgreifenden

Wandel erlebt [hat], von dem die kommunikative Praxis in allen
Lebensbereichen unserer liberalen Gesellschaft zutiefst geprägt ist.»'

Zwei Weltkriege und die politischen Umwälzungen in deren Folge,
die Erfahrungen im Hitlerregime, die Autoritätskrise, die sich in den
68ern manifestiert, und die fortschreitende Individualisierung sind dabei

Faktoren, die in unserem Jahrhundert wohl nicht unwesentlich zur
Beschleunigung des Prozesses eines veränderten Umganges mit Autorität

beigetragen haben.

Wir sind von den Erfahrungen unserer modernen Kultur geprägt. Als
Christen sind wir Teil dieser Kultur und verhalten uns durch Identifizierung

oder durch Abgrenzung zu dieser Kultur. Auch Amt und Autorität
werden nie ausserhalb ihres gesellschaftlichen Kontextes definiert,
sondern immer in Korrespondenz dazu. Deshalb muss danach gefragt werden,

was der veränderte Umgang mit Autorität für die Auffassung von
Autorität in der Kirche bedeutet.

1 So lautet die Hauptthese des Buches von André Habisch. Autorität und
moderne Kultur. Ekklesiologie und Staatstheorie zwischen Carl Schmitt und James
VI. Buchanan. Paderborn u.a. 1994. 13.

244



Vaticanum I als Autoritätskonflikt

Unsere altkatholische Vergangenheit erinnert uns daran, dass der
genannte Prozess eines veränderten Umgangs mit Autorität nicht erst in
diesem Jahrhundert eingesetzt hat. Die Auseinandersetzung um die
Lehren des Ersten Vatikanischen Konzils im Jahre 1870 kann als klassischer

Fall eines Autoritätskonflikts gelesen werden. In der Konstitution
«Pastor Aeternus» vom 18. Juli 1870 wird der Autoritätsanspruch des

Papstamtes in und über die Kirche mit Hilfe einer Denkstruktur von
Befehl und Gehorsam geltend gemacht2. Einer der Gründe für den Protest
der Altkatholiken liegt in der formellen Seite der Beschlussfassung: Die
Lehrmeinungen von Unfehlbarkeit und Jurisdiktionsprimat wurden mit
Hilfe der hierarchischen Struktur um jeden Preis dogmatisiert, sie
entstanden nicht aufgrund von Konsensbildung. Wer aber auf diese Weise

vorgeht, ist nicht in der Lage, die Relevanz einer Angelegenheit für die
einzelnen Gläubigen deutlich zu machen. So wurde dann auch die

Zustimmung nicht zu einem Akt existentiell begründeter Bejahung,
sondern zu einem Akt formalen Gehorsams3. Die Gehorsamsverweigerung
der (Alt-)Katholiken basiert auf der Erkenntnis, dass sich in diesem Fall
die Autorität (des Papstes, des Konzils) als reine Machtsausübung erwiesen

hat4. Die protestierenden (Alt-)Katholiken verweisen in ihrem Protest

auf das Fehlen bestimmter Handlungsprinzipien, die in den heutigen

demokratischen Gesellschaftsformen gang und gäbe geworden
sind. Zum Beispiel gehen sie davon aus. dass Entscheidungsfindungs-
prozesse langwierige Vorgänge hin zu gemeinsam verantworteten
Konsensen sind, jedoch nicht von einer Person aus der eigenen
Machtvollkommenheit, quasi «aus sich selbst heraus» getroffen werden
können (bzw. wenn sie auf diese Weise getroffen werden, auf Dauer
wenig Erfolg zeitigen). Die Alt-)Katholiken beriefen sich in ihrer
Argumentation auf das Vorbild der Alten Kirche, gleichzeitig spielen in
ihrer Auffassung, wie Autorität auszuüben ist. moderne staatspolitische
Auffassungen (des 18. und 19. Jahrhunderts) eine Rolle5, wo Faktoren

1 Vgl. Ilabisch, 194f.
3 Vgl Habisch, 196.
4 Waller Frei, Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der

Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts, in: IKZ 71 (1981 48. sieht die Fähigkeit zur
Einsicht in diese Machtzusammenhänge in «der Annahme der geschichtlichen
Bedingtheit allen Geschehens» begründet, wodurch die altkatholischen Väter nicht
mehr «vom Banne kirchlicher Autorität» erreicht werden konnten.

5So auch Christian Oeyen, Gibt es ein spezifisch altkatholisches Verständnis
der kirchlichen Autorität?, in: IKZ 66 (1976) 107-119. hier 112.

245



wie Kontrolle der Macht. Begründbarkeit und Kommunizierbarkeit
wichtig sind.

Vier Modelle von Autorität

Der niederländische Theologe Johannes van der Ven behandelt in
seinem Buch «Ekklesiologie in context»6 vier verschiedene Autoritätsmodelle7,

die im folgenden kurz beschrieben und danach auf unser heutiges
Priesterbild angewendet werden sollen.

Wer die Entwicklung des Amtes seit der neutestamentlichen Zeit
betrachtet, stellt fest, dass das Amt im Rahmen seiner jeweiligen zeitgenössischen

soziokulturellen und geschichtlichen Eingebundenheit Gestalt
annimmt'5 (van der Ven nennt dies «Contextualität»), Die Struktur der

Gemeinde und die jeweilige Auffassung von Autorität sind aufeinander

bezogen; die Kirchenstruktur hat den Zweck, dem Aufbau der kirchlichen

Gemeinde zu dienen (nach van der Ven «Ekklcsialität»),

1. Charismatische Autorität

Einer charismatischen FUhrungspersönlichkeit werden besondere Gaben

zugeschrieben - z.B. dass sie vom Geist erfüllt ist; aufgrund dessen

besitzt sie Autorität. Charismatische Autorität ist immer persönliche
Autorität.

Diese Art der Autorität finden wir in der frühen Kirche vor. Die damalige

Gemeindestruktur ist informell und egalitär, d.h. jeder und jede

"J.A. van der Ven, Ekklesiologie in context, Kampen 1993, 252-283. Das Buch
ist jetzt auch in deutscher Übersetzung erschienen: Johannes A. van der Ven, Kon-
textuelle Ekklesiologie. Düsseldorf 1995. Meine Seitenangaben beziehen sich

auf das Original.
7 Drei dieser Autoritätsmodelle (charismatische, traditionelle und legal-rationale

Autorität) stammen von Max Weber, das vierte Modell (funktionell-rationa-
le Autorität) wurde-ausgehend von Webers Ansatz-von Wissenschaftler/innen
wie M. A. Thung, Kl. Sonnberger und J. A. van der Ven hinzugefügt (vgl. J. A. van
der Ven. 254).

5 Zur Entwicklung des Priesteramtes seit der neutestamentlichen Zeit und seiner

jeweiligen zeitgenössischen Formgebung siehe Ernst Ludwig Grasmück,
Vom Presbyter zum Priester. Etappen der Entwicklung des neuzeitlichen katholischen

Priesterbildes, in: Paul Hoffmann (Hrsg.), Priesterkirche. Düsseldorf 1987,

96-\3\; Jan Visser, Gaat met de dominée nu ook de priester voorbij? (Nicht-ver-
öffcntlichtes Referat, gehalten während der Provinzialsynode in Amersfoort/
NL. 1994).

246



kann diese Autorität für sich beanspruchen, sofern er oder sie ein Charisma,

eine Gnadengabe, besitzt. Im Neuen Testament sind solche Charismen

zum Beispiel Verkündigung. Dienst an anderen, prophetische
Rede oder Führungsqualitäten.

Charismatische Autorität wird einer Person zugeschrieben, die in der

Lage ist. andere zu stimulieren, zu inspirieren und zu motivieren. Darauf

basiert die Autorität einer charismatischen Führungspersönlichkeit,
dass die eigene Inspiration auf andere «überschwappt».

In unserer Gesellschaft gewinnt diese charismatische Autorität m.E.
zunehmend an Raum. Wir sehnen uns nach Personen, die uns überzeugen,

und zwar sowohl in dem. was sie sagen, als auch in dem. was sie tun.
Dies gilt auch für Amtsträger. Einem Pfarrer wird nicht mehr einfach

aufgrund seines Amtes Autorität zugebilligt, sondern er/sie muss sich

immer wieder unter Beweis stellen9.

In der niederländischen Gemeinde, in der ich ein paar Jahre lang
gearbeitet habe, gab es zum Beispiel Leute, die nicht in die Kirche kamen,

wenn sie wussten, dass ein bestimmter Pfarrer den Gottesdienst hält.
Andere wiederum kamen immer, und machten ihren Kirchgang nicht von
der Person abhängig, die die Predigt hielt. Dieses Beispiel mag verdeutlichen,

dass Menschen bei einem Amtsträger nicht nur das Amt an sich

vor Augen haben, sondern auch die Person des Amtsträgers.

2. Traditionelle Autorität

Traditionelle Autorität wird in der Überzeugungskraft der Tradition
begründet. Einer Führungspersönlichkeit mit traditioneller Autorität
wird deshalb Gehorsam geleistet, weil sie in ihrem Amt Kontinuität und
Verbundenheit mit dem Ursprung verkörpert. Traditionelle Autorität
wird so begründet mit Kontinuität («weil es immer so war») und Tradition

(«weil es sich so gehört»): die positive Wertschätzung der Tradition,
die Verbundenheit mit dem Überkommenen wird in der Anerkennung
der traditionellen Autorität zum Ausdruck gebracht. Traditionelle
Autorität ist verbunden mit Status, wobei dieser durch Würdenzeichen
sichtbar gemacht wird. Der Papst in seinem weissen Gewand, die Königin

mit ihrem Zepter, sind beide Träger traditioneller Autorität.

9 Es soll hier hervorgehoben werden, dass diese Erwartungshaltung auf den/
die Amtsträgcr/in natürlich auch einen enormen Druck ausüben kann, dem sich
der/die einzelne u.U. nicht gewachsen fühlt.

247



Das Amt des Bischofs ist ein gutes Beispiel für eine traditionell
begründete Autorität. Wir sagen zum Beispiel, dass der Bischof in der
apostolischen Tradition steht, und wir sehen das Amt des Bischofs als Amt,
das die Treue zum Ursprung garantiert.

Diese Garantiefunktion kann verschieden ausgelegt werden, und
zwar in einem eher statischen Sinne (dann wird die Betonung auf dem
Festhalten am Überlieferungsgut liegen) oder in einem eher dynamischen

Sinne (dann wird der traditionelle Amtsträger eher die Relevanz
der Tradition für uns heute feststellen).

Wenn in einer Kirche traditionelle Autorität wichtig ist, dann ist es

notwendig, Neuerungen als «Wiederherstellung» zu präsentieren. So

sprechen wir bei der Zulassung von Frauen zum Amt der Diakonin von
der «Wiedereinführung» dieses Amtes. In bezug auf Priester- und
Bischofsamt für Frauen muss plausibel werden, dass dies der christlichen
Tradition jedenfalls nicht widerspricht1".

3. Legal-rationale Autorität

Legal-rationale Führungspersönlichkeiten verdienen aufgrund der
Tatsache Respekt, dass sie ein bestimmtes Amt auf gesetzmässige Weise
erworben haben. Wer die formalen Regeln (Gesetze) erfüllt hat, hat sich
das formelle Recht zur Ausübung von Autorität erworben. Beispiele für
solche legal-rationalen Amtsträger sind Präsidenten. Bürgermeister
oder Pfarrer mit der zweiten Dienstprüfung.

Mit dieser rein juridisch begründeten Autorität als Modell für ein
kirchliches Amt haben heutzutage viele Leute Schwierigkeiten.

Es gibt strukturelle Probleme: Eine legal-rationale Autoritätsstruk-
tur geht zum Beispiel mit einer mehr oder weniger fortgeschrittenen
Hierarchisierung einher. Je steiler die hierarchische Pyramide wird, um
so länger werden die Wege zueinander und um so zäher werden die

Kommunikationsprozesse. Ein anderes strukturelles Problem betrifft
die Einbeziehung der unteren Ebenen in der Pyramide: Auf welche Weise

kann gewährleistet werden, dass die formellen Autoritätspersonen
informellen Führungspersönlichkeiten genügend Freiraum einräumen?
Wird die Kapazität von Personen, die sich in der Pyramide auf einer
unteren Ebene befinden, genügend genutzt?

'" Paul Avis, Authority, Leadership and Conflict in the Church. London 1992,
58.

248



Neben diesen strukturellen Problemen ist die grundsätzliche Frage

wichtig, worin die legale Autorität ihren Ursprung findet: Ist die Figur
an der Spitze der Pyramide oder die Basis der Grund der Autorität?

Seitdem die westliche Kirche im 4. Jahrhundert Staatskirchc geworden

ist, hat sie sich in vielen Beziehungen an das römische Rechtsdenken

angepasst. Die genannten Problemfelder haben bereits damals eine

Rolle gespielt.
Die Tendenz zur Formalisierung zeigt sich im übrigen bereits in manchen

Spätschriften des Neuen Testaments (Pastoralbriefe), und zwar
dort, wo betont wird, dass die Gemeindemitglieder dem «Episkopos»
(pater familias) Gehorsam schuldig sind. In der westlichen Kirche setzt
sich eine gewisse Verrechtlichung der Kirchenstruktur fort; in bezug auf
das Amt hat dies zur Folge, dass man ab dem Mittelalter davon spricht,
dass Weihen «gültig» oder «ungültig», «erlaubt» oder «unerlaubt» sind,
oder dass nur ein gültig geweihter Priester eine Messe «gültig» feiern
kann.

Es gibt Menschen, die die römisch-katholische Kirche als Sinnbild für
diese legal-rationale Autoritätsstruktur sehen. So schreiben die vier
römisch-katholischen Professoren Ottmar Fuchs, Norbert Greinacher,
Norbert Mette und Hermann Steinkamp in einem jüngst veröffentlichten
Brief über die «gegenwärtige Eskalation von Machtausübung in der [rö-
misch-jkatholischen Kirche»;

«Viele Christen erleben, dass die kirchliche Autorität mit ihrem eigenen
Leben nichts mehr zu tun hat beziehungsweise zu tun haben will. Sie erleben

die unbarmherzige <Prinzipientreue> als zynische und ausgrenzende
Missachtung ihrer Lebens- und Glaubensrealität.»"

In diesem Brief wird der - vom rechtlichen Standpunkt aus besehen -
legitimen Autorität die Entartung zur Macht vorgeworfen. Und diese

«Prinzipientreue» geschieht nicht aus positiven Beweggründen,
sondern ist das Resultat von «Angst um noch weiteren Einflussverlust».

Aber auch in der altkatholischen Kirche finden wir diese Infragestellung

der legal-rationalen Autorität. Kürzlich war in einem Gemeindebrief

die Feststellung zu lesen, der Bischof habe eine Anordnung getroffen

und sich dabei nur auf die bestehenden rechtlichen Bestimmungen
berufen. Der, der dies schrieb, fand die Anordnung sichtlich dadurch
weniger akzeptabel, dass sie sich «nur» auf das Recht berief.

: Nicht mehr schweigen! Zur gegenwärtigen Situation in der katholischen
Kirche, in: IKZ 84 (1994). 203-209. hier 206.

249



Diese Beispiele mögen gezeigt haben, dass gerade bei dieser Art der
Autorität heutzutage die meisten Schwierigkeiten auftreten. Es ist ein
Phänomen unserer Zeit, dass viele Leute von heute eine rein rechtliche
Argumentation letztlich als «unbegründet» erfahren! Dies zeigt, dass es

im Autoritätsbewusstsein der Menschen eine Verschiebung gegeben hat.
Andererseits ist zum Schluss zu betonen, dass für die Altkatholiken

die legal-rationale Autorität prinzipiell eine positiv definierte Grösse

ist; bis auf den heutigen Tag blicken die Altkatholiken mit einem gewissen

Stolz auf ihre Rechtsregeln, da diese die Partizipation und
Mitverantwortung aller Kirchenmitglieder gewährleisten. So ist zum Beispiel
die Rechtsgültigkeit einer Bischofswahl von bestimmten eingehaltenen
Verfahrensweisen abhängig. Ein wesentlicher Bestandteil dieser
Verfahrensweise ist das Wahlrecht von Geistlichen und Laien, das ebenfalls
juridisch geregelt ist12.

4. Funktional-rationale Autorität

Die Autorität einer Person wird durch Kenntnis und Kompetenz
(Professionalität) begründet.

Der Pfarrberuf ist ab dem Mittelalter eine der ersten Berufsgruppen,
die sich durch Professionalität kennzeichnet. Der Bildungsvorsprung
der Geistlichkeit im Mittelalter und in der Neuzeit ist ein Beispiel für diese

Professionalität.
In unserer modernen Gesellschaft ist die funktional-rationale Autorität

eine wichtige Voraussetzung zum Ausüben von Autorität. Es gibt
selbst so etwas wie ein «Fachleute-Syndrom»: Wann immer in den
Nachrichten über ein aussergewöhnliches Ereignis berichtet wird, wird garantiert

die Meinung Sachverständiger dazu eingeholt, die dann vor dem
Mikrofon ihr Wissen kundtun. Kompetenz verhilft auch in der Kirche
dazu, dass zielbewusst gearbeitet werden kann.

Welche Autoritätsträger brauchen wir heute im kirchlichen Amt?

Eine Person, die heute ein kirchliches Amt ausübt, sollte die Gemeinde
auf eine Weise leiten, dass alle vier genannten Formen von Autorität
zum Zuge kommen.

12 Damit praktiziert die altkatholische Kirche hier eine formale Demokratie
und nicht nur eine fundamentale Demokratie, in der die Gleichheit aller nur als
Lebensform vorausgesetzt wird (vgl. van de Ven, 272).

250



Das heisst, er/sie sollte

a. charismatisch-autoritativ auftreten:
inspiriert vom Evangelium und inspirierend für andere;

b. traditionell-autoritativ auftreten:
orientiert am apostolischen Gut und dieses Gut heutigen Menschen

«verraten» und relevant machen;

c. legal-rational-autoritativ auftreten,
und die aufgrund einer förmlichen Beauftragung erhaltene Stellung
dazu benutzen, Kirche zu einer Gemeinschaft werden zu lassen, wo
Teilhabe und Verantwortung aller so weit wie möglich realisiert werden können;

d. funktional-rational-autoritativ auftreten:
aufgrund der erworbenen Kompetenz und unter Zuhilfenahme der
Kenntnis und Einsichten andere professionell begleiten in ihren Problemen,

Sorgen und Nöten;
ausserdem sollte er/sie aufgrund der Kenntnis der Vergangenheit und

der Gegenwart Zielvorstellungen für die Zukunft erarbeiten können.

Das alt-katholische Priesterbild und die vier Autoritätsmodelle

Im Kontext des 19. Jahrhunderts haben die Altkatholiken angefangen,
ihr eigenes Amts- und Priesterbild zu entwickeln. Die Anstösse zur
Erneuerung des Priesterbildes erhielten sie dabei aus früheren Reformansätzen13.

Zu nennen sind beispielsweise der Einfluss von Sailer, Wessenberg,

Hermes und Günther. Aus deren Ansätzen zur Erneuerung
kommt das «pastorale Selbstverständnis des kirchlichen Amtes im
Altkatholizismus»14 her. Wahrhaftigkeit und Redlichkeit, ehrliche
Glaubensbegründung sind z.B. bei Hermes und Günther unabdingbare
Voraussetzung priesterlicher Existenz. Nur ein solcher Priester, der seinem
«denkerischen Gewissen» folgen darf, kann ein wahrer Leiter und Lehrer

des Volkes sein. Obendrein legt man in der Tradition Sailers und Wes-

13 Vgl. hierzu W. Küppers, Das altkatholische Priesterbild. Voraussetzungen -
Krise - Perspektiven, in: Herbert Vorgrimler (Hrsg.), Der priesterliche Dienst.
Amt und Ordination in ökumenischer Sicht (QD 50). Freiburg u.a. 1973,

196-277. hier 239-243.
14 Küppers. 242.

251



senbergs Wert auf eine gediegene pastorale und wissenschaftliche
Ausbildung15.

Nach dem Gesagten zu urteilen, bevorzugen die damaligen Altkatholiken

ein charismatisches und funktional-professionelles Priesterbild.
In einigen Punkten wollten sich die Altkatholiken bewusst vom gängigen

Erscheinungsbild der Amtsträger im 19. Jahrhundert abgrenzen16.
Bei seiner Wahl zum Bischof im Jahr 1873 weigerte sich Joseph Hubert

Reinkens zum Beispiel, die bischöflichen Insignien zu tragen. Erst
auf längeres Drängen hin trug er sie. Seine Vorstellung von einem
Bischof war mehr geprägt von der Schlichtheit des heiligen Martin von
Tours als von Prunk und Pracht zeitgenössischer Amtskollegen. Dasselbe

gilt von Eduard Herzog, dem ersten Bischof der christkatholischen
Kirche der Schweiz. Aber nicht nur äusserlich wollte Reinkens sich

unterscheiden, sondern auch inhaltlich: Von seinen Priestern forderte er
nicht Gehorsam, sondern Liebe17. Das heisst, Reinkens wollte nicht
formelle Unterwerfung unter ihn als den «geistlichen Oberen», sondern
mitdenkende Akzeptanz seitens der Geistlichen (und Laien).

Auch Adolf Thürlings, der Wegbereiter altkatholischer Liturgiereform,

schreibt anlässlich der Einführung des Antimodernisteneides. den

römisch-katholische Priester zu Anfang dieses Jahrhunderts zu leisten

hatten, über die Tatsache, dass Amtsautorität geprüft werden müsse

und erst dann akzeptiert werden könne. Er schreibt:
«Wir sperren uns nicht gegen die Wahrheit, wo auch immer sie uns

gepredigt werden möge; wir sperren uns auch nicht gegen priesterliche
Einwirkung, wofern sie uns wirklich etwas sein kann. Die amtliche Priesterschaft

tritt zunächst mit einem Anspruch vor die Gemeinde, vor die
Christenheit, vor die Menschheit. Wir sollen sie anerkennen als durch göttliche

15 Zu Sailer vgl. Manfred Wehlauff, Priesterbild und Priesterbildung bei
Johann Michael Sailer, in: Münchener Theologische Zeitschrift 46 (1995) Nr. 1.

69-97; zu Wessenberg vgl. Franx Xaver Bischof, Die Bemühungen des Konstanzer

Generalvikars Ignaz Heinrich von Wessenberg um die Priesterfortbildung, in:
Münchener Theologische Zeitschrift 46 (1995) Nr. 1. 99-117.

16 W. Küppers unterscheidet zwischen dem Lebensbereich des Priesters und
der Amtstheologie, ln ihrer Amtstheologie hätten sich die Altkatholiken nicht
unterscheiden wollen, sondern «für ihr geistliches Amt nur in Anspruch nehmen

[wollen], was darüber «überall von allen und jederzeit) in der Kirche bezeugt,
gelehrt und gelebt worden war» (Küppers, 2361).

" Dieses Beispiel führt auch Oeyen im genannten Artikel auf S. 107 f.. Anm. 2

an: zu Martin von Tours, der auch als Bischof keinerlei bischöfliche Würdenzeichen

trug. vgl. Oeyen, 116.

252



Offenbarung und göttlichen Auftrag legitimiertes Organ. Diesen

Anspruch wird man religiös und geschichtlich zu prüfen haben.»1"

Laut Thürlings ist der Antimodernisteneid ein Zwangseid und
deshalb «Symptom innerer Schwäche»19.

Ein weiteres Kennzeichen altkatholischen Amtsbewusstseins ist. dass

von Anfang an eine sogenannte «Sacerdotalisierung» des Priesters
vermieden wird. So spricht z.B. die Utrechter Erklärung aus dem Jahre
1889 davon, dass Christus der einzige Hohepriester ist. Auch der
Bedeutungsgewinn der Epiklese - der Bitte um den Heiligen Geist - im
Eucharistischen Gebet trägt dazu bei. den Priester von einem gewissen
Amtsvollmachtsdenken (und von einer Definition des Priesters vom Messopfer

her) zu befreien2".

Aus dem hier nur kurz Angerissenen kann geschlossen werden, dass

die Altkatholiken Wert darauf legen, sich von einem gewissen legalisti-
schen «römischen» Denken abzusetzen, wobei sie gleichzeitig aber die

traditionell-autoritative Seite des Amtes, d. h. seinen Rückbezug auf die

Tradition, insbesondere auf das Amtsverständnis der alten Kirche, betonen.

In der altkatholischen Vorstellung vom Priester lassen sich demnach
alle vier genannten Autoritätsmodelle wiederfinden, mit der Einschränkung

jedoch, dass man der legal-rationalen Autorität von jeher mit
besonderer Behutsamkeit begegnet.

Frauen und Amtsautorität

Inwieweit passen nun Frauen in die oben skizzierten Autoritätsmodelle?
Zwei Schwierigkeiten, Frauen in diese Autoritätsmodelle «einzupassen»,

sollen im folgenden behandelt werden.

»A Th. [Adolf Thürlings], Der Priester, in: IKZ / (1911). 145-160. hier 148.
19 A. Th. IAdolf Thürlings], Ausschau, in : IKZ / (1911 1-6, hier 2.
:" Ähnliches kann, was die Rolle des Priesters betrifft, in bezug auf das

altkatholische Verständnis der Busse gesagt werden. Urs Küry, Die Altkatholische
Kirche. Stuttgart. 2. Autl. 1982. 206 schreibt dazu: Die Lossprechungsformel «hat -
wie in der alten Kirche - in der Form der Fürbitte deprekativ (Gott vergebe dir
deine Sünden) zu erfolgen zum Zeichen dafür, dass nicht der Priester, sondern
Gott allein die Gnade der Vergebung wirkt. Nicht zu verwenden ist die
historisch belastete Formel: deh spreche dich frei ».

253



1. Frauen als öffentlich auftretende Autoritätspersonen ungewohnt

Wie viele Frauen und wie viele Männer fallen Ihnen spontan ein. wenn
Sie über Autorität und Autoritätspersonen in Ihrem Leben nachdenken?

Die meisten Autoritätspersonen, die einem in den Sinn kommen, sind
männlichen Geschlechts. Einer der Gründe liegt sicher darin, dass im
öffentlichen Leben immer noch mehr Männer als Frauen als Autoritätspersonen

sichtbar und hörbar auftreten. Nur im Binnenraum der Familie

geniessen Frauen anerkanntermassen und seit altersher Autorität.
Dadurch, dass wir immer noch nicht im gleichen Masse an weibliche

wie an männliche Autoritätspersonen gewöhnt sind, sind wir auch oft
noch alten Mustern verhaftet, wen wir als Autorität wahrnehmen und
anerkennen.

Stellen Sie sich folgende Situation vor: Sie wollen eine gute Freundin
besuchen, die im Krankenhaus liegt. Während Sie bei ihr am Bett sitzen,
kommen zwei Personen, ein Mann und eine Frau, ins Zimmer. Beide
haben weisse Kittel an. Der Mann ist gross und über 40 Jahre alt, hat leicht

ergraute Haare, die Frau ist recht klein und sieht kaum älter als 30 aus.

Sie haben eine medizinische Frage, die Ihnen auf den Nägeln brennt. An
wen von beiden wenden Sie sich? Wer hat in Ihren Augen spontan mehr
Autorität?

Die Erscheinung, die Kleidung spielt bei unserer Antwort eine grosse
Rolle. Ein weisser Kittel ist Zeichen einer Amtsautorität. Wer in einem
Krankenhaus in einem weissen Kittel herumläuft, wird für kompetent
gehalten. Wer von beiden ist nun aber Arzt, wer Pflegepersonal? Oder:
Wer ist Oberarzt, wer Assistenzarzt? Noch immer - obwohl es inzwischen

hinreichend Ärztinnen gibt - sind wir geneigt, Männern einen

grösseren «Amtsvertrauensvorschuss» zu geben als Frauen. Der Mann
ist älter als die Frau? Dann wird er gewiss höher auf der Amtsleitcr
stehen!

Nur langsam gewöhnen wir uns in dieser Beziehung an veränderte
Strukturen. Nur langsam gewöhnen wir uns an die Stimme von Frauen,
die vielleicht weniger laut, vielleicht etwas zögerlicher klingt, aber doch
nicht weniger Autorität beansprucht?

2. Die Autoritätsunfähigkeit von Frauen

Was die Kirche angeht, so kommt eine zweite Schwierigkeit, und zwar
theologischer Art, hinzu.

254



Während ihrer ganzen Geschichte hatten kirchliche Denker, von
denen wir ja fast ausschliesslich männliche Vertreter kennen, Probleme
mit der Autorität von Frauen. Können Frauen überhaupt Autorität
haben? Sind sie autoritätsfähig? Mittelalterliche Theologen wie beispielsweise

Thomas von Aquin pflegten solche Fragen mit «Nein» zu
beantworten. Für Thomas war das Nicht-Besitzen von Autorität das

ausschlaggebende Argument, weshalb Frauen nicht geweiht werden konnten.

«Von Natur aus» - meinte Thomas - befinde die Frau sich in einem

untergeordneten Status. Deshalb könne sie Christus nicht repräsentieren

und deshalb nicht Priester werden. Natürlich ging Thomas auch von
seinem zeitgenössischen Kontext aus, wo Frauen den Männern rechtlich

untergeordnet waren. Was aber seine Argumentation bis auf den

heutigen Tag für manche so brauchbar macht, ist die Tatsache, dass er
sich auch auf die Bibel beruft. Thomas geht nämlich davon aus (wie viele

seiner männlichen Zeitgenossen ebenfalls), dass die Frau nicht im vollen

Sinn Gottes Ebenbild ist. Er beruft sich dazu auf den folgenden Vers
in 1 Kor 11,721:

«Der Mann darf sein Haupt nicht verhüllen, weil er Abbild und
Abglanz Gottes ist; die Frau aber ist Abglanz des Mannes.»

Als solcher «Abglanz» darf die Frau keine eigenständigen Handlungen

verrichten, sonst würde ja dieses Verhältnis umgekehrt, pervertiert.
In der Argumentationsstruktur eines anderen Theologen, Bonaventura,
wird der Frau jegliche geistliche Autorität abgesprochen. Auch
Bonaventura beruft sich auf die Bibel, und zwar auf 1 Tim 2,1222:

«Dass eine Frau lehrt, erlaube ich nicht, auch nicht, dass sie über ihren
Mann herrscht.»

Das Verhältnis von Mann und Frau zueinander wird hier als

Herrschaftsverhältnis beschrieben. Natürlich wissen Thomas und Bonaventura,

dass nicht alle Frauen untertänig sind, dass es auch Frauen in
führenden Positionen gab und gibt. Die Richterin Debora im Alten Testament

oder die frühchristlichen Martyrinnen genossen eine grosse geistli-

21 Zur heutigen Auslegung von 1 Kor 11. 2-16 vgl. zum Beispiel Wolfgang
Schreage, Der erste Brief an die Korinther, (EKK VI 1/2). Solothurn und Düsseldorf

1995. 487-541.
22 Zur heutigen Auslegung von 1 Tim 2. 8-15. zum Beispiel Jürgen Roloff. Der

erste Brief an Timotheus (EKK XV). Zürich 1988. 125-147; zur Wirkungsgeschichte

vgl. Max Küchler, Schweigen. Schmuck und Schleier. Drei neutestamentliche

Vorschriften zur Verdrängung der Frauen auf dem Hintergrund einer
frauenfeindlichen Exegese des Alten Testaments im antiken Judentum. (Novum
Testamentum et Orbis Antiquus 1 Fribourg/Göttingcn 1986.

255



che Autorität. Sie waren Charismatikerinnen. Aber solche Frauen werden

zu Ausnahmen gemacht. Und Ausnahmen bestätigen ja bekanntlich

die Regel.

Verschiebungen: Frauen als Gottes Ebenbild

Bei einer in der heutigen Zeit durchgeführten Umfrage bestritte wohl
niemand, dass die Frau Gottes Ebenbild ist. Es ist noch nicht so lange
her, dass diese Meinung von allen geteilt wird. Erst in den letzten 70 Jahren

hat sich die Einsicht allgemein durchgesetzt, dass die Frau als Frau
Gottes Ebenbild ist23.

In der früheren Theologie erkannte man Frauen diese Gottebenbildlichkeit

nicht wegen ihres Frauseins, sondern trotz ihres Frauseins zu.
Frauen wurden als Gottes Ebenbild angesehen, weil sie Mensch waren,
nicht aber deshalb, weil sie Frau waren.

In dieser Sichtweise spielt die bereits genannte Stelle in 1 Kor 11,7
eine wichtige Rolle, wo die Frau nur als «Abglanz» betrachtet wird. Dieser

Abschnitt in 1 Kor 11 basiert auf einer bestimmten Auslegung von
Gen 1, 26-27.

Hier steht folgendes:
«26: Und Gott sprach: Machen wir den Menschen (hebr. Adam) nach

unserem Gleichbild und nach unserer Ähnlichkeit.
27a: Und Gott machte den Menschen (hebr. Adam)
27b: nach dem Gleichbild Gottes machte er ihn
27c: männlich und weiblich machte er sie. »

Wie ist es aber nun möglich, diese beiden Texte - Gen 1 und 1 Kor 11

- miteinander zu kombinieren, da sie einander widersprechen? Lange
Zeit war es üblich, den Vers 27c separat zu lesen; Vers 27c wurde nicht
auf die Verse 27 a und b bezogen. Ausserdem las man das hebräische
Wort «Adam» (Mensch) in Vers 26 und 27 nicht als Bezeichnung für die

ganze Menschheit, sondern als Eigennamen. Dadurch kann der Text
gelesen werden, als habe Gott nur Adam als Gottes Ebenbild geschaffen.

23 Zum folgenden vgl. Kari Elisabeth Börresen, The Ordination of Women: To
Nurture Tradition by Continuing Inculturation. in: Studia Theologica 46 (1992).
3-\3;dies., God's Image. Man's Image? Patristic Interpretation of Gen 1.27 and
1 Cor 11.7, in: dies. (ed.). Image of God and Gender Models in Judaeo-Christian
tradition. Oslo 1991, 188-207; dies., God's Image, is Woman Excluded? Medieval
Interpretation of Gen 1.27 and 1 Cor 11,7. in: ebd.. 208-227.

256



In dieser Lesung lässt sich der Text mit 1 Kor 11 kombinieren; so konnte

man schliessen, dass nur der Mann im vollen Sinne Gottes Ebenbild sei.

Eine derartige Art der Auslegung ist mit unseren heutigen Methoden
obsolet geworden24.

Wir gehen heute davon aus, dass Frauen ebenso wie Männer Gottes
Ebenbild sind. Obendrein entdecken wir heute wieder, dass Gott in der
Bibel nicht nur männliche, sondern auch weibliche Züge trägt. Ausserdem

wissen wir, dass das Heil, das in Christus in die Welt kam, nicht nur
die Männer erlöst hat, sondern auch die Frauen. Das heisst. von der
Schöpfung her sind Frauen und Männer Gottes Ebenbild, und beide
Geschlechter sind in der Menschwerdung Jesu Christi angenommen und
erlöst.

Das bedeutet, dass alte Argumentationsmuster, die «beweisen» konnten,

dass Frauen nicht Priester werden können, heute nicht mehr
überzeugend sind. Auch für die Frage, ob Frauen Autorität ausüben können
oder nicht, hat diese Einsicht Folgen. Schlicht gesagt, wenn wir die
Gottebenbildlichkeit und die Erlöstheit von Frauen wirklich ernst nehmen,
müssen wir davon ausgehen, dass sie auch die Fähigkeit oder die Autorität

haben, Christus zu repräsentieren.
Die nächste Frage lautet: Welcher Art ist eine solche Autorität? Im

folgenden soll dies anhand der vier Autoritätsmodelle skizziert werden.

Frauen im Amt, Frauen und Autorität

Charismatische Autorität wurde Frauen von jeher zugestanden; selbst

Theologen, die vehement gegen das Priesteramt argumentierten, mussten

zugestehen, dass einzelne Frauen das Denkschema von der
Unterordnung der Frau durchbrechen. Jedoch ist charismatische Autorität,
wie wir gesehen haben, immer persönliche Autorität. Das heisst,
bestimmte Persönlichkeiten, die Frauen waren, hatten Autorität, weil sie

Märtyrin, Prophetin oder Lehrerin waren. Der Grossteil der Frauen
wurde aber von dieser Art der Autorität ausgeschlossen.

Wie bereits festgestellt, gewinnt charismatische Autorität gerade heute

wieder an Boden. Charismatische Autorität wird dann verstanden als

Überzeugungskraft, als die Fähigkeit, andere so zu begeistern, dass sie

24 Zu Gen 1. 27 vgl. Phyllis A. Bird. "Male and Female He created them": Gen
1:27b in the context of the Priestly Account of Creation, in: HTR 74 (1981).
129-159.

257



zur Mitarbeit bewegt werden und in die Gemeinschaft integriert werden.

Charismatische Autorität hilft - wie eine Hebamme -, verborgene
Talente im Menschen zutage zu fördern.

Was die funktional-rationale Autorität angeht, so haben Frauen in

Deutschland spätestens seit 1908 Zugang zum Universitätsstudium und
sind von daher in der Lage, Kompetenz und Professionalität zu erwerben.

Das heisst, in bezug auf das Erwerben von Kompetenz haben

Frauen und Männer die gleichen Chancen. Ob es Frauen gelingen wird,
die bisher geltenden Auffassungen über den Inhalt von Kompetenz und

Professionalität zu verändern, zu erweitern, wird sich zeigen. Dass der
Pfarrberuf ja anerkanntermassen ein sorgender Beruf ist, und Sorge von
altersher als Aufgabenbereich angesehen wird, in dem Frauen kompetent

sind, könnte der Anerkennung dieser Art von Autorität von Frauen

sogar dienlich sein; wobei jedoch vorsichtig darauf hinzuweisen ist, dass

sowohl der Aufgabenbereich des Pfarramtes wie die Kompetenzen von
Frauen viel weiter reichen als nur das Sorgen-Können. Deshalb
erscheint es mir wichtig, ganz bewusst die Kompetenzen von Frauen auch

im Bereich von Organisation und Zukunftsplanung auf allen Ebenen
der Kirche einzubeziehen25.

Was nun die traditionelle Autorität angeht, so liegen hier
Begründungsprobleme (nicht umsonst berufen sich Gegner der Frauenordination

auf Schrift und Tradition). Jedoch zeigt sich in den letzten Jahrzehnten

mehr und mehr, dass unsere bisherige Auslegung der Schrift und unser

bisheriges Bild von der Tradition zu schmalspurig waren: Die Aktivitäten

und der Anteil von Frauen in der frühen Kirche wurden entweder
übersehen oder unterbewertet. Es ist notwendig, die «aufgehobenen
Frauentraditionen» als Bestandteil unserer Tradition wahrzunehmen
und explizit zu re-integrieren26. Derartige Einsichten werden uns dabei
helfen können, nicht ein Modell von Amt als das einzig mögliche zu
betrachten.

25 Vgl. hierzu Mariine Bakema/Lies Sluis-Sluis, Een ander ambt. 25 jaar vrou-
wen in het ambt in de Gereformeerde Kerken in Nederland, Kampen 1994, 174.

Das Problem einer «geschlechtsspezifischcn Arbeitsteilung» im Pfarramt signalisiert

auch Brigitte Enzner-Probst in ihrer lesenswerten Studie: Pfarrerin. Als
Frau in einem Männerberuf. Stuttgart u.a. 1995.

26 Vgl. hierzu die verschiedenen Arbeiten von Elisabeth Gössmann, insbesondere

E. Gössmann, Das Gottes- und Menschenbild in der Frauentradition als
Korrektiv und Replik zur männlichen Schultheologie, in: Jahrbuch für Volkskunde
NF 14 (1991), 127-142. Vgl auch den Beitrag von Eva Maria Synek während der
Konferenz in Rastatt 1995: «Aufgehobene Frauentraditionen», erschienen in

IKZ 85 (1995) 137-164.

258



Traditionelle Autorität ist - wie gesagt - mit gewissen Amtssymbolen
verbunden. Es ist ungewohnt, wenn plötzlich Frauen solche traditionellen

Symbole tragen. Frauen bekommen dann zum Beispiel zu hören:
«Ich hoffe ja nicht, dass du es nötig hast, ein Kollar zu tragen.» Es gibt
aber auch Frauen, die sich vehement dagegen wehren, ein - ihrem
Empfinden nach - derart männliches Symbol zu tragen27.

In dieser Beziehung wird m.E. noch viel aufzuarbeiten sein. An
solchen Äusserungen wird deutlich, dass man einerseits solche sogenannte
Status-Autorität nicht mehr ohne weiteres zu akzeptieren bereit ist, und
dass man andererseits von Frauen erwartet, dass sie eher von solchen

Statussymbolen Abstand nehmen als Männer. Ob dies positiv oder negativ

zu bewerten ist, möchte ich hier offen lassen. Es könnte aber auch ein
Hinweis auf die Schwierigkeit mancher sein. Frauen und Priesteramt
miteinander zu identifizieren.

Was zum Schluss die legal-rationale Autorität von Frauen angeht, so

zeigen sich hier die meisten Probleme. So war z. B. gerade von manchen
kritischen römisch-katholischen Frauen, die auf das 1994 erschienene

Papstschreiben «Über die nur Männern vorbehaltene Priesterweihe»

reagierten, zu hören, dass sie ein solches Amt ja sowieso nicht anstreben
würden. Wir finden hier eine gewisse Zurückhaltung der Priesterweihe
von Frauen gegenüber, weil das Priesteramt vor allem als Ausprägung
einer legal-rationalen Struktur - man könnte auch sagen einer patriarcha-
len, hierarchischen Struktur - gesehen wird. Und wie könnte eine Frau
ein solches Amt anstreben? In einer Kirche aber, wo der legal-rationale
Aspekt im Amt nicht das leitende Prinzip ist, sondern im Rahmen der
Funktionalität bleibt, ist dieser Einwand nicht gerechtfertigt. In diesem
Fall kann die Anerkennung legaler Autorität von Frauen sogar eher als

Hilfe dienen, auf deren Grundlage eine Frau ihre je persönliche Weise

der Amtsführung entfalten kann. Legale Autorität hat nämlich den Vorteil,

dass der Autoritätsträger sich nicht in jeder Situation von neuem
beweisen oder erklären muss. Dies schafft Klarheit und Deutlichkeit. So

macht es z.B. einen Unterschied, ob ich an einem Sterbebett als Privatperson

Angela B. stehe, die Theologie studiert hat. oder ob ich als Angela
B. dort stehe, die als Seelsorgerin im Auftrag ihrer Kirche kommt25.

27 Es sollte vielleicht noch hinzugefügt werden, dass das Tragen eines Kollars -
für Männer wie für Frauen - in England viel weniger problematisiert wird als auf
dem europäischen Kontinent.

25 Vgl. hierzu den Erfahrungsbericht von Julia Butterworth, den sie während
des Seminars in Rastatt gab und in dem sie ähnliche Erfahrungen schildert.

259



Zum Schluss

Zu den Überlegungen über Amt und Autorität im ausgehenden 20.

Jahrhundert seien noch einige allgemeine Bemerkungen hinzugefügt.
Wie bereits gesagt, sollten in einem gleichgewichtigen Amts- und

Autoritätsverständnis alle vier Autoritätsarten in einem ausgewogenen
Verhältnis miteinander stehen können.

Frauen geniessen im allgemeinen noch viel weniger «Amtsvertrauens-
vorschuss» als Männer und müssen sich aufgrund ihrer charismatischen
Autorität und professionellen Kompetenz «beweisen». Deshalb sind

Frauen dazu gezwungen, diese zwei Aspekte der Autorität zu entwik-
keln. Zu einer wirklichen Integration von Frauen wird es nötig sein, alle

vier Autoritätsarten ins Gleichgewicht zu bringen. Nur so wird letztlich
der Auftrag des priesterlichen Amtes zu seinem Recht kommen.

Wer hofft, dass durch die Einbeziehung von Frauen ins Amt alles
anders werden wird, muss enttäuscht werden. Dies zeigen die Erfahrungen
derjenigen Kirchen, die ihr Amt bereits für Frauen geöffnet haben. Als
altkatholische Kirche können wir aber von den Erfahrungen anderer
lernen, und zwar aus den positiven wie den negativen.

Eine dieser Erfahrungen besteht darin, dass Frauen allein die Kirche
nicht verändern, sondern dass dies nur durch alle gemeinsam geschehen
kann. Es zeigt sich aber auch, dass Frauen eine Art Katalysator-Funktion

haben; durch ihr Kommen werden manche Problemfelder, aber
auch manche Visionen, wie Kirche sein kann, deutlicher als vorher sichtbar.

So hat zum Beispiel eine Untersuchung nach der Kirchenvorstellung

von weiblichen Pastoren in den Niederlanden29 gezeigt, dass

Frauen gewisse Probleme mit einer Überbetonung des institutionellen
Aspekts von Kirche-Sein haben. Sie wollen keine Kirche, die über den

Menschen schwebt, sondern erleben Kirche lieber als Kirche von und

für Menschen. Diese Sicht ist jedoch nicht fraucnspezifisch. Es gibt ja
viele Männer, die ähnlich empfinden. Aber durch die Einbeziehung von
Frauen ins Amt kann eine solche Sichtweise bekräftigt und verstärkt
werden, so dass sich die ganze Kirchenvorstellung verschiebt und die

Kirche ein verändertes Gesicht bekommt.
Es wird an uns allen liegen - an unserem Vermögen, unsere Ängste

vor Neuerung aufzufangen und an unserer Bereitschaft zu Offenheit -,
wie viel Platz diese Kirche mit einem weiblichen Gesicht in Zukunft ein-

29 Vgl. hierzu. Vrouwen als pastor: kerk met een ander gezicht. in: Praktische
Theologie 4/1985. hier: 99.

260



nehmen darf. Wenn wir nicht nur Frauen, sondern auch ihr Frau-Sein
ins Amt der Kirche integrieren, wird dies auch Folgen für unser
Verständnis von Autorität haben3".

Bonn Angela Berlis

30 Vgl. Kathleen B.Jones, Compassionate Authority. Democracy and the
Representation of Women, New York 1993, 240: "Our understanding of authority
changes if authoritative roles include female symbolism. Practises of leadership
are altered toward a network model, and the relationship between leaders and
followers shifts from a command-obedience structure based on fear of loss of protection

toward a more consensual, egalitarian model. Leadership and the political
action it stimulates move from efforts to destroy alternatives to those celebrating
the birth of alternatives as new beginnings." Vgl auch Letty M. Russell, Church in

the Round. Feminist Interpretation of the Church, Louisville 1993.

261


	Amt und Autorität im ausgehenden 20. Jahrhundert

