Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 85 (1995)

Heft: 4

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Stricker, Gerd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die orthodoxen Kirchen
CIX*

Die orthodoxen Kirchen slawischer Volker

Auch diese Chronik wird sich im wesentlichen auf die Berichterstattung
itber die orthodoxen Kirchen der slawischen Viélker zu beschrinken ha-
ben, da sich noch immer kein Mitarbeiter gefunden hat, der iiber die ortho-
doxen Kirchen des griechischen Volkstums sowie iiber die altorientali-
schen/vorchalkedonensischen Kirchen berichten kinnte.

Die orthodoxen Kirchen der slawischen Vélker waren bis Ende 1991
zumeist in den Sowjetunion-orientierten Ostblock eingebunden und ha-
ben nach dessen Zusammenbruch in der Regel ihnliche Probleme: Prie-
stermangel bei wachsenden Gemeindezahlen; wirtschaftliche Nite; vor al-
lem wegen des beklagenswerten Bildungsstandes der Geistlichen Abdrif-
ten breiter Kirchenkreise ins rechtsnationale Lager; Versuche des Auf-
baus von Priesterseminaren; Aufbau sozialer und katechetischer Einrich-
tungen bei fehlenden Finanzen; Riickgang des Interesses an Kirche («Der
religiose Boom im Osten ist vorbei!» — sinkende Zahl der Gottesdienstbe-
sucher); Spaltungstendenzen aufgrund ethnischer Spannungen u.a.m.
Mit anderen Problemen sind die Orthodoxen im friiheren Jugoslawien
konfrontiert —in Serbien, in Makedonien, in Kroatien. Die orthodoxe Kir-
che in Albanien schliesslich steht vor Schwierigkeiten, welche in dieser
Form die anderen orthodoxen Kirchen in friiher sozialistischen Lindern
in dieser Schiirfe nicht kennen.

In der Orthodoxen Kirche Albaniens, die mit knapp 18 % der Bevol-
kerung nach dem Islam (70%)' und vor der katholischen Kirche (ca.

* Alle Daten werden im gregorianischen Stil gegeben. — Die hier bentitzten Ab-
kirzungen sind aufgeschltsselt in IKZ 83/1993, 65. Neu sind folgende Siglen:
ARI - «Agencija Religiynoj Informacyi», hrsg. in Lemberg/L'viv: IB — «Informa-
cionnyj bjulleten” Moskovskoj Patriarchii», Moskau; 1D Bulg — Pressebrief der
Diozese von West- und Mitteleuropa der Bulgarischen Orthodoxen Kirche.

Die Kirchen sind wieder in alphabetischer Folge - entsprechend dem Namen
ihrer Heimatldander — aufgeftihrt. Die Chronik nimmt im allgemeinen die Bericht-
erstattung Mitte 1994 auf und endet mit dem September 1995, wobei im Einzelfal-
le auch noch aktuellere Informationen berticksichtigt wurden. Redaktions-
schluss: 25.Oktober 1995.

' Diese Prozentsitze sind natirlich nur Richtwerte. die sich auf die Zeit vor der
Zwangs-Atheisierung beziehen. Sie werden hier nur angefiihrt, um die etwaige
Relation der Religionsgemeinschaften zu verdeutlichen.

201



12%) — bei 3,2 Mio. Einwohnern — die zweitstirkste Religionsgemein-
schaft bildet, kam es zu 6ffentlichen Vorwiirfen gegen das griechische —
unter der Jurisdiktion von Konstantinopel stehende — Kirchenober-
haupt, Erzbischof Anastasios (Yannoulatos, geb. 1929), er driange die al-
banische Kirchensprache zugunsten des Griechischen zuriick. Es sind
dies vermutlich Versuche albanischer Nationalisten, die darauf abzie-
len, das griechische Kirchenoberhaupt aus Albanien zu verweisen. Eine
Anderung der Verfassung bzw. der Auslidndergesetzgebung war vorbe-
reitet worden, wonach die Voraussetzung fiir die staatliche Anerken-
nung eines geistlichen Oberhauptes in Albanien die albanische Staats-
biirgerschaft und ein mindestens 20jahriger Aufenthalt im Lande sei.
Die Novelle ist zwar zuriickgewiesen worden — dennoch wird der Druck
auf den griechischen Erzbischof immer stirker. Der Konflikt ist im Zu-
sammenhang zu sehen mit den Anschuldigungen der Albaner an die
Adresse der griechischen Regierung, die sich unter dem Vorwand, fiir
die griechische Minderheit in Albanien zu sprechen, in inneralbanische
Angelegenheiten einmische.

Seit dem Neubeginn im Jahre 1992 sind 300 orthodoxe Gemeinden
neu entstanden, welche von nur 75 Priestern betreut werden (63 davon
wurden seit 1992 geweiht). Priestermangel ist also noch immer das gross-
te Problem der Kirche. — Seit Oktober 1992 erscheint eine Kirchenzei-
tung «NgZzallija» — «Der Sonntag» (Auflage: 5000 Ex.). Die Herstellung
erfolgt auf kircheneigenen Computern und in einer eigenen Druckerel.
Dort wurden auch die wichtigsten liturgischen und sonstigen gottes-
dienstlichen Biicher in albanischer Sprache gedruckt. — Bereits 22 Min-
ner haben das Priesterseminar in Diirres, das iiber 80 Plitze verfiigt, ab-
solviert und wurden geweiht; 12 studieren in Griechenland. Das Semi-
nar wird finanziell von Albanern in den USA und in Griechenland getra-
gen. — Bis jetzt wurden 40 Gotteshduser wieder hergerichtet, 50 weitere
befinden sich im Aufbau?.

Die romisch-katholische Kirche in Albanien wird — wie frither schon berichtet
(IKZ 84/1994, 131) — von vier Hierarchen geleitet, denen Erzbischof Rrok Mirdi-
tain Tirana vorsteht. Insgesamt sollen 90 Priester und 200 Nonnen (viele aus Ita-
lien und Ex-Jugoslawien) im Dienst der Kirche tdtig sein. Vom Osthilfewerk der
katholischen Deutschen Bischofskonferenz, RENOVABIS, wird der Bau eines
Diozesanzentrums in Tirana massgeblich unterstiitzt® — Am 6.November 1994

*1IB 2/1995 11; SOP 26.Juli; G2W 6/1994, 3; 9/1994, 3; 11/1994, 3; 11/1995, 3. -
Zum gesamten Komplex vgl. Marianne Sullivan: Albany: Mending Relations
With Greece, in: Transition (Open Media Research Institute), 15/1995, 11-16.

FG2W 6/1994, 3; G2W 11/1995, 3.

202



wurde in Tirana der Grundstein fir eine neue Kathedrale gelegt, die auf aus-
dricklichen Wunsch von Papst Johannes Paul I1. als Zeichen der Wiedergeburt
der katholischen Kirche in Albanien gelten soll*.

Unter insgesamt 16 Miédnner- und 52 Frauenkonventen, die reaktiviert wur-
den, hat auch der Franziskanerorden in Albanien wieder eine Provinz errichtet,
die dort bereits vor dem Zweiten Weltkrieg beheimatet war. Nach dem Zusam-
menbruch des Kommunismus in Albanien waren nur noch zehn Franziskaner am
Leben. darunter der jetzige Weihbischof Robert Ashta von Pult®.

Das Oberhaupt der Armenischen Apostolischen Kirche, Patriarch
Katholikos Vasken I. (Baldjian), ist nach langem Krebsleiden im 86. Le-
bensjahr am 18. August 1994 verstorben. Fast 40 Jahre hatte der in Buka-
rest Geborene als 170.Katholikos der 1700 Jahre zdhlenden armeni-
schen Kirche vorgestanden. In der Ara nach Stalin hatte er die Kirche re-
organisiert. Ein Anliegen, das ihn lebenslang beschiftigt hatte, war die
Zusammenfithrung der vier, z.T. tief zerstrittenen armenischen Patriar-
chate in den verschiedenen Teilen der Welt. Ein sichtbarer Erfolg seiner
Bemiihungen war ihm zwar nicht beschieden, aber das Prozedere der
Wahl seines Nachfolgers zeigte, dass seine standigen Bemiihungen die
armenischen Patriarchate (Etchmiadzin, Jerusalem, Konstantinopel
und Kilikien/Libanon) einander nihergebracht hatten®.

Am 4. April 1995, siebeneinhalb Monate nach dem Hinschied von Pa-
triarch-Katholikos Vasken, wurde sein Nachfolger gewdhlt: der bisheri-
ge Patriarch von Kilikien, Karekin (Sarkissian, geb. 1932) aus dem Liba-
non. Von den ca. 400 Mitgliedern der Wahlsynode (zwei Drittel Laien)
kam die Mehrzahl aus 28 Landern der Diaspora. Da jedoch aus dem Pa-
triarchat Kilikien nur zwei Delegierte angereist waren, grenzt die Wahl
des Patriarchen aus Kilikien/Libanon an ein Wunder. Jedenfalls zeigte
der Wahlverlauf, dass das alte Gegeneinander der konkurrierenden Pa-
triarchate einem neuen — vorsichtigen — Miteinander gewichen ist. So
tiberliess ein Mitbewerber, Erzbischof Karekin (Nersessian) von Jere-
wan, dem kilikischen Patriarchen Karekin (Sarkissian) seine Stimmen,
womit dieser im zweiten Wahlgang die absolute Mehrheit erhielt.

Nicht nur von kirchlicher Seite, sondern auch von staatlicher armeni-
scher Seite wurden dem Kandidaten Karekin (Sarkissian), bereits vor
der Wahl, die besten personlichen Qualitdten — theologische Kompe-
tenz, hohe Bildung, diplomatisches Geschick, administrative Begabung
— bescheinigt. Der armenische Staatsprédsident dringte die Delegierten

*KAP S 11.1994; G2W 12/1994, 3.
*KAP 23.3.1995; G2W 4/1995, 4.
*G2W 9/1994, 3.



formlich, den Kilikier zu wéhlen: Er sei der Garant fiir die endgltige
Wiedervereinigung der armenischen Patriarchate. Ein Kandidat aus Ar-
menien wire wahrscheinlich in der Diaspora noch lange verdichtigt wor-
den, eine sowjetisch eingefarbte Vergangenheit zu haben; die Vorbehal-
te wiren gross geblieben und somit das Zusammenwachsen vor allem
der konkurrierenden Katholikate von Armenien und Kilikien ferner
denn je. Dem Katholikos aus der libanesischen Diaspora, der (1963 zum
Bischof geweiht) bis 1977 Bischof von New York gewesen war und dann
als Koadjutor des damaligen Katholikos von Kilikien Verwaltungserfah-
rung gesammelt hat, wurde 1983 selbst zum Katholikos von Kilikien ge-
wihlt. Der neue Katholikos-Patriarch hat bald nach seiner Wahl ange-
kiindigt, die zahlreichen parallelen Strukturen, welche durch das kon-
kurrierende System armenischer Patriarchate entstanden war, aufzulo-
sen und auf diese Weise eine einheitliche Jurisdiktion der Armenischen
Apostolischen Kirche vorzubereiten’.

Nach wie vor dreht sich die orthodoxe Kirchenpolitik in Bulgarien in
starkem Masse um die Kirchenspaltung. Wie berichtet (IKZ 84/1994,
1311.), hatten Anfang 1992 drei Bischofe die Bulgarische Kirche verlas-
sen, nachdem die Verstrickungen des bulgarischen Patriarchen Maksim
(Minkov, geb. 1914) mit dem kommunistischen System offenbar gewor-
den waren. Thre Forderung, der Patriarch solle zuriicktreten, wurde von
Patriarch Maksim ignoriert. Da sich aber die iibrigen Bischofe hinter
den Patriarchen stellten, sahen die drei Kritiker fiir sich keinen Sinn
mehr darin, Bischofe dieser Kirche zu bleiben. Nach ihrem Auszug aus
dem bulgarischen Patriarchat weihten sie eine Reihe von Bischofen
nach; im Juli 1992 besetzte diese abgespaltene Gruppe sogar fiir zwei
Jahre das Gebédude des HI. Synods der bulgarischen Kirche. Erst am
13.Mai 1994 gelang es der Patriarchatskirche mit Hilfe von Polizeige-
walt, ihr Besitzrecht an diesem Gebadude wieder herzustellen.

Seitdem sind, wie es scheint, alle von den abtriinnigen Hierarchen
nachgeweihten Bischofe in den Schoss der Mutterkirche «zuriickge-
kehrt» —d. h. sie haben offenbar die Flucht nach vorn angetreten: Sie. de-
ren Bischofsweihe von der Patriarchatskirche natiirlich nicht anerkannt
wurde, unterwarfen sich dem Patriarchen Maksim (Minkov), woraufhin
ithre bischofliche Wiirde offiziell vom HI. Synod bestitigt wurde. Den-
noch scheint das Schisma noch nicht iiberwunden, weil jene drei Hierar-
chen, die zuerst dem Patriarchat den Riicken gekehrt hatten, allem An-

7 Artikel: Anne Herbst: Armenien hat einen neuen Katholikos, in: G2W
51995, 121.; Dies.: Schwerpunktheft Armenien G2W 10/1994, 16-29.

204



schein nach eine Reueerkldrung an die Adresse des in ihren Augen un-
wiirdigen Patriarchen verweigern. Es sind dies Metropolit Pimen (Enev,
geb. 1906), friher Bischof von Nevrokop, Metropolit Pankrati (Donceyv,
geb. 1926), frither Bischof von Stara Zagora, und Metropolit Kalinik
(Aleksandrov, geb. 1931), frither Bischof von Vraca. Die von ihnen ein-
genommenen Bischofsstithle sind mittlerweile durch andere Bischofe
besetzt®.

Auch in Bulgarien scheint nun die Diskussion iiber die Kirchenspra-
che entflammt zu sein: ob die Liturgie in Kirchenslawisch oder aber im
zeitgenossischen Bulgarisch gefeiert werden soll. Ein Entweder-Oder
wird es natiirlich nicht geben. Vielmehr geht es darum, welche Teile der
Liturgie in modernem Bulgarisch gesungen werden sollten. Diese Dis-
kussion findet in der bulgarischen Kirchenpresse ihren Niederschlag. Ei-
nerseits wird der missionarische Effekt einer im modernen Bulgarisch
gefeierten Liturgie gesucht; andererseits wird argumentiert, die in der
Kirche verwendete Sprache diirfe nicht durch die Alltagssprache profa-
niert werden”.

Auf ihrer Sommersession (30.Mai bis 15.Juli 1994) beschloss die Bi-
schofssynode u.a., einen Bischof zusdtzlich mit der Betreuung der «or-
thodoxen Bulgaren in Makedonien und in Albanien» zu betreuen. Der
Sprengstoff dieses Beschlusses offenbart sich erst, wenn man weiss, dass
die Bulgaren die Makedonier als bulgarische Landsleute betrachten, die
lediglich einen besonderen Dialekt sprechen — vor diesem Hintergrund
wird es verstdandlich, dass die Bulgaren die Zugehorigkeit des grossten
Teils des makedonischen Siedlungsgebietes zu Serbien als Ungerechtig-
keit empfinden. Wenn also die Bischofssynode dem Metropoliten Nata-
nail (Kalaidiev, geb. 1952) von Nevrokop die Betreuung der «Bulgaren
in Makedonien und Albanien» iibertrug, dann sind hier mit dem Begrift
«Bulgaren» sicherlich die Makedonier gemeint. Die Reaktionen auf die-
sen Beschluss der bulgarischen Synode waren in Makedonien entspre-
chend scharf. — Diese Entscheidung der bulgarischen Synode diirfte
cine Reaktion auf einen entsprechenden Beschluss der Serbischen Bi-
schofssynode gewesen sein, wonach einem serbischen Bischof die Seel-
sorge an den «Serben in Makedonien» libertragen worden ist — denn fir
die Serben sind die Makedonier ein serbischer Stamm — mit «etwas
fremdartigem Dialekt» ™.

1D Bulg 11-12/1994; 5/1995; G2W 2/1995, 4; 7/1995, 31.; 11/1995, 4.
1D Bulg 7-8/1995.
v G2W 11/1994, 3.

205



Immer wieder wird von Massentaufen unter der muslimischen Be-
volkerung Bulgariens berichtet. Es handelt sich bei diesen Téuf-
lingen um Muslime bulgarischer Herkunft, die — im Rhodopengebirge
lebend - in den vergangenen Jahrhunderten zwangsislamisiert worden
waren'!.

Die orthodoxe Kirche in Bulgarien straubt sich heftig gegen einen Be-
such des Landes durch Papst Johannes Paul I1., den Staatsprisident Zel-
ju Zeljev 1991 eingeladen hatte. Der Widerstand in orthodoxen Kreisen
gegen den Papstbesuch wird immer heftiger, parallel dazu werden die or-
thodoxen Klagen iiber angeblich aggressive katholische Proselytenma-
cherel in Bulgarien immer lauter.

Auf dem Boden Deutschlands haben acht orthodoxe Jurisdiktionen
offizielle Vertretungen, an denen insgesamt 16 Bischofe (allein finf
Konstantinopel unterstehende) wirken. Versuche, diese Kirchen zu ei-
ner Art «Standing Conference of Orthodox Bishops in Germany» zu-
sammenzufiihren, filhrten bisher zu keinem dauerhaften Ergebnis. Als
Ursache des Scheiterns sind weniger die Gegensitze von Kirchen in ehe-
maligen sozialistischen Lindern und ihren Exilkirchen anzusehen, son-
dern eher der Widerstand orthodoxer Reprisentanten aus slawischen
Léandern gegen den Exarchen des Patriarchen von Konstantinopel in
Zentraleuropa, Metropolit Augustinos (Lambardakis), Bonn, dem vor-
geworfen wird, die Fihrung iiber die orthodoxen Bischofe und Gemein-
den der gesamten orthodoxen Diaspora in Deutschland zu beanspru-
ehen'e.

Am 5.Juni 1994 war in Miinchen Bischof Dr.Serafim (Joanta, geb.
1948) als «Rumadnischer Erzbischof von Deutschland und Zentraleuro-
pa» unter starker Beteiligung orthodoxer Schwesterkirchen in Deutsch-
land in sein Amt eingefiihrt worden. Seine Ausbildung hatte er am or-
thodoxen Seminar in Hermannstadt/Sibiu erfahren, dann diente er eini-
ge Jahre lang als (zolibatédrer) Priester in Rumanien. Seit 1982 vervoll-
standigte er seine Studien am Institut St-Serge zu Paris, der Ausbildungs-
stdtte des russischen Erzbistums in Frankreich (Konstantinopel unter-
stehend), promovierte und wirkte dort als Dozent. 1989 kehrte er nach
Ruminien zuriick. legte 1990 die Monchsgeliibde ab und wurde noch
im selben Jahr zum Bischof geweiht; zundchst war er Vikarbischof des
Erzbischofs von Sibiu/Hermannstadt, bis er zum geistlichen Oberhaupt

1D Bulg 11-12/1994; G2W 2/1995, 4.
> Uber das Zerfallen der Kommission orthodoxer Kirchen in Deutschland s.
ID Bulg 9-10/1995. 4-8.

206



der 1993 geschaffenen ruménischen Didzese in Deutschland bestellt
wurde .

Der scharfste Gegensatz zwischen orthodoxer Heimatkirche (im fri-
her sozialistischen Umfeld) und orthodoxer Kirche im Exil besteht si-
cherlich zwischen dem Moskauer Patriarchat und der Russisch-Orthodo-
xen Auslandskirche, die ihren Sitz in New York und ihr geistliches Zen-
trum in Jordanville/NY hat. Die gegenseitigen Vorwiirfe haben sich in
70jahriger Gegnerschaft verhirtet (das Moskauer Patriarchat: «den So-
wijets dienend», die Auslandskirche: «den Imperialisten und Faschisten
dienend»). Die Vorbehalte und Verletzungen sitzen so tief, dass auch
nach 1991 keine Anndherung eintrat. Im Gegenteil - die Gréiben wur-
den noch tiefer, als die Auslandskirche in Russland selbst Gemeinden
aufzubauen begann (vgl. hierzu IKZ 84/1994, S.145-147).

Aufrufe beider Seiten, aufeinander zuzugehen, wurden von der je an-
deren Seite als lediglich verbale Ubungen verworfen. Trotzdem hat in
Deutschland ein, allerdings schwieriges, Gesprich zwischen Erzbischof
Mark (Dr. Arndt) von Miinchen und Deutschland (Auslandskirche)
und Bischof Feofan (Galinskij) von Berlin und Deutschland (Patriar-
chat Moskau) begonnen. Neben kirchengeschichtliche und spirituelle
Themen treten immer wieder storend Eigentumsfragen. Dennoch, am
12.Februar 1995 konnte Erzbischof Mark in der Kathedralkirche des
Moskauer Bischofs Feofan ein Moleben zelebrieren — natiirlich nach Ge-
spriachen mit Bischof Feofan (Galinskij) und mit dessen Segen. Aller-
dings blieb dieser selbst dem Gebetsgottesdienst fern, und sein Klerus
nahm nur in Zivil teil. Die Gespriche werden fortgefiihrt — sehr vorsich-
tig, aber stetig, selbstverstdndlich unter dem kritisch-skeptischen Auge
der jeweiligen Kirchenleitung in Moskau und in New York™.

Im Zuge der Straffung der Verwaltungsstruktur waren bereits 1992
die drei russisch-orthodoxen Bistiimer in Deutschland (Norddeutsch-
land-Disseldorf, Baden-Bayvern und Ost-Berlin/DDR) zu einer Epar-
chie «Berlin und Deutschland» zusammengefithrt worden. Zum Leiter
der Eparchie wurde der bisherige Berliner Bischof Feofan (Galinskij,
geb. 1954) ernannt. Der bisherige Bischof von Diisseldorf und Nord-
deutschland. Erzbischof Longin (Talypin, geb. 1946), wurde als Vikarbi-
schof dem Patriarchen unterstellt und fithrt den Titel eines Bischofs
«von Klin». Am 22. Februar 1995 beschloss der Hl. Synod, fiir Deutsch-

21D Bulg 6/1994; G2W 3/1995, 5.
“ Artikel: Priester Nikolui Artemoff: Russische Auslandskirche und Moskau-
er Patriarchat, in: G2W 5/1995, 22-27.

207



land ausser der Eparchie noch eine «Stindige Vertretung des Moskauer
Patriarchats» einzurichten. Dieser steht Erzbischof Longin von Klin,
weiterhin in Diisseldorf, nun vor. Seine Aufgabe ist es, in Deutschland
Beziehungen zu politischen, wirtschaftlichen und kirchlichen Kreisen
herzustellen und die humanitdre Hilfe zu koordinieren '

Die Spaltung in der Orthodoxie Estlands ist nun vollzogen. Es hat
sich eine «Apostolische Estnisch-Orthodoxe Kirche» gebildet, welche
aus dem Verband des Russisch-Orthodoxen Bistums Estland (mit Auto-
nomiestatus innerhalb des Patriarchats Moskaus) ausgeschieden ist. Es
gab seit Mitte des vorigen Jahrhunderts eine grossere Zahl von orthodo-
xen Esten, die eine eigene Kirche mit estnischer Liturgiesprache (im
Rahmen des russischen Patriarchats) besassen. Nach der Revolution
von 1917 und der Griindung eines freien Estlands trennten sich die or-
thodoxen Esten von Moskau und erbaten die Unterstellung ihrer Kir-
che unter die Jurisdiktion von Konstantinopel. die der Okumenische Pa-
triarch 1923 schliesslich gewdédhrte.

Der Annexion Estlands durch die Sowjetunion 1940/1944 folgte die
bekannte Masseneinwanderung von Russen, Weissrussen und Ukrai-
nern ins Baltikum, die bald eine Bedrohung der Esten und Letten dar-
stellte. Die orthodoxen Kirchen der Esten und Letten wurden dem Mos-
kauer Patriarchat unterstellt; aus der Estnisch-Orthodoxen und der Let-
tisch-Orthodoxen Kirche sind im Laufe der Jahrzehnte russisch-ortho-
doxe Bistiimer in Estland und Lettland geworden. Die Gotteshduser
und sonstigen kirchlichen Gebdude wurden vom Moskauer Patriarchat
iibernommen. Nach der Verselbstindigung der baltischen Staaten ab
1990 verlangten die orthodoxen Esten, sich von Moskau zu trennen und
sich wieder Konstantinopel unterstellen zu diirfen — die Annektierung
Estlands sowie die Unterstellung der estnischen Kirche unter das Mos-
kauer Patriarchat seien Gewaltakte gewesen.

Von der Bevolkerung Estlands sind 32 % Russen, Weissrussen und
Ukrainer; nominell ist ein grosser Teil von thnen heute orthodox. Der
Anteil orthodoxer Esten an der Bevolkerung Estlands macht ca. 3%
aus. Es kann sich also nur um eine recht kleine Anzahl orthodoxer Esten
handeln, von denen zudem ein Teil beim Moskauer Patriarchat verblei-
ben will. Es sollen zwei Gemeinden mit einem Priester sein, welche die
Unterstellung unter Konstantinopel erbeten haben. Diese beiden Ge-
meinden haben sich der ebenfalls sehr kleinen, seit dem Krieg dem Patri-

S 1B 3-4/1995, 4.

208



archat Konstantinopel unterstehenden «Estnischen Apostolischen Or-
thodoxen Kirche im Exil» (mit Sitz in Stockholm) angeschlossen.

Vom estnischen Staat erhalten die estnischen orthodoxen Gemein-
den volle Unterstiitzung. Hintergrund scheint zu sein, dass der estnische
Staat die kirchlichen Gebédude und Immobilien, welche zwischen den
Kriegen Eigentum der Orthodoxen Kirche Estlands gewesen waren, die
jedoch jetzt von der russisch-orthodoxen Eparchie des Moskauer Patri-
archats beansprucht werden, in verldsslichen estnischen Hianden wissen
mochte. Die Moskauer Kirche ist in den Kopfen der Esten zu sehr ein
Teil des sowjetischen Russifizierungssystems gewesen, als dass sie heute
als Garant von Rechtlichkeit und Zuverlidssigkeit gelten konnte.

Am 12.Mirz 1995 hatte der Okumenische Patriarch Bartholomaios
die Aufnahme der autochthonen estnischen Gemeinden unter die Ju-
risdiktion Konstantinopels verkiindigt. Damit hat er nicht nur das Mos-
kauer Patriarchat tief verdrgert, sondern zugleich auch die alte
Gegnerschaft zwischen slawischer und griechischer Orthodoxie neu
belebt'®.

Am 31.Oktober 1994 ist im Dom zu Reval/Tallinn Propst Jaan Kiivit in sein
Amt als Erzbischof der Evangelisch-Lutherischen Kirche Estlands eingefiihrt
worden. Er trat die Nachfolge von Erzbischof Kuno Pajula an, der zum 30.Mirz
1994, anliasslich seines 70. Geburtstages, von seinem kirchenleitenden Amt zu-
rickgetreten war. Als die lutherische Synode 1993 ein griindliches Revirement in
der Kirchenleitung durchfithrte (fiinf von sechs Konsistoriumsmitglieder waren
wegen zu grosser Willfahrigkeit gegeniiber dem Sowjetsystem abgewahlt wor-
den), erging an Erzbischof Pajula die Aufforderung, an seinem 70. Geburtstag in
allen Ehren zuriickzutreten. So geschah es'.

Sein Nachfolger ist der Sohn des hochangesehenen friheren Erzbischofs Dr.
Jaan Kiivit, der — 1949 zum Erzbischof gewéahlt — 1967 auf Druck der politischen
Behorden hatte zuriicktreten miissen. Jaan Kiivit jr., geb. 1940, hat stets zur inner-
kirchlichen Opposition gegen die dem Sowjetstaat gegenuber loyale Kirchenlei-
tung gehort und war deshalb nie in fithrende Positionen aufgestiegen. Fir ihn als
Pfarrer war die Arbeit mit der kirchlichen Jugend besonders wichtig gewesen.
was 1thn in einen Dauerkonflikt mit den Behorden brachte. Bereits 1987 hatte er
fiur das Amt des Erzbischofs kandidiert, aber jeder wusste, dass der Staat ¢inen
Erzbischof Jaan Kiivit jr. nicht akzeptieren wiirde — und so wihlte man Kuno Pa-
jula. Im nun freien Estland steht die Kirche vor so vielen Problemen, dass von

1B 19/1994, 1; KAP 1.4.1995; G2W 1/1995, 5; 5/1995, 3.

Artikel: Gerd Stricker: Orthodoxe in Estland — Spannungen zwischen russi-
schen und estnischen Orthodoxen, in G2W 11/1993, 22-25.

7 Artikel: Gerd Stricker: Estlands Lutheraner nach dem Riicktritt von Erzbi-
schof Kuno Pajula, in: G2W 5/1994, 17-21.

209



dem neuen Erzbischof nicht nur spirituelle, sondern auch technisch-administrati-
ve Impulse ausgehen missen '™,

Die romisch-katholische Kirche hat in Estland wieder Fuss gefasst. Neben der
Gemeinde in Reval/Tallinn, die es immer gegeben hat, gibt es eine weitere bedeu-
tende Gemeinde in Dorpat/Tartu und vier kleinere; die Zahl kleinerer Gemeinde-
gruppen wdachst — und schwankt. Sie alle werden von drei Priestern betreut. Zu-
dem wird eine griechisch-katholische (unierte) Gruppe (Ukrainer) von Reise-
priestern geistlich versorgt. In Tallinn haben sich Filialen verschiedener Orden
gebildet, neben Schwesterorden z. B. auch der Franziskanerorden. Aus dem kana-
dischen Exil kehrte Prof. Dr. Vello Salo, der in Rom Theologie studiert und in To-
ronto gelehrt hatte, in die Heimat zuriick und steht den Gemeinden zur Verfi-
gung®.

Erzbischof Sergij (Konovalov, geb. 1941) von Eukarpia (= «Russische
Erzdiozese von Westeuropa») mit Sitz in Paris, Oberhaupt der meisten
russisch-orthodoxen Emigranten in Frankreich und in Skandinavien so-
wie einiger Restgemeinden in Deutschland (Statistik: eigenen Angaben
zufolge 60000-80000 Gemeindeglieder in etwa 50 Gemeinden). unter-
steht mit seiner Kirche der Jurisdiktion des Okumenischen Patriarchats
zu Konstantinopel. Urspriinglich Teil der Russisch-Orthodoxen Aus-
landskirche, loste sich der Pariser Metropolitankreis schon 1926 von je-
ner und unterstellte sich 1927 dem Moskauer Patriarchat. Die politische
Einflussnahme der Sowjets war allerdings so bedrohlich, dass die Pari-
ser Kirche schnell wieder die Bindungen zu Moskau 16ste und sich 1931
Konstantinopel unterstellte. Die prosowjetische Euphorie nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges brachte abermals eine Bindung des Pari-
ser Erzbistums an Moskau (1945/46), der aber sehr schnell Erniichte-
rung und abermalige Unterstellung unter Konstantinopel folgten. Diese
jurisdiktionelle Situation besteht, mit einer Unterbrechung (1965-
1971), bis heute .

Das Pariser Erzbistum, vom Moskauer Patriarchat wie von der Aus-
landskirche als «liberal» kritisiert, hat stets zu den schirfsten Kritikern
der sowjetischen Kirchenpolitik und ihrer Folgen auf das innerkirchli-
che Leben gehort — wobei man in Paris (wie auch bei der amerikani-
schen «Metropolie». der «Orthodox Church in America» — russischer
Provenienz) starker sachlich-pragmatisch denn ideologisch antibolsche-

'~ Artikel: Interview mit Jaan Kiivit in: G2W 3/1995, 261{.; Gerd Stricker:
Knapp an Geld und Raumlichkeiten. Lutheraner im wieder unabhingigen Est-
land, in G2W 3/1995, 23-26.

" Artikel: Vello Salo: Katholische Gemeinden in Estland. in: G2W 3/1995. 28 1.

" Metropolit Evlogij (Georgievskij): Put’ moej Zizni, Paris 1947.

210



wistisch (wie die Auslandskirche) argumentierte’’. Der Zusammen-
bruch der Sowjetunion ermoglichte auch dem Pariser russischen Erzbis-
tum eine Fihlungnahme zum Moskauer Patriarchat, die in einem Be-
such von Erzbischot Sergij (Konovalov) in Moskau gipfelte: Am Sonn-
tag, dem 30. April 1995, feierte er gemeinsam mit dem Oberhaupt des
Moskauer Patriarchats, Patriarch Aleksij von Moskau und ganz Russ-
land, die Gottliche Liturgie, wobei Erzbischof Sergij mit dem russischen
Patriarchen konzelebrierte.

Spekulationen iiber eine neuerliche Annidherung oder gar Unterstel-
lung des Pariser Erzbistums unter Moskau werden in Paris entschieden
zuriickgewiesen.

Auch das Moskauer Patriarchat ist mit ca. drei bis zehn Gemeinden in
Frankreich vertreten. Oberhaupt dieser Gemeinden ist Bischof Gurij
(Salimov, geb. 1946). Als Monchspriester und spiter mit dem Titel eines
Abtes (Igumen) und dann eines Archimandriten hatte er zunichst in Ra-
bat/Marokko und dann in Ziirich gedient, bevor er 1993 zum Bischof ge-
weiht und nach Paris entsandt wurde 2,

Nach iibereinstimmenden Aussagen von Wiirdentriagern der orthodo-
xen Kirche in Georgien erlebt diese trotz grosser Schwierigkeiten einen
bemerkenswerten Aufschwung. Verfiigte sie vor 1917 iiber 2000 Pfar-
reien, so waren 1990 nur noch 50 Gotteshduser in kirchlicher Nutzung.
Fiinf Kloster und ein Seminar waren vor 1988 neben der Kirchenleitung
und den Verwaltungen der 15 Eparchien die einzigen Institutionen der
Kirche. Nun erhilt sie viele Gotteshduser zuriick, iiberall entstehen
neue Pfarreien — man rechnet heute mit 200 orthodoxen Gemeinden in
Georgien. Schon gibt es wieder zehn Monchs- und sieben Nonnenklo-
ster. In Tiflis plant man sogar den Neubau einer Kathedrale — zum Ge-
denken an die Christianisierung Georgiens vor bald 1700 Jahren (337).

Dic Ausbildung priesterlichen Nachwuchses geschieht jetzt an zwei
geistlichen Akademicn (Tiflis und Gelati) und an drei Seminaren (Tiflis,
Batumi, Achaltsiche). Es konnten auch schon drei orthodoxe Gymna-
sien erodffnet werden. Grosste Bedeutung kommt den eparchialen Aus-
bildungszentren flir Katecheten und Religionslehrer zu, welche die Prie-
ster in der Katechese entlasten und den Religionsunterricht — in Geor-
gien obligates Schulfach! — erteilen sollen. Es wird zur «Reevangelisic-
rung der georgischen Nation» aufgerufen.

L Artikel: Gerd Siricker: Die Kanonisierung der Neomirtyrer in der Russ.-
Orth. Auslandskirche. in: KiO 26/1983, 95-136 — speziell zu den russischen Emi-
grationskirchen: 96-112.

= Orthodoxia 1995, 147,



Allerdings ist die wirtschaftliche Lage so entmutigend, dass die not-
wendigen Reparaturen und Umbauten kaum durchfithrbar sind. Der
Katholikos-Patriarch Ilia II. (geb. 1933) appelliert immer wieder an die
Weltoffentlichkeit und bittet um humanitidre Hilfe: Es herrschten «kata-
strophale Verhiltnisse». «Wir haben keine Elektrizitat, kein Gas, kein
Wasser, kein Licht mehr. Wir leben mit Kerzenlicht. Unsere Kinder sind
unterernihrt...», heisst es in einem der Aufrufe des Katholikos-Patriar-
chen.

Um wirksam in den Gemeinden helfen zu konnen, entstehen in vielen
Pfarreien soziale Dienste. Diese Dienste und Zentren und sonstigen dia-
konischen Initiativen koordiniert das sog. Lazarus-Zentrum, die Abtei-
lung fiir Caritas beim Patriarchat. Auch in den einzelnen Eparchien wur-
den regionale Koordinationszentren aufgebaut?®.

Das orthodoxe Leben in Kasachstan leidet, wie tiberall im ehemals
sowjetischen Mittelasien, unter dem Vertreibungsdruck durch die Musli-
me. Der Siidteil Kasachstans ist iiberwiegend muslimisch besiedelt, hier
ist der Druck stirker als im iiberwiegend von Russen bewohnten Nor-
den. In sowjetischen Zeiten war ganz Kasachstan eine einzige Eparchie
— Alma Ata und Kasachstan. 1991 wurden zwei weitere eingerichtet:
«Cimkent und Akmola» und «Ural’sk und Gur’ev». Das kirchliche Ober-
haupt in Kasachstan ist Erzbischof Aleksij (Kutepov, geb. 1953) von Al-
maty und Semipalatinsk. Thn hatte Patriarch Aleksij II. gleich nach sei-
ner Wahl zum russischen Kirchenoberhaupt (10.Juni 1990) nach Alma
Ata versetzt, da jener als ein wichtiges Glied der sog. «kirchlichen Ma-
fia» galt, die in den letzten Lebensjahren des verstorbenen Patriarchen
Pimen die wirtschaftliche Lage des Patriarchats aufs schwerste gesché-
digt hatte. Innerhalb von sechs Wochen war Aleksij (Kutepov), durch
jene Gruppe protegiert, vom Archimandriten zum Erzbischof aufgestie-
gen (Dezember 1988 bis Januar 1989) und sogar Leiter der Wirtschafts-
abteilung des Patriarchats geworden.

Im Gegensatz zu anderen neuen Staaten wurde den orthodoxen Epar-
chien in Kasachstan nicht der Status einer autonomen Kirche im Rah-
men des Moskauer Patriarchats, sondern lediglich die Einrichtung einer
«inter-eparchialen Kommission in Kasachstan unter dem Vorsitz von
Erzbischof Aleksij (Kutepov). also eine halbe oder viertel Autonomie
gewdhrt™,

BSOP 4/1994; KAP 2.2.1995; Russkaja mysl™ 2.-8.2.1995; G2W 3/1995. 5;
6/1995, 4f1.
= G2W 5/1964, 3; 1B 12/1995, 11.

NS]
8]



Im russisch dominierten Akmola (Celinograd/Akmolinsk) ist Ende
1994/Anfang 1995 das erste offizielle orthodoxe Nonnenkloster einge-
richtet worden. Bereits in den siebziger Jahren hatte es dort schon eine il-
legale Nonnengemeinschaft gegeben, die aber nach ithrer Entdeckung
von den «Staatsorganen» «aufgelost» worden war. — Das erste Monchs-
kloster Kasachstans ist bereits 1993 in Ust-Kamenogorsk entstanden*.

Die Zahl der Gemeinden in Kasachstan ist iberall angewachsen, z. B.
in Almaty gibt es jetzt drei stets iibervolle Kirchen, 1991 war dort nur
eine Gemeinde erlaubt. 63 russisch-orthodoxe Gemeinden soll es Ende
1994 1n Kasachstan gegeben haben.

Karaganda ist seit 1991 auch Sitz einer Apostolischen Administratur der ro-
misch-katholischen Kirche. Bischof ist Jan Pawel Lenga MIC (geb. 1950), ein in
der Ukraine aufgewachsener Pole. Von den 40 Priestern, die etwa 60 Gemeinden
(russlanddeutscher und polnischer Provenienz) in Kasachstan, Kirgisien, Usbeki-
stan, Tadschikistan und Turkmenistan (5 Mio. km?) betreuen, sind 29 gebiirtige
Polen. Die Liturgiesprache ist meistens das Russische, weil nur noch die dltesten
Gemeindeglieder Polnisch oder Deutsch konnen. Nur die Lieder werden noch in
den Sprachen der Viter gesungen.

Dennoch werden besonders in Mittelasien, z.T. auch im europdischen Russ-
land, Klagen laut iiber eine polnisch gepragte Ideologisierung der katholischen
Gemeinden: Von polnischen Flaggen an manchen Altdren, vom polnischen Ad-
ler auf dem Briefkopf katholischer Gemeinden wird berichtet. Das verargert
nicht nurdie Mehrzahl der Gemeinden russlanddeutscher Tradition, sondern ver-
dunkelt vor allem die eigentlichen Glaubensgrundlagen. Ausserdem: Wegen der
traditionellen russisch-polnischen Animosititen empfindet die orthodoxe Kir-
che diese Gemeinden nicht nur als einen katholischen Fremdkorper, sondern sie
kann die Existenz dieser Gemeinden auch zum Vorboten einer drohenden Poloni-
sierung des «kanonischen orthodoxen Territoriums» propagandistisch iiberzeich-
nen-’.

Fiir die gesamte Christenheit war der Besuch des Okumenischen Pa-
triarchen, Bartholomaios von Konstantinopel, bei Papst Johannes Paul
II. (27.-30.Juni 1995) von grosser Bedeutung®. Beide Kirchenoberhéup-
ter unterstrichen die Notwendigkeit des interkonfessionellen Gespri-
ches, der Anndherung und letztlich der anzustrebenden Kircheneinheit.
Hohepunkt dieses Besuches war sicherlich die Teilnahme des Okumeni-

=1B 10/1994, 7.

- Deutsche Allgemeine Zeitung (Almaty), 19.3.1995; G2W 11/1994, 5.

77 G2W-Sonderhett: Gerd Siricker: Katholiken in Russland und Kasachstan,
G2W 7-8/1995, 16-39.

* Aus dem Okumenischen Patriarchat Konstantinopel kann hier iiberwiegend
nur Uber solche Vorginge berichtet werden, welche die slawischen orthodoxen
Kirchen beriihren.

o
—
l‘)‘)



schen Patriarchen (nicht: Mitwirkung — wie mitunter fédlschlich behaup-
tet wurde) an der Papstmesse im Petersdom, seine Predigt daselbst und
der von Papst und Patriarch gemeinsam gespendete Segen. Diese Be-
gegnung war ein wichtiges und notwendiges Signal in einer Zeit, da sich
vor allem im post-sowjetischen Osteuropa Orthodoxe und Katholiken
erncut beinahe unversdhnlich gegeniiberstehen, weil die seit dem Ende
des Kommunismus aus den Katakomben auftauchenden unierten und
romisch-katholischen Gemeinden von den orthodoxen Ortskirchen als
das Ergebnis ungeschwisterlicher katholischer Mission und Proselyten-
macherei auf dem «kanonischen orthodoxen Territorium» betrachtet
und entsprechend propagandistisch angeprangert werden.

Die Bedeutung der Begegnung wurde allerdings im Westen vielfach
iiberbewertet, weil Patriarch Bartholomaios oft als orthodoxes Pendant
zu Papst Johannes Paul betrachtet wird. Dabei iibersieht man die dezen-
trale Struktur der ca. 15 autokephalen, d. h. absolut voneinander unab-
hingigen orthodoxen Kirchen. Unter deren Oberhduptern ist der Patri-
arch von Konstantinopel lediglich ein «Primus inter pares», der nicht in
das Innenleben der einzelnen orthodoxen Kirchen einwirken kann. Des-
halb sind verbindliche Beschliisse so ungemein schwierig. Das schon seit
Jahrzehnten in Vorbereitung befindliche grosse Panorthodoxe Konzil
z.B. wird vermutlich erst, nach etwa 50jdhriger Vorbereitung, im neuen
Jahrtausend stattfinden konnen.

So grosse Freude diese Begegnung des Okumenischen Patriarchen
Bartholomaios mit Papst Johannes Paul II. im Westen ausgelost hat, so
zwiespiltig war das Echo in den orthodoxen Kirchen. Diese werfen Pa-
triarch Bartholomaios (Archondonis, geb. 1940) eine zu westliche Orien-
tierung vor. Die Tatsache, dass er neben seinem reguldren Studium der
Orthodoxie auch intensive Studien im Westen betrieben hat (am Papstli-
chen Institut fiir orientalische Studien/Rom; am Okumenischen Institut
in Bossey/Schweiz, an der theologischen Fakultidt der Miinchener Uni-
versitit), macht viele Orthodoxe misstrauisch.

Die Bemiihungen von Patriarch Bartholomaios, die Zusammenarbeit
der einzelnen orthodoxen Kirchen zu intensivieren und zu vereinfa-
chen, trdgt ihm den Vorwurf ein, er wolle den orthodoxen Kirchen eine
ahnliche Struktur aufzwingen, wie sie die katholische Kirche besitze.
Und er selbst strebe nach einer Machtfiille, wie sie der romische Papst
besitze.

¥ Zum Besuch von Patriarch Bartholomaios in Rom s. KAP 27.6.1995, 10f.:
1.7.1995, 14; 5.7.1995, 14f.

214



Fir weiteren Unmut sorgen Bemiihungen von Patriarch Bartholo-
maios, die gesamte orthodoxe Diaspora (wieder) Konstantinopel unter-
zuordnen, wie dies die kirchlichen Kanones* vorsehen. Die griechischen
Gemeinden in aller Welt stehen im allgemeinen unter der Jurisdiktion
von Konstantinopel. Jedoch die slawischen orthodoxen Kirchen sind
iiberwiegend der Jurisdiktion ihrer historischen Heimatkirchen zuge-
ordnet — also ruminische Gemeinden unterstehen dem Patriarchat Ru-
miénien, bulgarische Gemeinden dem Patriarchat Bulgarien usw. Und
die jeweilige Nationalkirche ist bemiiht, in der Diaspora — Mittel- und
Westeuropa, Amerika, Australien — Strukturen zur Betreuung ihrer
Glieder aufzubauen. - Es ist sicher nicht die Absicht von Patriarch Bar-
tholomaios, diese national-kirchlichen Strukturen niederzureissen, aber
es geht thm um eine klare Unterordnung der orthodoxen Nationalkir-
chen in der Diaspora unter den im jeweiligen Staat amtierenden Bischof
des Okumenischen Patriarchats. Wenn man sich den bekannten grie-
chisch-slawischen Gegensatz in der Orthodoxie hinzudenkt, wird ver-
stiandlich, dass diesbeziigliche Aktivitdten des 6kumenischen Patriar-
chen in der slawischen orthodoxen Welt héchste Verdrgerung auslosen .

Am 23.Juni weilte Patriarch Bartholomaios in Ziirich, um hier fiir die
griechische Gemeinde eine Kirche und ein Zentrum zu weihen. Ein
noch bedeutenderes orthodoxes Zentrum befindet sich im schweizeri-
schen Chambésy bei Genf, wo der Exarch des Okumenischen Patriar-
chen in Europa, Metropolit Damaskinos (Papandreu, geb. 1936), resi-
diert.

Als Patriarch Bartholomaios am 12.Mirz 1995 die estnischen ortho-
doxen Gemeinden in Estland und in der Diaspora als «Apostolische Or-
thodoxe Kirche in Estland» sowie die orthodoxe Exilkirche der Ukrai-
ner («Ukrainian Autocephalous Orthodox Church in USA and Diaspo-
ra») unter die Jurisdiktion des Okumenischen Patriarchats nahm, trat in
Moskau regelrechte Bestiirzung ein. Handelte es sich doch in beiden Fil-
len um kirchliche Gruppierungen, die sich von der Moskauer Kirche ab-
gewandt hatten, weil sie bei einem Verbleib im Moskauer Patriarchat
den Verlust ihrer ethnischen Identitidt (Russifizierung) befiirchten. Mos-

“ Kan.28 des Okumenischen Konzils von Chalkedon 451: Regelungen fiir die
Diaspora — fiir die «barbarae regiones», die man zu diesem Zeitpunkt allerdings
nur am Nordufer des Pontos, des Schwarzen Meeres, vorfand.

' Artikel: Erzpriester Sergius Heitz: Zur Lage der Orthodoxie in der weltwei-
ten Diaspora, in: G2W 12/1995, 25-28; Gerd Stricker: Streit zwischen Moskau
und Konstantinopel - eine alte Rivalitdt ist neu entbrannt, in: G2W 11/1995,
19-22.

[} ]
i
()]



kau qualifizierte diese Gruppen ab, indem es sie vor der Weltorthodoxie
als «schismatisch» und «unkanonisch» bezeichnete und ihre kanonische
Anerkennung zu verhindern suchte.

Am 18.Mai 1995 sandte Patriarch Aleksij von Moskau und ganz Russ-
land Patriarch Bartholomaios eine Botschaft voller Vorwiirfe. Der Oku-
menische Patriarch habe sich in die ureigensten Angelegenheiten des
Moskauer Patriarchats eingemischt und damit seine Kompetenzen iiber-
schritten. Im Falle der Esten fiihrte Aleksij noch aus, dass zwar die Apo-
stolische Estnisch-Orthodoxe Kirche zwischen den Weltkriegen Kon-
stantinopel unterstanden habe, dass jedoch dies eine Zwangslage, be-
dingt durch die bolschewistische Oktoberrevolution 1917, gewesen sei
und diese Unterstellung unter Konstantinopel daher nur provisorischen
Charakter gehabt hitte .

Zum orthodoxen «Gipfeltreffen» auf der Insel Patmos (20.-26.Sep-
tember 1995), das Reprisentanten aller orthodoxen Kirchen u. a. zu kon-
zilsvorbereitenden Beratungen zusammenfiihrte, waren fast alle Ober-
hdupter der orthodoxen Kirchen gekommen — nicht aber der russische
Patriarch Aleksij. Ein zentrales Thema der Zusammenkunft war dem
Abbau von Spannungen und Friedensfragen gewidmet. In einer Ab-
schlusserklidrung, welche die Handschrift von Patriarch Bartholomaios
tragt, wurde (ohne dass die Balkan-Problematik ausdriicklich benannt
wurde) allem Nationalismus, aller Aggressivitidt und Konfrontation zwi-
schen den Volkern, aber auch allem religiosen Fanatismus eine entschie-
dene Absage erteilt™.

Dabei zeigte gerade das kirchenpolitische Umfeld der Konferenz,
dass selbst unter den orthodoxen Kirchenfithrern grosse Spannungen
herrschen. In den inoffiziellen Gespriachen waren alle kontroversen Fra-
gen prasent: der Konflikt Moskau-Konstantinopel; im weiteren Sinne
die griechisch—slawischen Spannungen in der Orthodoxie; die westliche
Orientierung von Patriarch Bartholomaios; auch die Frage nach der
Fiithrung in der Orthodoxie — und nicht zuletzt der Balkankrieg.

Die orthodoxe Kirche in Makedonien zihlt vier Eparchien: Polog/Ku-
manovo, Bregalnica, Prespa/Bitola sowie Australien. Ausserdem befin-
det sich eine Eparchie «Mitteleuropa» im Aufbau. Eigenen Angaben zu-
folge zahlt die Kirche 1,2 Mio. Glieder. Sie verfiigt iiber ein eigenes Prie-
sterseminar, an dem sich z. Z. 150 Seminaristen auf das Priesteramt vor-

= Artikel: Gerd Stricker: Streit zwischen Konstantinopel und Moskau, in G2W
1171995, 25-29.
S KAP 26.9.1995, 131.; 28.9. 1995, 71.

216



bereiten. Oberhaupt der Kirche ist Erzbischof Mihail (Gogov, geb.
1912) von Ohrid und Makedonien.

Die einseitige Trennung der Makedonisch-Orthodoxen Kirche von
der serbischen Mutterkirche wurde 1967 vollzogen. Seitdem sind von
serbischer Seite immer wieder — vergebliche — Vorstosse unternommen
worden, die abtriinnige Kirchenprovinz wieder dem Patriarchat in Bel-
grad unterzuordnen. Die Bischofssynode in Belgrad war dabei aber
stets klug genug gewesen, hinsichtlich der kanonischen Beziehungen zu
Makedonien keine unwiderruflichen Entscheidungen zu féllen. Nun
aber hat die serbische Bischofssynode den Trennungsstrich gezogen:
Auf ihrer Juli-Sitzung 1995 hat sie die liturgische Gemeinschaft mit den
orthodoxen Makedoniern, die bislang prinzipiell noch bestand, aufgeho-
ben. Gleichzeitig wurde die Orthodoxe Kirche Makedoniens von der
serbischen Bischofssynode zur «schismatischen Organisation» erklart.
Es mag auch dies als ein Zeichen der Radikalisierung des Denkens und
Handelns auf dem Balkan, namentlich von serbischer Seite, gelten, mag
aber auch ein Ergebnis der gemeinsamen serbisch-griechischen Strate-
gie gegen den autonomen Staat Makedonien gewesen sein.

Als Reaktion auf die von den serbischen Bischofen gegen die makedo-
nischen Bischofe angedrohten Kirchenstrafen und im Zuge der Abgren-
zung gegen Serbien erkldrte die makedonische Synode das Makedoni-
sche als kirchliche Amtssprache, wahrend im Gottesdienst das Kirchen-
slawische und das Makedonische gleichberechtigt nebeneinander ste-
hen sollen. Auch wird die Frage der Ubernahme des gregorianischen Ka-
lenders diskutiert, weil man auf diese Weise eine noch schéarfere Abgren-
zung zur Serbisch-Orthoxen Kirche erreichen mochte .

Wie viele orthodoxe Eparchien des Moskauer Patriarchats, die heute
ausserhalb Russlands (im sog. «Nahen Ausland») gelegen sind, hat auch
die orthodoxe Kirche in der Moldau, in Moldawien (4.4 Mio. Einwoh-
ner). den Status einer autonomen Kirche erhalten. Das heisst im Prin-
zip: Die Kirche hat volle administrative Selbstiandigkeit und muss ledig-
lich bei der Wahl ihres Vorstehers die Mutterkirche konsultieren; auch
das hl.Myrondél kann nur in Moskau bezogen werden. Allerdings
scheint Moskau die den im «Nahen Ausland» befindlichen Eparchien
verliechene Autonomie enger zu fassen, ihnen einen eher engen Bewe-
gungsraum zugestehen zu wollen.

*G2W 9/1995, 9.

Buch: Jure Zecevic BoZic OCD: Die Autokephalieerkldrung der Makedoni-
schen Orthodoxen Kirche (Das 6stliche Christentum, NF Bd.42), Wiirzburg: Au-
gustinus-Verlag 1994, 390 S.

217



Die neue Republik Moldawien bildet kirchlich eine Eparchie, der Me-
tropolit Vladimir (Cantarian, geb. 1952) von Chisindu und Moldau vor-
steht. Thm stehen eigentlich zwei Vikarbischofe zur Seite, die den Titel
eines Bischofs von Bendery (Bischof Vichenti [Morar, geb. 1953]) und ei-
nes Bischofs von Balti/Bel'cy fiithren.

Vikarbischof von Balti war 1990 bis 1992 Petru (Peduraru, geb. 1946).
Ende 1992 kam es in Moldawien, und ganz besonders innerhalb der or-
thodoxen Kirche, zu einer ruméanischen Sammlungs- bzw. Separations-
bewegung: Viele Biirger ruméanischen Volkstums — aber ldngst nicht alle
- suchten den Anschluss an Rumiénien. Sie wollten sich, dhnlich wie in
Estland, von den in der Sowjetzeit eingewanderten Russen absondern
und so thre ruménische Identitdt bewahren. Die orthodoxen Russen wol-
len natiirlich bei Moskau bleiben, aber auch viele Rumidnen/Moldawier
halten sich zur russischen Seite: Eine Anlehnung an Russland oder ein
eigener Staat scheinen ihnen erstrebenswerter als die Existenz einer
Randprovinz in dem - auch aus sowjetisch-russischer Sicht — in jeder
Hinsicht riickstdndigen Ruménien.

Vor dem Hintergrund solcher Auseinandersetzungen hat die orthodo-
xe Kirche Ruminiens die Griindung einer Metropolie «Bessarabien» ge-
nehmigt (20. Dezember 1992), die deckungsgleich ist mit der Moskau un-
terstechenden autonomen Eparchie «Chiginau und Moldau». Eine Kon-
sultation mit dem Moskau unterstehenden Metropoliten Vladimir (Can-
tarian) von Chisindu und Moldau oder mit Moskauer Kirchenbehorden
hat nicht stattgefunden. Die «Metropolie Bessarabien» soll den rumini-
schen Moldawiern eine geistliche Heimat bieten und weiterer Russifizie-
rung Einhalt gebieten®.

Vikarbischof Petru (Peduraru) von Balti, der bis Ende 1992 Vikarbi-
schof des Moskauer Patriarchats war, unterstellte sich dem ruménischen
Patriarchen in Bukarest und wurde zum bischoflichen Statthalter der
«Metropolie Bessarabien» ernannt. Wie die tatsdchlichen Verhiltnisse -
statistisch usw. — dort sind, ist unklar, weil beide Seiten, die russische und
die «bessarabische», mit zu ihren Gunsten geschonten Zahlen aufwar-
ten. Diese sind trotzdem fiir die «bessarabische» Seite nicht besonders
giinstig; deshalb gehort folgender Hinweis zum statistischen Ritual: «Un-
sere Kirche wichst: Es bilden sich stindig neue rumédnische Gemeinden,
die sich uns unterstellen.»*

#SOP 18.1.1993; IDOC 30.12.1992; G2W 2/1993, 6.
*1DOC 20-21/1993; G2W 2/1994, 7.

218



Nachrichten aus Moskau¥, die allerdings pro domo gefdrbt sein mo-
gen, erwecken den Eindruck, die Metropolie Bessarabien verliere all-
mahlich thre Basis. Es wird gemeldet, das in Sowjetzeiten einzige Klo-
ster in Moldawien, welches sich der Metropolie Bessarabien angeschloes-
sen hatte, sei zur Orthodoxen Kirche Moldawiens/Patriarchat Moskau
zuriickgekehrt. Weitere sieben Kloster seien in der Moskau unterstehen-
den Kirche neu gegriindet worden. Auch habe es kurzzeitig einige Ge-
meinden gegeben, die dem nicht-kanonischen orthodoxen Patriarchat
Kiew unterstanden: Diese vier Gemeinden hétten sich nun auch dem
Moskau-orientierten Metropoliten Vladimir (Cantarian) unterstellt.

Das nach der Griindung der Metropolie Bessarabien durch das ruma-
nische Patriarchat aufgetretene tiefe Zerwirfnis zwischen den orthodo-
xen Kirchen Moskaus und Ruminiens ist nicht beigelegt. So hat Patri-
arch Alexi von Russland aus «Termingriinden» die Teilnahme an den Ju-
bildumsfeierlichkeiten der Ruminischen Orthodoxen Kirche im Okto-
ber 1995 (70 Jahre Patriarchat, 110 Jahre Autokephalie) abgesagt™.

Die romisch-katholische Kirche ist in Moldawien nur schwach vertreten. Vor
dem Anschluss an die Sowjetunion gab es dort neun katholische Priester, die eine
etwas grossere Anzahl von Gemeinden betreuten. In der Sowjetzeit war die Ver-
folgung der Katholiken noch schirfer als die Unterdriickung der orthodoxen Kir-
che. Im Laufe der Zeit gab es nur noch eine katholische Gemeinde mit einem
Priester, der zeitweise nicht einmal ein Gotteshaus zur Verfiigung stand, so dass
sich die Gemeindeglieder auf einem Friedhof zum Gottesdienst sammeln muss-
ten — entweder im Freien oder in der Friedhofskapelle.

Zwar stehe die romisch-katholische Kirche in Moldawien wieder ganz am An-
fang, aber seit 1992 mache sich ein stetiges Wachstum bemerkbar, erkldrte der
Apostolische Administrator fir Moldawien, Anton Cosa, in einem Interview®.

Die Zahl der Orthodoxen in Polen ist jingsten Angaben zufolge viel
geringer als bisher allgemein angenommen. Metropolit Bazyli (Do-
roszkiewicz, geb. 1914) von Warschau und ganz Polen, das Oberhaupt
der Orthodoxen in Polen, seine fiinf Bischofe sowie seine Kanzlei pfleg-
ten die Zahl der Gliubigen bis Anfang der neunziger Jahre mit «ca.
1 Mio.» zu beziffern. Eine polnische Kirchenzeitung® erklidrte dagegen
unldngst, die Zahl der Orthodoxen in Polen liege unter 200000, die Zahl
der orthodoxen Gemeinden bei 250 bis 270.

1B 7/1995,4; SOP 6/1995 4f.; G2W 6/1995, 7; 9/1995, 10.
SKAP 21.7.1995; G2W 9/1995, 10f.

¥ Stowo Katolicki in G2W 7-8/1995, 6.

“Gos¢ Niedzielny, 12.6.1994.

219



Auch orthodoxe Kirchenfiithrer selbst beziffern die Zahl ihrer Ge-
meindeglieder heute niedriger als friher — ihre Zahl liege zwischen
550000 und 600000. Die orthodoxe Kirchenverwaltung nennt, wie die
katholischen Angaben, 250 orthodoxe Gemeinden auf polnischem
Boden*'. Metropolit Bazyli von Warschau und ganz Polen unterstehen
folgende Eparchien: Bialystok-Gdansk/Danzig, Przemys$l-Nowy Saz,
Wroctaw/Breslau-Szczecin/Stettin sowie Lublin-Chetm*.

Die Gemeindeglieder der orthodoxen Kirche in Polen setzen sich im
wesentlichen aus Ukrainern, Weissrussen und Lemken zusammen, die
alle urspriinglich in Westgalizien und an der Grenze zu Weissrussland be-
heimatet sind — oder waren. Dariiber hinaus sind seit Kriegsende, wie
die Lage der Eparchien ausweist, orthodoxe (wie auch unierte) Weiss-
russen, Ukrainer und Lemken iiber das gesamte heutige Polen verteilt:
Als 1944/45 die Grenze zwischen Polen und der Sowjetunion um ca.
200 km nach Westen verschoben wurde, wurde ein Teil der Bevolke-
rung dieses Streifens (Weissrussen, Ukrainer, Lemken und natiirlich Po-
len) nach Sibirien deportiert; vielen gelang aber die Flucht in den We-
sten Polens. Zudem war nach Kriegsende ein grosser Teil der Bevolke-
rung des polnischen Grenzgebietes (Grenze 1945) im Rahmen einer
grossen sog. «Umsiedlungsaktion Weichsel» in die nach der Vertreibung
der Deutschen weitgehend menschenleeren Gebiete Ostpreussens,
Pommerns und Schlesiens zwangsweise «umgesiedelt» worden.

Orthodoxe Polen gibt es nur wenige. Dennoch ist in den «umgesiedel-
ten» orthodoxen Gemeinden Mittel- und Westpolens mittlerweile ein
hoher Grad von Assimilierung erreicht, so dass dort die kirchliche
Amts- und Umgangssprache weitgehend das Polnische ist. Dagegen
blieb die Liturgiesprache weiterhin das Kirchenslawische, wie es mit je-
wells landessprachlichen Varianten in der slawisch-orthodoxen Welt iib-
lich ist.

Der Streit um das traditionsreiche orthodoxe Kloster Suprasl (bei Bia-
tystok) — vgl. IKZ 84/1994, 136 - ist neu entbrannt. Im September 1993
waren einige umstrittene Gebiude des Klosters nach jahrelangen Aus-
einandersetzungen der orthodoxen Kirche in Polen iibergeben wor-
den*. Am 25.Mai 1995 jedoch hob das Oberste Verwaltungsgericht das
Urteil von September 1993 wieder auf: Die katholische erzbischofliche
Kurie von Bialystok hatte das Urteil erfolgreich angefochten. Das ortho-

T G2W 7-8/1994, 8.
* Orthodoxia 1995, 1'11f.
“*Vgl. IKZ 84/1994, 136.

220



doxe Kloster, das in weiteren Gebauden des Komplexes untergebracht
ist, musste die umstrittenen Gebédude darauthin wieder raumen. Da die
Gebidude wegen des Rechtsstreites seit Jahren nicht genutzt werden kon-
nen und zusehends verfallen, besteht die Gefahr, dass sie in wenigen Jah-
ren nicht mehr renovierbar sind*.

Nach Angaben des kirchlichen statistischen Instituts der romisch-katholischen
Kirche in Polen ist die Zahl der Priesterweihen in Polen seit dem Ende des Kom-
munismus stark gesunken: 1987 z.B. gab es an den katholischen Seminaren Po-
lens mehr als 9000 Theologiestudenten, 1993 waren es aber nur noch 7400. 1993
wirkten in Polen 27050 Priester (davon 6500 Ordensleute), im Oktober 1994 wa-
ren es in Polen knapp 25300, im Ausland kamen zudem 1135 Priester zum Ein-
satz. 1990 gab es noch 8554 Neuberufungen fiir das Priesteramt — 1994 noch 7399.
Die Zahl der Berufungen der Frauenorden ist ebenfalls um 35 % gesunken: Gab
es 1987 noch 1559 Novizinnen, so waren es 1994 nur noch 1020.

Am 27.Januar 1995 hat das neu geschaffene «Institut fiir Okumene und Dia-
log» an der Papstlichen Theologischen Akademie in Krakau mit einer wissen-
schaftlichen Tagung («Gegenwart und Zukunft der Familie aus okumenischer
Sicht») seine Titigkeit aufgenommen. Leiter ist Pfarrer Prof. Lukasz Kamy-
kowski, der zugleich auch zum Dekan der theologischen Abteilung der Akade-
mie bestellt wurde. Neben dem regelmiissigen Lehrbetrieb wird der Schwer-
punkt dieser Akademie die Organisation von 0kumenischen Kongressen, Tagun-
gen, Symposien sowie die Edierung 6kumenisch orientierter Publikationen sein.
- Diese Akademie ist die dritte dkumenische Institution an katholischen Hoch-
schulen in Polen*.

Am 19. August 1994, 10 Jahre nach dem Mord an dem katholischen Priester
Jerzy Popieluszko (1984), sind die Hauptangeklagten (die ehem. Generile Wia-
dystaw Ciaston und Zenon Ptatek), die den Auftrag zu dem Mord gegeben haben
sollen, aus Mangel an Beweisen freigesprochen worden. Bereits 1992 hatte man
sie auf Kaution freigelassen. Das Urteil 10ste in breiten Kreisen Polens Kritik aus:
Solche Fehlurteile gegen alte kommunistische Funktionire seien in Polen keine
Seltenheit, Nachforschungen gegen frither hochgestellte Personen wiirden unter-
driickt usw.*’.

Die griechisch-katholische (unierte) Kirche in Polen ist seit 1991 wieder als ei-
gene Diozese (Sitz: Przemysl) organisiert, deren geistliches Oberhaupt, Bischof
Iwan Martyniak, dem Papst direkt unterstellt ist. Fiir 1995 hat diese Kirche erst-
mals seit dem Weltkrieg wieder einen Schematismus herausgegeben. Danach
zahlt die Kirche 110000 Glieder in 116 Pfarreien. Deren geistliche Betreuung ob-

“ KAP 14.6.1995; Przeglad prawostawny 6/1995; G2W 7-8/1995, 71.

“KAP 13.5.1995; Gos¢ Niedzietny 27.3.1954; G2W 4/1994. 6: 6/1995. 7.

Artikel: Wolfgung Gryvez: Keine Angst ohne Hoffnung. Das katholische Polen
und seine Jugend nach 1989, in G2W 7-8/1995. 40-43; Ders.. Katholische Kirche
und pluralistische Gesellschaft in Polen, in G2W 7-8/1995, 44-47.

“ Gos¢ Niedzietny, 12.2.1995; G2W 3/1993, 7.

TG2W 1071994, 7.

)
R)



liegt 51 Weltpriestern und 16 Ordensleuten (Basilianer). Zudem verfiige die Kir-
che iiber S Monchs- und 23 Nonnenkloster.

Aus den gleichen Griinden wie die Orthodoxen sind auch die Unierten heute
iiber ganz Polen verstreut und in den deutschen Vertreibungsgebieten besonders
haufig anzutreffen. Da sie oft keine eigenen Gotteshduser haben, sind sie auf oku-
menische Gastfreundschaft angewiesen. Diese wurde ihnen in den seltensten Fil-
len von romisch-katholischen Schwestergemeinden zuteil. So suchten — und er-
hielten — die Unierten oft Gastrecht in den grossen Gotteshdusern der sehr klein
gewordenen lutherischen Gemeinden*.

Auch in der orthodoxen Kirche Ruminiens ist seit der Revolution
von Weihnachten 1989 ein Aufwirtstrend zu verzeichnen. Zunidchst
schien die Kirche paralysiert durch die «Wende»; Patriarch Teoctist
(Arapasu, geb. 1915) war im Januar 1990 wegen seiner Verflechtungen
mit dem Ceausescu-Regime durch den HI.Synod seiner Kirche vom Pa-
triarchenamt entbunden, im April desselben Jahres jedoch wieder einge-
setzt worden. — Anlisslich der Volkszdhlung von Februar 1991 bezeich-
neten sich von ca. 23 Mio. Einwohnern Ruméniens 87 % als orthodox.
In den 21 Eparchien innerhalb Rumiiniens bestehen derzeit 8400 Pfar-
reien, die von 8000 Priestern betreut werden. Die Kirche verfiigt iiber
367 Kloster und Einsiedeleien, in denen 5200 Monche und Nonnen le-
ben. Allein 1993 waren 25 neue Kloster gegriindet worden, d. h. die KI6-
ster wurden wieder in kirchliche Nutzung genommen. Von 1990 bis
Ende 1993 ist der Bau von 382 neuen Kirchen begonnen worden; davon
waren Ende 1993 35 fertiggestellt. Den schulischen Religionsunterricht
erteilen 2300 Laien-Katecheten.

An 20 Seminaren werden Priester und kirchliche Mitarbeiter ausge-
bildet; insgesamt waren es Anfang 1994 4400 (allein am Seminar in Her-
mannstadt/Sibiu (Siebenbiirgen) studieren 600 bis 700 Seminaristen).
Bei der Patriarchatsverwaltung wurde ein Caritas-Koordinationszen-
trum eingerichtet; auch die einzelnen Eparchialverwaltungen richten So-
zialstationen ein. Krankenhausseelsorge (112 Priester) und Gefdngnis-
seelsorge (37 Priester) sind im Aufbau begriffen®.

Am 22.Oktober 1995 feierte die orthodoxe Kirche den 80.Geburts-
tag von Patriarch Teoctist; sodann gedachte sie der Verleihung der Auto-
kephalie an sie vor 110 Jahren. Schliesslich ist es 70 Jahre her, dass die ru-
manische Kirche zum Patriarchat erhoben wurde*.

“KAP 15.12.1994; G2ZW 1/1995, 7.
“KAP 23.4.1994; G2W 5/1994, 8.
YKAP 17.2.1995; G2W 3/1995, 8.

222



Die mit Rom unierte Kirche des byzantinischen Ritus in Ruminien, die auf das
Jahr 1698 zuriickgeht, hat nach dem Krieg 1,5 Mio. Glieder gezihlt, heute rech-
net man noch mit maximal 500000 bis 1 Mio. Die Kirche ist noch nicht wieder so
weit etabliert, dass sie eine exakte Statistik vorlegen konnte. Das grosste Pro-
blem der Kirche ist nach wie vor das der Gotteshduser: 2000 ihrer Kirchen und
sonstiger kirchlicher Gebédude (Pfarrhduser, Seminare, Schulen, Verwaltungsge-
bdude) befinden sich nach wie vor in orthodoxer Nutzung, ohne dass grosse Hoff-
nung besteht, sie zuriickzuerhalten®.

Die Griechisch-katholische Kirche erhielt 1994 ein neues Oberhaupt. Mitte
Juli 1994 hatte Papst Johannes Paul I1. das Riicktrittsgesuch von Kardinal Alex-
andru Todea angenommen, der zwei Jahre zuvor durch einen Schlaganfall an den
Rollstuhl gefesselt wurde. Er wird schon zu seinen Lebzeiten als Martyrerbischof
verehrt. 1948 hatte er die Zwangsvereinigung der Unierten mit den Orthodoxen
abgelehnt und war untergetaucht; 1950 wurde er von den ebenfalls in den Unter-
grund abgewanderten unierten Hierarchen zum Bischof geweiht. Bald erfolgte
die Verhaftung und die Verurteilung (wegen Hochverrats) zu lebenslidnglicher
Haft. In der Praxis handelte es sich um verschirften Hausarrest, der es ihm trotz
aller Kontrolle und Behinderung ermdglichte, die Kirche fast 40 Jahre lang im
Untergrund zu leiten. 1990 hatte ihn der Papst zum Erzbischof von Fagaras und
Alba Julia, 1991 zum Kardinal ernannt.

Zum neuen Oberhaupt der unierten Kirche ernannte Papst Johannes Paul I1.
Lucian Muresan (geb. 1931), zuvor Maramures. [hm wurde ein Weihbischof zur
Seite gestellt — Virgil Bercea (geb. 1958). Der Sitz des Kirchenoberhauptes befin-
det sich jetzt in Blaj. — Der Apostolische Administrator, der seit 1992 fiir den er-
krankten Kardinal Todea die Amtsgeschafte wahrgenommen hatte — Bischof
Gheorghe Gutiu (geb. 1926) von Gluj-Gherla, wurde zum Erzbischof erhoben;
Bischof von Maramures wurde der Professor am dortigen Priesterseminar loan
Sisestean (geb. 1938). Zum neuen Bischof-Koadjutor fir die Didzese Lugoj wur-
de Msgr. Alexandru Mesian (geb. 1938) ernannt*®.

Am 6.Mai 1994 starb im Alter von 81 Jahren das Oberhaupt der jiidischen Kul-
tusgemeinde in Ruménien, Oberrabbiner Dr. Moses Rosen - eine beeindrucken-
de, aber auch schillernde Gestalt. Er sprach selbst davon, dass er durch absolute
Unterwiirfigkeit Ceausescu und seinen Vorgidngern gegeniiber versucht habe.
das Moglichste fir die Juden in Rumainien herauszuholen. Auf diese Weise hatte
er die Ausreise von mehr als 400000 Juden, das sind 90 % des ruménischen Juden-
tums des Jahres 1945 (450000 Personen), erwirkt™.

Auf der 59. Landeskirchenversammlung der Evangelischen Kirche AB in Ru-
manien — der Kirche der lutherischen Siebenbiirger Sachsen — wurde mitgeteilt,
dass sie noch 21000 Glieder zahle (1990: 102400), die in 262 (z. T. Rest-)Gemein-
den von 39 Pfarrern betreut werden. Es tun auch schon einige Pfarrer aus
Deutschland in Siebenbiirgen Dienst. Bischof Dr. Christoph Klein, 1990 zum
Sachsenbischof gewidhlt, hatte 1994 das Dr.-Karl-Wolff-Heim, ein Alten- und
Pflegeheim in Hermannstadt, einweihen konnen, das mit erheblichen deutschen
Mitteln errichtet wurde. Es sei sichtbarer Ausdruck des wiederbegrindeten Dia-

SKAP18..24.und 29.1.1994: 21.6.und 21.7.1995: G2W 2/1994,9: 9/1995, 11 {.
T KAP 23.7.1994; G2W 9/1994, 8.
3 The Free Romanian 4/1994, 2: G2W 11/1994_ 6.

o
o
o



konischen Werks der Siebenbiirger Sachsen. - Am Theologischen Institut zu Her-
mannstadt studieren ca. 40 angehende Theologen, ausserdem immer mehr Absol-
venten ruménisch-orthodoxer Priesterseminare, die nach Abschluss ihres ortho-
doxen Studiums auch lutherische Theologie und deutsche Sprache kennenlernen
wollen*.

Die orthodoxe Kirche in Russland, das Moskauer Patriarchat, ist insti-
tutionell weiterhin in einem fast atemberaubenden Aufwind begriffen.
In einem Interview* erkldrte Patriarch Aleksij (Ridiger/Baron Riidiger,
geb. 1929): «Die Wiedererrichtung des kirchlichen Lebens in Russland -
das ist das Wunder unserer Zeit.» Die Zahlen, die er in diesem Zusam-
menhang nannte, beeindrucken in der Tat: Seit seiner Wahl zum Patriar-
chen (1990) seien weitere 8000 Gotteshdiuser in kirchliche Nutzung tiber-
gegangen, das Moskauer Patriarchat verfiige nun iiber 16000 Kirchen
(vgl. 1917: 54000; 1988: 6800). Allein in Moskau wiirden jetzt wieder in
267 Kirchen Gottesdienste gefeiert (1988: in ca. 50).

Die Zahl der Eparchien sei seit 1990 um 32 angewachsen, d.h. ihre
Zahl betrigt jetzt (mit allen Bistiimern im Ausland) knapp 120, das ist
weit mehr als vor der Revolution (ca. 80). Ein dichtes Netz von Epar-
chien ist bei den katechetischen Aufgaben, vor denen das Moskauer Pa-
triarchat heute steht, unumgénglich. Dabei ergibt sich aber ein personel-
les Problem, das wohl nicht immer in der bestmdoglichen Weise gelost
werden kann: Woher sollen plotzlich geistlich, menschlich und intellek-
tuell fiir das Bischofsamt geeignete Personlichkeiten kommen, dic einer-
seits Monche sind, die aber andererseits auch die Geistliche Akademie
absolviert haben sollen. Dass es in der russischen Provinz offenkundig
nur wenige profilierte Personlichkeiten gibt, die sich leider allzuleicht
von irgendwelchen gédngigen Stromungen treiben lassen, wird darauf zu-
rickgefiihrt, dass viele neugeweihte Bischofe noch zu jung sind, zu we-
nig menschliche Erfahrung und eine unzureichende geistig-geistliche
Bildung haben.

Das Klosterleben, das sich im vorrevolutiondren Russland in etwa
1000 Klostern entfaltete, war in der Sowjetunion durch gewaltsame
Schliessungen fast ganz zum Erliegen gebracht worden: Zu den Jahrtau-
send-Feierlichkeiten anldsslich der Taufe in Kiew im Jahre 988 gab es
nur noch 19 — nur eines im Herzen der russischen Orthodoxie, alle ande-
ren befanden sich in Estland, Lettland, Litauen, in West-Weissrussland,
in der West- und in der Karpatho-Ukraine sowie in Moldawien: Die

* Allgemeine Deutsche Zeitung (Bukarest), 14.7.1995, 8; G2W 9/1995, 11f.
% Literaturnaja gazeta, 15.6.1995; G2W 11/1995. 12-16.

224



Deutschen hatten wihrend der Besetzung dieser Gebiete im Zweiten
Weltkrieg Zehntausende von Kirchen und Hunderte von Klostern den
Glédubigen zuriickgegeben — Stalin, Chruschtschow, Breschnjew ... hat-
ten dort nicht alle Kloster schliessen konnen. Zum Jahresende 1995 ver-
fiigt das Moskauer Patriarchat jedoch wieder iiber fast 350 Kloster. Auf
jeder Sitzung des Hl. Synods wird die Wiedererodffnung Dutzender Klo-
ster bekanntgegeben. In der Praxis sieht der Neuanfang klosterlichen
Lebens heute so aus, dass eine bestchende Klostergemeinschaft fiinf bis
sechs Monche oder Nonnen in ein soeben zuriickgegebenes Kloster ent-
sendet. Da es sich in aller Regel um schwer beschidigte Gebdude oder
um solche Baulichkeiten handelt, die nach jahrzehntelanger Zweckent-
fremdung erst mittels aufwendiger Renovierungsarbeiten threm ur-
spriinglichen Zweck zugefithrt werden konnen, geht es zunédchst einmal
darum, einige Zellen, eine Kapelle und einen Gemeinschaftsraum (Tra-
peza) herzurichten. Aufgabe der Monche und Nonnen ist es dann, die
Renovierungsarbeiten einzuleiten (viele sind selbst Restaurateure, Bau-
fachleute, Ikonenmaler usw.), die Bauarbeiten zu beaufsichtigen — und:
die Baumaterialien zu bewachen — iiberaus wichtig in heutiger Zeit.

Jetzt gibt es wieder vier Geistliche Akademien (1988: 2), 7 Priesterse-
minare (1988: 3) mit vierjahriger und 23 geistliche Lehranstalten (1988: 0)
mit zweijdhriger Ausbildung (fiir einen Clerus minor — Psalmisten,
Hypodiakone, Lektoren, Chorleiter, Ikonenmaler usw.). Auch in die-
sem so wichtigen Bereich steht die Kirche vor einem schicksalhaften
Engpass. In sowjetischen Zeiten verhinderte das repressive System,
dass orthodoxe, lutherische, freikirchliche, bis zum gewissen Grade
auch katholische Geistliche eine breite Bildung empfingen: Entweder
wurden die Seminaristen bereits nach kurzer Zeit (nach einem oder an-
derthalb Jahren) in den Gemeindedienst entsandt, oder sic nahmen an
ziemlich uneffektiven Fernkursen teil — und auch die konnten fast nie zu
Ende gefiihrt werden. Das Ergebnis ist, dass uns in Russland bzw. den
Nachfolgestaaten der UdSSR in allen Konfessionen ein Priesterstand
entgegentritt, fir den nichts kennzeichnender ist als unzureichende gei-
stige und geistliche Bildung: Extreme Unsicherheit in theologischen Fra-
gen, dusserst konservative Positionen und vielfach extrem nationalisti-
sche Standpunkte sind die Folge.

Heute sind wieder viele Lehranstalten vorhanden. Aber der Mangel
an Geistlichen ist weiterhin bedngstigend — der aus Sowjetzeiten ererbte
Pricstermangel und derjenige. welcher durch die zahlreichen Kirchen-
offnungen neu aufgetreten ist. Natlrlich dienen die Ausbildungsstitten
fiir den Clerus minor jetzt auch der Priesterausbildung, und auch in der

2o



heutigen Situation konnen die Priesteramtskandidaten am Priestersemi-
nar sicherlich oft nicht den ganzen vierjdhrigen Kurs absolvieren. 1988
gab es fiir 6800 Kirchen ca. 7000 Priester und Diakone. 1995 ist von
12000 Priestern und Diakonen die Rede — das heisst: In acht Jahren
missten 5000 Priester geweiht worden sein. Das Defizit heute betrégt,
legt man die Angaben des Patriarchen zugrunde, noch immer 4000 Prie-
ster. So muss also auch bei der Priesterausbildung weiterhin der Grund-
satz gelten: Je schneller, desto besser.

Hinzu tritt, dass man oft gar nicht weiss, woher Dozenten fir die vom
Staat so unerwartet genchmigten geistlichen Lehranstalten rekrutiert
werden konnten. Hier muss man mit Provisorien leben. — Alles zusam-
mengenommen bedeutet dies: Man wird in Russland wohl noch lange
mit einem Priesterstand rechnen missen, dessen theologische (und lei-
der oft auch allgemeine) Bildung hédufig unvollkommen sein wird und
der sehr anfillig ist fiir extremistische Ideen — bzw. mit einem Priester-
stand, der geistig nicht in der Lage ist, sich souverin einem unguten Zeit-
geist entgegenzustellen.

Nach wie vor geht es in Russland um eine Novellierung oder sogar um
eine Neuauflage des Religionsgesetzes. Dem bis jetzt giiltigen Religions-
gesetz von Oktober 1990 liegt das Prinzip der volligen Rechtsgleichheit
aller Religionen, Konfessionen und Religionsgemeinschaften zugrun-
de. Wie berichtet (IKZ 84/1994, 141f.), hatte eine unter offizieller Mit-
wirkung der orthodoxen Kirche gestaltete Gesetzesnovelle, die 1m
Grunde ein vollig neues Gesetz darstellt, 1993 den Obersten Sowjet pas-
siert. Der Gesetzesentwurf hatte gleichsam ein Drei-Klassen-Religions-
Recht und damit die Aufgabe des Gleichheitsgrundsatzes zum Ziel: 1.
die orthodoxe Kirche als privilegierte Kirche, 2. die «traditionellen» Kir-
chen, dic im Sowjetstaat registriert waren, mit weniger Rechten, 3. Reli-
gionsgemeinschaften (= «Sekten»), die erst seit 1990 aufgetaucht und
staatlich zugelassen worden sind, welche einer besonders scharfen Uber-
priifung und Kontrolle zu unterzichen seien. Generell gab der Gesetzes-
entwurf den Behorden die Mittel in die Hand, «religiosen Funktioni-
ren» aus dem Westen, d.h. Predigern, Pfarrern. Missionaren usw.. das
Wirken in Russland zu erschweren. Es wurde behauptet, das Gesetz sei
notwendig, um die Missionen aus dem Westen, die mit viel Geld und
Werbung diec Massenmedien besetzten und in den grossten Stadien, Hal-
len und Pldtzen ihre Massenveranstaltungen abhielten, von Russland
fernzuhalten®.

*G2W 3/1995. 101,

226



Prisident Boris Jelzin hatte seine Unterschrift unter das Gesetz ver-
weigert; der Oktober-Putsch 1993 machte dem ganzen Gesetzgebungs-
Vorgang vorerst ein Ende. Aber seit Anfang 1994 versuchen verschiede-
ne Gruppierungen in der Duma, ein Gesetz durchzubringen. das in den
Grundziigen (oder sogar im Wortlaut) dem 1993 gescheiterten Gesetz-
entwurf entspricht. Die Duma hat 1995 den Entwurf bereits einmal ver-
abschiedet — und wieder verweigert Jelzin seine Unterschrift. Ubrigens:
Kirchliche Mitarbeiter evangelischer Werke in Russland berichten, die
russischen Behorden handelten schon seit 1993 so, als se1 das die nicht-
orthodoxen Denominationen benachteiligende Gesetz in Kraft™".

Seit 1993 ist in Moskauer und Petersburger Kreisen innerhalb des
Moskauer Patriarchats ein grundsétzliches Thema Gegenstand inner-
kirchlichen Streites: Die Liturgiesprache. Die slawischen orthodoxen
Kirchen verwenden als Gottesdienstsprache das sog. Altkirchenslawi-
sche, ein stidslawisches Idiom (von den Slawenaposteln Kyrill und Me-
thod im 9.Jahrhundert fiir den kirchlichen Gebrauch schriftlich fixiert),
das in jedem Land eine gewisse nationalsprachliche Einfarbung erfah-
ren hat. Aber ein Mensch, der bisher der Kirche ferngestanden hat und
der mit thr nun tiber den Gottesdienst in eine geistliche Verbindung tre-
ten will, versteht praktisch von der ganzen Liturgie nichts. Im deutschen
Sprachraum konnte man vielleicht einen Vergleich schaffen mit der Vor-
stellung, Gottesdienst wiirde hierzulande in Althochdeutsch (z. B. Hilde-
brandslied) gefeiert™.

Zwei Priester in Moskau sind es vor allem - Georgij Kocetkov und
Aleksandr Borisov —, die versuchen, die gottesdienstliche Liturgie dem
Kirchenvolk ndherzubringen, indem sie einerseits die missverstandlich-
sten Wendungen im Kirchenslawischen durch russische Ausdriicke er-
setzen und indem sie andererseits durch Einbeziehung des Kirchenvol-
kesin die liturgische Handlung, z. T. auch Umgestaltung des liturgischen
Raumes. der Liturgie katechetisch-missionarische Qualitidt geben. Die-
s¢ Bemithungen, die auch von dkumenischen Impulsen begleitet sind,
verfolgen breiteste Kreise in der Kirche mit hochstem Misstrauen. Der
Patriarch wurde aufgefordert, diesem Treiben ein Ende zu bereiten. Als
es zu Drohungen konservativer Kreise kam, man werde die Gottesdien-
ste Kocetkovs durch Kosaken auflésen. ordnete Patriarch Aleksiy des-

" Artikel: Natalia Babasjan/Gerd Stricker: Umgang mit anderen Konfessio-
nen: Eine Konferenz der ROK erweckt Hoffnungen. die ein Gesetzentwurf wie-
der zerstort, in: G2W 12/1994, 12-16.

= Artikel: Gerd Stricker: Gottesdienst in einer fremden Sprache. Kontroverse
um das Kirchenslawische. in G2W 9/1994, 17-21.

227



sen Suspendierung an; spdter versetzte er ihn in eine andere Kirche -
mit der Auflage, nur kirchenslawisch zu zelebrieren™.

Eine Bischofssynode (29. November bis 2. Dezember 1994) setzte die-
se Frage auf die Tagesordnung. Zwei Wochen zuvor (15./16. November)
hatte im Moskauer Daniil-Kloster, dem Sitz der Kirchenleitung, eine
Konferenz «Einheit der Kirche» stattgefunden, die das einzige Ziel ver-
folgte, die um Aktualisierung der Liturgie bemiihten Priester zu des-
avouieren — «vorzufithren» — und so die Haltung der Bischofssynode zu
beeinflussen. Es ist nicht ganz gelungen. Ein Erzpriester aus der russi-
schen Emigration in Amerika, der teilnahm, hat die Atmosphire auf der
Konferenz mit dem Stalinschen Ungeist —im kirchlichen Gewande - ver-
glichen®. — Die Bischofssynode selbst hat dann mit Recht argumentiert,
dass man so wichtige Fragen wie die der Gottesdienstsprache und der Li-
turgicreform nicht der Initiative zweier Priester tiberlassen diirfe. Sic
setzte eine Kommission ein, die sich mit dieser komplexen Thematik be-
fassen soll*.

Auf dieser Bischofssynode ist Metropolit Pitirim (Necaev, geb. 1926)
von Volokolamsk und Jur’ev endgiiltig entmachtet worden. Er ist im-
mer wieder, und jiingst auch auf Grund von Archivmaterialien, als ho-
her KGB-Funktionidr bezeichnet worden. Seit 30 Jahren leitete er den
Patriarchatsverlag und entschied, was im Patriarchat gedruckt wurde.
Bereits 1988 war ihm auf dem Landeskonzil anlisslich des 1000-Jahr-Ju-
biliums der Taufe in Kiew vorgeworfen worden, er habe vorzugsweise
teure Prestigeausgaben in minimaler Auflage drucken lassen, die er
dann fiir Devisen im Westen verkaufte; die dringenden Bediirfnisse der
Kirche an Gebrauchsliteratur habe er vernachlissigt.

In der Okumene war Metropolit Pitirim der wohl am liebsten gesche-
ne Gast aus der Sowjetunion — obwohl er zweifelsohne derjenige Hier-
arch im Moskauer Patriarchat war, welcher der Welt am meisten Unwah-
res iiber die bedrangte Lage der Kirche und der Gldaubigen in der Sowjet-
union erzihlt hat. Pitirims Schilderungen blithenden kirchlichen Lebens
in der Sowjetunion mittels aufwendig gemachter Filme und mittels zahl-

3 Artikel: Dimitry Pospielovsky: Moskauer Patriarchat ldsst Plarrkirche
schliessen — Hintergriinde einer problematischen Entscheidung. in: G2W 3/1994,
27-29; Gerd Stricker: Druck von rechts auf die Russisch-Orthodoxe Kirche. in:
G2W 3/1994, 23-27.

“ Artikel: Nutalia Babasjan: Erneute Verurteilung orthodoxer Reformer, in:
G2W 12/1994., 6.

o' Artikel: Natalia Bubasjun: Vom «kirchlichen Nutzen» der Okumene fiir dic
ROK - Einige Ergebnisse der Bischofssynode, in: G2W 5/1995, 19-21.

228



reicher Photobinde auf Hochglanzpapier, welche die bedriangende Rea-
litdt ganz bewusst ausblendeten. dienten vielen Kirchenvertretern in
der westlichen Okumene dazu, kritische Beobachter, die auf die Kir-
chenbedriickung in der UdSSR hinwiesen, als «Kalte Krieger», als «Frie-
densfeinde», als Gegner der Entspannung, ja sogar als Liigner abzuquali-
fizieren. Der bemerkenswerteste Satz von Metropolit Pitirim, der sich
wie ein roter Faden durch alle seine Reden zog, lautete etwa folgender-
massen: «Niemals auf russischem Boden konnte sich kirchliches Leben
so frei entfalten wie in der Sowjetunion!» ... — Nachdem er nun von der
Leitung des Patriarchatsverlags entbunden worden ist, figuriert er nur
noch ganz am Rande als ein Vikarbischof des Patriarchen ohne Amt®.

Als Begleiterscheinung der rechtslastigen Radikalisierung in Russ-
land zeigt sich in der Kirche auch eine scharf antiwestliche Haltung und
ein fast aggressiver Antidkumenismus. In offiziellen Verlautbarungen
1st dies nicht so zu spiiren wie in der personlichen Begegnung. Bischofe
geben sich da - dem Westler gegeniiber — zuriickhaltender, aber an der
kirchlichen Basis kennt man solche Riicksichten nicht. So hatte sich z. B.
eine Delegation des evangelischen Stadtverbandes Ziirich iiber ein Pro-
jekt im Rahmen eines Nonnenklosters, das dieser in Russland finan-
ziert, iiber den Stand der Dinge informieren wollen, aber die Nonnen
liessen diese «Hiretiker» nicht ins Kloster. — Eine andere Delegation
wollte Projekte, die von der lutherischen Kirche in Bayern finanziert
worden waren, inspizieren — diese wurde sogar des Gottesdienstes ver-
wiesen: Die orthodoxe Liturgie gliedert sich ja in einen Teil fiir die Kate-
chumenen und in einen Hauptteil fir die Getauften. Die lutherischen
«Hiéretiker» wurden vor der Liturgie fiir die Getauften aus der Kirche
komplimentiert. Gewiss sind dies Extremfille, die in dieser Form nicht
unbedingt typisch sind, aber sie lassen den antiwestlich-antiokumeni-
schen Geist erahnen, der derzeit — tibrigens bei allen Konfessionen Russ-
lands — vorherrscht.

An grossziigigen finanziellen Zuwendungen aus dem Westen ist man
im Moskauer Patriarchat jedoch nach wie vor hochinteressiert.

Auf der erwdhnten Bischofssynode (29.November bis 2. Dezember
1994) war die Stellung des Moskauer Patriarchats zur Okumene ein
wichtiger Tagesordnungspunkt. Nach Ausserungen von Insidern, Bi-
schofen z. B., musste man davon ausgehen, dass Moskau seine Mitarbeit

2 G2W 1/1995, 8; ausfihrlich tiber die Bischofssynode im Artikel Natalija Ba-
basjan: Einige Ergebnisse der Bischofssynode des Moskauer Patriarchats, in:
G2W 5/1995, 19-21.

229



in den Gremien der Okumene in Genf, aber auch bilaterale Gespriche
mit einzelnen Kirchen einfrieren werde. In diesem Sinne verlief dann
auch die Diskussion in der Synode, bis Patriarch Aleksij, assistiert von
«Aussenminister» Metropolit Kirill (Gundjaev, geb. 1946), in einer lei-
denschaftlichen Rede darlegte — und vor allem vorrechnete —, welchen
Schaden die Kirche davontragen wiirde, wenn man die Verbindungen
zu den westlichen Kirchen abschneide. Darauthin erst sprach sich die Bi-
schofssynode fiir eine Fortfithrung der 6kumenischen Bezichungen aus.

Generell ist also «Okumene», meistens pejorativ als «Okumenismus»
bezeichnet, in Russland ein negativ besetztes Reizwort. In dieser Hal-
tung, der auch ein immer arroganteres Auftreten vieler orthodoxer Hier-
archen und Funktiondre gegeniiber westlichen Kirchenvertretern ent-
spricht, war man in Deutschlands Kirchen etwas verlegen angesichts des
Besuches von Patriarch Aleksij (16.-21.November 1995), bei dem Be-
gegnungen des Patriarchen mit hochgestellten Personlichkeiten aus Poli-
tik und Wirtschaft, nicht aber der theologische Austausch und nicht die
kirchliche Begegnung im Vordergrund standen®.

In diesem Zusammenhang sind jedoch auch Bemiithungen herauszu-
stellen, die sich gegen solche Trends richten. In Moskau gibt es ausser
den offiziellen geistlichen Lehranstalten eine Reihe von Hochschulen
und Colleges, die offiziell oder inoffiziell mit dem Moskauer Patriarchat
in Verbindung stehen®. Dort sind mitunter Stimmen zu horen, die nicht
von vornherein antiwestlich sind. An der Petersburger Geistlichen Aka-
demie aber gibt es eine Reihe von Institutionen (z. B. das «Russische hu-
manitire Institut», das «Institut fiir Missiologie, Okumene und neue reli-
giose Bewegungen»), die ausgesprochen okumenisch ausgerichtet sind.
Spiritus rector dieser Initiativen ist Erzpriester Prof. Vladimir Fédorov
von der Petersburger Geistlichen Akademie, der dieses Institut neben
seinem Lehrstuhl fiir Kirchengeschichte betreut®.

Von grosser Bedeutung fiir die geistig etwas offenere Haltung der Pe-
tersburger Geistlichen Akademie ist auch der pensionierte Erzbischof
Prof. Michail (Mudjugin, geb. 1912, bis 1993 Erzbischof von Vologda
und Ustjug Velikij). Er war verheiratet gewesen — mit einer deutschen
Lutheranerin. Nach ihrem Tod hat er sich der geistlichen Lautbahn zuge-

S G2W 11/1995, 12-13; Gerd Stricker: Vor dem Besuch von Patriarch Alexi, in:
Nachrichten der evang.-luth. Kirche in Bayern 21/1995, 406—408.

~ Artikel: Aleksj Bodrov: Lehranstalten neuen Typs. Freie orthodoxe Hoch-
schulen in Moskau kimpfen ums Uberleben, in: G2W 9/1994, 14-17.

> Artikel: Viadimir Fédorov: «Religiose Erneuerung» und thre negativen Sei-
ten, in: G2W 5/1995, 15-18.

230



wandt und ist 1966 Monch geworden. Die Ehe mit ciner Lutheranerin
hat thm offensichtlich den Blick geweitet und ihn zu einer geistigen Posi-
tion gefithrt, wie sie im Moskauer Patriarchat selten anzutreffen ist®,
Erzbischof Michail (Mudjugin), Erzpriester Prof. Fédorov u.a. hatten
im Sommer 1994 einen Offenen Brief publiziert, in welchem sie das An-
liegen der Priester Kocetkov und Borisov in Moskau, die wegen ihrer
Bemiihungen um eine missionsfdahige Liturgie unter Beschuss geraten
waren, verteidigten®’.

Am 25.Januar 1995 wurde an der Moskauer Universitdt die Universi-
tatskirche geweiht. Diesem Akt waren lange, zihe Verhandlungen vor-
ausgegangen. Patriarch Aleksij selbst nahm die Weihe vor. Anschei-
nend wirkt an dieser Universitdtskirche vollamtlich ein Priester®™. —
Auch an der Humanitdaren Universitdt zu St. Petersburg konnte eine
Universitéitskirche geschaffen werden. Die Weihe vollzog der nun ver-
storbene Ortsbischof, Metropolit Ioann (Sny&ev), der in der Kirche als
Wortfiihrer der rechtsextremen Gruppierungen gilt.

Am 27.Mai 1994 ist Alexander Solschenizyn nach 18jdhrigem Exil
nach Russland zuriickgekehrt. In Russlands geistiger und kultureller
Krise wollte er Orientierung vermitteln, Zeichen setzen. Aber es heisst,
er habe seine Heimkehr zu lange hinausgezogert. Schon vor seiner An-
kunft wurde gemutmasst, dass er wahrscheinlich die Verbindung mit
dem aktuellen Geschehen in Russland verloren habe. Er werde — und so
dhnlich hat es sich dann auch ergeben — vielleicht sogar zur tragischen Fi-
gur®”. Eine Zeitlang war ihm eine regelmassige Fernsehsendung zuge-
standen worden, die aber nun abgesetzt wurde. Er habe keine Antwor-
ten auf die heute alle Russen bewegenden Fragen.

In den Kontext der 6kumenischen Beziehungen gehort in besonderer
Weise das Verhiltnis der Russischen Kirche zur romisch-katholischen
Kirche. Seit dem Wiederaufleben der Griechisch-katholischen Kirche
in der Ukraine seit 1990 sind die Beziehungen gespannt. Auch als 1991 -
angeblich ohne Konsultation mit dem Moskauer Patriarchat — der Vati-
kan in Russland (Moskau, Novosibirsk) und in den Nachfolgestaaten
der UdSSR Apostolische Administraturen einrichtete, versuchte Patri-
arch Aleksij, die Verbindung nicht abbrechen zu lassen: Er und der ka-

* Artikel: Eine Lichtgestalt in tritber Zeit — Interview mit Erzbischof Michail
(Mudjugin): G2W 12/1994, 16-18.

*7 Der Text dieses Offenen Briefes in G2W 9/1994, 20t.

“Tat jam den’ 2/1995; Metaphrasis 7/1995; G2W 10/1995, 6.

“FA.Z., 25.5.1994; G2W 6/1994, 10.



tholische Erzbischof in Moskau, Thaddaeus Kondrusiewicz, trafen sich
(wohl bis Ende 1994) ziemlich regelmassig™.

Doch nun scheint die atmosphérische Vergiftung auch sie erreicht zu
haben. In dem erwihnten Interview mit der «Literaturzeitung» vom
15.Juni 1995 erklart Patriarch Aleksij, Rom habe sich vom Zweiten Vati-
kanischen Konzil entfernt und verhalte sich den orthodoxen Kirchen ge-
geniiber keineswegs so, wie es unter Schwesterkirchen iiblich sein sollte.
Von Proselytenmacherei der Katholiken ist die Rede; die schwierige
Lage nach der Wiederzulassung der Unierten Kirche in der Ukraine
wird ebenfalls Rom zur Last gelegt.

Einen neuen Slogan benutzen orthodoxe Geistliche, wenn sie iiber ka-
tholische Kirche und andere Kirchen in Russland sprechen: «Russland
ist unser kanonisches Territorium», und man sollte ergidnzen: «... auf
dem niemand sonst etwas zu suchen hat.» Von der Pramisse des «kanoni-
schen Territoriums» ausgehend wird konsequent der Begriff «Prosely-
tenmacherei» erweitert: Wenn ganz Russland das «kanonische orthodo-
xe Territorium» des Moskauer Patriarchats ist, dann wird jeder Russe,
seier auch schon in der dritten Generation Atheist, zum potentiellen Or-
thodoxen. Denn vor 1905 war jeder Russe von Staats wegen a priori or-
thodox. Wenn ein russischer Atheist von einem Katholiken oder einem
Lutheraner oder von einem Baptisten in Glaubensdingen angesprochen
wird, dann handelt es sich in der russisch-orthodoxen Argumentation be-
reits hier um einen westlichen Versuch von Proselytenmacherei.

Das Verhiltnis zwischen Katholiken, namentlich Polen, und Orthodo-
xen ist historisch sehr belastet. Die allgemein katastrophale Situation,
der Meinungs- und Kirchen-Pluralismus und in diesem Zusammenhang
auch das Auftreten westlicher Kirchenfunktiondre (z.B. polnischer Bi-
schofe) in Russland beunruhigt die orthodoxen Kirchenleiter sicherlich.
Die antikatholische Stimmung in der Russischen Kirche ist wohl eher
als Uberreaktion zu bezeichnen — obwohl, wie im Zusammenhang mit
Kasachstan bereits erwidhnt, manche katholischen Geistlichen durch ih-
ren unangebrachten polnischen Messianismus solche orthodoxe Vorur-
teile schiiren’.

™ Gos¢ Niedzietny, 22.5.1994; Frontier 7-9/1994, 31; G2W 6/1995, 8f;
11/1994, 7.

" Zum ganzen Komplex «Katholische Kirche in Russland» vgl. das Sonderheft
Gerd Stricker: «Katholische Kirche in Russland und in Kasachstan» - G2W
7-8/1995, 1640, mit Berichten katholischer Bischofe und Pfarrer sowie offiziel-
len Verlautbarungen usw.

232



Bei den romisch-katholischen Gemeinden in Sibirien (Vorsteher: Bischof Jo-
seph Werth, ein Russlanddeutscher) und in Mittelasien (Vorsteher: Bischof Jan
Lenga, ein Pole) handelte es sich im wesentlichen um Gemeinden von deutschen,
polnischen und litauischen Deportierten und Verbannten, die an ihren Verban-
nungsorten schon seit 50 und mehr Jahren heimliche Gebetskreise bildeten. Die-
se traten nur deshalb nicht in Erscheinung, weil sie sich nicht staatlich registrie-
ren durften —also kein Existenzrecht besassen. Wenn jetzt tiberall im fritheren So-
wjetasien scheinbar aus dem Nichts katholische Gemeinden auftauchen, so ist
das nicht das Ergebnis katholischer Proselytenmacherei unter Russen, sondern
dannsind das in den allermeisten Féallen Gemeinden polnischer, deutscher oder li-
tauischer Deportierter, in die sich kaum einmal ein Russe verirrt.

Im europidischen Russland entstehen in den Stdadten ebenfalls neue katholi-
sche Gemeinden, die entweder auch in der polnischen bzw. in der deutschen Tra-
dition stehen - oder aber die Gemeinden in einer frithen Anfangsphase sind,
iber die man noch kaum etwas Giiltiges sagen kann. Aber Proselytenmacherei
an Orthodoxen ist eigentlich auch hier ausgeschlossen. — Von Rom sind strenge
Anweisungen ergangen, wie hoflich man orthodoxen Geistlichen und vor allem
Bischofen begegnen und wie abweisend man sich gegen Versuche von Russen, in
der katholischen Gemeinde Fuss zu fassen, verhalten muss™. Die orthodoxe Sei-
te kennt diese Anweisungen des Vatikans und leitet daraus anscheinend die Vor-
stellung ab, dass katholische Verantwortungstrager und Geistliche fiir jede Akti-
vitdt in Russland die Genehmigung des orthodoxen Ortsgeistlichen oder Bi-
schofs einholen missen. Da die polnischen Geistlichen dies aber nicht tun, ist die
Verbitterung auf der orthodoxen Seite gross. Allerdings, wie erwdhnt, gibt es
auch erhebliche Ungeschicklichkeiten auf katholisch-polnischer Seite. Wenn or-
thodoxe Bischofe und Priester es ablehnen, mit einem katholischen Kollegen nur
ein Wort zu sprechen, ist nicht einmal der schlichteste Informationsaustausch
moglich.

Die «Evangelisch-Lutherische Kirche in Russland und anderen Landern» (EL-
KRAS). die sich im wesentlichen aus Russlanddeutschen zusammensetzt, ist un-
ter verschiedenen Namen und Organisationsstrukturen 1988 wiedererstanden.
Erster Bischof war Harald Kalnifis in Riga, der von dort aus seit Mitte der siebzi-
ger Jahre die Gemeinden der 1941 in threr Gesamtheit nach Sibirien und Mittel-
asien deportierten Deutschen besuchte. Zu seinem Nachfolger wurde Prof.Dr.
Georg Kretschmar (geb. 1925), Kirchenhistoriker aus Miinchen, gewdhlt. Prof.
Kretschmarist 1991 nach Russland gegangen, war Stellvertreter von Bischof Kal-
ning und leitet die zweimal jahrlich stattfindenden theologischen Kurse (zunichst
in Riga. seit der Verlegung der Kirchenleitung nach St. Petersburg ebenda).

Die Wahl Georg Kretschmars zum Bischof fand auf der ersten Generalsynode
der Kirche seit 1928, im Juli 1994, statt. Neben der Wahl wurden die Kirchenver-
fassung. Regularien und andere in die Zukunft weisende Richtlinien beschlos-
sen. — Die Kirche ist aufgegliedert in sechs Eparchien (s. IKZ 84/1994, 147). In
Asien uberwiegen die pietistisch gepriagten Bridergemeinden, die traditionell

" «Allgemeine Prinzipien und praktische Normen — Empfehlungen des Vati-
kans» vom 1.Juni 1992; in seiner Enzyklika UT UNUM SINT (25.Mai 1995) hat
Papst Johannes Paul I1. die in den «Prinzipien» aufgezeigten Richtlinien unter-
strichen. Der Text in: G2W 7-8/1995, 23 1.

[N
('S]
(]



eine schwierige Beziehung zur Bischofs- und Amtskirche haben; im europdi-
schen Russland entstehen aller Orten Stadtgemeinden, die sich aus russifizierter
deutscher Stadtintelligenz zusammensetzen, wozu aber auch vielfach Russen
kommen.

Vier Hauptprobleme hat diese Kirche: 1. Die Spannungen zwischen den Bri-
dergemeinschaften vor allem in Asien und den Gemeinden der europaischen
Stadtintelligenz; 2. der Ubergang von der deutschen zur russischen Gottesdienst-
sprache; 3. die Finanzierung der Kirche - irgendwelche Kirchenabgaben, Kir-
chensteuern usw. kennt man nicht, und in der allgemeinen Notlage kann sie auch
kaum jemand aufbringen; 4. die Massenauswanderung nach Deutschland - in
den vergangenen fiinf bis sechs Jahren ist mehr als eine Million Russlanddeut-
scher ausgewandert: Die Eliten stehen den Gemeinden nicht mehr zur Verfi-
gung, alles wird instabil — man sitzt auf gepackten Koffern™.

Die Serbisch-Orthodoxe Kirche stand, zusammen mit den anderen or-
thodoxen und katholischen Kirchen auf dem Balkan, im Mittelpunkt
der kirchlichen Chronik Nr. CVIII «Die Rolle der Kirchen im post-jugo-
slawischen Krieg»™. Aus diesem Grunde ist die Berichterstattung iiber
diesen Raum in dieser Chronik knapp. Die Serbisch-Orthodoxe Kirche
erfahrt die Tragodie auf dem Balkan in besonderem Masse. Sie bietet
ein Bild tiefer innerer Zerrissenheit. An ihrer Spitze steht Patriarch Pav-
le (Stoicevic, geb. 1914) — ein Mann des Gebets, der Liebe und Freund-
lichkeit. Gerade auf Grund dieser Eigenschaften scheint es ihm nicht ge-
geben zu sein, seiner Kirche in dieser schicksalhaften Lage eine klare
Richtung zu weisen. Einige Bischofe dussern sich in einer Weise, welche
die nationalistischen Emotionen weiter schiiren. Da wurde von einigen
serbischen Bischofen der Prisident der «Bundesrepublik Jugoslawien»
(bestehend aus Serbien/Kosovo und Montenegro), MiloSevi¢, be-
schimpft, er habe die serbische Sache verraten; da wurde der Fuhrer der
bosnischen Serben, Radovan Karadji¢, als der wahre Serbenfiihrer ge-
feiert; da wurden neue serbische Eparchien errichtet, kaum dass serbi-
sche Truppen kroatische Gebiete erobert hatten und kaum dass die kroa-
tische Bevolkerung von dort vertrieben worden oder geflohen war.

Schliesslich wird das serbische Volk, getreu der nationalen Theologie
eines Nikolaj Velimirovi¢ (1880-1956) und eines Justin Popovié
(1894-1979), als Gottes Auserwihltes Volk apostrophiert; Israel habe
mit der Kreuzigung Christi aufgehort, Auserwéhltes Volk Gottes zu
sein; Europa sei «verjudet» und verrottet, degeneriert — Serbien sei das
neue Auserwihlte Volk Gottes; die Orthodoxen, und hier in erster Linie

B Ausfuhrlich hierzu: Sonderheft Gerd Stricker: «Lutheraner in Russland» —
G2W 7-8/1994, 21-44. ’
= 1KZ 85/1995, 73—-113.

234



die Serben, seien die einzigen wirklichen Christen auf der Welt; das
konnten sie aber nur bleiben, wenn sich das serbische Volk vom Westen
abwende. Der serbische Bauer garantiere die serbische Bestimmung;
die verwestlichte Intelligenz jedoch fiihre das serbische Volk von seinem
Wege ab..."

Am nachdriicklichsten verbreitet heute Bischof Atanasije (Jevtic,
geb. 1938) von Zahum und Hercegovina, Professor an der Geistlichen
Akademie in Belgrad, diese Gedanken, aber keineswegs er allein. Zu
dieser antiwestlichen Grundhaltung gehoren scharf antikatholische und
antiokumenische Positionen. — Es ist auch nicht zu verkennen, dass die
systematische Desinformationspolitik der fast gleichgeschalteten serbi-
schen Medien es praktisch unmdoglich macht, dass jemand dort ein halb-
wegs zutreffendes Bild von den Vorgédngen gewinnen kann. Auch die Bi-
schofe wurden Opfer der Desinformation: Nur so sind manche Reden,
Reaktionen und Aktionen zu entschuldigen.

Prof.Dr. Mirko Djerdjevi¢ aus Simanovci, ein serbisch-orthodoxer
Christ, erklarte in einem Memorandum am 23.November 1994: «Wir
durchleben hier und jetzt in Serbien eine Zeit nationalen Wahnsinns...:
Die politische Mythologie, welche ein Grossserbien anstrebt, hat iiber-
aus tragische Ergebnisse gezeitigt... Die Kirche ldsst sich mit dem totali-
tiren Regime eines Radovan Karadji¢ ein. Sie erklért sich — horribile dic-
tu — einverstanden mit diesem Krieg. ... [In der Kirche] fahrt man fort,
von der Weltverschworung gegen «die Serben und die Orthodoxen> zu
reden — eine ausgemachte Liige. Unsere Bischofe sind generell gegen
alle Katholiken, Protestanten und anderen Christen, denn <Wir Serben
sind die einzigen Christen!> ... Niemand will in einen Dialog mit dem an-
deren eintreten; das heutige Serbien — und wir Glaubigen mit ihm - be-
findet sich gegenwirtig auf einer 1solierten Insel. ... Das serbische Volk
muss man nicht verteufeln. Es ist ja auch Opfer des atheistischen Re-
gimes. Ungliicklicherweise kollaborieren aber einige Bischofe mit dem
Regime von MiloSevi¢ und Karadji¢. In Europa kennt man nicht die gan-
ze Wahrheit...»™

In so aufgeheizter Hektik waren moglicherweise leisere und auf Frie-
den abzielende Stimmen selten zu horen, z. B. diejenige von Bischof Lav-
rentije (Trifunovi¢, geb. 1935) von Sabac-Valjevo, der zusammen mit

= Artikel: Geert van Dartel: Nikolaj Velimirovi¢ (1880-1956). Eine umstritte-
ne Gestalt in der Serbisch-Orthodoxen Kirche, in: G2W 4/1993, 20-26; Bischof
Atanasije (Jeviic): Die Serben im Heilsplan Gottes. Das geistige Profil der ortho-
doxen Serben. in: G2W 4/1993_ 19f.

™ G2W 1/1995, 9.

o
(]
wn



dem katholischen Erzbischof in Belgrad, France Perko, am Silvester-
abend 1994 eine Messfeier gestaltete — 18 Jahre hat er in Deutschland
als Bischof der serbischen Gastarbeiter gewirkt. — Im allgemeinen je-
doch hat sich die Serbisch-Orthodoxe Kirche nicht oder nicht erkennbar
als Friedensstifterin erwiesen”.

Patriarch Pavle hat sich auch nie dazu verstehen konnen, sich und sei-
ne Kirche von den Handlungen des «Prisidenten» der Bosnien-Serben
Karadji¢ und des Generals Mladi¢ zu distanzieren; auch nicht, als ortho-
doxe Christen aus dem Westen ihn in einem personlichen Schreiben um
eine solche Geste ersuchten. Unterschrieben hatten diesen Brief so pro-
minente orthodoxe Personlichkeiten wie Bischof Kallistos (Ware) von
Diokleia (Grossbritannien/Konstantinopel)., Erzpriester Theodor van
der Voort (Niederlande/russisches Erzbistum Paris), Priester Heikki
Huttunen (Finnland, Prisident der orthodoxen Jugendbewegung SYN-
DESMOS), Prof. Olivier Clément und Prof. Nikolas Lossky (beide am
orthodoxen Institut St-Serge, Paris) und andere Theologen. In dem
Schreiben heisst es:

«Eure Heiligkeit! ... Auf dem Hintergrund solch tragischen Gesche-
hens appellieren wir an den HI.Synod, er solle ... deutlich machen, dass
die Kirche keine Handlungen sanktioniert, die Waisen und Witwen, Ge-
waltakte gegen Nachbarn und das Vergiessen unschuldigen Blutes verur-
sachen. Insbesondere schlagen wir vor, der Synod solle fordern, es dirf-
ten keine <«Gottesdienste zur Segnung der Waffen> stattfinden. ... Ma-
chen Sie allen klar, dass die Kirche alle ihre Kinder dazu aufruft, das
Wohlergehen ihrer Nachbarn zu respektieren, ungeachtet ihrer Reli-
gion oder ihrer ethnischen Herkunft. ..»™

Ausdriicklich sei gesagt, dass es hier nicht um eine Pauschalverurtei-
lung oder eine Zuweisung alleiniger Schuld an die Adresse der Serbi-
schen Kirche gehen kann. Die Kroaten und gewiss auch die Muslime
sind in dhnlicher Weise von nationalistischen Emotionen getricben.
Aber: Die katholische Kirche in Kroatien hat niemals so massiv die
Kriegsbereitschaft gefordert, wie verschiedene serbische Bischofe dies
getan haben; die katholische Kirche in Kroatien hat immer wieder das
Gesprach mit den serbischen Hierarchen gesucht, manchmal sogar mit
Erfolg.

7Zum gesamten Balkankomplex s. die ausfiihrliche Bibliographie in IKZ
85/1995, 109-113.
" Orthodox Peace Fellowship, Alkmaar, 24.7.1995; G2W 10/1995. 7.

236



Die Lage in der Ukraine stellt sich weiterhin sehr verworren dar. Ein stabiler
Faktor ist mittlerweile die Griechisch-katholische (unierte) Kirche in der westli-
chen Ukraine (Galizien). Der Aufbau vollzieht sich dort in grossen Schritten,
wenngleich innerkirchliche Spannungen nicht fehlen — zwischen Priestern aus
dem Untergrund, solchen, die Priester in der orthodoxen Patriarchatskirche ge-
wesen waren und solchen ukrainischen Priestern, die nach dem politischen Um-
bruch aus dem amerikanischen Exil in die Ukraine gekommen sind.

Vergleichsweise stabil zeigt sich auch die Situation in der «Ukrai-
nisch-Orthodoxen Kirche — Patriarchat Moskau». Der Hl Synod des
Moskauer Patriarchats hatte den Patriarchatsgemeinden, die seit Ende
der vierziger Jahre im sog. «Exarchat Ukraine» eine gewisse, nur schein-
bare Selbstdandigkeit im Rahmen des Patriarchats besassen, im Jahre
1991 den Status der sog. «Autonomie» verliehen — zu einem Zeitpunkt,
da das kirchliche Leben in der Ukraine von nationalen Stromungen
(von einer Los-von-Moskau-Bewegung) hin- und hergerissen wurde.
Dieser Autonomiestatus bedeutet Verwaltungsautonomie, wobei der
HI. Synod darauf bedacht ist, die in die Autonomie entlassenen Tochter-
kirchen nicht zu selbstdndig werden zu lassen. Allerdings gibt es auch
Unterschiede: Die «Ukrainisch-Orthodoxe Kirche — Patriarchat Mos-
kau» scheint grossere Eigenstdndigkeit zu entfalten als das «Exarchat
Weissrussland», das trotz der auch ihm verlichenen Autonomie weiter-
hin meist die Bezeichnung «Exarchat» verwendet.

Zum Oberhaupt der Ukrainisch-Orthodoxen Kirche im Moskauer Pa-
triarchat wurde 1992 Metropolit Volodimir (Sabodan, geb. 1935) ge-
wihlt, nachdem die Bischofssynode im Mai jenes Jahres den bisherigen
Exarchen der Ukraine, Metropolit Filaret (Denisenko), abgesetzt und
in den Stand eines einfachen Monches zuriickgestuft hatte — vor allem
sein Eintreten fiir eine Abtrennung der Ukraine vom Moskauer Patriar-
chat und fir die Schaffung einer eigenstiandigen ukrainischen National-
kirche, aber auch politische (KGB), menschliche und wirtschaftliche
Verfehlungen hatten die Bischofssynode zu diesem Schritt veranlasst.

Dabei hatte aber die Moskauer Bischofssynode nicht grundsatzlich
eine Verselbstdndigung des Exarchats Ukraine verworfen, sondern le-
diglich argumentiert, man koénne eine solche Entscheidung nicht von
heute auf morgen treffen. Die Moskauer Kirchenleitung sicherte zu, — in
aller Ruhe — einen gangbaren kanonischen Weg suchen zu wollen. Auf
einer Bischofssynode im Jahre 1995 werde man die Frage grundsatzlich
behandeln: bis dahin wiirden alle damit in Zusammenhang stchenden
Fragen gekldrt sein. Im Rahmen der «Ukrainisch-Orthodoxen Kirche —
Patriarchat Moskau», verschiedenen Ausserungen von Metropolit Volo-

237



dimir (Sabodan) zufolge, erwartet man eine positive Entscheidung Mos-
kaus im Sinne der Autokephalie. Man befiirchtet, diejenigen Orthodo-
xen in der Ukraine, die sich ein kanonisches Bewusstsein bewahrt hét-
ten und deshalb Moskau — noch - die Treue hielten, wiirden zu einer der
beiden abgespaltenen ukrainischen orthodoxen Kirchen abwandern,
wenn das Patriarchat Moskau die ihm bisher treugebliebene «Ukrai-
nisch-Orthodoxe Kirche» nicht in die Autokephalie entlasse.

Allerdings hat sich das Patriarchat Moskau schon lange nicht mehr
zur Frage der ukrainischen Autokephalie gedussert, und iiber eine Bi-
schofssynode im Jahre 1995 ist iiberhaupt nichts bekannt geworden.
Dass das Patriarchat Moskau seine Zusage, in Sachen ukrainischer Au-
tokephalie 1995 eine (wie man erwartete: positive) Entscheidung zu tref-
fen, nicht gehalten hat, diirfte Moskau einen weiteren Vertrauensverlust
in der Ukraine eingebracht haben.

Vertrauenswiirdige Statistiken gibt es zur Zeit nicht. Vor 1990 rechne-
te man auf dem Gebiet der Ukraine mit 2500 bis 3000 Gemeinden (von
Sowjetunion-weit insgesamt 6800 Gemeinden), zusammen mit den 1946
zwangseingegliederten unierten Gemeinden. Nun soll die Griechisch-
katholische (unierte) Kirche eigenen Angaben zufolge 2700 Gemein-
den in der Westukraine gegriindet haben (s. IKZ 84/1994, 154). Diese
diirften sich zu einem erheblichen Teil aus ehemals krypto-unierten Pa-
triarchatsgemeinden zusammensetzen. Das jedoch bedeutet nicht, dass
die «Ukrainisch-Orthodoxe Kirche — Moskauer Patriarchat» jetzt 2700
Gemeinden weniger als 1990 besisse. Vielmehr ist bei der Neugriindung
der unierten Gemeinden meistens nur ein — sehr grosser oder weniger
grosser — Teil der frither unierten, seit 1946 nominell orthodoxen Ge-
meinden zur griechisch-katholischen Union zurlickgekehrt. Zum kom-
pletten Ubertritt einer Gemeinde vom Moskauer Patriarchat zur Union
und damit zur Auflosung der Patriarchatsgemeinde kam es wohl weni-
ger hdufig. Allerdings klagte der Moskauer Patriarch Aleksij am 15. Juni
1995: «Das, was in der Westukraine geschah, ist wirklich eine Tragodie.
In Lemberg gab es 15 orthodoxe Kirchen - jetzt gibt es gar keine
mehr.»" Jingere Gemeindeglieder und zugewanderte Russen bildeten
meist den Kern der orthodoxen Restgemeinden — zwischen diesen Ge-
meindeteilen, den «neu-unierten» und den orthodox bleibenden. ent-
brannten die beriichtigten Streitereien um die vor 1946 unierten Gottes-
hduser. Insgesamt gesehen hat die Neugriindung der Griechisch-katholi-
schen Kirche die Zahl der moskautreuen Gemeinden vermutlich nur ge-

™Interview «Literaturnaja Gazeta». 15.6.1995.

238



ringfligig verringert — jedoch diirfte sich der Mirgliederbestand der einzel-
nen orthodoxen, Moskau unterstechenden Gemeinden in der Westukrai-
ne drastisch verringert haben.

Immerhin weist der Schematismus des Moskauer Patriarchats 1995
allein 31 Eparchien der «Ukrainisch-Orthodoxen Kirche — Patriarchat
Moskau» aus. Ob die Zahl der Moskauer Gemeinden in der Ukraine,
die hin und wieder genannt wird (5000), so stimmt, ist eher zu bezwel-
feln — das bedeutete eine Steigerung gegeniiber 1988 um 2000 Gemein-
den - bei dem starken Abfluss ist das eher unwahrscheinlich. (Vor die-
sem Hintergrund sind hinsichtlich der Angabe des Moskauer Patriar-
chen vom 15.Juni 1995, das Moskauer Patriarchat verfiige heute tber
16000 Gemeinden [1988: 6800], Zweifel angebracht.)

Am 22.0Oktober 1989 war es durch einen Bischof in der Ukraine,
Ioann (Bodnarcuk, 1929-1994), der das Moskauer Patriarchat verlassen
hatte. zur Griindung einer ukrainischen Nationalkirche geckommen, der
«Autokephalen Ukrainisch-Orthodoxen Kirche». Nach seiner Abset-
zung und seiner «Degradierung» zum einfachen Moénch durch die Mos-
kauer Bischofssynode im Mai 1992 hatte der ehemalige Metropolit Fila-
ret (Denisenko) das Moskauer Patriarchat verlassen und sich jenen «Au-
tokephalisten» angeschlossen, zu deren Leitfigur er sogleich wurde. Er
formte die «Autokephale Kirche» in die «Ukrainisch-Orthodoxe Kirche
— Patriarchat Kiew» um. Nur drei bis vier Bischofe, die mit dem umstrit-
tenen, von Moskau aller Wiirden entkleideten Filaret (Denisenko)
nichts zu tun haben wiinschten, integrierten sich nichr in das «Kiewer Pa-
triarchat», sondern fiihrten die «Autokephale Ukrainisch-Orthodoxe
Kirche» fort.

Im Herbst 1993 wihlten beide ukrainischen Nationalkirchen einen Pa-
triarchen; das Patriarchat Kiew den Patriarchen Volodymyr (Roman-
juk, 1925-1995). der einen grossen Teil seines Lebens in sowjetischen La-
gern — und dort auch seine Gesundheit — verloren hatte. Der abgesetzte
Metropolit Filaret (Denisenko) blieb als machtige Graue Eminenz im
Hintergrund. — Die «Autokephalisten» wihlten Dymytri (Jarema, geb.
1915) zum Patriarchen, einen Mann aus dem unierten Umfeld.

Der kranke Patriarch Volodymyr (Romanjuk) hat das Patriarchat
Kiew nie wirklich geleitet: Die Ziigel fithrte Filaret (Denisenko), der sei-
nen alten Metropolitentitel natiirlich weiterfiithrte. Als Patriarch Volo-
dymyr am 14.Juli 1995 unerwartet verstarb™, erhob sich die Frage des
kiinftigen Patriarchen erncut. Die Wahl fand am 20. Oktober 1995 statt:

Y G2W 7-8/1995, 14.

239



Diesmal wurde Filaret (Denisenko) auch nach aussen hin an die Spitze
gestellt—man wihlte ihn zum Patriarchen. Damit hat das Kiewer Patriar-
chat sicherlich fiir lange Zeit keine Chance, von den orthodoxen Kir-
chen der Welt anerkannt zu werden, denn die Absetzung von Metropo-
lit Filaret (Denisenko) und seine Herabstufung zum einfachen Monch
durch das Moskauer Patriarchat war von der Weltorthodoxie, insbeson-
dere von Konstantinopel, als rechtens anerkannt worden.

Nach Filarets Wahl machte Patriarch Dymytri (Jarema) von der klei-
nen Autokephalen Ukrainisch-Orthodoxen Kirche dem neugewihlten
Patriarchen Filaret (Denisenko) den Vorschlag, dass beide ukrainischen
Patriarchen von threm Amt zuriicktreten und dass beide ukrainischen
Kirchen — Autokephale Kirche und Kiewer Patriarchat — gemeinsam ei-
nen Vorsteher — keinen Patriarchen! — widhlen. Mit diesem Vorschlag
hoffte Patriarch Dymytri (Jarema), die Vereinigung der konkurrieren-
den Kirchen einleiten zu konnen. Er selbst ist sogleich von seinem Patri-
archenamt zuriickgetreten. «Patriarch» Filaret (Denisenko) hingegen
scheint diesen Vorschlag abgelehnt zu haben. Darauthin hat, Berichten
aus der Ukraine zufolge, ein erheblicher Teil (von vier ist die Rede) der
13 Bischofe des Kiewer Patriarchats den «Patriarchen» Filaret (Denisen-
ko) verlassen und sich der Autokephalen Kirche unterstellt. Die Auto-
kephale Kirche strebt nun die Eingliederung in das Okumenische Patri-
archat Konstantinopel an; deshalb auch hat Dymytri (Jarema) den um-
strittenen und zweifelhaften Patriarchentitel abgelegt: Er wird kein Hin-
dernis mehr bei den Gespriachen mit Konstantinopel sein®. Fiir diese ste-
hen die Chancen vielleicht gar nicht schlecht™.

Denn zugleich mit den estnischen orthodoxen Gemeinden in und aus-
serhalb von Estland hatte Patriarch Bartholomaios am 12.Mirz 1995
auch die «Ukrainian Autocephalous Church in USA and Diaspora» un-
ter sein Omophorion genommen. Die Emporung des Moskauer Patriar-
chen Aleksij hatte sich gegen diese «Einmischung in innere Angelegen-
heiten des Patriarchats Moskau» gerichtet; die gegenwirtige Verstim-
mung zwischen Konstantinopel und Moskau hat ebendiese aktuelle Ur-
sache. — Die ukrainischen «Autokephalisten» hoffen nun. nach der Auf-
nahme der ukrainischen Exilkirche unter die Obhut des Okumenischen
Patriarchats ebentfalls in die Jurisdiktion von Konstantinopel aufgenom-
men zu werden.

WGZW 1171995, 111,
- Artikel: Gerd Stricker: Streit zwischen Moskau und Konstantinopel - eine
alte Rivalitidt ist neu entflammt, in: G2W 11/1995, 19-22.

240



Dass Konstantinopel die bedeutende ukrainische Exilkirche unter sei-
nen Schutz genommen hat, signalisiert, dass Patriarch Bartholomaios
jetzt bestimmte Riicksichten, die frither auf das Moskauer Patriarchat
genommen wurden, mit Blick auf seine eigenen Ambitionen zuriick-
stellt: Die gesamte orthodoxe Diaspora habe letztlich unter der Fiih-
rung Konstantinopels zu stehen™,

Das orthodoxe Exarchat Weissrussland/Weissrussisch-Orthodoxe
Kirche macht nicht viel von sich reden. Ahnlich wie der Staat Weissruss-
land grosstmégliche Ndhe zu Russland sucht, sucht auch das Exarchat
Weissrussland enge Anlehnung an die Moskauer Kirchenleitung. Ins
Auge fillt z.B. bei der Lektiire der Sitzungs-Protokolle des Moskauer
HI. Synods, dass dort regelmissig die weissrussischen Sitzungsberichte
genehmigt werden.

Vorsteher des Exarchats Weissrussland ist scit 1989 Metropolit Fila-
ret (Vachromeev, geb. 1935 in Moskau); er war 1989 aus eigentlich nie
hinreichend geklidrten Griinden von der Leitung des Amtes fiir kirchli-
che Aussenbezichungen zuriickgetreten, die er seit 1981 innegehabt hat-
te. Ausser seiner Eparchie «Minsk und Slutsk» besteht diese autonome
Kirche noch aus den Bistiimern «Brest-Kobrin» sowie «Gomel-Zlobin».

Seit dem 15.Februar 1994 gibt es auch in Weissrussland einen «Ver-
band der Bruderschaften», zu dem sich 20 in Weissrussland ansissige
Bruderschaften zusammengeschlossen haben. Bruderschaften sind Ba-
sis- oder Kerngemeinden im Rahmen von Pfarreien unter der geistli-
chen Leitung des Gemeindepriesters. Die Bruderschaften verfolgen an
sich katechetisch-karitative Ziele, wobei die weiten editorischen Aktivi-
tdaten vieler Bruderschaften dem katechetischen Bereich zuzurechnen
sind. In Russland hat jedoch der grosste Teil der Bruderschaften (1994:
etwa 100 von 120) rein ideologische Ziele verfolgt, sie galten als kirchli-
che Stosstrupps rechtsnationaler Gruppen: deshalb hatte Patriarch
Aleksij den Verband in Russland aufgelost und eine neue Genehmigung
der Bruderschaften bei der Kirchenleitung — unter Vorlage und Uber-
prifung der Statuten — veranlasst. In Weissrussland hingegen sind die er-
wihnten 20 Bruderschaften offenbar den katechetisch-karitativ ausge-
richteten Bruderschaften zuzurechnen®.

Der Primas der romisch-katholischen Kirche in Weissrussland, Erzbischof Ka-

zimierz Swatek, geb. 1914, polnischer Nationalitit, seit 1991 Apostolischer Admi-

* Artikel: Erzpriester Sergius Heitz: Zur Lage der Orthodoxie in der weltwel-
ten Diaspora. in G2W 12/1995, 25-28.
= SOP 7-8/1994;: G2W 11/1994. 12.

241



nistrator der Erzdiozese Minsk und Mohilév, ist am 10. November 1994 von Papst
Johannes Paul Il. in den Rang eines Kardinals erhoben worden. Unter den
12 Mio. Einwohnern Weissrusslands machen die Katholiken - fast alle sind polni-
scher Nationalitdt - 1,5-2 Mio. aus. In Weissrussland sind die katholisch-orthodo-
xen Spannungen besonders scharf, weil die katholischen Polen in Weissrussland
vor allem im Westen des Landes leben und sowohl als Katholiken und mehr noch
als Polen in Erscheinung treten®.

Zollikon/Ziirich Gerd Stricker

SARI21.T1.1994, 5; G2W 1/1995, 14

242



	Die orthodoxen Kirchen

