
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 85 (1995)

Heft: 4

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Stricker, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die orthodoxen Kirchen

CIX*

Die orthodoxen Kirchen slawischer Völker

Auch diese Chronik wird sich im wesentlichen auf die Berichterstattung
über die orthodoxen Kirchen der slawischen Völker zu beschränken
haben, da sich noch immer kein Mitarbeiter gefunden hat, der über die
orthodoxen Kirchen des griechischen Volkstums sowie über die altorientalischen/v

orchalkedonensischen Kirchen berichten könnte.
Die orthodoxen Kirchen der slawischen Völker waren bis Ende 1991

zumeist in den Sowjetunion-orientierten Ostblock eingebunden und
haben nach dessen Zusammenbruch in der Regel ähnliche Probleme:
Priestermangel bei wachsenden Gemeindezahlen; wirtschaftliche Nöte; vor
allem wegen des beklagenswerten Bildungsstandes der Geistlichen Abdriften

breiter Kirchenkreise ins rechtsnationale Lager; Versuche des Aufbaus

von Priesterseminaren; Aufbau sozialer und katechetischer Einrichtungen

bei fehlenden Finanzen; Rückgang des Interesses an Kirche («Der
religiöse Boom im Osten ist vorbei!» - sinkende Zahl der Gottesdienstbesucher);

Spaltungstendenzen aufgrund ethnischer Spannungen u. a. m.

Mit anderen Problemen sind die Orthodoxen im früheren Jugoslawien
konfrontiert - in Serbien, in Makedonien, in Kroatien. Die orthodoxe Kirche

in Albanien schliesslich steht vor Schwierigkeiten, welche in dieser

Form die anderen orthodoxen Kirchen in früher sozialistischen Ländern
in dieser Schärfe nicht kennen.

In der Orthodoxen Kirche Albaniens, die mit knapp 18% der
Bevölkerung nach dem Islam (70%)' und vor der katholischen Kirche (ca.

* Alle Daten werden im gregorianischen Stil gegeben. - Die hier benützten
Abkürzungen sind aufgeschlüsselt in IKZ 83/1993, 65. Neu sind folgende Siglen:
ARI - «Agencija Religiynoj Informacyi», hrsg. in Lemberg/Lviv: IB - «Informa-
cionnyj bjulleten' Moskovskoj Patriarchìi», Moskau; ID Bulg- Pressebrief der
Diözese von West- und Mitteleuropa der Bulgarischen Orthodoxen Kirche.

Die Kirchen sind wieder in alphabetischer Folge - entsprechend dem Namen
ihrer Heimatländer-aufgeführt. Die Chronik nimmt im allgemeinen die
Berichterstattung Mitte 1994 auf und endet mit dem September 1995, wobei im Einzelfalle

auch noch aktuellere Informationen berücksichtigt wurden. Redaktionsschlüsse.

Oktober 1995.
1 Diese Prozentsätze sind natürlich nur Richtwerte, die sich auf die Zeit vorder

Zwangs-Atheisierung beziehen. Sie werden hier nur angeführt, um die etwaige
Relation der Religionsgemeinschaften zu verdeutlichen.

201



12%) - bei 3,2 Mio. Einwohnern - die zweitstärkste Religionsgemeinschaft

bildet, kam es zu öffentlichen Vorwürfen gegen das griechische -
unter der Jurisdiktion von Konstantinopel stehende - Kirchenoberhaupt,

Erzbischof Anastasios (Yannoulatos, geb. 1929), er dränge die
albanische Kirchensprache zugunsten des Griechischen zurück. Es sind
dies vermutlich Versuche albanischer Nationalisten, die darauf abzielen,

das griechische Kirchenoberhaupt aus Albanien zu verweisen. Eine
Änderung der Verfassung bzw. der Ausländergesetzgebung war vorbereitet

worden, wonach die Voraussetzung für die staatliche Anerkennung

eines geistlichen Oberhauptes in Albanien die albanische
Staatsbürgerschaft und ein mindestens 20jähriger Aufenthalt im Lande sei.

Die Novelle ist zwar zurückgewiesen worden - dennoch wird der Druck
auf den griechischen Erzbischof immer stärker. Der Konflikt ist im
Zusammenhang zu sehen mit den Anschuldigungen der Albaner an die

Adresse der griechischen Regierung, die sich unter dem Vorwand, für
die griechische Minderheit in Albanien zu sprechen, in inneralbanische

Angelegenheiten einmische.
Seit dem Neubeginn im Jahre 1992 sind 300 orthodoxe Gemeinden

neu entstanden, welche von nur 75 Priestern betreut werden (63 davon
wurden seit 1992 geweiht). Priestermangel ist also noch immer das grösste

Problem der Kirche. - Seit Oktober 1992 erscheint eine Kirchenzeitung

«Ngzallija» - «Der Sonntag» (Auflage: 5000 Ex.). Die Herstellung
erfolgt auf kircheneigenen Computern und in einer eigenen Druckerei.
Dort wurden auch die wichtigsten liturgischen und sonstigen
gottesdienstlichen Bücher in albanischer Sprache gedruckt. - Bereits 22 Männer

haben das Priesterseminar in Dürres, das über 80 Plätze verfügt,
absolviert und wurden geweiht; 12 studieren in Griechenland. Das Seminar

wird finanziell von Albanern in den USA und in Griechenland getragen.

- Bis jetzt wurden 40 Gotteshäuser wieder hergerichtet. 50 weitere
befinden sich im Aufbau2.

Die römisch-katholische Kirche in Albanien wird - wie früher schon berichtet
(IKZ 84/1994, 131)-von vier Hierarchen geleitet, denen Erzbischof Rrok M udita

in Tirana vorsteht. Insgesamt sollen 90 Priester und 200 Nonnen (viele aus
Italien und Ex-Jugoslawien) im Dienst der Kirche tätig sein. Vom Osthilfewerk der
katholischen Deutschen Bischofskonferenz. RENOVABIS. wird der Bau eines
Diözesanzentrums in Tirana massgeblich unterstützt5 - Am 6. November 1994

2 IB 2/1995 11; SOP 26.Juli; G2W 6/1994, 3; 9/1994, 3; 11/1994, 3; 11/1995, 3. -
Zum gesamten Komplex vgl. Marianne Sullivan: Albany: Mending Relations
With Greece, in: Transition (Open Media Research Institute), 15/1995, 11-16.

3 G2W 6/1994, 3;G2W 11/1995,3.

202



wurde in Tirana der Grundstein für eine neue Kathedrale gelegt, die auf
ausdrücklichen Wunsch von Papst Johannes Paul II. als Zeichen der Wiedergeburt
der katholischen Kirche in Albanien gelten soll4.

Unter insgesamt 16 Männer- und 52 Frauenkonventen, die reaktiviert wurden,

hat auch der Franziskanerorden in Albanien wieder eine Provinz errichtet,
die dort bereits vor dem Zweiten Weltkrieg beheimatet war. Nach dem
Zusammenbruch des Kommunismus in Albanien waren nur noch zehn Franziskaner am
Leben, darunter der jetzige Weihbischof Robert Ashta von Pult5.

Das Oberhaupt der Armenischen Apostolischen Kirche. Patriarch
Katholikos Vasken I. (Baldjian), ist nach langem Krebsleiden im 86.

Lebensjahr am 18. August 1994 verstorben. Fast 40 Jahre hatte der in Bukarest

Geborene als 170. Katholikos der 1700 Jahre zählenden armenischen

Kirche vorgestanden. In der Ära nach Stalin hatte er die Kirche
reorganisiert. Ein Anliegen, das ihn lebenslang beschäftigt hatte, war die

Zusammenführung der vier. z.T. tief zerstrittenen armenischen Patriarchate

in den verschiedenen Teilen der Welt. Ein sichtbarer Erfolg seiner

Bemühungen war ihm zwar nicht beschieden, aber das Prozedere der
Wahl seines Nachfolgers zeigte, dass seine ständigen Bemühungen die
armenischen Patriarchate (Etchmiadzin, Jerusalem. Konstantinopel
und Kilikien/Libanon) einander nähergebracht hatten6.

Am 4. April 1995, siebeneinhalb Monate nach dem Hinschied von Pa-

triarch-Katholikos Vasken, wurde sein Nachfolger gewählt: der bisherige

Patriarch von Kilikien, Karekin (Sarkissian, geb. 1932) aus dem Libanon.

Von den ca. 400 Mitgliedern der Wahlsynode (zwei Drittel Laien)
kam die Mehrzahl aus 28 Ländern der Diaspora. Da jedoch aus dem
Patriarchat Kilikien nur zwei Delegierte angereist waren, grenzt die Wahl
des Patriarchen aus Kilikien/Libanon an ein Wunder. Jedenfalls zeigte
der Wahlverlauf, dass das alte Gegeneinander der konkurrierenden
Patriarchate einem neuen - vorsichtigen - Miteinander gewichen ist. So

überliess ein Mitbewerber, Erzbischof Karekin (Nersessian) von Jerewan,

dem kilikischen Patriarchen Karekin (Sarkissian) seine Stimmen,
womit dieser im zweiten Wahlgang die absolute Mehrheit erhielt.

Nicht nur von kirchlicher Seite, sondern auch von staatlicher armenischer

Seite wurden dem Kandidaten Karekin (Sarkissian), bereits vor
der Wahl, die besten persönlichen Qualitäten - theologische Kompetenz,

hohe Bildung, diplomatisches Geschick, administrative Begabung

- bescheinigt. Der armenische Staatspräsident drängte die Delegierten

-KAP 5.11.1994: G2W 12/1994.3.
' KAP 23.3.1995; G2W 4/1995. 4.

•G2W9/1994. 3.

203



förmlich, den Kilikier zu wählen: Er sei der Garant für die endgültige
Wiedervereinigung der armenischen Patriarchate. Ein Kandidat aus
Armenien wäre wahrscheinlich in der Diaspora noch lange verdächtigt worden,

eine sowjetisch eingefärbte Vergangenheit zu haben; die Vorbehalte

wären gross geblieben und somit das Zusammenwachsen vor allem
der konkurrierenden Katholikate von Armenien und Kilikien ferner
denn je. Dem Katholikos aus der libanesischen Diaspora, der (1963 zum
Bischof geweiht) bis 1977 Bischof von New York gewesen war und dann
als Koadjutor des damaligen Katholikos von Kilikien Verwaltungserfahrung

gesammelt hat, wurde 1983 selbst zum Katholikos von Kilikien
gewählt. Der neue Katholikos-Patriarch hat bald nach seiner Wahl
angekündigt, die zahlreichen parallelen Strukturen, welche durch das
konkurrierende System armenischer Patriarchate entstanden war, aufzulösen

und auf diese Weise eine einheitliche Jurisdiktion der Armenischen
Apostolischen Kirche vorzubereiten7.

Nach wie vor dreht sich die orthodoxe Kirchenpolitik in Bulgarien in
starkem Masse um die Kirchenspaltung. Wie berichtet (IKZ 84/1994,
131 f.), hatten Anfang 1992 drei Bischöfe die Bulgarische Kirche verlassen,

nachdem die Verstrickungen des bulgarischen Patriarchen Maksim
(Minkov, geb. 1914) mit dem kommunistischen System offenbar geworden

waren. Ihre Forderung, der Patriarch solle zurücktreten, wurde von
Patriarch Maksim ignoriert. Da sich aber die übrigen Bischöfe hinter
den Patriarchen stellten, sahen die drei Kritiker für sich keinen Sinn
mehr darin, Bischöfe dieser Kirche zu bleiben. Nach ihrem Auszug aus
dem bulgarischen Patriarchat weihten sie eine Reihe von Bischöfen
nach; im Juli 1992 besetzte diese abgespaltene Gruppe sogar für zwei
Jahre das Gebäude des Hl. Synods der bulgarischen Kirche. Erst am
13. Mai 1994 gelang es der Patriarchatskirche mit Hilfe von Polizeigewalt,

ihr Besitzrecht an diesem Gebäude wieder herzustellen.
Seitdem sind, wie es scheint, alle von den abtrünnigen Hierarchen

nachgeweihten Bischöfe in den Schoss der Mutterkirche «zurückgekehrt»

- d. h. sie haben offenbar die Flucht nach vorn angetreten: Sie.
deren Bischofsweihe von der Patriarchatskirche natürlich nicht anerkannt
wurde, unterwarfen sich dem Patriarchen Maksim (Minkov). woraufhin
ihre bischöfliche Würde offiziell vom Hl. Synod bestätigt wurde. Dennoch

scheint das Schisma noch nicht überwunden, weil jene drei Hierarchen,

die zuerst dem Patriarchat den Rücken gekehrt hatten, allem An-

7 Artikel: Anne Jlerbst: Armenien hat einen neuen Katholikos, in: G2W
5/1995, 12f.; Dies.: Schwerpunktheft Armenien G2W 10/1994. 16-29.

204



schein nach eine Reueerklärung an die Adresse des in ihren Augen
unwürdigen Patriarchen verweigern. Es sind dies Metropolit Pimen (Enev,

geb. 1906), früher Bischof von Nevrokop. Metropolit Pankrati (Doncev,
geb. 1926), früher Bischof von Stara Zagora, und Metropolit Kalinik
(Aleksandrov, geb. 1931), früher Bischof von Vraca. Die von ihnen

eingenommenen Bischofsstühle sind mittlerweile durch andere Bischöfe
besetzt8.

Auch in Bulgarien scheint nun die Diskussion über die Kirchensprache

entflammt zu sein: ob die Liturgie in Kirchenslawisch oder aber im

zeitgenössischen Bulgarisch gefeiert werden soll. Ein Entweder-Oder
wird es natürlich nicht geben. Vielmehr geht es darum, welche Teile der

Liturgie in modernem Bulgarisch gesungen werden sollten. Diese
Diskussion findet in der bulgarischen Kirchenpresse ihren Niederschlag.
Einerseits wird der missionarische Effekt einer im modernen Bulgarisch
gefeierten Liturgie gesucht; andererseits wird argumentiert, die in der
Kirche verwendete Sprache dürfe nicht durch die Alltagssprache profaniert

werden9.

Auf ihrer Sommersession (30. Mai bis 15. Juli 1994) beschloss die
Bischofssynode u.a., einen Bischof zusätzlich mit der Betreuung der
«orthodoxen Bulgaren in Makedonien und in Albanien» zu betreuen. Der
Sprengstoff dieses Beschlusses offenbart sich erst, wenn man weiss, dass

die Bulgaren die Makedonier als bulgarische Landsleute betrachten, die

lediglich einen besonderen Dialekt sprechen - vor diesem Hintergrund
wird es verständlich, dass die Bulgaren die Zugehörigkeit des grössten
Teils des makedonischen Siedlungsgebietes zu Serbien als Ungerechtigkeit

empfinden. Wenn also die Bischofssynode dem Metropoliten Nata-
nail (Kalaidiev. geb. 1952) von Nevrokop die Betreuung der «Bulgaren
in Makedonien und Albanien» übertrug, dann sind hier mit dem Begriff
«Bulgaren» sicherlich die Makedonier gemeint. Die Reaktionen auf diesen

Beschluss der bulgarischen Synode waren in Makedonien entsprechend

scharf. - Diese Entscheidung der bulgarischen Synode dürfte
eine Reaktion auf einen entsprechenden Beschluss der Serbischen

Bischofssynode gewesen sein, wonach einem serbischen Bischof die

Seelsorge an den «Serben in Makedonien» übertragen worden ist - denn für
die Serben sind die Makedonier ein serbischer Stamm - mit «etwas

fremdartigem Dialekt»10.

ID Bulg 11 -12/1994; 5/1995; G2W 2/1995, 4; 7/1995, 3f.; 11/1995.4.
ID Bulg 7-8/1995.
G2W H/1994, 3.

205



Immer wieder wird von Massentaufen unter der muslimischen
Bevölkerung Bulgariens berichtet. Es handelt sich bei diesen
Täuflingen um Muslime bulgarischer Herkunft, die - im Rhodopengebirge
lebend - in den vergangenen Jahrhunderten zwangsislamisiert worden
waren".

Die orthodoxe Kirche in Bulgarien sträubt sich heftig gegen einen
Besuch des Landes durch Papst Johannes Paul IL, den Staatspräsident Zel-
ju Zeljev 1991 eingeladen hatte. Der Widerstand in orthodoxen Kreisen

gegen den Papstbesuch wird immer heftiger, parallel dazu werden die
orthodoxen Klagen über angeblich aggressive katholische Proselytenma-
cherei in Bulgarien immer lauter.

Auf dem Boden Deutschlands haben acht orthodoxe Jurisdiktionen
offizielle Vertretungen, an denen insgesamt 16 Bischöfe (allein fünf
Konstantinopel unterstehende) wirken. Versuche, diese Kirchen zu
einer Art «Standing Conference of Orthodox Bishops in Germany»
zusammenzuführen, führten bisher zu keinem dauerhaften Ergebnis. Als
Ursache des Scheiterns sind weniger die Gegensätze von Kirchen in
ehemaligen sozialistischen Ländern und ihren Exilkirchen anzusehen,
sondern eher der Widerstand orthodoxer Repräsentanten aus slawischen
Ländern gegen den Exarchen des Patriarchen von Konstantinopel in

Zentraleuropa, Metropolit Augustinos (Lambardakis), Bonn, dem
vorgeworfen wird, die Führung über die orthodoxen Bischöfe und Gemeinden

der gesamten orthodoxen Diaspora in Deutschland zu beanspruchen12.

Am 5. Juni 1994 war in München Bischof Dr. Serafim (Joantä, geb.
1948) als «Rumänischer Erzbischof von Deutschland und Zentraleuropa»

unter starker Beteiligung orthodoxer Schwesterkirchen in Deutschland

in sein Amt eingeführt worden. Seine Ausbildung hatte er am
orthodoxen Seminar in Hermannstadt/Sibiu erfahren, dann diente er einige

Jahre lang als (zölibatärer) Priester in Rumänien. Seit 1982

vervollständigte er seine Studien am Institut St-Serge zu Paris, der Ausbildungsstätte

des russischen Erzbistums in Frankreich (Konstantinopel
unterstehend), promovierte und wirkte dort als Dozent. 1989 kehrte er nach
Rumänien zurück, legte 1990 die Mönchsgelübde ab und wurde noch
im selben Jahr zum Bischof geweiht: zunächst war er Vikarbischof des

Erzbischofs von Sibiu/Hermannstadt. bis er zum geistlichen Oberhaupt

11 ID Bulg 11-12/1994; G2W 2/1995. 4.
12 Über das Zerfallen der Kommission orthodoxer Kirchen in Deutschland s.

ID Buie 9-10/1995. 4-8.

206



der 1993 geschaffenen rumänischen Diözese in Deutschland bestellt
wurde13.

Der schärfste Gegensatz zwischen orthodoxer Heimatkirche (im früher

sozialistischen Umfeld) und orthodoxer Kirche im Exil besteht
sicherlich zwischen dem Moskauer Patriarchat und der Russisch-Orthodoxen

Auslandskirche, die ihren Sitz in New York und ihr geistliches
Zentrum in Jordanville/NY hat. Die gegenseitigen Vorwürfe haben sich in

70jähriger Gegnerschaft verhärtet (das Moskauer Patriarchat: «den

Sowjets dienend», die Auslandskirche: «den Imperialisten und Faschisten

dienend»). Die Vorbehalte und Verletzungen sitzen so tief, dass auch

nach 1991 keine Annäherung eintrat. Im Gegenteil - die Gräben wurden

noch tiefer, als die Auslandskirche in Russland selbst Gemeinden
aufzubauen begann (vgl. hierzu IKZ 84/1994, S. 145-147).

Aufrufe beider Seiten, aufeinander zuzugehen, wurden von der je
anderen Seite als lediglich verbale Übungen verworfen. Trotzdem hat in
Deutschland ein, allerdings schwieriges, Gespräch zwischen Erzbischof
Mark (Dr. Arndt) von München und Deutschland (Auslandskirche)
und Bischof Feofan (Galinskij) von Berlin und Deutschland (Patriarchat

Moskau) begonnen. Neben kirchengeschichtliche und spirituelle
Themen treten immer wieder störend Eigentumsfragen. Dennoch, am
12. Februar 1995 konnte Erzbischof Mark in der Kathedralkirche des

Moskauer Bischofs Feofan ein Moleben zelebrieren - natürlich nach

Gesprächen mit Bischof Feofan (Galinskij) und mit dessen Segen. Allerdings

blieb dieser selbst dem Gebetsgottesdienst fern, und sein Klerus
nahm nur in Zivil teil. Die Gespräche werden fortgeführt - sehr vorsichtig,

aber stetig, selbstverständlich unter dem kritisch-skeptischen Auge
der jeweiligen Kirchenleitung in Moskau und in New York14.

Im Zuge der Straffung der Verwaltungsstruktur waren bereits 1992

die drei russisch-orthodoxen Bistümer in Deutschland
(Norddeutschland-Düsseldorf, Baden-Bayern und Ost-Berlin/DDR) zu einer Eparchie

«Berlin und Deutschland» zusammengeführt worden. Zum Leiter
der Eparchie wurde der bisherige Berliner Bischof Feofan (Galinskij,
geb. 1954) ernannt. Der bisherige Bischof von Düsseldorf und
Norddeutschland. Erzbischof Longin (Talypin, geb. 1946), wurde als Vikarbischof

dem Patriarchen unterstellt und führt den Titel eines Bischofs

«von Klin». Am 22. Februar 1995 beschloss der Hl. Synod, für Deutsch-

MD Bulg 6/1994; G2W 3/1995. 5.
4 Artikel: Priester Nikolai Arteinoff: Russische Auslandskirche und Moskauer

Patriarchat, in: G2W 5/1995. 22-27.

207



land ausser der Eparchie noch eine «Ständige Vertretung des Moskauer
Patriarchats» einzurichten. Dieser steht Erzbischof Longin von Klin,
weiterhin in Düsseldorf, nun vor. Seine Aufgabe ist es, in Deutschland
Beziehungen zu politischen, wirtschaftlichen und kirchlichen Kreisen
herzustellen und die humanitäre Hilfe zu koordinieren15.

Die Spaltung in der Orthodoxie Estlands ist nun vollzogen. Es hat

sich eine «Apostolische Estnisch-Orthodoxe Kirche» gebildet, welche

aus dem Verband des Russisch-Orthodoxen Bistums Estland (mit
Autonomiestatus innerhalb des Patriarchats Moskaus) ausgeschieden ist. Es

gab seit Mitte des vorigen Jahrhunderts eine grössere Zahl von orthodoxen

Esten, die eine eigene Kirche mit estnischer Liturgiesprache (im
Rahmen des russischen Patriarchats) besassen. Nach der Revolution
von 1917 und der Gründung eines freien Estlands trennten sich die
orthodoxen Esten von Moskau und erbaten die Unterstellung ihrer Kirche

unter die Jurisdiktion von Konstantinopel, die der Ökumenische
Patriarch 1923 schliesslich gewährte.

Der Annexion Estlands durch die Sowjetunion 1940/1944 folgte die
bekannte Masseneinwanderung von Russen, Weissrussen und Ukrainern

ins Baltikum, die bald eine Bedrohung der Esten und Letten
darstellte. Die orthodoxen Kirchen der Esten und Letten wurden dem
Moskauer Patriarchat unterstellt; aus der Estnisch-Orthodoxen und der
Lettisch-Orthodoxen Kirche sind im Laufe der Jahrzehnte russisch-orthodoxe

Bistümer in Estland und Lettland geworden. Die Gotteshäuser
und sonstigen kirchlichen Gebäude wurden vom Moskauer Patriarchat
übernommen. Nach der Verselbständigung der baltischen Staaten ab

1990 verlangten die orthodoxen Esten, sich von Moskau zu trennen und
sich wieder Konstantinopel unterstellen zu dürfen - die Annektierung
Estlands sowie die Unterstellung der estnischen Kirche unter das
Moskauer Patriarchat seien Gewaltakte gewesen.

Von der Bevölkerung Estlands sind 32% Russen, Weissrussen und

Ukrainer; nominell ist ein grosser Teil von ihnen heute orthodox. Der
Anteil orthodoxer Esten an der Bevölkerung Estlands macht ca. 3%
aus. Es kann sich also nur um eine recht kleine Anzahl orthodoxer Esten
handeln, von denen zudem ein Teil beim Moskauer Patriarchat verbleiben

will. Es sollen zwei Gemeinden mit einem Priester sein, welche die

Unterstellung unter Konstantinopel erbeten haben. Diese beiden
Gemeinden haben sich der ebenfalls sehr kleinen, seit dem Krieg dem Patri-

15 IB 3-4/1995, 4.

208



archat Konstantinopel unterstehenden «Estnischen Apostolischen
Orthodoxen Kirche im Exil» (mit Sitz in Stockholm) angeschlossen.

Vom estnischen Staat erhalten die estnischen orthodoxen Gemeinden

volle Unterstützung. Hintergrund scheint zu sein, dass der estnische
Staat die kirchlichen Gebäude und Immobilien, welche zwischen den

Kriegen Eigentum der Orthodoxen Kirche Estlands gewesen waren, die

jedoch jetzt von der russisch-orthodoxen Eparchie des Moskauer
Patriarchats beansprucht werden, in verlässlichen estnischen Händen wissen

möchte. Die Moskauer Kirche ist in den Köpfen der Esten zu sehr ein
Teil des sowjetischen Russifizierungssystems gewesen, als dass sie heute
als Garant von Rechtlichkeit und Zuverlässigkeit gelten könnte.

Am 12.März 1995 hatte der Ökumenische Patriarch Bartholomaios
die Aufnahme der autochthonen estnischen Gemeinden unter die
Jurisdiktion Konstantinopels verkündigt. Damit hat er nicht nur das
Moskauer Patriarchat tief verärgert, sondern zugleich auch die alte

Gegnerschaft zwischen slawischer und griechischer Orthodoxie neu
belebt16.

Am 31.Oktober 1994 ist im Dom zu Rcval/Tallinn Propst Jaan Kiivit in sein

Amt als Erzbischof der Evangelisch-Lutherischen Kirche Estlands eingeführt
worden. Er trat die Nachfolge von Erzbischof Kuno Pajula an, der zum 30. März
1994. anlässlich seines 70. Geburtstages, von seinem kirchenleitenden Amt
zurückgetreten war. Als die lutherische Synode 1993 ein gründliches Revirement in
der Kirchenleitung durchführte (fünf von sechs Konsistoriumsmitglieder waren
wegen zu grosser Willfährigkeit gegenüber dem Sowjetsystem abgewählt
worden), erging an Erzbischof Pajula die Aufforderung, an seinem 70. Geburtstag in
allen Ehren zurückzutreten. So geschah es17.

Sein Nachfolger ist der Sohn des hochangesehenen früheren Erzbischofs Dr.
Jaan Kiivit. der - 1949 zum Erzbischof gewählt - 1967 auf Druck der politischen
Behörden hatte zurücktreten müssen. Jaan Kiivit jr., geb. 1940. hat stets zur
innerkirchlichen Opposition gegen die dem Sowjetstaat gegenüber loyale Kircheniei-
tung gehört und war deshalb nie in führende Positionen aufgestiegen. Für ihn als

Pfarrer war die Arbeit mit der kirchlichen Jugend besonders wichtig gewesen,
was ihn in einen Dauerkonflikt mit den Behörden brachte. Bereits 1987 hatte er
für das Amt des Erzbischofs kandidiert, aber jeder wusste. dass der Staat einen
Erzbischof Jaan Kiivit jr. nicht akzeptieren würde - und so wählte man Kuno
Pajula. Im nun freien Estland steht die Kirche vor so vielen Problemen, dass von

"IB 19/1994. 1:KAP 1.4.1995; G2W 1/1995.5:5/1995.3.
Artikel: Gerd Stricker: Orthodoxe in Estland - Spannungen zwischen

russischen und estnischen Orthodoxen, in G2W 11/1993. 22-25.
" Artikel: Gerd Stricker: Estlands Lutheraner nach dem Rücktritt von Erzbischof

Kuno Pajula. in: G2W 5/1994, 17-21.

209



dem neuen Erzbischof nicht nur spirituelle, sondern auch technisch-administrative

Impulse ausgehen müssen1".
Die römisch-katholische Kirche hat in Estland wieder Fuss gefasst. Neben der

Gemeinde in Reval/Tallinn, die es immer gegeben hat. gibt es eine weitere bedeutende

Gemeinde in Dorpat/Tartu undvierkleinere;die Zahl kleinererGemeinde-
gruppen wächst - und schwankt. Sie alle werden von drei Priestern betreut.
Zudem wird eine griechisch-katholische (unierte) Gruppe (Ukrainer) von
Reisepriestern geistlich versorgt. In Tallinn haben sich Filialen verschiedener Orden
gebildet, neben Schwesterorden z. B. auch der Franziskanerorden. Aus dem
kanadischen Exil kehrte Prof. Dr. Vello Salo, der in Rom Theologie studiert und in
Toronto gelehrt hatte, in die Heimat zurück und steht den Gemeinden zur
Verfügung19.

Erzbischof Sergij (Konovalov, geb. 1941) von Eukarpia «Russische

Erzdiözese von Westeuropa») mit Sitz in Paris, Oberhaupt der meisten
russisch-orthodoxen Emigranten in Frankreich und in Skandinavien
sowie einiger Restgemeinden in Deutschland (Statistik: eigenen Angaben
zufolge 60000-80000 Gemeindeglieder in etwa 50 Gemeinden), untersteht

mit seiner Kirche der Jurisdiktion des Ökumenischen Patriarchats
zu Konstantinopel. Ursprünglich Teil der Russisch-Orthodoxen
Auslandskirche, löste sich der Pariser Metropolitankreis schon 1926 von
jener und unterstellte sich 1927 dem Moskauer Patriarchat. Die politische
Einflussnahme der Sowjets war allerdings so bedrohlich, dass die Pariser

Kirche schnell wieder die Bindungen zu Moskau löste und sich 1931

Konstantinopel unterstellte. Die prosowjetische Euphorie nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges brachte abermals eine Bindung des Pariser

Erzbistums an Moskau (1945/46), der aber sehr schnell Ernüchterung

und abermalige Unterstellung unter Konstantinopel folgten. Diese

jurisdiktioneile Situation besteht, mit einer Unterbrechung (1965-
1971), bis heute2".

Das Pariser Erzbistum, vom Moskauer Patriarchat wie von der
Auslandskirche als «liberal» kritisiert, hat stets zu den schärfsten Kritikern
der sowjetischen Kirchenpolitik und ihrer Folgen auf das innerkirchliche

Leben gehört - wobei man in Paris (wie auch bei der amerikanischen

«Metropolie». der «Orthodox Church in America» - russischer

Provenienz) stärker sachlich-pragmatisch denn ideologisch antibolsche-

'"Artikel: Interview mit Jaan Kiivit in: G2W 3/1995. 261: Gerd Stricker:
Knapp an Geld und Räumlichkeiten. Lutheraner im wieder unabhängigen
Estland, in G2W 3/1995. 23-26.

19 Artikel: Vello Salo: Katholische Gemeinden in Estland, in: G2W 3/1995. 28 f.
-'" Metropolit Evlogij (Georgievskij): Put' moej zizni. Paris 1947.

210



wistisch (wie die Auslandskirche) argumentierte21. Der Zusammenbruch

der Sowjetunion ermöglichte auch dem Pariser russischen Erzbistum

eine Fühlungnahme zum Moskauer Patriarchat, die in einem
Besuch von Erzbischof Sergij (Konovalov) in Moskau gipfelte: Am Sonntag,

dem 30. April 1995, feierte er gemeinsam mit dem Oberhaupt des

Moskauer Patriarchats, Patriarch Aleksij von Moskau und ganz Russland,

die Göttliche Liturgie, wobei Erzbischof Sergij mit dem russischen

Patriarchen konzelebrierte.
Spekulationen über eine neuerliche Annäherung oder gar Unterstellung

des Pariser Erzbistums unter Moskau werden in Paris entschieden

zurückgewiesen.
Auch das Moskauer Patriarchat ist mit ca. drei bis zehn Gemeinden in

Frankreich vertreten. Oberhaupt dieser Gemeinden ist Bischof Gurij
(Salimov, geb. 1946). Als Mönchspriester und später mit dem Titel eines

Abtes (Igümen) und dann eines Arehimandriten hatte er zunächst in
Rabat/Marokko und dann in Zürich gedient, bevor er 1993 zum Bischof
geweiht und nach Paris entsandt wurde22.

Nach übereinstimmenden Aussagen von Würdenträgern der orthodoxen

Kirche in Georgien erlebt diese trotz grosser Schwierigkeiten einen
bemerkenswerten Aufschwung. Verfügte sie vor 1917 über 2000
Pfarreien, so waren 1990 nur noch 50 Gotteshäuser in kirchlicher Nutzung.
Fünf Klöster und ein Seminar waren vor 1988 neben der Kirchenleitung
und den Verwaltungen der 15 Eparchien die einzigen Institutionen der
Kirche. Nun erhält sie viele Gotteshäuser zurück, überall entstehen
neue Pfarreien - man rechnet heute mit 200 orthodoxen Gemeinden in

Georgien. Schon gibt es wieder zehn Mönchs- und sieben Nonnenklöster.

In Tiflis plant man sogar den Neubau einer Kathedrale - zum
Gedenken an die Christianisierung Georgiens vor bald 1700 Jahren (337).

Die Ausbildung priesterlichen Nachwuchses geschieht jetzt an zwei

geistlichen Akademien (Tiflis und Gelati) und an drei Seminaren (Tiflis,
Batumi. Achaltsiche). Es konnten auch schon drei orthodoxe Gymnasien

eröffnet werden. Grösste Bedeutung kommt den eparchialen
Ausbildungszentren für Katecheten und Religionslehrer zu, welche die Priester

in der Katechese entlasten und den Religionsunterricht - in Georgien

obligates Schulfach! - erteilen sollen. Es wird zur «Reevangelisie-

rung der georgischen Nation» aufgerufen.

1 Artikel: Gerd Stricker: Die Kanonisierung der Neomärtyrer in der Russ.-
Orth. Auslandskirche, in: KiO 26/1983, 95-136 - speziell zu den russischen
Emigrationskirchen: 96-112.

"Orthodoxia 1995. 147.

211



Allerdings ist die wirtschaftliche Lage so entmutigend, dass die
notwendigen Reparaturen und Umbauten kaum durchführbar sind. Der
Katholikos-Patriarch Ilia IL (geb. 1933) appelliert immer wieder an die
Weltöffentlichkeit und bittet um humanitäre Hilfe: Es herrschten
«katastrophale Verhältnisse». «Wir haben keine Elektrizität, kein Gas, kein
Wasser, kein Licht mehr. Wir leben mit Kerzenlicht. Unsere Kinder sind

unterernährt...», heisst es in einem der Aufrufe des Katholikos-Patriar-
chen.

Um wirksam in den Gemeinden helfen zu können, entstehen in vielen
Pfarreien soziale Dienste. Diese Dienste und Zentren und sonstigen
diakonischen Initiativen koordiniert das sog. Lazarus-Zentrum, die Abteilung

für Caritas beim Patriarchat. Auch in den einzelnen Eparchien wurden

regionale Koordinationszentren aufgebaut23.
Das orthodoxe Leben in Kasachstan leidet, wie überall im ehemals

sowjetischen Mittelasien, unter dem Vertreibungsdruck durch die Muslime.

Der Südteil Kasachstans ist überwiegend muslimisch besiedelt, hier
ist der Druck stärker als im überwiegend von Russen bewohnten Norden.

In sowjetischen Zeiten war ganz Kasachstan eine einzige Eparchie

- Alma Ata und Kasachstan. 1991 wurden zwei weitere eingerichtet:
«Cimkent und Akmola» und «Ural'sk und Gur'ev». Das kirchliche Oberhaupt

in Kasachstan ist Erzbischof Aleksij (Kutepov, geb. 1953) von
Almaty und Semipalatinsk. Ihn hatte Patriarch Aleksij IL gleich nach
seiner Wahl zum russischen Kirchenoberhaupt (10. Juni 1990) nach Alma
Ata versetzt, da jener als ein wichtiges Glied der sog. «kirchlichen Mafia»

galt, die in den letzten Lebensjahren des verstorbenen Patriarchen
Pimen die wirtschaftliche Lage des Patriarchats aufs schwerste geschädigt

hatte. Innerhalb von sechs Wochen war Aleksij (Kutepov). durch

jene Gruppe protegiert, vom Arehimandriten zum Erzbischof aufgestiegen

(Dezember 1988 bis Januar 1989) und sogar Leiter der Wirtschaftsabteilung

des Patriarchats geworden.
Im Gegensatz zu anderen neuen Staaten wurde den orthodoxen Eparchien

in Kasachstan nicht der Status einer autonomen Kirche im Rahmen

des Moskauer Patriarchats, sondern lediglich die Einrichtung einer
«inter-eparchialen Kommission in Kasachstan unter dem Vorsitz von
Erzbischof Aleksij (Kutepov). also eine halbe oder viertel Autonomie
gewährt24.

:!SOP 4/1994: KAP 2.2.1995: Russkaja mysP 2.-8.2.1995; G2W 3/1995. 5;

6/1995,41
24 G2W 5/1994. 3:1 B 12/1995, 11.

212



Im russisch dominierten Akmola (Celinograd/Akmolinsk) ist Ende
1994/Anfang 1995 das erste offizielle orthodoxe Nonnenkloster
eingerichtet worden. Bereits in den siebziger Jahren hatte es dort schon eine

illegale Nonnengemeinschaft gegeben, die aber nach ihrer Entdeckung
von den «Staatsorganen» «aufgelöst» worden war. - Das erste Mönchskloster

Kasachstans ist bereits 1993 in Ust-Kamenogorsk entstanden25.

Die Zahl der Gemeinden in Kasachstan ist überall angewachsen, z. B.
in Almaty gibt es jetzt drei stets übervolle Kirchen, 1991 war dort nur
eine Gemeinde erlaubt. 63 russisch-orthodoxe Gemeinden soll es Ende
1994 in Kasachstan gegeben haben26.

Karaganda ist seit 1991 auch Sitz einer Apostolischen Administratur der
römisch-katholischen Kirche. Bischof ist Jan Pawel Lenga MIC (geb. 1950). ein in
der Ukraine aufgewachsener Pole. Von den 40 Priestern, die etwa 60 Gemeinden
(russlanddeutscher und polnischer Provenienz) in Kasachstan, Kirgisien. Usbekistan,

Tadschikistan und Turkmenistan (5 Mio. km:) betreuen, sind 29 gebürtige
Polen. Die Liturgiesprache ist meistens das Russische, weil nur noch die ältesten
Gemeindeglieder Polnisch oder Deutsch können. Nur die Lieder werden noch in
den Sprachen der Väter gesungen.

Dennoch werden besonders in Mittelasien. z.T. auch im europäischen Russland.

Klagen laut über eine polnisch geprägte Ideologisierung der katholischen
Gemeinden: Von polnischen Flaggen an manchen Altären, vom polnischen Adler

auf dem Briefkopf katholischer Gemeinden wird berichtet. Das verärgert
nicht nur die Mehrzahl der Gemeinden russlanddeutscher Tradition, sondern
verdunkelt vor allem die eigentlichen Glaubensgrundlagen. Ausserdem: Wegen der
traditionellen russisch-polnischen Animositäten empfindet die orthodoxe Kirche

diese Gemeinden nicht nur als einen katholischen Fremdkörper, sondern sie

kann die Existenz dieser Gemeinden auch zum Vorboten einer drohenden Poloni-
sierung des «kanonischen orthodoxen Territoriums» propagandistisch überzeichnen27.

Für die gesamte Christenheit war der Besuch des Ökumenischen
Patriarchen. Bartholomaios von Konstantinopel, bei Papst Johannes Paul
II. (27.-30. Juni 1995) von grosser Bedeutung2". Beide Kirchenoberhäupter

unterstrichen die Notwendigkeit des interkonfessionellen Gespräches,

der Annäherung und letztlich der anzustrebenden Kircheneinheit.
Höhepunkt dieses Besuches war sicherlich die Teilnahme des Ökumeni-

25 IB 10/1994,7.
;" Deutsche Allgemeine Zeitung (Almaty). 19.3.1995: G2W 11/1994. 5.
:" G2W-Sonderheft: Gerd Stricker: Katholiken in Russland und Kasachstan.

G2W 7-8/1995. 16-39.
:s Aus dem Ökumenischen Patriarchat Konstantinopel kann hier überwiegend

nur über solche Vorgänge berichtet werden, welche die slawischen orthodoxen
Kirchen berühren.

213



sehen Patriarchen (nicht: Mitwirkung - wie mitunter fälschlich behauptet

wurde) an der Papstmesse im Petersdom, seine Predigt daselbst und

der von Papst und Patriarch gemeinsam gespendete Segen29. Diese

Begegnung war ein wichtiges und notwendiges Signal in einer Zeit, da sich

vor allem im post-sowjetischen Osteuropa Orthodoxe und Katholiken
erneut beinahe unversöhnlich gegenüberstehen, weil die seit dem Ende
des Kommunismus aus den Katakomben auftauchenden unierten und
römisch-katholischen Gemeinden von den orthodoxen Ortskirchen als

das Ergebnis ungeschwisterlicher katholischer Mission und Proselyten-
macherei auf dem «kanonischen orthodoxen Territorium» betrachtet
und entsprechend propagandistisch angeprangert werden.

Die Bedeutung der Begegnung wurde allerdings im Westen vielfach
überbewertet, weil Patriarch Bartholomaios oft als orthodoxes Pendant
zu Papst Johannes Paul betrachtet wird. Dabei übersieht man die dezentrale

Struktur der ca. 15 autokephalen, d.h. absolut voneinander
unabhängigen orthodoxen Kirchen. Unter deren Oberhäuptern ist der Patriarch

von Konstantinopel lediglich ein «Primus inter pares», der nicht in
das Innenleben der einzelnen orthodoxen Kirchen einwirken kann. Deshalb

sind verbindliche Beschlüsse so ungemein schwierig. Das schon seit
Jahrzehnten in Vorbereitung befindliche grosse Panorthodoxe Konzil
z.B. wird vermutlich erst, nach etwa 50jähriger Vorbereitung, im neuen
Jahrtausend stattfinden können.

So grosse Freude diese Begegnung des Ökumenischen Patriarchen
Bartholomaios mit Papst Johannes Paul IL im Westen ausgelöst hat, so

zwiespältig war das Echo in den orthodoxen Kirchen. Diese werfen
Patriarch Bartholomaios (Archondonis, geb. 1940) eine zu westliche
Orientierung vor. Die Tatsache, dass er neben seinem regulären Studium der
Orthodoxie auch intensive Studien im Westen betrieben hat (am Päpstlichen

Institut für orientalische Studien/Rom; am Ökumenischen Institut
in Bossey/Schweiz, an der theologischen Fakultät der Münchener
Universität), macht viele Orthodoxe misstrauisch.

Die Bemühungen von Patriarch Bartholomaios, die Zusammenarbeit
der einzelnen orthodoxen Kirchen zu intensivieren und zu vereinfachen,

trägt ihm den Vorwurf ein, er wolle den orthodoxen Kirchen eine

ähnliche Struktur aufzwingen, wie sie die katholische Kirche besitze.
Und er selbst strebe nach einer Machtfülle, wie sie der römische Papst
besitze.

29 Zum Besuch von Patriarch Bartholomaios in Rom s. KAP 27.6.1995. 101:
1.7.1995, 14:5.7.1995. 14 f.

214



Für weiteren Unmut sorgen Bemühungen von Patriarch Bartholomaios.

die gesamte orthodoxe Diaspora (wieder) Konstantinopel
unterzuordnen, wie dies die kirchlichen Kanones30 vorsehen. Die griechischen
Gemeinden in aller Welt stehen im allgemeinen unter der Jurisdiktion
von Konstantinopel. Jedoch die slawischen orthodoxen Kirchen sind

überwiegend der Jurisdiktion ihrer historischen Heimatkirchen
zugeordnet - also rumänische Gemeinden unterstehen dem Patriarchat
Rumänien, bulgarische Gemeinden dem Patriarchat Bulgarien usw. Und
die jeweilige Nationalkirche ist bemüht, in der Diaspora - Mittel- und

Westeuropa, Amerika, Australien - Strukturen zur Betreuung ihrer
Glieder aufzubauen. - Es ist sicher nicht die Absicht von Patriarch
Bartholomaios, diese national-kirchlichen Strukturen niederzureissen, aber
es geht ihm um eine klare Unterordnung der orthodoxen Nationalkirchen

in der Diaspora unter den im jeweiligen Staat amtierenden Bischof
des Ökumenischen Patriarchats. Wenn man sich den bekannten
griechisch-slawischen Gegensatz in der Orthodoxie hinzudenkt, wird
verständlich, dass diesbezügliche Aktivitäten des ökumenischen Patriarchen

in der slawischen orthodoxen Welt höchste Verärgerung auslösen31.

Am 23. Juni weilte Patriarch Bartholomaios in Zürich, um hier für die

griechische Gemeinde eine Kirche und ein Zentrum zu weihen. Ein
noch bedeutenderes orthodoxes Zentrum befindet sich im schweizerischen

Chambésy bei Genf, wo der Exarch des Ökumenischen Patriarchen

in Europa. Metropolit Damaskinos (Papandreu. geb. 1936),
residiert.

Als Patriarch Bartholomaios am 12. März 1995 die estnischen orthodoxen

Gemeinden in Estland und in der Diaspora als «Apostolische
Orthodoxe Kirche in Estland» sowie die orthodoxe Exilkirche der Ukrainer

(«Ukrainian Autocephalous Orthodox Church in USA and Diaspora»)

unter die Jurisdiktion des Ökumenischen Patriarchats nahm, trat in
Moskau regelrechte Bestürzung ein. Handelte es sich doch in beiden Fällen

um kirchliche Gruppierungen, die sich von der Moskauer Kirche
abgewandt hatten, weil sie bei einem Verbleib im Moskauer Patriarchat
den Verlust ihrer ethnischen Identität (Russifizierung) befürchten. Mos-

311 Kan.28 des Ökumenischen Konzils von Chalkedon 451: Regelungen für die

Diaspora - für die «barbarae regiones». die man zu diesem Zeitpunkt allerdings
nur am Nordufer des Pontos, des Schwarzen Meeres, vorfand.

:'' Artikel: Erzpriester Sergius Heitz: Zur Lage der Orthodoxie in der weltweiten

Diaspora, in: G2W 12/1995. 25-28; Gerd Stricker: Streit zwischen Moskau
und Konstantinopel - eine alte Rivalität ist neu entbrannt, in: G2W 11/1995.
19-22.

215



kau qualifizierte diese Gruppen ab, indem es sie vor der Weltorthodoxie
als «schismatisch» und «unkanonisch» bezeichnete und ihre kanonische

Anerkennung zu verhindern suchte.

Am 18. Mai 1995 sandte Patriarch Aleksij von Moskau und ganz Russland

Patriarch Bartholomaios eine Botschaft voller Vorwürfe. Der
Ökumenische Patriarch habe sich in die ureigensten Angelegenheiten des

Moskauer Patriarchats eingemischt und damit seine Kompetenzen
überschritten. Im Falle der Esten führte Aleksij noch aus, dass zwar die
Apostolische Estnisch-Orthodoxe Kirche zwischen den Weltkriegen
Konstantinopel unterstanden habe, dass jedoch dies eine Zwangslage,
bedingt durch die bolschewistische Oktoberrevolution 1917, gewesen sei

und diese Unterstellung unter Konstantinopel daher nur provisorischen
Charakter gehabt hätte32.

Zum orthodoxen «Gipfeltreffen» auf der Insel Patmos (20.-26.
September 1995), das Repräsentanten aller orthodoxen Kirchen u.a. zu
konzilsvorbereitenden Beratungen zusammenführte, waren fast alle
Oberhäupter der orthodoxen Kirchen gekommen - nicht aber der russische
Patriarch Aleksij. Ein zentrales Thema der Zusammenkunft war dem
Abbau von Spannungen und Friedensfragen gewidmet. In einer
Abschlusserklärung, welche die Handschrift von Patriarch Bartholomaios
trägt, wurde (ohne dass die Balkan-Problematik ausdrücklich benannt
wurde) allem Nationalismus, aller Aggressivität und Konfrontation
zwischen den Völkern, aber auch allem religiösen Fanatismus eine entschiedene

Absage erteilt33.

Dabei zeigte gerade das kirchenpolitische Umfeld der Konferenz,
dass selbst unter den orthodoxen Kirchenführern grosse Spannungen
herrschen. In den inoffiziellen Gesprächen waren alle kontroversen Fragen

präsent: der Konflikt Moskau-Konstantinopel; im weiteren Sinne
die griechisch-slawischen Spannungen in der Orthodoxie; die westliche

Orientierung von Patriarch Bartholomaios; auch die Frage nach der

Führung in der Orthodoxie - und nicht zuletzt der Balkankrieg.
Die orthodoxe Kirche in Makedonien zählt vier Eparchien: Polog/Ku-

manovo, Bregalnica, Prespa/Bitola sowie Australien. Ausserdem befindet

sich eine Eparchie «Mitteleuropa» im Aufbau. Eigenen Angaben
zufolge zählt die Kirche 1,2 Mio. Glieder. Sie verfügt über ein eigenes
Priesterseminar, an dem sich z. Z. 150 Seminaristen auf das Priesteramt vor-

32 Artikel: Gerd Stricker: Streit zwischen Konstantinopel und Moskau, in G2W
11/1995.25-29.

35 KAP 26.9.1995, 13f.; 28.9.1995. 7 f.

216



bereiten. Oberhaupt der Kirche ist Erzbischof Mihail (Gogov, geb.
1912) von Ohrid und Makedonien.

Die einseitige Trennung der Makedonisch-Orthodoxen Kirche von
der serbischen Mutterkirche wurde 1967 vollzogen. Seitdem sind von
serbischer Seite immer wieder - vergebliche - Vorstösse unternommen
worden, die abtrünnige Kirchenprovinz wieder dem Patriarchat in
Belgrad unterzuordnen. Die Bischofssynode in Belgrad war dabei aber
stets klug genug gewesen, hinsichtlich der kanonischen Beziehungen zu
Makedonien keine unwiderruflichen Entscheidungen zu fällen. Nun
aber hat die serbische Bischofssynode den Trennungsstrich gezogen:
Auf ihrer Juli-Sitzung 1995 hat sie die liturgische Gemeinschaft mit den
orthodoxen Makedoniern, die bislang prinzipiell noch bestand, aufgehoben.

Gleichzeitig wurde die Orthodoxe Kirche Makedoniens von der
serbischen Bischofssynode zur «schismatischen Organisation» erklärt.
Es mag auch dies als ein Zeichen der Radikalisierung des Denkens und
Flandelns auf dem Balkan, namentlich von serbischer Seite, gelten, mag
aber auch ein Ergebnis der gemeinsamen serbisch-griechischen Strategie

gegen den autonomen Staat Makedonien gewesen sein.

Als Reaktion auf die von den serbischen Bischöfen gegen die makedonischen

Bischöfe angedrohten Kirchenstrafen und im Zuge der Abgrenzung

gegen Serbien erklärte die makedonische Synode das Makedonische

als kirchliche Amtssprache, während im Gottesdienst das
Kirchenslawische und das Makedonische gleichberechtigt nebeneinander
stehen sollen. Auch wird die Frage der Übernahme des gregorianischen
Kalenders diskutiert, weil man auf diese Weise eine noch schärfere Abgrenzung

zur Serbisch-Orthoxen Kirche erreichen möchte34.

Wie viele orthodoxe Eparchien des Moskauer Patriarchats, die heute
ausserhalb Russlands (im sog. «Nahen Ausland») gelegen sind, hat auch
die orthodoxe Kirche in der Moldau, in Moldawien (4,4 Mio. Einwohner),

den Status einer autonomen Kirche erhalten. Das heisst im Prinzip:

Die Kirche hat volle administrative Selbständigkeit und muss lediglich

bei der Wahl ihres Vorstehers die Mutterkirche konsultieren; auch
das hl. Myronöl kann nur in Moskau bezogen werden. Allerdings
scheint Moskau die den im «Nahen Ausland» befindlichen Eparchien
verliehene Autonomie enger zu fassen, ihnen einen eher engen
Bewegungsraum zugestehen zu wollen.

54 G2W 9/1995. 9.

Buch: Jure Zecevic Bozi'c OCD: Die Autokephalieerklärung der Makedonischen

Orthodoxen Kirche (Das östliche Christentum, NF Bd.42). Würzburg:
Augustinus- Verlag 1994. 390 S.

217



Die neue Republik Moldawien bildet kirchlich eine Eparchie. der
Metropolit Vladimir (Cantarian, geb. 1952) von Chisinäu und Moldau
vorsteht. Ihm stehen eigentlich zwei Vikarbischöfe zur Seite, die den Titel
eines Bischofs von Bendery (Bischof Vichenti [Morar, geb. 1953]) und
eines Bischofs von Bälii/Bel'cy führen.

Vikarbischof von Bald war 1990 bis 1992 Petru (Peduraru. geb. 1946).
Ende 1992 kam es in Moldawien, und ganz besonders innerhalb der
orthodoxen Kirche, zu einer rumänischen Sammlungs- bzw. Separationsbewegung:

Viele Bürger rumänischen Volkstums - aber längst nicht alle

- suchten den Anschluss an Rumänien. Sie wollten sich, ähnlich wie in
Estland, von den in der Sowjetzeit eingewanderten Russen absondern
und so ihre rumänische Identität bewahren. Die orthodoxen Russen wollen

natürlich bei Moskau bleiben, aber auch viele Rumänen/Moldawier
halten sich zur russischen Seite: Eine Anlehnung an Russland oder ein

eigener Staat scheinen ihnen erstrebenswerter als die Existenz einer

Randprovinz in dem - auch aus sowjetisch-russischer Sicht - in jeder
Hinsicht rückständigen Rumänien.

Vor dem Hintergrund solcher Auseinandersetzungen hat die orthodoxe

Kirche Rumäniens die Gründung einer Metropolie «Bessarabien»

genehmigt (20. Dezember 1992), die deckungsgleich ist mit der Moskau
unterstehenden autonomen Eparchie «Chisinäu und Moldau». Eine
Konsultation mit dem Moskau unterstehenden Metropoliten Vladimir
(Cantarian) von Chi§inäu und Moldau oder mit Moskauer Kirchenbehörden
hat nicht stattgefunden. Die «Metropolie Bessarabien» soll den rumänischen

Moldawiern eine geistliche Heimat bieten und weiterer Russifizie-

rung Einhalt gebieten35.
Vikarbischof Petru (Peduraru) von Bälri. der bis Ende 1992 Vikarbischof

des Moskauer Patriarchats war, unterstellte sich dem rumänischen
Patriarchen in Bukarest und wurde zum bischöflichen Statthalter der

«Metropolie Bessarabien» ernannt. Wie die tatsächlichen Verhältnisse -
statistisch usw. - dort sind, ist unklar, weil beide Seiten, die russische und
die «bessarabische», mit zu ihren Gunsten geschönten Zahlen aufwarten.

Diese sind trotzdem für die «bessarabische» Seite nicht besonders

günstig; deshalb gehört folgender Hinweis zum statistischen Ritual: «Unsere

Kirche wächst: Es bilden sich ständig neue rumänische Gemeinden,
die sich uns unterstellen.»36

¦ SOP 18.1.1993; IDOC 30.12.1992: G2W 2/1993, 6.
• IDOC 20-21/1993; G2W 2/1994. 7.

218



Nachrichten aus Moskau37, die allerdings pro domo gefärbt sein

mögen, erwecken den Eindruck, die Metropolie Bessarabien verliere
allmählich ihre Basis. Es wird gemeldet, das in Sowjetzeiten einzige Kloster

in Moldawien, welches sich der Metropolie Bessarabien angeschlossen

hatte, sei zur Orthodoxen Kirche Moldawiens/Patriarchat Moskau

zurückgekehrt. Weitere sieben Klöster seien in der Moskau unterstehenden

Kirche neu gegründet worden. Auch habe es kurzzeitig einige
Gemeinden gegeben, die dem nicht-kanonischen orthodoxen Patriarchat
Kiew unterstanden: Diese vier Gemeinden hätten sich nun auch dem
Moskau-orientierten Metropoliten Vladimir (Cantarian) unterstellt.

Das nach der Gründung der Metropolie Bessarabien durch das
rumänische Patriarchat aufgetretene tiefe Zerwürfnis zwischen den orthodoxen

Kirchen Moskaus und Rumäniens ist nicht beigelegt. So hat Patriarch

Alexi von Russland aus «Termingründen» die Teilnahme an den

Jubiläumsfeierlichkeiten der Rumänischen Orthodoxen Kirche im Oktober

1995 (70 Jahre Patriarchat, 110 Jahre Autokephalie) abgesagt38.

Die römisch-katholische Kirche ist in Moldawien nur schwach vertreten. Vor
dem Anschluss an die Sowjetunion gab es dort neun katholische Priester, die eine
etwas grössere Anzahl von Gemeinden betreuten. In der Sowjetzeit war die
Verfolgung der Katholiken noch schärfer als die Unterdrückung der orthodoxen Kirche.

Im Laufe der Zeit gab es nur noch eine katholische Gemeinde mit einem
Priester, der zeitweise nicht einmal ein Gotteshaus zur Verfügung stand, so dass

sich die Gemeindeglieder auf einem Friedhof zum Gottesdienst sammeln mussten

- entweder im Freien oder in der Friedhofskapelle.
Zwar stehe die römisch-katholische Kirche in Moldawien wieder ganz am

Anfang, aber seit 1992 mache sich ein stetiges Wachstum bemerkbar, erklärte der
Apostolische Administrator für Moldawien, Anton Cosa, in einem Interview59.

Die Zahl der Orthodoxen in Polen ist jüngsten Angaben zufolge viel
geringer als bisher allgemein angenommen. Metropolit Bazyii (Do-
roszkiewicz, geb. 1914) von Warschau und ganz Polen, das Oberhaupt
der Orthodoxen in Polen, seine fünf Bischöfe sowie seine Kanzlei pflegten

die Zahl der Gläubigen bis Anfang der neunziger Jahre mit «ca.
1 Mio.» zu beziffern. Eine polnische Kirchenzeitung411 erklärte dagegen

unlängst, die Zahl der Orthodoxen in Polen liege unter 200000, die Zahl
der orthodoxen Gemeinden bei 250 bis 270.

37 IB 7/1995. 4; SOP 6/1995 4 f.; G2W 6/1995, 7; 9/1995, 10.
3S KAP 21.7.1995; G2W 9/1995, 10 f.

»Stowo Katolicki in G2W 7-8/1995, 6.

'"GoscNiedzietny, 12.6.1994.

219



Auch orthodoxe Kirchenführer selbst beziffern die Zahl ihrer
Gemeindeglieder heute niedriger als früher - ihre Zahl liege zwischen
550000 und 600000. Die orthodoxe Kirchenverwaltung nennt, wie die
katholischen Angaben. 250 orthodoxe Gemeinden auf polnischem
Boden41. Metropolit Bazyli von Warschau und ganz Polen unterstehen

folgende Eparchien: Bialystok-Gdansk/Danzig, Przemysl-Nowy Sqz,

Wroclaw/Breslau-Szczecin/Stettin sowie Lublin-Chelm42.
Die Gemeindeglieder der orthodoxen Kirche in Polen setzen sich im

wesentlichen aus Ukrainern, Weissrussen und Lemken zusammen, die
alle ursprünglich in Westgalizien und an der Grenze zu Weissrussland
beheimatet sind - oder waren. Darüber hinaus sind seit Kriegsende, wie
die Lage der Eparchien ausweist, orthodoxe (wie auch unierte)
Weissrussen, Ukrainer und Lemken über das gesamte heutige Polen verteilt:
Als 1944/45 die Grenze zwischen Polen und der Sowjetunion um ca.
200 km nach Westen verschoben wurde, wurde ein Teil der Bevölkerung

dieses Streifens (Weissrussen, Ukrainer, Lemken und natürlich
Polen) nach Sibirien deportiert; vielen gelang aber die Flucht in den Westen

Polens. Zudem war nach Kriegsende ein grosser Teil der Bevölkerung

des polnischen Grenzgebietes (Grenze 1945) im Rahmen einer

grossen sog. «Umsiedlungsaktion Weichsel» in die nach der Vertreibung
der Deutschen weitgehend menschenleeren Gebiete Ostpreussens,
Pommerns und Schlesiens zwangsweise «umgesiedelt» worden.

Orthodoxe Polen gibt es nur wenige. Dennoch ist in den «umgesiedelten»

orthodoxen Gemeinden Mittel- und Westpolens mittlerweile ein
hoher Grad von Assimilierung erreicht, so dass dort die kirchliche
Amts- und Umgangssprache weitgehend das Polnische ist. Dagegen
blieb die Liturgiesprache weiterhin das Kirchenslawische, wie es mit
jeweils landessprachlichen Varianten in der slawisch-orthodoxen Welt
üblich ist.

Der Streit um das traditionsreiche orthodoxe Kloster Suprasl (bei
Bialystok) - vgl. IKZ 84/1994, 136 - ist neu entbrannt. Im September 1993

waren einige umstrittene Gebäude des Klosters nach jahrelangen
Auseinandersetzungen der orthodoxen Kirche in Polen übergeben
worden43. Am 25. Mai 1995 jedoch hob das Oberste Verwaltungsgericht das

Urteil von September 1993 wieder auf: Die katholische erzbischöfliche
Kurie von Bialystok hatte das Urteil erfolgreich angefochten. Das ortho-

41 G2W 7-8/1994. 8.
42 Orthodoxia 1995. Ulf.
43 Vgl. IKZ 84/1994. 136.

220



doxe Kloster, das in weiteren Gebäuden des Komplexes untergebracht
ist. müsste die umstrittenen Gebäude daraufhin wieder räumen. Da die

Gebäude wegen des Rechtsstreites seit Jahren nicht genutzt werden können

und zusehends verfallen, besteht die Gefahr, dass sie in wenigen Jahren

nicht mehr renovierbar sind44.

Nach Angaben des kirchlichen statistischen Instituts der römisch-katholischen
Kirche in Polen ist die Zahl der Priesterweihen in Polen seit dem Ende des

Kommunismus stark gesunken: 1987 z. B. gab es an den katholischen Seminaren
Polens mehr als 9000 Theologiestudenten. 1993 waren es aber nur noch 7400. 1993

wirkten in Polen 27050 Priester (davon 6500 Ordensleute), im Oktober 1994 waren

es in Polen knapp 25300. im Ausland kamen zudem 1135 Priester zum
Einsatz. 1990 gab es noch 8554 Neuberufungen für das Priesteramt - 1994 noch 7399.

Die Zahl der Berufungen der Frauenorden ist ebenfalls um 35% gesunken: Gab
es 1987 noch 1559 Novizinnen, so waren es 1994 nur noch 102045.

Am 27. Januar 1995 hat das neu geschaffene «Institut für Ökumene und Dialog»

an der Päpstlichen Theologischen Akademie in Krakau mit einer
wissenschaftlichen Tagung («Gegenwart und Zukunft der Familie aus ökumenischer
Sicht») seine Tätigkeit aufgenommen. Leiter ist Pfarrer Prof. Lukasz Kamy-
kowski, der zugleich auch zum Dekan der theologischen Abteilung der Akademie

bestellt wurde. Neben dem regelmässigen Lehrbetrieb wird der Schwerpunkt

dieser Akademie die Organisation von ökumenischen Kongressen. Tagungen,

Symposien sowie die Edierung ökumenisch orientierter Publikationen sein.

- Diese Akademie ist die dritte ökumenische Institution an katholischen
Hochschulen in Polen4".

Am 19.August 1994. lOJahre nach dem Mord an dem katholischen Priester
Jerzy Popieluszko (1984), sind die Hauptangeklagten (die ehem. Generäle Wla-
dystaw Ciaston und Zenon Platek). die den Auftrag zu dem Mord gegeben haben
sollen, aus Mangel an Beweisen freigesprochen worden. Bereits 1992 hatte man
sie auf Kaution freigelassen. Das Urteil löste in breiten Kreisen Polens Kritik aus:
Solche Fehlurteile gegen alte kommunistische Funktionäre seien in Polen keine
Seltenheit. Nachforschungen gegen früher hochgestellte Personen würden
unterdrückt usw.4'.

Die griechisch-katholische (unierte) Kirche in Polen ist seit 1991 wieder als

eigene Diözese (Sitz: Przemysl) organisiert, deren geistliches Oberhaupt. Bischof
Iwan Martyniak. dem Papst direkt unterstellt ist. Für 1995 hat diese Kirche
erstmals seit dem Weltkrieg wieder einen Schematismus herausgegeben. Danach
zählt die Kirche 110000 Glieder in 116 Pfarreien. Deren geistliche Betreuung ob-

44 KAP 14.6.1995: Przeglad prawostawny 6/1995; G2W 7-8/1995, 7f.
43 KAP 13.5.1995: Gosc Niedzielny 27.3.1954: G2W 4/1994. 6: 6/1995. 7.

Artikel: Wolfgang Grycv Keine Angst ohne Hoffnung. Das katholische Polen
und seine Jugend nach 1989. in G2W 7-8/1995, 40-43; Ders.: Katholische Kirche
und pluralistische Gesellschaft in Polen, in G2W 7-8/1995. 44-47.

4" Gosc Niedzielny. 12.2.1995: G2W 3/1995. 7.
4 G2W 10/1994.7.

221



liegt 51 Weltpriestern und 16 Ordensleuten (Basilianer). Zudem verfüge die Kirche

über 5 Mönchs- und 23 Nonnenklöster.
Aus den gleichen Gründen wie die Orthodoxen sind auch die Unierten heute

über ganz Polen verstreut und in den deutschen Vertreibungsgebieten besonders

häufig anzutreffen. Da sie oft keine eigenen Gotteshäuser haben, sind sie auf
ökumenische Gastfreundschaft angewiesen. Diese wurde ihnen in den seltensten Fällen

von römisch-katholischen Schwestergemeinden zuteil. So suchten - und
erhielten - die Unierten oft Gastrecht in den grossen Gotteshäusern der sehr klein
gewordenen lutherischen Gemeinden".

Auch in der orthodoxen Kirche Rumäniens ist seit der Revolution
von Weihnachten 1989 ein Aufwärtstrend zu verzeichnen. Zunächst
schien die Kirche paralysiert durch die «Wende»; Patriarch Teoctist

(Arapäsu, geb. 1915) war im Januar 1990 wegen seiner Verflechtungen
mit dem Ceausescu-Regime durch den Hl. Synod seiner Kirche vom
Patriarchenamt entbunden, im April desselben Jahres jedoch wieder eingesetzt

worden. - Anlässlich der Volkszählung von Februar 1991 bezeichneten

sich von ca. 23 Mio. Einwohnern Rumäniens 87% als orthodox.
In den 21 Eparchien innerhalb Rumäniens bestehen derzeit 8400

Pfarreien, die von 8000 Priestern betreut werden. Die Kirche verfügt über
367 Klöster und Einsiedeleien, in denen 5200 Mönche und Nonnen
leben. Allein 1993 waren 25 neue Klöster gegründet worden, d. h. die Klöster

wurden wieder in kirchliche Nutzung genommen. Von 1990 bis
Ende 1993 ist der Bau von 382 neuen Kirchen begonnen worden; davon

waren Ende 1993 35 fertiggestellt. Den schulischen Religionsunterricht
erteilen 2300 Laien-Katecheten.

An 20 Seminaren werden Priester und kirchliche Mitarbeiter ausgebildet;

insgesamt waren es Anfang 1994 4400 (allein am Seminar in Her-
mannstadt/Sibiu (Siebenbürgen) studieren 600 bis 700 Seminaristen).
Bei der Patriarchatsverwaltung wurde ein Caritas-Koordinationszentrum

eingerichtet; auch die einzelnen Eparchialverwaltungen richten
Sozialstationen ein. Krankenhausseelsorge (112 Priester) und Gefängnisseelsorge

(37 Priester) sind im Aufbau begriffen49.
Am 22. Oktober 1995 feierte die orthodoxe Kirche den 80. Geburtstag

von Patriarch Teoctist; sodann gedachte sie der Verleihung der
Autokephalie an sie vor 110 Jahren. Schliesslich ist es 70 Jahre her. dass die

rumänische Kirche zum Patriarchat erhoben wurde5".

48 KAP 15.12.1994; G2W 1/1995,7.
49 KAP 23.4.1994; G2W 5/1994, 8.
50 KAP 17.2.1995; G2W 3/1995, 8.

222



Die mit Rom unierte Kirche des byzantinischen Ritus in Rumänien, die auf das

Jahr 1698 zurückgeht, hat nach dem Krieg 1,5 Mio. Glieder gezählt, heute rechnet

man noch mit maximal 500000 bis 1 Mio. Die Kirche ist noch nicht wieder so
weit etabliert, dass sie eine exakte Statistik vorlegen könnte. Das grösste
Problem der Kirche ist nach wie vor das der Gotteshäuser: 2000 ihrer Kirchen und

sonstiger kirchlicher Gebäude (Pfarrhäuser, Seminare, Schulen. Verwaltungsgebäude)

befinden sich nach wie vor in orthodoxer Nutzung, ohne dass grosse Hoffnung

besteht, sie zurückzuerhalten51.
Die Griechisch-katholische Kirche erhielt 1994 ein neues Oberhaupt. Mitte

Juli 1994 hatte Papst Johannes Paul II. das Rücktrittsgesuch von Kardinal
Alexandru Todea angenommen, der zwei Jahre zuvor durch einen Schlaganfall an den
Rollstuhl gefesselt wurde. Er wird schon zu seinen Lebzeiten als Märtyrerbischof
verehrt. 1948 hatte er die Zwangsvereinigung der Unierten mit den Orthodoxen
abgelehnt und war untergetaucht; 1950 wurde er von den ebenfalls in den Untergrund

abgewanderten unierten Hierarchen zum Bischof geweiht. Bald erfolgte
die Verhaftung und die Verurteilung (wegen Hochverrats) zu lebenslänglicher
Haft. In der Praxis handelte es sich um verschärften Hausarrest, der es ihm trotz
aller Kontrolle und Behinderung ermöglichte, die Kirche fast 40 Jahre lang im

Untergrund zu leiten. 1990 hatte ihn der Papst zum Erzbischof von Fagaras und
Alba Julia. 1991 zum Kardinal ernannt.

Zum neuen Oberhaupt der unierten Kirche ernannte Papst Johannes Paul II.
Lucian Murcsan (geb. 1931). zuvor Maramure§. Ihm wurde ein Weihbischof zur
Seite gestellt - Virgil Bercea (geb. 1958). Der Sitz des Kirchenoberhauptes befindet

sich jetzt in Blaj. - Der Apostolische Administrator, der seit 1992 für den
erkrankten Kardinal Todea die Amtsgeschäfte wahrgenommen hatte - Bischof
Gheorghe Gutiu (geb. 1926) von Gluj-Gherla. wurde zum Erzbischof erhoben;
Bischof von Maramures, wurde der Professor am dortigen Priesterseminar loan
Sisestcan (geb. 1938). Zum neuen Bischof-Koadjutor für die Diözese Lugoj wurde

Msgr. Alexandru Mesian (geb. 1938) ernannt^'.
Am 6. Mai 1994 starb im Alter von 81 Jahren das Oberhaupt der jüdischen

Kultusgemeinde in Rumänien. Oberrabbiner Dr. Moses Rosen - eine beeindruckende,

aber auch schillernde Gestalt. Er sprach selbst davon, dass er durch absolute
Unterwürfigkeit Ceauçescu und seinen Vorgängern gegenüber versucht habe,
das Möglichste für die Juden in Rumänien herauszuholen. Auf diese Weise hatte
er die Ausreise von mehr als 400000 Juden, das sind 90% des rumänischen Judentums

des Jahres 1945 (450000 Personen), erwirkt5'.
Auf der 59.Landeskirchenversammlung der Evangelischen Kirche AB in

Rumänien - der Kirche der lutherischen Siebenbürger Sachsen - wurde mitgeteilt.
dass sie noch 21 000 Glieder zähle 1990: 102400). die in 262 (z. T. Rest-)Gemein-
den von 39 Pfarrern betreut werden. Es tun auch schon einige Pfarrer aus
Deutschland in Siebenbürgen Dienst. Bischof Dr. Christoph Klein. 1990 zum
Sachsenbischof gewählt, hatte 1994 das Dr.-Karl-Wolff-Heim. ein Alten- und
Pflegeheim in Hermannstadt. einweihen können, das mit erheblichen deutschen
Mitteln errichtet wurde. Es sei sichtbarer Ausdruck des wiederbegründeten Dia-

' KAP 18.. 24. und 29.1.1994: 21.6. und 21.7.1995: G2W 2/1994. 9; 9/1995. 1 I f.
': KAP 23.7.1994; G2W 9/1994. 8.

'The Free Romanian 4/1994. 2: G2W 11/1994.61

223



konischen Werks der Siebenbürger Sachsen.- Am Theologischen Institut zu
Hermannstadt studieren ca. 40 angehende Theologen, ausserdem immer mehr
Absolventen rumänisch-orthodoxer Priesterseminare, die nach Abschluss ihres orthodoxen

Studiums auch lutherische Theologie und deutsche Sprache kennenlernen
wollen54.

Die orthodoxe Kirche in Russland, das Moskauer Patriarchat, ist
institutionell weiterhin in einem fast atemberaubenden Aufwind begriffen.
In einem Interview55 erklärte Patriarch Aleksij (Ridiger/Baron Rüdiger,
geb. 1929): «Die Wiedererrichtung des kirchlichen Lebens in Russland -
das ist das Wunder unserer Zeit.» Die Zahlen, die er in diesem
Zusammenhang nannte, beeindrucken in der Tat: Seit seiner Wahl zum Patriarchen

(1990) seien weitere 8000 Gotteshäuser in kirchliche Nutzung
übergegangen, das Moskauer Patriarchat verfüge nun über 16000 Kirchen
(vgl. 1917: 54000; 1988: 6800). Allein in Moskau würden jetzt wieder in
267 Kirchen Gottesdienste gefeiert (1988: in ca. 50).

Die Zahl der Eparchien sei seit 1990 um 32 angewachsen, d.h. ihre
Zahl beträgt jetzt (mit allen Bistümern im Ausland) knapp 120, das ist

weit mehr als vor der Revolution (ca. 80). Ein dichtes Netz von Eparchien

ist bei den katechetischen Aufgaben, vor denen das Moskauer
Patriarchat heute steht, unumgänglich. Dabei ergibt sich aber ein personelles

Problem, das wohl nicht immer in der bestmöglichen Weise gelöst
werden kann: Woher sollen plötzlich geistlich, menschlich und intellektuell

für das Bischofsamt geeignete Persönlichkeiten kommen, die einerseits

Mönche sind, die aber andererseits auch die Geistliche Akademie
absolviert haben sollen. Dass es in der russischen Provinz offenkundig
nur wenige profilierte Persönlichkeiten gibt, die sich leider allzuleicht
von irgendwelchen gängigen Strömungen treiben lassen, wird darauf
zurückgeführt, dass viele neugeweihte Bischöfe noch zu jung sind, zu wenig

menschliche Erfahrung und eine unzureichende geistig-geistliche
Bildung haben.

Das Klosterleben, das sich im vorrevolutionären Russland in etwa
1000 Klöstern entfaltete, war in der Sowjetunion durch gewaltsame
Schliessungen fast ganz zum Erliegen gebracht worden: Zu den
Jahrtausend-Feierlichkeiten anlässlich der Taufe in Kiew im Jahre 988 gab es

nur noch 19 - nur eines im Herzen der russischen Orthodoxie, alle anderen

befanden sich in Estland, Lettland, Litauen, in West-Weissrussland,
in der West- und in der Karpatho-Ukraine sowie in Moldawien: Die

1 Allgemeine Deutsche Zeitung (Bukarest), 14.7.1995. 8: G2W 9/1995. 11

• Literaturnaja gazeta, 15.6.1995; G2W 11/1995. 12-16.

224



Deutschen hatten während der Besetzung dieser Gebiete im Zweiten

Weltkrieg Zehntausende von Kirchen und Hunderte von Klöstern den

Gläubigen zurückgegeben - Stalin, Chruschtschow. Breschnjew hatten

dort nicht alle Klöster schliessen können. Zum Jahresende 1995

verfügt das Moskauer Patriarchat jedoch wieder über fast 350 Klöster. Auf
jeder Sitzung des Hl. Synods wird die Wiedereröffnung Dutzender Klöster

bekanntgegeben. In der Praxis sieht der Neuanfang klösterlichen
Lebens heute so aus, dass eine bestehende Klostergemeinschaft fünf bis

sechs Mönche oder Nonnen in ein soeben zurückgegebenes Kloster
entsendet. Da es sich in aller Regel um schwer beschädigte Gebäude oder

um solche Baulichkeiten handelt, die nach jahrzehntelanger Zweckentfremdung

erst mittels aufwendiger Renovierungsarbeiten ihrem
ursprünglichen Zweck zugeführt werden können, geht es zunächst einmal
darum, einige Zellen, eine Kapelle und einen Gemeinschaftsraum (Tra-

peza) herzurichten. Aufgabe der Mönche und Nonnen ist es dann, die

Renovierungsarbeiten einzuleiten (viele sind selbst Restauratele,
Baufachleute. Ikonenmaler usw.). die Bauarbeiten zu beaufsichtigen - und:

die Baumaterialien zu bewachen - überaus wichtig in heutiger Zeit.
Jetzt gibt es wieder vier Geistliche Akademien (1988: 2), 7 Priesterseminare

(1988: 3) mit vierjähriger und 23 geistliche Lehranstalten (1988: 0)

mit zweijähriger Ausbildung (für einen Clerus minor - Psalmisten,

Hypodiakone, Lektoren. Chorleiter, Ikonenmaler usw.). Auch in
diesem so wichtigen Bereich steht die Kirche vor einem schicksalhaften

Engpass. In sowjetischen Zeiten verhinderte das repressive System,
dass orthodoxe, lutherische, freikirchliche, bis zum gewissen Grade
auch katholische Geistliche eine breite Bildung empfingen: Entweder
wurden die Seminaristen bereits nach kurzer Zeit (nach einem oder
anderthalb Jahren) in den Gemeindedienst entsandt, oder sie nahmen an

ziemlich uneffektiven Fernkursen teil - und auch die konnten fast nie zu
Ende geführt werden. Das Ergebnis ist, dass uns in Russland bzw. den

Nachfolgestaaten der UdSSR in allen Konfessionen ein Priesterstand

entgegentritt, für den nichts kennzeichnender ist als unzureichende
geistige und geistliche Bildung: Extreme Unsicherheit in theologischen Fragen,

äusserst konservative Positionen und vielfach extrem nationalistische

Standpunkte sind die Folge.
Heute sind wieder viele Lehranstalten vorhanden. Aber der Mangel

an Geistlichen ist weiterhin beängstigend - der aus Sowjetzeiten ererbte

Priestermangel und derjenige, welcher durch die zahlreichen
Kirchenöffnungen neu aufgetreten ist. Natürlich dienen die Ausbildungsstätten
für den Clerus minor jetzt auch der Priesterausbildung, und auch in der

225



heutigen Situation können die Priesteramtskandidaten am Priesterseminar

sicherlich oft nicht den ganzen vierjährigen Kurs absolvieren. 1988

gab es für 6800 Kirchen ca. 7000 Priester und Diakone. 1995 ist von
12000 Priestern und Diakonen die Rede - das heisst: In acht Jahren
mussten 5000 Priester geweiht worden sein. Das Defizit heute beträgt,
legt man die Angaben des Patriarchen zugrunde, noch immer 4000 Priester.

So muss also auch bei der Priesterausbildung weiterhin der Grundsatz

gelten: Je schneller, desto besser.

Hinzu tritt, dass man oft gar nicht weiss, woher Dozenten für die vom
Staat so unerwartet genehmigten geistlichen Lehranstalten rekrutiert
werden könnten. Hier muss man mit Provisorien leben. - Alles
zusammengenommen bedeutet dies: Man wird in Russland wohl noch lange
mit einem Priesterstand rechnen müssen, dessen theologische (und
leider oft auch allgemeine) Bildung häufig unvollkommen sein wird und
der sehr anfällig ist für extremistische Ideen - bzw. mit einem Priesterstand,

der geistig nicht in der Lage ist, sich souverän einem unguten Zeitgeist

entgegenzustellen.
Nach wie vor geht es in Russland um eine Novellierung oder sogar um

eine Neuauflage des Religionsgesetzes. Dem bis jetzt gültigen Religionsgesetz

von Oktober 1990 liegt das Prinzip der völligen Rechtsgleichheit
aller Religionen, Konfessionen und Religionsgemeinschaften zugrunde.

Wie berichtet (IKZ 84/1994. 141 f.). hatte eine unter offizieller
Mitwirkung der orthodoxen Kirche gestaltete Gesetzesnovelle, die im
Grunde ein völlig neues Gesetz darstellt, 1993 den Obersten Sowjet
passiert. Der Gesetzesentwurf hatte gleichsam ein Drei-Klassen-Religions-
Recht und damit die Aufgabe des Gleichheitsgrundsatzes zum Ziel: 1.

die orthodoxe Kirche als privilegierte Kirche, 2. die «traditionellen»
Kirchen, die im Sowjetstaat registriert waren, mit weniger Rechten. 3.

Religionsgemeinschaften «Sekten»), die erst seit 1990 aufgetaucht und
staatlich zugelassen worden sind, welche einer besonders scharfen
Überprüfung und Kontrolle zu unterziehen seien. Generell gab der Gesetzesentwurf

den Behörden die Mittel in die Hand, «religiösen Funktionären»

aus dem Westen, d.h. Predigern, Pfarrern, Missionaren usw.. das

Wirken in Russland zu erschweren. Es wurde behauptet, das Gesetz sei

notwendig, um die Missionen aus dem Westen, die mit viel Geld und

Werbung die Massenmedien besetzten und in den grössten Stadien. Hal-
len und Plätzen ihre Massenveranstaltungen abhielten, von Russland
fernzuhalten56.

*G2W 3/1995. lOf.

226



Präsident Boris Jelzin hatte seine Unterschrift unter das Gesetz
verweigert: der Oktober-Putsch 1993 machte dem ganzen Gesetzgebungs-
Vorgang vorerst ein Ende. Aber seit Anfang 1994 versuchen verschiedene

Gruppierungen in der Duma, ein Gesetz durchzubringen, das in den

Grundzügen (oder sogar im Wortlaut) dem 1993 gescheiterten
Gesetzentwurf entspricht. Die Duma hat 1995 den Entwurf bereits einmal
verabschiedet - und wieder verweigert Jelzin seine Unterschrift. Übrigens:
Kirchliche Mitarbeiter evangelischer Werke in Russland berichten, die
russischen Behörden handelten schon seit 1993 so, als sei das die
nichtorthodoxen Denominationen benachteiligende Gesetz in Kraft57.

Seit 1993 ist in Moskauer und Petersburger Kreisen innerhalb des

Moskauer Patriarchats ein grundsätzliches Thema Gegenstand
innerkirchlichen Streites: Die Liturgiesprache. Die slawischen orthodoxen
Kirchen verwenden als Gottesdienstsprache das sog. Altkirchenslawische,

ein südslawisches Idiom (von den Slawenaposteln Kyrill und
Method im 9. Jahrhundert für den kirchlichen Gebrauch schriftlich fixiert),
das in jedem Land eine gewisse nationalsprachliche Einfärbung erfahren

hat. Aber ein Mensch, der bisher der Kirche ferngestanden hat und

der mit ihr nun über den Gottesdienst in eine geistliche Verbindung treten

will, versteht praktisch von der ganzen Liturgie nichts. Im deutschen

Sprachraum könnte man vielleicht einen Vergleich schaffen mit der
Vorstellung, Gottesdienst würde hierzulande in Althochdeutsch (z. B.
Hildebrandslied) gefeiert55.

Zwei Priester in Moskau sind es vor allem - Georgij Kocetkov und
Aleksandr Borisov -, die versuchen, die gottesdienstliche Liturgie dem
Kirchenvolk näherzubringen, indem sie einerseits die missverständlichsten

Wendungen im Kirchenslawischen durch russische Ausdrücke
ersetzen und indem sie andererseits durch Einbeziehung des Kirchenvolkes

in die liturgische Handlung. z.T. auch Umgestaltung des liturgischen
Raumes, der Liturgie katechetisch-missionarische Qualität geben. Diese

Bemühungen, die auch von ökumenischen Impulsen begleitet sind,

verfolgen breiteste Kreise in der Kirche mit höchstem Misstrauen. Der
Patriarch wurde aufgefordert, diesem Treiben ein Ende zu bereiten. Als
es zu Drohungen konservativer Kreise kam, man werde die Gottesdienste

Kocetkovs durch Kosaken auflösen, ordnete Patriarch Aleksij des-

57 Artikel: Natalia Babasjan/Gerd Stricker: Umgang mit anderen Konfessionen:

Eine Konferenz der ROK erweckt Hoffnungen, die ein Gesetzentwurf
wiederzerstört, in: G2W 12/1994. 12-16.

"Artikel: Gerd Stricker: Gottesdienst in einer fremden Sprache. Kontroverse
um das Kirchenslawische, in G2W 9/1994. 17-21.

227



sen Suspendierung an; später versetzte er ihn in eine andere Kirche -
mit der Auflage, nur kirchenslawisch zu zelebrieren59.

Eine Bischofssynode (29. November bis 2. Dezember 1994) setzte diese

Frage auf die Tagesordnung. Zwei Wochen zuvor (15./16. November)
hatte im Moskauer Daniil-Kloster, dem Sitz der Kirchenleitung, eine

Konferenz «Einheit der Kirche» stattgefunden, die das einzige Ziel
verfolgte, die um Aktualisierung der Liturgie bemühten Priester zu
desavouieren - «vorzuführen» - und so die Haltung der Bischofssynode zu
beeinflussen. Es ist nicht ganz gelungen. Ein Erzpriester aus der
russischen Emigration in Amerika, der teilnahm, hat die Atmosphäre auf der
Konferenz mit dem Stalinschen Ungeist - im kirchlichen Gewände -
verglichen6". - Die Bischofssynode selbst hat dann mit Recht argumentiert,
dass man so wichtige Fragen wie die der Gottesdienstsprachc und der
Liturgiereform nicht der Initiative zweier Priester überlassen dürfe. Sie

setzte eine Kommission ein, die sich mit dieser komplexen Thematik
befassen soll61.

Auf dieser Bischofssynode ist Metropolit Pitirim (Necaev, geb. 1926)

von Volokolamsk und Jur'ev endgültig entmachtet worden. Er ist
immer wieder, und jüngst auch auf Grund von Archivmaterialien, als
hoher KGB-Funktionär bezeichnet worden. Seit 30 Jahren leitete er den

Patriarchatsverlag und entschied, was im Patriarchat gedruckt wurde.
Bereits 1988 war ihm auf dem Landeskonzil anlässlich des 1000-Jahr-Ju-
biläums der Taufe in Kiew vorgeworfen worden, er habe vorzugsweise
teure Prestigeausgaben in minimaler Auflage drucken lassen, die er
dann für Devisen im Westen verkaufte; die drängenden Bedürfnisse der
Kirche an Gebrauchsliteratur habe er vernachlässigt.

In der Ökumene war Metropolit Pitirim der wohl am liebsten gesehene

Gast aus der Sowjetunion - obwohl er zweifelsohne derjenige Hier-
arch im Moskauer Patriarchat war, welcher der Welt am meisten Unwahres

über die bedrängte Lage der Kirche und der Gläubigen in der Sowjetunion

erzählt hat. Pitirims Schilderungen blühenden kirchlichen Lebens
in der Sowjetunion mittels aufwendig gemachter Filme und mittels zahl-

59 Artikel: Dimitry Pospielovsky: Moskauer Patriarchat lässt Pfarrkirche
schliessen - Hintergründe einer problematischen Entscheidung, in: G2W 3/1994,
27-29; Gerd Stricker: Druck von rechts auf die Russisch-Orthodoxe Kirche, in:
G2W 3/1994. 23-27.

611 Artikel: Natalia Babasjan: Erneute Verurteilung orthodoxer Reformer, in:

G2W 12/1994. 6.
61 Artikel: Natalia Babasjan: Vom «kirchlichen Nutzen» der Ökumene für die

ROK - Einige Ergebnisse der Bischofssynode. in: G2W 5/1995. 19-21.

228



reicher Photobände auf Hochglanzpapier, welche die bedrängende Realität

ganz bewusst ausblendeten, dienten vielen Kirchenvertretern in
der westlichen Ökumene dazu, kritische Beobachter, die auf die

Kirchenbedrückung in der UdSSR hinwiesen, als «Kalte Krieger», als

«Friedensfeinde», als Gegner der Entspannung, ja sogar als Lügner abzuqualifizieren.

Der bemerkenswerteste Satz von Metropolit Pitirim, der sich
wie ein roter Faden durch alle seine Reden zog, lautete etwa folgender-
massen: «Niemals auf russischem Boden konnte sich kirchliches Leben
so frei entfalten wie in der Sowjetunion!» - Nachdem er nun von der
Leitung des Patriarchatsverlags entbunden worden ist, figuriert er nur
noch ganz am Rande als ein Vikarbischof des Patriarchen ohne Amt62.

Als Begleiterscheinung der rechtslastigen Radikalisierung in Russland

zeigt sich in der Kirche auch eine scharf antiwestliche Haltung und
ein fast aggressiver Antiökumenismus. In offiziellen Verlautbarungen
ist dies nicht so zu spüren wie in der persönlichen Begegnung. Bischöfe
geben sich da - dem Westler gegenüber - zurückhaltender, aber an der
kirchlichen Basis kennt man solche Rücksichten nicht. So hatte sich z. B.

eine Delegation des evangelischen Stadtverbandes Zürich über ein Projekt

im Rahmen eines Nonnenklosters, das dieser in Russland finanziert,

über den Stand der Dinge informieren wollen, aber die Nonnen
liessen diese «Häretiker» nicht ins Kloster. - Eine andere Delegation
wollte Projekte, die von der lutherischen Kirche in Bayern finanziert
worden waren, inspizieren - diese wurde sogar des Gottesdienstes
verwiesen: Die orthodoxe Liturgie gliedert sich ja in einen Teil für die
Katechumenen und in einen Hauptteil für die Getauften. Die lutherischen
«Häretiker» wurden vor der Liturgie für die Getauften aus der Kirche
komplimentiert. Gewiss sind dies Extremfälle, die in dieser Form nicht
unbedingt typisch sind, aber sie lassen den antiwestlich-antiökumenischen

Geist erahnen, der derzeit - übrigens bei allen Konfessionen Russlands

- vorherrscht.
An grosszügigen finanziellen Zuwendungen aus dem Westen ist man

im Moskauer Patriarchat jedoch nach wie vor hochinteressiert.
Auf der erwähnten Bischofssynode (29. November bis 2. Dezember

1994) war die Stellung des Moskauer Patriarchats zur Ökumene ein

wichtiger Tagesordnungspunkt. Nach Äusserungen von Insidern,
Bischöfen z.B., müsste man davon ausgehen, dass Moskau seine Mitarbeit

": G2W 1/1995, 8; ausführlich über die Bischofssynode im Artikel Natalija
Babasjan: Einige Ergebnisse der Bischofssynode des Moskauer Patriarchats, in:
G2W 5/1995, 19-21.

229



in den Gremien der Ökumene in Genf, aber auch bilaterale Gespräche
mit einzelnen Kirchen einfrieren werde. In diesem Sinne verlief dann
auch die Diskussion in der Synode, bis Patriarch Aleksij, assistiert von
«Aussenminister» Metropolit Kirill (Gundjaev. geb. 1946). in einer
leidenschaftlichen Rede darlegte - und vor allem vorrechnete -, welchen
Schaden die Kirche davontragen würde, wenn man die Verbindungen
zu den westlichen Kirchen abschneide. Daraufhin erst sprach sich die

Bischofssynode für eine Fortführung der ökumenischen Beziehungen aus.

Generell ist also «Ökumene», meistens pejorativ als «Ökumenismus»

bezeichnet, in Russland ein negativ besetztes Reizwort. In dieser

Haltung, der auch ein immer arroganteres Auftreten vieler orthodoxer
Hierarchen und Funktionäre gegenüber westlichen Kirchenvertretern
entspricht, war man in Deutschlands Kirchen etwas verlegen angesichts des

Besuches von Patriarch Aleksij (16.-21.November 1995). bei dem

Begegnungen des Patriarchen mit hochgestellten Persönlichkeiten aus Politik

und Wirtschaft, nicht aber der theologische Austausch und nicht die
kirchliche Begegnung im Vordergrund standen63.

In diesem Zusammenhang sind jedoch auch Bemühungen herauszustellen,

die sich gegen solche Trends richten. In Moskau gibt es ausser
den offiziellen geistlichen Lehranstalten eine Reihe von Hochschulen
und Colleges, die offiziell oder inoffiziell mit dem Moskauer Patriarchat
in Verbindung stehen64. Dort sind mitunter Stimmen zu hören, die nicht
von vornherein antiwestlich sind. An der Petersburger Geistlichen
Akademie aber gibt es eine Reihe von Institutionen (z. B. das «Russische
humanitäre Institut», das «Institut für Missiologie. Ökumene und neue
religiöse Bewegungen»), die ausgesprochen ökumenisch ausgerichtet sind.

Spiritus rector dieser Initiativen ist Erzpriester Prof. Vladimir Fédorov

von der Petersburger Geistlichen Akademie, der dieses Institut neben
seinem Lehrstuhl für Kirchengeschichte betreut65.

Von grosser Bedeutung für die geistig etwas offenere Haltung der

Petersburger Geistlichen Akademie ist auch der pensionierte Erzbischof
Prof. Michail (Mudjugin, geb. 1912. bis 1993 Erzbischof von Vologda
und Ustjug Velikij). Er war verheiratet gewesen - mit einer deutschen
Lutheranerin. Nach ihrem Tod hat er sich der geistlichen Laufbahn zuge-

"3G2W 11/1995, 12-13: Gerd Stricker: Vor dem Besuch von Patriarch Alexi. in:
Nachrichten der evang.-luth. Kirche in Bayern 21/1995. 406-408.

M Artikel: Aleksj Bodrov: Lehranstalten neuen Typs. Freie orthodoxe
Hochschulen in Moskau kämpfen ums Überleben, in: G2W 9/1994, 14-17.

63 Artikel: Vladimir Fédorov: «Religiöse Erneuerung» und ihre negativen Seiten,

in: G2W 5/1995. 15-18.

230



wandt und ist 1966 Mönch geworden. Die Ehe mit einer Lutheranerin
hat ihm offensichtlich den Blick geweitet und ihn zu einer geistigen Position

geführt, wie sie im Moskauer Patriarchat selten anzutreffen ist66.

Erzbischof Michail (Mudjugin), Erzpriester Prof. Fédorov u.a. hatten
im Sommer 1994 einen Offenen Brief publiziert, in welchem sie das

Anliegen der Priester Kocetkov und Borisov in Moskau, die wegen ihrer
Bemühungen um eine missionsfähige Liturgie unter Beschuss geraten
waren, verteidigten67.

Am 25. Januar 1995 wurde an der Moskauer Universität die
Universitätskirche geweiht. Diesem Akt waren lange, zähe Verhandlungen
vorausgegangen. Patriarch Aleksij selbst nahm die Weihe vor. Anscheinend

wirkt an dieser Universitätskirche vollamtlich ein Priester6*. -
Auch an der Humanitären Universität zu St. Petersburg konnte eine

Universitätskirche geschaffen werden. Die Weihe vollzog der nun
verstorbene Ortsbischof, Metropolit Ioann (Snycev), der in der Kirche als

Wortführer der rechtsextremen Gruppierungen gilt.
Am 27. Mai 1994 ist Alexander Solschenizyn nach 18jährigem Exil

nach Russland zurückgekehrt. In Russlands geistiger und kultureller
Krise wollte er Orientierung vermitteln, Zeichen setzen. Aber es heisst,

er habe seine Heimkehr zu lange hinausgezögert. Schon vor seiner
Ankunft wurde gemutmasst, dass er wahrscheinlich die Verbindung mit
dem aktuellen Geschehen in Russland verloren habe. Er werde - und so
ähnlich hat es sich dann auch ergeben - vielleicht sogar zur tragischen
Figur69. Eine Zeitlang war ihm eine regelmässige Fernsehsendung
zugestanden worden, die aber nun abgesetzt wurde. Er habe keine Antworten

auf die heute alle Russen bewegenden Fragen.
In den Kontext der ökumenischen Beziehungen gehört in besonderer

Weise das Verhältnis der Russischen Kirche zur römisch-katholischen
Kirche. Seit dem Wiederaufleben der Griechisch-katholischen Kirche
in der Ukraine seit 1990 sind die Beziehungen gespannt. Auch als 1991 -
angeblich ohne Konsultation mit dem Moskauer Patriarchat - der Vatikan

in Russland (Moskau, Novosibirsk) und in den Nachfolgestaaten
der UdSSR Apostolische Administraturen einrichtete, versuchte Patriarch

Aleksij, die Verbindung nicht abbrechen zu lassen: Er und der ka-

66 Artikel: Eine Lichtgestalt in trüber Zeit - Interview mit Erzbischof Michail
(Mudjugin): G2W 12/1994. 16-18.

-1 Der Text dieses Offenen Briefes in G2W 9/1994. 20 f.

"»Tat'jani den' 2/1995; Metaphrasis 7/1995; G2W 10/1995,6.
69 F. A.Z.. 25.5.1994; G2W 6/1994. 10.

231



tholische Erzbischof in Moskau. Thaddaeus Kondrusiewicz, trafen sich

(wohl bis Ende 1994) ziemlich regelmässig7".
Doch nun scheint die atmosphärische Vergiftung auch sie erreicht zu

haben. In dem erwähnten Interview mit der «Literaturzeitung» vom
15. Juni 1995 erklärt Patriarch Aleksij, Rom habe sich vom Zweiten
Vatikanischen Konzil entfernt und verhalte sich den orthodoxen Kirchen
gegenüber keineswegs so, wie es unter Schwesterkirchen üblich sein sollte.
Von Proselytenmacherei der Katholiken ist die Rede; die schwierige
Lage nach der Wiederzulassung der Unierten Kirche in der Ukraine
wird ebenfalls Rom zur Last gelegt.

Einen neuen Slogan benutzen orthodoxe Geistliche, wenn sie über
katholische Kirche und andere Kirchen in Russland sprechen: «Russland
ist unser kanonisches Territorium», und man sollte ergänzen: «... auf
dem niemand sonst etwas zu suchen hat.» Von der Prämisse des «kanonischen

Territoriums» ausgehend wird konsequent der Begriff
«Proselytenmacherei» erweitert: Wenn ganz Russland das «kanonische orthodoxe

Territorium» des Moskauer Patriarchats ist, dann wird jeder Russe,
sei er auch schon in der dritten Generation Atheist, zum potentiellen
Orthodoxen. Denn vor 1905 war jeder Russe von Staats wegen a priori
orthodox. Wenn ein russischer Atheist von einem Katholiken oder einem
Lutheraner oder von einem Baptisten in Glaubensdingen angesprochen
wird, dann handelt es sich in der russisch-orthodoxen Argumentation
bereits hier um einen westlichen Versuch von Proselytenmacherei.

Das Verhältnis zwischen Katholiken, namentlich Polen, und Orthodoxen

ist historisch sehr belastet. Die allgemein katastrophale Situation,
der Meinungs- und Kirchen-Pluralismus und in diesem Zusammenhang
auch das Auftreten westlicher Kirchenfunktionäre (z.B. polnischer
Bischöfe) in Russland beunruhigt die orthodoxen Kirchenleiter sicherlich.
Die antikatholische Stimmung in der Russischen Kirche ist wohl eher
als Überreaktion zu bezeichnen - obwohl, wie im Zusammenhang mit
Kasachstan bereits erwähnt, manche katholischen Geistlichen durch
ihren unangebrachten polnischen Messianismus solche orthodoxe Vorurteile

schüren71.

7"Gosc Niedzielny, 22.5.1994; Frontier 7-9/1994. 31; G2W 6/1995. 8f.;
11/1994.7.

71 Zum ganzen Komplex «Katholische Kirche in Russland» vgl. das Sonderheft
Gerd Stricker: «Katholische Kirche in Russland und in Kasachstan» - G2W
7-8/1995, 16^t0, mit Berichten katholischer Bischöfe und Pfarrer sowie offiziellen

Verlautbarungen usw.

232



Bei den römisch-katholischen Gemeinden in Sibirien (Vorsteher: Bischof
Joseph Werth, ein Russlanddeutscher) und in Mittelasien (Vorsteher: Bischof Jan

Longa, ein Pole) handelte es sich im wesentlichen um Gemeinden von deutschen,
polnischen und litauischen Deportierten und Verbannten, die an ihren
Verbannungsorten schon seit 50 und mehr Jahren heimliche Gebetskreise bildeten. Diese

traten nur deshalb nicht in Erscheinung, weil sie sich nicht staatlich registrieren

durften - also kein Existenzrecht besassen. Wenn jetzt überall im früheren
Sowjetasien scheinbar aus dem Nichts katholische Gemeinden auftauchen, so ist
das nicht das Ergebnis katholischer Proselytenmacherei unter Russen, sondern
dann sind das in den allermeisten Fällen Gemeinden polnischer, deutscher oder
litauischer Deportierter, in die sich kaum einmal ein Russe verirrt.

Im europäischen Russland entstehen in den Städten ebenfalls neue katholische

Gemeinden, die entweder auch in der polnischen bzw. in der deutschen
Tradition stehen - oder aber die Gemeinden in einer frühen Anfangsphase sind,
über die man noch kaum etwas Gültiges sagen kann. Aber Proselytenmacherei
an Orthodoxen ist eigentlich auch hier ausgeschlossen. - Von Rom sind strenge
Anweisungen ergangen, wie höflich man orthodoxen Geistlichen und vor allem
Bischöfen begegnen und wie abweisend man sich gegen Versuche von Russen, in

der katholischen Gemeinde Fuss zu fassen, verhalten muss72. Die orthodoxe Seite

kennt diese Anweisungen des Vatikans und leitet daraus anscheinend die
Vorstellung ab, dass katholische Verantwortungsträger und Geistliche für jede Aktivität

in Russland die Genehmigung des orthodoxen Ortsgeistlichen oder
Bischofs einholen müssen. Da die polnischen Geistlichen dies aber nicht tun, ist die

Verbitterung auf der orthodoxen Seite gross. Allerdings, wie erwähnt, gibt es

auch erhebliche Ungeschicklichkeiten auf katholisch-polnischer Seite. Wenn
orthodoxe Bischöfe und Priester es ablehnen, mit einem katholischen Kollegen nur
ein Wort zu sprechen, ist nicht einmal der schlichteste Informationsaustausch
möglich.

Die «Evangelisch-Lutherische Kirche in Russland und anderen Ländern» (EL-
KRAS). die sich im wesentlichen aus Russlanddeutschen zusammensetzt, ist unter

verschiedenen Namen und Organisationsstrukturen 1988 wiedererstanden.
Erster Bischof war Harald Kalnin§ in Riga, der von dort aus seit Mitte der siebziger

Jahre die Gemeinden der 1941 in ihrer Gesamtheit nach Sibirien und Mittelasien

deportierten Deutschen besuchte. Zu seinem Nachfolger wurde Prof.Dr.
Georg Kretschmar (geb. 1925), Kirchenhistoriker aus München, gewählt. Prof.
Kretschmar ist 1991 nach Russland gegangen, war Stellvertreter von Bischof Kal-
nins. und leitet die zweimal jährlich stattfindenden theologischen Kurse (zunächst
in Riga, seit der Verlegung der Kirchenleitung nach St. Petersburg ebenda).

Die Wahl Georg Kretschmars zum Bischof fand auf der ersten Generalsynode
der Kirche seit 1928. im Juli 1994. statt. Neben der Wahl wurden die Kirchenverfassung.

Regularien und andere in die Zukunft weisende Richtlinien beschlossen.

- Die Kirche ist aufgegliedert in sechs Eparchien (s. IKZ 84/1994. 147). In
Asien überwiegen die pietistisch geprägten Brüdergemeinden, die traditionell

~: «Allgemeine Prinzipien und praktische Normen - Empfehlungen des
Vatikans» vom I.Juni 1992; in seiner Enzyklika UT UNUM SINT (25. Mai 1995) hat

Papst Johannes Paul II. die in den «Prinzipien» aufgezeigten Richtlinien
unterstrichen. Der Text in: G2W 7-8/1995. 23 f.

233



eine schwierige Beziehung zur Bischofs- und Amtskirche haben; im europäischen

Russland entstehen aller Orten Stadtgemeinden, die sich aus russifizierter
deutscher Stadtintelligenz, zusammensetzen, wozu aber auch vielfach Russen
kommen.

Vier Hauptprobleme hat diese Kirche: 1. Die Spannungen zwischen den
Brüdergemeinschaften vor allem in Asien und den Gemeinden der europäischen
Stadtintelligenz; 2. der Übergang von der deutschen zur russischen Gottesdienstsprache;

3. die Finanzierung der Kirche - irgendwelche Kirchenabgaben.
Kirchensteuern usw. kennt man nicht, und in der allgemeinen Notlage kann sie auch
kaum jemand aufbringen; 4. die Massenauswanderung nach Deutschland - in

den vergangenen fünf bis sechs Jahren ist mehr als eine Million Russlanddeutscher

ausgewandert: Die Eliten stehen den Gemeinden nicht mehr zur Verfügung,

alles wird instabil - man sitzt auf gepackten Koffern73.

Die Serbisch-Orthodoxe Kirche stand, zusammen mit den anderen
orthodoxen und katholischen Kirchen auf dem Balkan, im Mittelpunkt
der kirchlichen Chronik Nr.CVIII «Die Rolle der Kirchen im
post-jugoslawischen Krieg»74. Aus diesem Grunde ist die Berichterstattung über
diesen Raum in dieser Chronik knapp. Die Serbisch-Orthodoxe Kirche
erfährt die Tragödie auf dem Balkan in besonderem Masse. Sie bietet
ein Bild tiefer innerer Zerrissenheit. An ihrer Spitze steht Patriarch Pavle

(Stoicevic, geb. 1914) - ein Mann des Gebets, der Liebe und Freundlichkeit.

Gerade auf Grund dieser Eigenschaften scheint es ihm nicht
gegeben zu sein, seiner Kirche in dieser schicksalhaften Lage eine klare
Richtung zu weisen. Einige Bischöfe äussern sich in einer Weise, welche
die nationalistischen Emotionen weiter schüren. Da wurde von einigen
serbischen Bischöfen der Präsident der «Bundesrepublik Jugoslawien»
(bestehend aus Serbien/Kosovo und Montenegro), Milosevic,
beschimpft, er habe die serbische Sache verraten; da wurde der Führer der
bosnischen Serben, Radovan Karadjic, als der wahre Serbenführer
gefeiert; da wurden neue serbische Eparchien errichtet, kaum dass serbische

Truppen kroatische Gebiete erobert hatten und kaum dass die
kroatische Bevölkerung von dort vertrieben worden oder geflohen war.

Schliesslich wird das serbische Volk, getreu der nationalen Theologie
eines Nikolaj Velimirovic (1880-1956) und eines Justin Popovic
(1894-1979), als Gottes Auserwähltes Volk apostrophiert; Israel habe

mit der Kreuzigung Christi aufgehört, Auserwähltes Volk Gottes zu

sein; Europa sei «verjudet» und verrottet, degeneriert - Serbien sei das

neue Auserwählte Volk Gottes; die Orthodoxen, und hier in erster Linie

75 Ausführlich hierzu: Sonderheft Gerd Stricker: «Lutheraner in Russland» -
G2W 7-8/1994,21^14.

74 IKZ 85/1995, 73-113.

234



die Serben, seien die einzigen wirklichen Christen auf der Welt; das

könnten sie aber nur bleiben, wenn sich das serbische Volk vom Westen
abwende. Der serbische Bauer garantiere die serbische Bestimmung;
die verwestlichte Intelligenz jedoch führe das serbische Volk von seinem

Wege ab...75

Am nachdrücklichsten verbreitet heute Bischof Atanasije (Jevtic.
geb. 1938) von Zahum und Hercegovina, Professor an der Geistlichen
Akademie in Belgrad, diese Gedanken, aber keineswegs er allein. Zu
dieser antiwestlichen Grundhaltung gehören scharf antikatholische und
antiökumenische Positionen. - Es ist auch nicht zu verkennen, dass die

systematische Desinformationspolitik der fast gleichgeschalteten
serbischen Medien es praktisch unmöglich macht, dass jemand dort ein halbwegs

zutreffendes Bild von den Vorgängen gewinnen kann. Auch die
Bischöfe wurden Opfer der Desinformation: Nur so sind manche Reden,
Reaktionen und Aktionen zu entschuldigen.

Prof.Dr. Mirko Djerdjevic aus Simanovci, ein serbisch-orthodoxer
Christ, erklärte in einem Memorandum am 23. November 1994: «Wir
durchleben hier und jetzt in Serbien eine Zeit nationalen Wahnsinns...:
Die politische Mythologie, welche ein Grossserbien anstrebt, hat überaus

tragische Ergebnisse gezeitigt... Die Kirche lässt sich mit dem totalitären

Regime eines Radovan Karadjic ein. Sie erklärt sich - horribile dic-
tu - einverstanden mit diesem Krieg. [In der Kirche] fährt man fort,
von der Weltverschwörung gegen «die Serben und die Orthodoxen) zu
reden - eine ausgemachte Lüge. Unsere Bischöfe sind generell gegen
alle Katholiken, Protestanten und anderen Christen, denn «Wir Serben
sind die einzigen Christen!)... Niemand will in einen Dialog mit dem
anderen eintreten; das heutige Serbien - und wir Gläubigen mit ihm -
befindet sich gegenwärtig auf einer isolierten Insel. Das serbische Volk
muss man nicht verteufeln. Es ist ja auch Opfer des atheistischen
Regimes. Unglücklicherweise kollaborieren aber einige Bischöfe mit dem

Regime von Milosevic und Karadjic. In Europa kennt man nicht die ganze

Wahrheit...»76
In so aufgeheizter Hektik waren möglicherweise leisere und auf Frieden

abzielende Stimmen selten zu hören, z. B. diejenige von Bischof
Lavrentije (Trifunovic, geb. 1935) von Sabac-Valjevo, der zusammen mit

75 Artikel: Geert van Dartel: Nikolaj Velimirovic (1880-1956). Eine umstrittene

Gestalt in der Serbisch-Orthodoxen Kirche, in: G2W 4/1993, 20-26; Bischof
Atanasije (Jevtic): Die Serben im Heilsplan Gottes. Das geistige Profil der orthodoxen

Serben, in: G2W 4/1993. 19f.

-G2W 1/1995.9.

235



dem katholischen Erzbischof in Belgrad, France Perko, am Silvesterabend

1994 eine Messfeier gestaltete - 18 Jahre hat er in Deutschland
als Bischof der serbischen Gastarbeiter gewirkt. - Im allgemeinen
jedoch hat sich die Serbisch-Orthodoxe Kirche nicht oder nicht erkennbar
als Friedensstifterin erwiesen77.

Patriarch Pavle hat sich auch nie dazu verstehen können, sich und seine

Kirche von den Handlungen des «Präsidenten» der Bosnien-Serben

Karadjic und des Generals Mladic zu distanzieren; auch nicht, als orthodoxe

Christen aus dem Westen ihn in einem persönlichen Schreiben um
eine solche Geste ersuchten. Unterschrieben hatten diesen Brief so
prominente orthodoxe Persönlichkeiten wie Bischof Kallistos (Ware) von
Diokleia (Grossbritannien/Konstantinopel), Erzpriester Theodor van
der Voort (Niederlande/russisches Erzbistum Paris). Priester Fleikki
Huttunen (Finnland. Präsident der orthodoxen Jugendbewegung
SYNDESMOS), Prof. Olivier Clément und Prof. Nikolas Lossky (beide am
orthodoxen Institut St-Serge, Paris) und andere Theologen. In dem
Schreiben heisst es:

«Eure Heiligkeit! Auf dem Hintergrund solch tragischen Geschehens

appellieren wir an den Hl. Synod, er solle deutlich machen, dass

die Kirche keine Handlungen sanktioniert, die Waisen und Witwen.
Gewaltakte gegen Nachbarn und das Vergiessen unschuldigen Blutes
verursachen. Insbesondere schlagen wir vor, der Synod solle fordern, es dürften

keine «Gottesdienste zur Segnung der Waffen> stattfinden.
Machen Sie allen klar, dass die Kirche alle ihre Kinder dazu aufruft, das

Wohlergehen ihrer Nachbarn zu respektieren, ungeachtet ihrer Religion

oder ihrer ethnischen Herkunft. ...»7S

Ausdrücklich sei gesagt, dass es hier nicht um eine Pauschalverurteilung

oder eine Zuweisung alleiniger Schuld an die Adresse der Serbischen

Kirche gehen kann. Die Kroaten und gewiss auch die Muslime
sind in ähnlicher Weise von nationalistischen Emotionen getrieben.
Aber: Die katholische Kirche in Kroatien hat niemals so massiv die

Kriegsbereitschaft gefördert, wie verschiedene serbische Bischöfe dies

getan haben; die katholische Kirche in Kroatien hat immer wieder das

Gespräch mit den serbischen Hierarchen gesucht, manchmal sogar mit
Erfolg.

77 Zum gesamten Balkankomplex s. die ausführliche Bibliographie in IKZ
85/1995, 109-113.

7S Orthodox Peace Fellowship, Alkmaar. 24.7.1995; G2W 10/1995. 7.

236



Die Lage in der Ukraine stellt sich weiterhin sehr verworren dar. Ein stabiler
Faktor ist mittlerweile die Griechisch-katholische (unierte) Kirche in der westlichen

Ukraine (Galizien). Der Aufbau vollzieht sich dort in grossen Schritten,
wenngleich innerkirchliche Spannungen nicht fehlen - zwischen Priestern aus
dem Untergrund, solchen, die Priester in der orthodoxen Patriarchatskirche
gewesen waren und solchen ukrainischen Priestern, die nach dem politischen
Umbruch aus dem amerikanischen Exil in die Ukraine gekommen sind.

Vergleichsweise stabil zeigt sich auch die Situation in der
«Ukrainisch-Orthodoxen Kirche - Patriarchat Moskau». Der Hl. Synod des

Moskauer Patriarchats hatte den Patriarchatsgemeinden, die seit Ende
der vierziger Jahre im sog. «Exarchat Ukraine» eine gewisse, nur scheinbare

Selbständigkeit im Rahmen des Patriarchats besassen, im Jahre
1991 den Status der sog. «Autonomie» verliehen - zu einem Zeitpunkt,
da das kirchliche Leben in der Ukraine von nationalen Strömungen
(von einer Los-von-Moskau-Bewegung) hin- und hergerissen wurde.
Dieser Autonomiestatus bedeutet Verwaltungsautonomie, wobei der
Hl. Synod darauf bedacht ist, die in die Autonomie entlassenen Tochterkirchen

nicht zu selbständig werden zu lassen. Allerdings gibt es auch

Unterschiede: Die «Ukrainisch-Orthodoxe Kirche - Patriarchat Moskau»

scheint grössere Eigenständigkeit zu entfalten als das «Exarchat
Weissrussland», das trotz der auch ihm verliehenen Autonomie weiterhin

meist die Bezeichnung «Exarchat» verwendet.

Zum Oberhaupt der Ukrainisch-Orthodoxen Kirche im Moskauer
Patriarchat wurde 1992 Metropolit Volodimir (Sabodan, geb. 1935)
gewählt, nachdem die Bischofssynode im Mai jenes Jahres den bisherigen
Exarchen der Ukraine, Metropolit Filaret (Denisenko), abgesetzt und
in den Stand eines einfachen Mönches zurückgestuft hatte - vor allem
sein Eintreten für eine Abtrennung der Ukraine vom Moskauer Patriarchat

und für die Schaffung einer eigenständigen ukrainischen Nationalkirche,

aber auch politische (KGB), menschliche und wirtschaftliche
Verfehlungen hatten die Bischofssynode zu diesem Schritt veranlasst.

Dabei hatte aber die Moskauer Bischofssynode nicht grundsätzlich
eine Verselbständigung des Exarchats Ukraine verworfen, sondern
lediglich argumentiert, man könne eine solche Entscheidung nicht von
heute auf morgen treffen. Die Moskauer Kirchenleitung sicherte zu, - in
aller Ruhe - einen gangbaren kanonischen Weg suchen zu wollen. Auf
einer Bischofssynode im Jahre 1995 werde man die Frage grundsätzlich
behandeln: bis dahin würden alle damit in Zusammenhang stehenden

Fragen geklärt sein. Im Rahmen der «Ukrainisch-Orthodoxen Kirche -
Patriarchat Moskau», verschiedenen Äusserungen von Metropolit Volo-

237



dimir (Sabodan) zufolge, erwartet man eine positive Entscheidung Moskaus

im Sinne der Autokephalie. Man befürchtet, diejenigen Orthodoxen

in der Ukraine, die sich ein kanonisches Bewusstsein bewahrt hätten

und deshalb Moskau - noch - die Treue hielten, würden zu einer der
beiden abgespaltenen ukrainischen orthodoxen Kirchen abwandern,

wenn das Patriarchat Moskau die ihm bisher treugebliebene
«Ukrainisch-Orthodoxe Kirche» nicht in die Autokephalie entlasse.

Allerdings hat sich das Patriarchat Moskau schon lange nicht mehr

zur Frage der ukrainischen Autokephalie geäussert, und über eine

Bischofssynode im Jahre 1995 ist überhaupt nichts bekannt geworden.
Dass das Patriarchat Moskau seine Zusage, in Sachen ukrainischer
Autokephalie 1995 eine (wie man erwartete: positive) Entscheidung zu treffen,

nicht gehalten hat, dürfte Moskau einen weiteren Vertrauensverlust
in der Ukraine eingebracht haben.

Vertrauenswürdige Statistiken gibt es zur Zeit nicht. Vor 1990 rechnete

man auf dem Gebiet der Ukraine mit 2500 bis 3000 Gemeinden (von
Sowjetunion-weit insgesamt 6800 Gemeinden), zusammen mit den 1946

zwangseingegliederten unierten Gemeinden. Nun soll die Griechischkatholische

(unierte) Kirche eigenen Angaben zufolge 2700 Gemeinden

in der Westukraine gegründet haben (s. IKZ 84/1994, 154). Diese
dürften sich zu einem erheblichen Teil aus ehemals krypto-unierten
Patriarchatsgemeinden zusammensetzen. Das jedoch bedeutet nicht, dass

die «Ukrainisch-Orthodoxe Kirche - Moskauer Patriarchat» jetzt 2700

Gemeinden weniger als 1990 besässe. Vielmehr ist bei der Neugründung
der unierten Gemeinden meistens nur ein - sehr grosser oder weniger

grosser - Teil der früher unierten, seit 1946 nominell orthodoxen
Gemeinden zur griechisch-katholischen Union zurückgekehrt. Zum
kompletten Übertritt einer Gemeinde vom Moskauer Patriarchat zur Union
und damit zur Auflösung der Patriarchatsgemeinde kam es wohl weniger

häufig. Allerdings klagte der Moskauer Patriarch Aleksij am 15. Juni
1995: «Das, was in der Westukraine geschah, ist wirklich eine Tragödie.
In Lemberg gab es 15 orthodoxe Kirchen - jetzt gibt es gar keine
mehr.»79 Jüngere Gemeindeglieder und zugewanderte Russen bildeten
meist den Kern der orthodoxen Restgemeinden - zwischen diesen
Gemeindeteilen, den «neu-unierten» und den orthodox bleibenden,
entbrannten die berüchtigten Streitereien um die vor 1946 unierten Gotteshäuser.

Insgesamt gesehen hat die Neugründung der Griechisch-katholischen

Kirche die Zahl der moskautreuen Gemeinden vermutlich nur ge-

79 Interview «Literaturnaja Gazeta». 15.6.1995.

238



ringfügig verringert -jedoch dürfte sich der Mitgliederbestand der einzelnen

orthodoxen. Moskau unterstehenden Gemeinden in der Westukraine

drastisch verringert haben.

Immerhin weist der Schematismus des Moskauer Patriarchats 1995

allein 31 Eparchien der «Ukrainisch-Orthodoxen Kirche - Patriarchat
Moskau» aus. Ob die Zahl der Moskauer Gemeinden in der Ukraine,
die hin und wieder genannt wird (5000), so stimmt, ist eher zu bezweifeln

- das bedeutete eine Steigerung gegenüber 1988 um 2000 Gemeinden

- bei dem starken Abfluss ist das eher unwahrscheinlich. (Vor
diesem Hintergrund sind hinsichtlich der Angabe des Moskauer Patriarchen

vom 15. Juni 1995, das Moskauer Patriarchat verfüge heute über
16000 Gemeinden [1988: 6800], Zweifel angebracht.)

Am 22. Oktober 1989 war es durch einen Bischof in der Ukraine,
Ioann (Bodnarcuk, 1929-1994), der das Moskauer Patriarchat verlassen

hatte, zur Gründung einer ukrainischen Nationalkirche gekommen, der

«Autokephalen Ukrainisch-Orthodoxen Kirche». Nach seiner Absetzung

und seiner «Degradierung» zum einfachen Mönch durch die
Moskauer Bischofssynode im Mai 1992 hatte der ehemalige Metropolit Filaret

(Denisenko) das Moskauer Patriarchat verlassen und sich jenen «Au-
tokephalisten» angeschlossen, zu deren Leitfigur er sogleich wurde. Er
formte die «Autokephale Kirche» in die «Ukrainisch-Orthodoxe Kirche

- Patriarchat Kiew» um. Nur drei bis vier Bischöfe, die mit dem umstrittenen,

von Moskau aller Würden entkleideten Filaret (Denisenko)
nichts zu tun haben wünschten, integrierten sich nicht in das «Kiewer
Patriarchat», sondern führten die «Autokephale Ukrainisch-Orthodoxe
Kirche» fort.

Im Herbst 1993 wählten beide ukrainischen Nationalkirchen einen
Patriarchen; das Patriarchat Kiew den Patriarchen Volodymyr (Roman-
juk, 1925-1995), der einen grossen Teil seines Lebens in sowjetischen
Lagern - und dort auch seine Gesundheit - verloren hatte. Der abgesetzte

Metropolit Filaret (Denisenko) blieb als mächtige Graue Eminenz im

Hintergrund. - Die «Autokephalisten» wählten Dymytri (Jarema, geb.

1915) zum Patriarchen, einen Mann aus dem unierten Umfeld.
Der kranke Patriarch Volodymyr (Romanjuk) hat das Patriarchat

Kiew nie wirklich geleitet: Die Zügel führte Filaret (Denisenko). der
seinen alten Metropolitentitel natürlich weiterführte. Als Patriarch
Volodymyr am 14. Juli 1995 unerwartet verstarb5", erhob sich die Frage des

künftigen Patriarchen erneut. Die Wahl fand am 20.Oktober 1995 statt:

S'G2W 7-8/1995. 14.

239



Diesmal wurde Filaret (Denisenko) auch nach aussen hin an die Spitze
gestellt - man wählte ihn zum Patriarchen. Damit hat das Kiewer Patriarchat

sicherlich für lange Zeit keine Chance, von den orthodoxen
Kirchen der Welt anerkannt zu werden, denn die Absetzung von Metropolit

Filaret (Denisenko) und seine Herabstufung zum einfachen Mönch
durch das Moskauer Patriarchat war von der Weltorthodoxie, insbesondere

von Konstantinopel, als rechtens anerkannt worden.
Nach Filarets Wahl machte Patriarch Dymytri (Jarema) von der kleinen

Autokephalen Ukrainisch-Orthodoxen Kirche dem neugewählten
Patriarchen Filaret (Denisenko) den Vorschlag, dass beide ukrainischen
Patriarchen von ihrem Amt zurücktreten und dass beide ukrainischen
Kirchen - Autokephale Kirche und Kiewer Patriarchat - gemeinsam
einen Vorsteher - keinen Patriarchen! - wählen. Mit diesem Vorschlag
hoffte Patriarch Dymytri (Jarema), die Vereinigung der konkurrierenden

Kirchen einleiten zu können. Er selbst ist sogleich von seinem
Patriarchenamt zurückgetreten. «Patriarch» Filaret (Denisenko) hingegen
scheint diesen Vorschlag abgelehnt zu haben. Daraufhin hat. Berichten
aus der Ukraine zufolge, ein erheblicher Teil (von vier ist die Rede) der
13 Bischöfe des Kiewer Patriarchats den «Patriarchen» Filaret (Denisenko)

verlassen und sich der Autokephalen Kirche unterstellt. Die
Autokephale Kirche strebt nun die Eingliederung in das Ökumenische
Patriarchat Konstantinopel an; deshalb auch hat Dymytri (Jarema) den
umstrittenen und zweifelhaften Patriarchentitel abgelegt: Er wird kein
Hindernis mehr bei den Gesprächen mit Konstantinopel sein1". Für diese
stehen die Chancen vielleicht gar nicht schlecht52.

Denn zugleich mit den estnischen orthodoxen Gemeinden in und
ausserhalb von Estland hatte Patriarch Bartholomaios am 12. März 1995

auch die «Ukrainian Autocephalous Church in USA and Diaspora» unter

sein Omophorion genommen. Die Empörung des Moskauer Patriarchen

Aleksij hatte sich gegen diese «Einmischung in innere Angelegenheiten

des Patriarchats Moskau» gerichtet; die gegenwärtige Verstimmung

zwischen Konstantinopel und Moskau hat ebendiese aktuelle
Ursache. - Die ukrainischen «Autokephalisten» hoffen nun. nach der
Aufnahme der ukrainischen Exilkirche unter die Obhut des Ökumenischen
Patriarchats ebenfalls in die Jurisdiktion von Konstantinopel aufgenommen

zu werden.

sl G2W 11/1995. llf.
"; Artikel: Gerd Stricker: Streit zwischen Moskau und Konstantinopel - eine

alte Rivalität ist neu entflammt, in: G2W 11/1995. 19-22.

240



Dass Konstantinopel die bedeutende ukrainische Exilkirche unter
seinen Schutz genommen hat, signalisiert, dass Patriarch Bartholomaios
jetzt bestimmte Rücksichten, die früher auf das Moskauer Patriarchat

genommen wurden, mit Blick auf seine eigenen Ambitionen zurückstellt:

Die gesamte orthodoxe Diaspora habe letztlich unter der

Führung Konstantinopels zu stehens\
Das orthodoxe Exarchat Weissrussland/Weissrussisch-Orthodoxe

Kirche macht nicht viel von sich reden. Ähnlich wie der Staat Weissrussland

grösstmögliche Nähe zu Russland sucht, sucht auch das Exarchat
Weissrussland enge Anlehnung an die Moskauer Kirchenleitung. Ins

Auge fällt z.B. bei der Lektüre der Sitzungs-Protokolle des Moskauer
Hl. Synods, dass dort regelmässig die weissrussischen Sitzungsberichte
genehmigt werden.

Vorsteher des Exarchats Weissrussland ist seit 1989 Metropolit Filaret

(Vachromeev, geb. 1935 in Moskau); er war 1989 aus eigentlich nie
hinreichend geklärten Gründen von der Leitung des Amtes für kirchliche

Aussenbeziehungen zurückgetreten, die er seit 1981 innegehabt hatte.

Ausser seiner Eparchie «Minsk und Slutsk» besteht diese autonome
Kirche noch aus den Bistümern «Brest-Kobrin» sowie «Gomel-Zlobin».

Seit dem 15. Februar 1994 gibt es auch in Weissrussland einen «Verband

der Bruderschaften», zu dem sich 20 in Weissrussland ansässige
Bruderschaften zusammengeschlossen haben. Bruderschaften sind Basis-

oder Kerngemeinden im Rahmen von Pfarreien unter der geistlichen

Leitung des Gemeindepriesters. Die Bruderschaften verfolgen an
sich katechetisch-karitative Ziele, wobei die weiten editorischen Aktivitäten

vieler Bruderschaften dem katechetischen Bereich zuzurechnen
sind. In Russland hat jedoch der grösste Teil der Bruderschaften (1994:

etwa 100 von 120) rein ideologische Ziele verfolgt, sie galten als kirchliche

Stosstrupps rechtsnationaler Gruppen; deshalb hatte Patriarch

Aleksij den Verband in Russland aufgelöst und eine neue Genehmigung
der Bruderschaften bei der Kirchenleitung - unter Vorlage und
Überprüfung der Statuten - veranlasst. In Weissrussland hingegen sind die
erwähnten 20 Bruderschaften offenbar den katechetisch-karitativ
ausgerichteten Bruderschaften zuzurechnen54.

Der Primas der römisch-katholischen Kirche in Weissrussland. Erzbischof Ka-

zimierzSwa.tek.gcb. 1914. polnischer Nationalität, seit 1991 Apostolischer Admi-

v' Artikel: Er/priester Sergius Heitz: Zur Lage der Orthodoxie in der weltweiten

Diaspora, in G2W 12/1995. 25-28.
144 SOP 7-8/1994; G2W 11/1994. 12.

241



nistratorder Erzdiözese Minsk und Mohilëv, ist am 10. November 1991 von Papst
Johannes Paul II. in den Rang eines Kardinals erhoben worden. Unter den
12 Mio. Einwohnern Wcissrusslands machen die Katholiken-fast alle sind polnischer

Nationalität - 1,5-2 Mio. aus. In Weissrussland sind die katholisch-orthodoxen

Spannungen besonders scharf, weil die katholischen Polen in Weissrussland
vor allem im Westen des Landes leben und sowohl als Katholiken und mehr noch
als Polen in Erscheinung treten55.

Zollikon/Zürich Gerd Stricker

* ARI 21.11.1994, 5; G2W 1/1995. 14.

242


	Die orthodoxen Kirchen

