Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 85 (1995)

Heft: 3

Artikel: Aufgehobene Frauentraditionen
Autor: Synek, Eva M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404841

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aufgehobene Frauentraditionen'

Wenn bereits im zweiten Jahrhundert im romischen Reich in paganen
Bildungskreisen die Durchdringung des stddtischen Proletariats mit
dem neuen christlichen «Aberglauben» als gefahrlich empfunden wer-
den konnte, ist das Naseriimpfen iiber die Rolle der Frauen bei dessen
Ausbreitung’ kaum als reine Polemik abzutun. Frauen aller Schichten
gerieten nicht nur im Zuge der Christianisierung ihrer Eheménner, V-
ter und Herren in den Bannkreis der neuen religsen Bewegung. In den
traditionellen romischen und griechischen Kulten* war der Raum fiir
eine aktive Partizipation von Frauen wohl relativ knapp bemessen®. So
machten sich immer mehr Frauen aller sozialer Schichten auf die Suche
nach einer neuen religiosen Heimat — und fanden diese in verschiedenen
orientalischen Kulten, denen - soziologisch gesehen — zunichst auch das
Christentum zuzuzihlen ist. Die neuen Christinnen aber behielten ihre
Glaubensiiberzeugung nicht fiir sich. Nicht nur in der Extremsituation
des Martyriums, sondern gerade auch im normalen Alltagsleben be-
stand die Moglichkeit, missionarisch aktiv zu werden. Kinder standen
besonders unter dem Einfluss von Frauen — Miittern, Grossmiittern,
aber auch Sklavinnen. In der jungen Kirche waren zahlreiche Frauen -
auch ohne formalen Missionsauftrag in einem neuzeitlichen Sinn — «Bot-
schafterinnen Gottes» in den Fussstapfen von Maria v. Magdala und den
anderen Apostolinnen der «ersten Stunde». Eine kleinere Zahl von
Frauen fand aber auch in der sich formierenden Hierarchie einen Platz
(und damit eine «amtliche» Sendung). Dazu kommen die Asketinnen,
die in — mehr oder weniger scharfer — Opposition zu den gesellschaftli-
chen (und teilweise auch zu den diesen angepassten kirchlichen) Struk-
turen neue Wege wagten. Sie alle gestalteten ein bedeutendes Stiick Kir-
chengeschichte aktiv mit.

' Der Beitrag beruht auf einem Referat, das im Rahmen des Seminars «Frauen
als Botschafterinnen um Gottes willen» am 28.1.1995 gehalten wurde.

2 Vgl. Origenes, Contra Celsum III, 55.

3 Im griechischen Kontext hatten Frauen aber mehr Zugang zu wichtigen Prie-
sterdmtern: vgl. die alte, zu ergidnzende Darstellung von Elisabeth Sinclair Hol-
derman, A Study of the Greek Priestess, Michigan 1913. Fiir den Literaturhin-
weis danke ich Edith Specht vom Wiener Institut fiir Alte Geschichte.

“So jedenfalls die Interpretation von Louise Bruit Zaidman, «Die Tochter der
Pandora», und John Scheid, «Die Rolle der Frauen in der romischen Religion»,
in: Georges Duby/Michelle Perrot (Hg.), Geschichte der Frauen. Antike. hg.v.
Pauline Schmitt Pantel, Frankfurt 1993, 375-449.

137



Die Erinnerung an unsere Miitter und Schwestern im Glauben war
freilich lange Zeit weitgehend verschiittet und insofern «aufgehoben».
«Aufgehoben» ist aber auch im guten Sinn vieles an Frauentraditionen
im historischen Quellenmaterial — manches harrt wohl noch seiner Ent-
deckung, doch hat ldngst der Prozess des Aufdeckens und Wiederfin-
dens begonnen. Immer mehr Frauen und Manner machen sich auf die
Suche nach «her-story» und haben auch schon zahlreiche Spuren freige-
legt, die unsere Vorfahrinnen in der Kirchengeschichte hinterlassen ha-
ben — nicht zuletzt in (scheinbar) klassischen Madnnerrdumen.

Dieser Beitrag versucht ein — notwendig — liickenhaft verbleibendes
Resiimee der bereits geleisteten Forschungsarbeit. Rdumlich und zeit-
lich konzentriere ich mich dabei auf den Kontext des Imperium Roma-
num, also auf die erste grosse «Inkulturationsphase» des Christentums.
Nicht zuletzt in der Frage nach dem ekklesialen Ort von Frauen wurden
einige Vorgaben dieses Kontextes bis heute richtungsweisend. Ausser-
dem sei hinsichtlich einzelner Frauentraditionen da und dort ein Blick
iiber die Rinder des rom. Reiches hinausgewagt, zu den altorientali-
schen Nachbarn, aber auch in die neue Welt des westlichen Mittelalters.

1. Marta und ihre Schwestern: Frauen in der Tradition des
Euergetismus

Viele alte Textzeugen lesen in einer Textvariante zu Lk. 10,38b: «Eine
Frau namens Marta nahm ihn in ihr Haus auf.» Das Haus ist der klassi-
sche Frauenraum?® nicht nur in den antiken mediterranen Kulturen, son-
dern auch im Mittelalter bis weit hinauf in die Neuzeit. Viele normative
Texte wollten Frauen moglichst umfassend allein dieses als Lebens- und
Handlungsraum zuweisen. Auch im ntl. Schrifttum findet man immer
wieder die Verkniipfung von «Frau» und «Haus». Bemerkenswert dabei
ist, dass sich die frithchristliche Literatur wiederholt selbstdndiger Frau-
en erinnert, die offensichtlich ihr eigenes Haus hatten, in dem sie in «Ei-
genregie» einem fremden Mann oder sogar einer ganzen Hausgemeinde
Gastfreundschaft gewdhren konnten, wie es von Marta, Lydia oder Ma-
ria, der Mutter des Johannes Markus, erzdhlt wird. 1. Tim. 5,16 legt des

s Zur Reflexion der hier aufgegriffenen Kategorie «Frauenraume» vgl. Karin
Hausen, Frauenraume, in: Karin Hausen/Heide Wunder (Hg.), Frauengeschichte
— Geschlechtergeschichte (Geschichte und Geschlechter 1), Frankfurt 1992,
21-24.

138



weiteren nahe, dass einzelne Christinnen in ihrem Haus bedirftigen
Schwestern einen Zufluchtsort boten.

Dass eine Frau iiber das Haus, in dem sie ihren Lebensraum hatte, so
frei verfiigen konnte, ist nun freilich genausowenig selbstverstindlich
wie der Umstand, dass es Uiberhaupt gross genug war, um als Versamm-
lungsort oder sozialer Stiitzpunkt der lokalen Anhénger und Anhénge-
rinnen der Jesusbewegung zu dienen. Die meisten Frauen im romischen
Reich hatten als verheiratete, ihrem Ehemann zu- und untergeordnete
Gattinnen, im Elternhaus lebende Tochter oder im Familienverband in-
tegrierte Witwen nicht nur kein eigenes Haus; sehr viele, vor allem die
Stadterinnen, bewohnten zusammen mit ihrer Familie tiberhaupt nur
eine Ein-, Zwei-Zimmer-Mietswohnung. Auch im hinsichtlich der Tran-
szendierung von Klassenunterschieden «goldenen» Zeitalter der Apo-
stel und Apostolinnen blieben somit bestimmte Dienste, die eine Frau
der Jesusbewegung leisten konnte, auf eine verhiltnismissig diinne
Schicht beschridnkt. Nur wenige Frauen konnten «Marta» sein und ihr
Haus der Gemeinde 6ffnen oder es sich wie Tabita leisten, arme Witwen
zu unterstiitzen. Dennoch war der reale Status von Frauen im romisch-
hellenistischen Kontext wohl oft besser als die pagane und christliche
Propagandaliteratur traditioneller Ideale einer konservativen Hausord-
nung, wozu u. a. auch die Pastoralbriefe zahlen, glauben machen will®.

Die Hausbesitzerinnen Marta, Lydia und Maria sind keine singulidren
Gestalten. In ihrem Engagement in der Jesusbewegung dhneln sie ihren
paganen Schwestern, die im Rahmen des hellenistischen Euergetismus
dank ihrer finanziellen Potenz in griechischen Stddten schon ldngst eine
Reihe von traditionell Méinnern vorbehaltenen Magistraten fiir sich er-
obert hatten oder den frithen Hausgemeinden in ihrer dusseren Struktur

*Vgl. z.B. David C. Verner, The Household of God. The Social World of the
Pastoral Epistles (SBL/Dissertation Series 71), Chico 1983. Einen guten Uber-
blick hinsichtlich der weiteren Entwicklung bietet der von Raniero Cantalamessa
hg. Band: Etica sessuale e matrimonio nel cristianesimo delle origini, Mailand
1976 (vgl. hier insbes. 60-157 den Beitrag von Remo Cacitti, L'etica sessuale nella
canonistica del cristianesimo primitivo. Aspetti dell’istituzionalizzazione ecclesia-
stica nel III secolo); auch: Karen Jo Torjesen, When Women Were Priests. Wo-
men’s Leadership in the Early Church and the Scandal of their Subordination in
the Rise of Christianity, San Francisco 1993, eine grundsatzlich hilfreiche Zusam-
menschau von sozialgeschichtlicher und patristischer Forschung, die freilich
nicht leisten kann, was der Titel verspricht: Die frithen christlichen Quellen be-
zeugen weder mannliche noch weibliche «Priester». Dass traditionellerweise fiir
Minner die «Priester»-Terminologie projiziert wurde, erkldrt die Ausdehnung
des Anachronismus auf Frauen, entschuldigt sie aber nicht.

139



wohl nicht undhnliche weltliche «Salons» fithrten’. Mit ihren nicht-
christlichen Zeitgenossinnen haben die meisten Frauen der Jesusbewe-
gung wohl das Haus als ihren priméaren Lebens- und Handlungsraum ak-
zeptiert, iiberschritten zugleich aber auch immer wieder die eine oder
andere traditionelle Geschlechtergrenze.

Vor allem wenn sie wohlhabend waren, hatten sie wie ihre paganen
Schwestern in der weltlichen civitas auch in der christlichen Bruder-
resp. Schwesternschaft gute Chancen, Ansehen und Einfluss zu gewin-
nen. Dass Christinnen, die ihre Glaubensbriider und -schwestern aus ih-
rem Vermogen unterstiitzten und ihnen (allein oder mit ihren Gatten)
Hiuser als Versammlungsorte und Kommunikationszentren zur Verfii-
gung stellten, verantwortliche Leitungsfunktionen zugewachsen sind,
gehort zu den — im doppelten Wortsinn - «aufgehobenen Frauentraditio-
nen». Mit gutem Grund diirfen wir z.B. von den in der Grussliste von
ROm. 16 kommemorierten Mitchristinnen des Paulus annehmen, dass
sie in Gemeindeangelegenheiten ein gewichtiges Wort mitzureden hat-
ten, etwa die diakonos der Gemeinde von Kenchreid, Phobe, oder Pris-
ka, die Apostolin an der Seite Aquilas, ihres Ehemannes und Mitapo-
stels.

Aber auch in der nachapostolischen Zeit blieb das Engagement wohl-
habender Frauen fiir die Gemeinden unverzichtbar. Reiche Mizenin-
nen wie die Konstantinopler Diakonin Olympias® (eine Frau des 4.Jh.)
ermoglichten eine ehrgeizige Bautatigkeit und grossangelegte soziale
Projekte, die der jungen Kirche Bewunderung selbst seitens iiberzeug-
ter Heiden einbrachten®. Und wieder wirkte sich das Engagement der

?Zur Stellung von Frauen in der hellenistischen Welt vgl. in dt. Sprache zuletzt
Edith Specht (Hg.), Frauenreichtum. Die Frau als Wirtschaftsfaktor im Altertum
(Reihe Frauenforschung Bd.27), Wien 1994, hier insbes: Hans Taeuber, Stifterin-
nenim griechischen Osten (199-219) und Hermann Harrauer, Grossgrundbesitze-
rinnen nach den Papyrusquellen (181-197). Siehe auch: Riet Van Bremen, Wo-
men and Wealth, in: Images of Women in Antiquity, hg.v. Averil Cameron/Amélie
Kuhrt, London 1993, 2. revid. Aufl., 223-242; R. McMullen, Women in Public in
the Roman Empire, in: Historia 29 (1980) 208-218; Women’s History and An-
cient History, hg.v. Sarah B. Pomeroy, Chapel Hill 1991.

8Vgl. Eva Maria Synek, Heilige Frauen der frithen Christenheit. Zu den Frau-
enbildern in hagiographischen Texten der Kirchen des Ostens (Das ostliche Chri-
stentum N.F. 43), Wiirzburg 1994, 173 ff. (mit weiterfiihrender Literatur).

9 Einen Uberblick zu Christinnen in der Tradition des Euergetismus hat Moni-
que Alexandre in ihrem Beitrag «Frauen im frithen Christentum» zum Antike-
band der «Geschichte der Frauen» zusammengestellt (vgl. a.a.0. 451-490; hier
vor allem 485ff.). Eine Fille von Informationen findet man auch bei Elisabeth
Wallinger, Reiche Christinnen im romischen Reich, in: Spechr, Frauenreichtum,

140



edlen Spenderinnen nicht nur positiv auf deren Sozialprestige aus, son-
dern sicherte zumindest einer diinnen Schicht von Frauen der Ober-
schicht auch in der etablierten Kirche die Einbindung in Entscheidungs-
prozesse und manchmal sogar in die Hierarchie. So darf man etwa bei
der sehr jung verwitweten Olympias mutmassen, dass ihr hoher sozialer
Status, vor allem aber ihre finanziellen Ressourcen, fiir ihre iiberra-
schend schnelle Aufnahme in den Klerus der Hagia Sophia nicht un-
massgeblich waren. Immerhin war Olympias bei ihrer Ordination noch
unter dreissig, wahrend die Kanones fiir Frauendiakone ein Alter jen-
seits der Reproduktionsgrenze (50 oder 60 Jahre) vorsahen!.

2. «Ziichtige Hausfrau» oder Reiseschriftstellerin?

Dass der Topos der «ziichtigen» Hausfrau, wie sie z. B. 1. Tim. geschichts-
wirksam propagiert hat, auf Olympias genauso wenig passt wie auf die
lukanische Marta, fillt nicht schwer zu sehen. Das waren keine Frauen,
die sich «still und in aller Unterordnung» von ihrem Mann belehren lies-
sen und ihre Bestimmung darin sahen, sich durch Kindergebéiren einen
Platz im Reich Gottes zu erobern, wiewohl «sie in Glaube, Liebe und
Heiligkeit ein besonnenes Leben fithrt(en)». Immer wieder haben Chri-
stinnen wie Olympias faktisch das bis heute nachwirkende konservative
Frauen-Ideal der mediterranen Welt transzendiert. Wenn wir nach «auf-
gehobenen» Frauentraditionen fragen, wire es fatal, normative Theorie
und die reale Praxis von Frauen allzuschnell in eins zu sehen. Ausser-

221-274 - ein Beitrag, der freilich nicht ganz unkritisch gelesen werden darf, ha-
ben sich doch im Detail Fehler eingeschlichen, die darauf schliessen lassen, dass
die Autorin mit christl. Quellenmaterial nicht sehr vertraut ist. Wallinger hat fir
die Lektiire ntl. Texte kaum neuere exegetische Literatur zu Rate gezogen — die
Episode von der Ehebrecherin etwa wird vollig unproblematisiert als historisch
angesehen. Spit, aber doch, avanciert Hieronymus zum Bischof — zu Lebenszei-
ten waren dessen einschldgige Hoffnungen freilich bitter enttauscht worden. Pal-
ladios, Historia Lausiaca 55 wird nach der alten BKV-Ubersetzung mit Silvania
verkniipft; die neuere Forschung — und auch die neue dt. Ubersetzung, die
Jacques Laager besorgt hat —schreiben die zit. Passage hingegen der Melania-Tra-
dition zu; usw.

"Vgl. Evangelos Theodorou, Die Tradition der orthodoxen Kirche in bezug
auf die Frauenordination, in: Warum keine Ordination der Frau? Unterschiedli-
che Einstellungen in den christlichen Kirchen, hg.v. Elisabeth Gossmann u. Diet-
mar Bader (Katholische Akademie Freiburg), Miinchen 1987, 26-49; hier: 27.

141



dem ist die «ziichtige Hausfrau» auch gar nicht die einzige «ideale»
Frau, die sich die junge Christenheit vorstellen konnte.

Im Konzert der christlichen Literatur ertonen durchwegs Stimmen,
die jene Autoren relativieren, die unisono mit paganen Moralisten mehr
oder weniger die alten Normen repetieren und Riigen an jene Frauen
verteilen, die sich sichtlich nicht fiigen. Besonders in den apokryphen
Apostelakten, in einigen asketischen Traktaten und vielen, durch das
Schlagwort «hagiographisch» gern um ihre historische wie theologische
Brisanz gebrachten Texten, die meist von Autoren (und einigen weni-
gen Autorinnen'') verfasst wurden, die selbst einem asketischen Milieu
entstammen, wird ein ganz anderer Ton angestimmt. Hier wird zeit-
gleich zur Propaganda der traditionellen Hausordnung das Lob von
Frauen gesungen, die sogar nochmals das im Rahmen der euergetisti-
schen Tradition Ubliche sprengen, von Frauen, die nicht nur zu Gunsten
der Gemeinschaft iiber ihr Vermogen verfiigen, sondern als Asketinnen
obendrein den radikalen Auszug aus dem Haus in Angriff nehmen.
Eine alternative Propagandaliteratur wirbt dafiir, nicht zu «heiraten und
Kinder zur Welt (zu) bringen». Statt «den Haushalt (zu) versorgen», sol-
len Frauen ihre Hiuser und unter Umstdnden Verlobte oder sogar Kin-
der und Eheménner verlassen.

Was die Verwirklichung solch radikaler Gegenprogramme zur Haus-
ordnungsideologie betrifft, so konnen wir historisch fiir die ersten christ-
lichen Generationen, also vor allem im Hinblick auf die Heldinnen der
Apokryphen, unter denen die als Schiilerin und Kollegin des Paulus stili-
sierte Apostolin Thekla besonders hervorragt, mit Sicherheit nur sagen,
dass es Frauen wie sie mit grosser Wahrscheinlichkeit gegeben haben
wird 2. Fiir einige ihrer Nachfolgerinnen ist der historische Quellenbe-
fund hingegen exzellent.

Weitgehend bekannt ist, dass sich im Rahmen des allgemeinen asketi-
schen Aufbruchs Frauen gemeinsam mit thren Familienangehorigen fiir

" In «The Revolt of Widows. The Social World of the Apocryphal Acts» (Lon-
don 1980) vertritt Stevan L. Davies die - freilich umstrittene — These, die apokry-
phen Apostelgeschichten «derive from communities of continent Christian wo-
men» (50).

12 So auch das Ergebnis der Analyse von Ruth Albrecht, Das Leben der heili-
gen Makrina auf dem Hintergrund der Thekla-Traditionen. Studien zu den Ur-
spriingen des weiblichen Monchtums im 4.Jahrhundert in Kleinasien (FKDG
38), Gottingen 1986. Die Quellen sind in deutscher Ubersetzung dokumentiert
bei Wilhelm Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, Bd. 1 u. 2, Tiibin-
gen 1990 (6. Aufl.); 1989 (5. Aufl.). Vgl. auch den Aufsatz von Ross S. Kraemer,
The Conversion of Women to Ascetic Forms of Piety, in: Signs 6 (1980) 298-307.

142



ein «philosophisches» Leben in ihren Landhédusern begeisterten; andere
griindeten ihre eigenen «Frauenhduser», wo sie gleichgesinnte Freun-
dinnen, Verwandte und ehemalige Sklavinnen um sich scharten. Beson-
ders herausgestellt sei Makrina d. Jiingere 3, die ihr Bruder Gregor von
Nyssa in ihrer Vita ausdriicklich als «neue Thekla» stilisiert. Makrina
hat mit ihrer Frauengemeinschaft auf einem Landgut der Familie erst
den gemeinsamen Bruder Basileios zur Klostergriindung inspiriert: so
geht — iiberspitzt formuliert — praktisch das ganze koinobitische orthodo-
xe (das sog. «basilianische») Monch- und natiirlich Nonnentum auf die-
se Kappadokierin zuriick. Eine weitere bedeutsame Zeitgenossin in den
Fussstapfen Theklas, die ebenfalls Frauen zu einer Lebensgemeinschaft
versammelte, war Olympias, die getreue Freundin von Johannes Chryso-
stomos, die uns bereits als grosse Wohltédterin der Kirche von Konstanti-
nopel begegnet ist. Die junge Witwe, die sich energisch gegen die bereits
in Aussicht genommene Zweitehe mit einem Verwandten des Kaisers
wehrte, siedelte ihre Kommunitidt neben der Hagia Sophia an, wo sie als
Diakonin dem Klerus angehorte.

Ebenfalls aus der Schicht der «oberen Zehntausend» stammten die ro-
mischen Asketinnen des 4. Jh., Frauen, die alle miteinander mehr oder
weniger verwandt und bekannt waren und sich gegenseitig zum Auszug
aus den Paldsten ermutigten'. Im Austausch fiir diese — sie waren wohl
nicht so selten als eine Art «goldene Kifige» empfunden worden — war
fiir die, die nur wollten, im fast wortlichen Sinn «die ganze Welt» zu ge-
winnen. Einige Frauen liessen sich vom Fernweh leiten und zigeunerten
— wie Melania d. A. — auch wirklich kreuz und quer durch die Okumene,
unternahmen Reisen zu heiligen Stdtten und besuchten andere berithm-
te Asketen und Asketinnen. Thr Einfluss auf das kirchliche Leben war
selbst ohne formale Eingliederung in die Hierarchie betrdchtlich, wobei
Geld, Kontakte, aber auch Bildung eine wichtige Rolle spielten. So stu-
dierte Melania auf ihren Reisen eifrig die Schriften von Origenes'>, wih-

¥'Vgl.die grundlegende Arbeit von Ruth Albrecht, Das Leben der heiligen Ma-
krina; auch: Synek, Heilige Frauen, 150ff.

* Aufgearbeitet wurde dieses spannende Kapitel Frauengeschichte umfas-
send von Griet Petersen-Szemerédy, Zwischen Weltstadt und Wiiste: Romische
Asketinnen in der Spatantike (FKDG 54), Gottingen 1993.

3 Vgl. Palladios, Historia Lausiaca 55: «Dasie gebildet war und eine grosse Lie-
be zur Wissenschaft besass, machte sie die Nacht zum Tage und durchlas alle
Schriften der alten Kommentatoren; unter anderen las sie von Origenes dreihun-
dert Myriaden Zeilen, von Gregor, Stephanus, Pierius, Basilius und von einigen
anderen der bedeutendsten Autoren finfundzwanzig Myriaden. Dabei ging sie
die Schriften nicht nur ein einziges Mal durch oder wie es sich gerade traf, son-

143



rend eine andere unternehmungslustige Dame — Egeria — selbst zur Fe-
der griff, um ihre eigenen Eindriicke festzuhalten: Ihr Reisetagebuch ist
heute eine der wichtigsten liturgiewissenschaftlichen Quellen, die wir
fiir das 4.Jh. iberhaupt haben.

Eine besondere Form des Ausbruchs — nicht unbedingt aus dem
Haus, aber jedenfalls aus seiner Ordnung - praktizierten auch jene Frau-
en, die als Asketinnen mit Médnnern zusammenlebten. Neben der
«Josefsehe» gab es regelrechte «gemischte Kloster» sowie das asketisch
motivierte Zusammenziehen einzelner unverheirateter Frauen und
Minner, das sog. Syneisaktentum'®. In modifizierter Form sollte diese
Tradition in den mittelalterlichen Doppelklostern wieder aufleben. Von
diesen sind jene Gemeinschaften besonders bemerkenswert, die unter
der Leitung einer Abtissin standen'”. Hier wurde in radikaler Weise die
Ideologie von der notwendigen Subordination von Frauen aufgebro-
chen. Im Hinblick auf eine Revision der Hausordnung scheinen also sol-
che Experimente mindestens so interessant wie die Schaffung eigener,
von einer mannlichen Leitung mehr oder minder unabhéngiger «Frauen-
hauser», wie sie die Jungfrauen- und Witwengemeinschaften der frithen
Kirche, die institutionalisierten Frauenkloster, aber auch die mittelalter-
lichen Kanonissenstifte und Beginengemeinschaften darstellen.

Von einigen Frauen schliesslich wurde der Ausstieg aus der — auf eine
diinne Schicht beschrankten — spédtantiken «Wohlstandsgesellschaft» in
einer Weise verwirklicht, dass er als beissende Sozialkritik erfahren wer-
den konnte. So erzdhlt Johannes von Ephesos, ein syrischer Bischof des
6.Jh., von einer in Amida ansidssigen Zeitgenossin, Euphemia'®, die
nach dem Tod ihres Mannes dem Beispiel ihrer bereits asketisch leben-
den Schwester gefolgt sei. Statt jedoch wie diese ein Leben als Wander-

dern sie las jedes einzelne Buch sieben- oder achtmal.» (Ubersetzung nach
Jaques Laager)

'® Asketische Lebensformen, die einerseits beliebt und anderseits freilich alles
andere denn unumstritten waren: vgl. Elizabeth Clark, John Chrysostom and the
Subintroductae, in: Church History 46 (1977) 171-185; loannis M. Konidaris, Die
Novelle 123 Justinians und das Problem der Doppelkloster, in: ders., Zetemata
byzantinou kai ekklesiastikou dikaiou I, Athen 1990, 257-2609.

"7 Vor allem die von Robert v. Abrissel gegriindete Gemeinschaft mit dem Mut-
terhaus Fontevrault (Uberblick iiber die neuere Literatur in LexMA 4 [1989]
629) sowie der auf Birgitta v. Schweden zuriickgehende «Erléserorden» (Uber-
blick iibr die neuere Literatur in LexMA 2 [1983] 219); neuerdings siehe auch:
K. EIm/M. Parisse (Hg.), Doppelkloster und andere Formen der Symbiose méinn-
licher und weiblicher Religiosen im Mittelalter, Berlin 1992.

' Johannes v. Ephesos, Leben der ostlichen Heiligen: PO XVII, 166-186.

144



charismatikerin aufzunehmen, blieb Euphemias asketisches Engage-
ment «ortsfest». Sie erzieht ihre Tochter Maria im eigenen Haus zu ei-
nem religiosen Leben. Vor allem beginnt sie sich aber betont nur mehr
von der eigenen Hiande Arbeit zu erndhren. Nach ihrer Lebensbeschrei-
bung soll sie gesagt haben: «Der Herr moge mich davor bewahren, die
Kraft menschlicher Wesen zu essen», solange mein Leib «stark genug
ist, um zu arbeiten». Die radikal vertretene Arbeitsethik verband sich
mit energischem Engagement fiir die auf Fremdhilfe angewiesenen Ar-
men, mit denen Euphemia den selbst erwirtschafteten Uberfluss teilt, zu
deren Gunsten sie sich aber auch nicht scheut, betteln zu gehen und bei
einflussreichen Personlichkeiten zu intervenieren. Im Aufgreifen von
Schriftworten wie Mt. 25 fordert sie — so jedenfalls ihr Hagiograph — ein-
dringlich die Solidaritdt der Reichen mit ihren vom Schicksal schlechter
behandelten Briidern und Schwestern. Somit weist ihr Verhalten weit
tiber wohltitiges Engagement in der Tradition des Euergetismus, wie
wir es bei Olympias kennengelernt haben, hinaus.

3. Frauen im Haus: Botschafterinnen Gottes

Doch kehren wir zur Mehrzahl jener Frauen zuriick, die die Hausord-
nung nicht oder nicht so radikal in Frage stellten wie ihre zuletzt benann-
ten Schwestern, und vergessen wir auch jene nicht, die den Traum von
der «Umwertung der Werte» zwar getriumt haben mochten, aber nicht
in die Praxis umsetzen konnten. Fiir diese im Haus verbliebenen Frauen
ist es wichtig, im Auge zu behalten, dass auch bei ihnen Frau jedenfalls
nicht gleich Frau war', genausowenig wie Haus gleich Haus ist®.

' Zur Frage nach den im frithen Christentum vertretenen sozialen Schichten
vgl. die jetzt auch auf dt. zugéngliche Untersuchung von Wayne A. Meeks, Urchri-
stentum und Stadtkultur. Die soziale Welt der paulinischen Gemeinden, Giiters-
loh 1993. Der von Meeks festgestellte «neue Konsens», dass die Anhdngerinnen
und Anhidnger des frithen Christentums einen reprasentativen Querschnitt der
Bevolkerung darstellen, wurde neuerdings von Luise Schottroff, die in ihrer so-
zialgeschichtlichen Exegese sehr stark von den Anliegen der Befreiungstheolo-
gie geprégt ist, in «Lydias ungeduldige Schwestern. Feministische Sozialgeschich-
te des frithen Christentums» (Giutersloh 1994) energisch in Frage gestellt. Auch
wenn die Behauptung einer fast ausschliesslich die Armsten der Armen anspre-
chenden Jesusbewegung nicht iiberzeugt, ist es jedenfalls wichtig, im Bewusst-
sein zu behalten, dass eine zu starke Konzentration der Forschung auf die gehobe-
ne Mittel- und Oberschicht das Gros der Bevolkerung und damit auch Gros der
Anhidngerschaft der christlichen Bewegung aus den Augen zu verlieren droht.

*Einen ersten Einblick in die Lebenswelten der betroffenen Christinnen

145



Uber die grosse Zahl der auf engem und engstem Raum mit ihren An-
gehorigen (oder auch allein) hausenden Frauen erzédhlen christliche wie
pagane Quellen freilich noch viel weniger als iiber ihre verhéltnismissig
kleine Zahl wirtschaftlich gut situierter, gebildeter Schwestern, die es zu
Einfluss und da und dort sogar zu «Amt und Wiirden» gebracht hatten.
Doch obwohl uns nur wenige Namen und kaum Lebensgeschichten
iberliefert sind, machten die ersteren mit ithren Familien auch schon in
den Anfdngen des Christentums den Grossteil von dessen Anhiénger-
schaft aus. Das viel kolportierte Ideal einer strengen Geschlechtertren-
nung — etwa durch reine Frauengemacher in den Wohnhédusern — ist fir
die Mehrheit dieser Frauen genauso als graue Theorie anzunehmen?
wie die Vorstellung, ihr Lebens- und Handlungsraum sei realiter auf die
«eigenen vier Winde» beschrankt gewesen. Wer keine eigene Kiiche
und kein eigenes Bad hat, auch keine Sklaven oder Sklavinnen, um Be-
sorgungen zu machen, kann sich den Luxus einer «Glockenexistenz»
nicht leisten. Da muss auch «die ziichtige Hausfrau» aus dem «héusli-
chen Kreise» «hinaus ins feindliche Leben» — nicht zuletzt, um durch Ar-
beit ausserhalb des Hauses zum Familieneinkommen beizutragen resp.
als alleinstehende Frau ihren eigenen Lebensunterhalt zu sichern®. Da-
mit gehorten aber sicher auch «ziichtige Hausfrauen» zu denen, die zum
Leidwesen gebildeter Theologen am Marktplatz und im Geschéft speku-
lative Dogmatik diskutierten, wie Gregor von Nyssa in seiner Schrift
«Uber die Gottheit des Sohnes und des Hl. Geistes»? im Zusammen-
hang mit den post-nizdnischen Streitigkeiten berichtet, und fur diese
oder jene theologische Partei demonstrieren gingen, was in der Antike
durchwegs iiblich war.

Schliesslich miissen wir eine dritte Gruppe innerhalb der weiblichen
Bevolkerung in den Blick nehmen, die Sklavinnen*, die unter hochst un-
terschiedlichen Umstidnden in den Paldsten, grossen Hausern und Eta-
genwohnungen der wohlhabenden Ménner und Frauen lebten. Fur Skla-

kann man der von Georges Duby hg. «Geschichte des privaten Lebens», Frank-
furt 1989, 2. Aufl. entnehmen.

*''Vgl. dazu auch Peter Browns Beitrag zur Spatantike, in: Duby, Geschichte
des privaten Lebens, 229-297.

2 Vgl. dazu das in seinen ideologischen Pramissen z. T. freilich nicht unproble-
matische neue Werk von Schottroff, Lydias ungeduldige Schwestern; hier insbes.
Teil Il «Frauenalltag».

2 Vgl. PG 46, 557.

* Zur Stellung von Sklavinnen in der antiken Welt vgl. zuletzt Walter Scheidel,
Frauen als Ware: Sklavinnen in der Wirtschaft der griechisch-romischen Welt, in:
Specht, Frauenreichtum, 143-180 (mit umfassenderer Bibliographie).

146



vinnen wurden die Standards der «ehrbaren Frau» nicht einmal theore-
tisch vertreten. Dass die Sklavin unverschleiert das Haus verlédsst, um
auf den Markt zu gehen oder threm Herrn zur sexuellen Befriedigung
dient, ist schlicht selbstverstindlich. Auch christliche Moralisten fanden
hier grundsitzlich nicht viel auszusetzen. Nur im sexual-ethischen Be-
reich wurden ernstlich Korrekturen eingemahnt?®. So sollte eine Sklavin
nach einer Reihe von frithen Kirchenordnungen nur dann zur Taufe
zugelassen werden, wenn ihre sexuellen Kontakte auf einen einzi-
gen Mann beschriankt waren. Christliche Herren aber wurden aufge-
fordert, Konkubinate aufzugeben; eventuell konnte eine Losung des
Konflikts darin bestehen, die Sexualpartnerin freizulassen und zu ehe-
lichen.

Unter Umstdnden zwar materiell sogar besser gestellt als ihre freige-
lassenen Schwestern, hatten diese Frauen jedenfalls kaum die Moglich-
keit, von sich aus aus dem Haus und seiner Ordnung auszubrechen. Den-
noch wurden die Lebensgeschichten einer Reihe von Christinnen aus
dem Sklavenstand in der Uberlieferung «aufgehoben», weil sie beson-
ders bedeutsame «Botschafterinnen Gottes» waren. Einige christliche
Sklavinnen verdanken ihre Berithmtheit dem Umstand, dass sie als Mar-
tyrerinnen starben, z. B. Potamiaina, Sabina, Biblis und Blandina?®. Letz-
tere fiel gemeinsam mit ihrer Herrin dem Massaker zum Opfer, das 177
unter den Christinnen und Christen von Lyon und Vienne angerichtet
wurde. Nach dem Bericht in der Kirchengeschichte von Eusebios hat
man sie in der Arena in Kreuzesform an einen Pfahl gehédngt: die Briider
und Schwestern sahen wihrend ihres eigenen Todeskampfes «mit ithren
leiblichen Augen» durch Blandina den Herrn vor sich, «der fiir sie ge-
kreuzigt worden war»?. Die Blandina-Uberlieferung ist wohl eine be-
sonders eindeutige Antwort auf die immer wieder ventilierte Frage, ob
Frauen Christus reprisentieren konnen. Die selbe Antwort ist — ein biss-
chen weniger plastisch — aber auch in allen anderen Martyrerinnentradi-
tionen (und nicht zuletzt in den an diese ankniipfenden asketischen Tra-

> Vgl. Traditio Apostolica 16. Apostolische Konstitutionen VIII, 32, 12f.

* Vgl. den Uberblick bei Schottroff, 189 ff. sowie Anne Jensen, Gottes selbstbe-
wusste Tochter. Frauenemanzipation im frihen Christentum?, Freiburg i.B.
1992; hier Kap. Il «<Frauen im Martyrium: Mutige Bekennerinnen». Zur Christus-
reprasentation durch Blandina (und andere Mirtyrerinnen) siehe auch den gelun-
genen Versuch einer Dogmatik aus feministischer Perspektive von Elizabeth A.
Johnson, Ich bin die ich bin. Wenn Frauen Gott sagen, Diisseldorf 1994; hier:
102 ff.

7 Vgl. Eusebios, Historia Ecclesiastica V, 41 f.

147



ditionen) enthalten, wurde doch die Lebenshingabe von Frauen und
Minnern von der jungen Christenheit insgesamt als heilbringendes Mit-
sterben mit dem Herrn gedeutet.

Doch wenden wir uns noch einer weiteren Sklavin zu: Die georgische
Kirche nennt sie ihre «heilige Mutter Nino» und preist sie als Aposto-
lin%. Zundchst diirfte die historische Nino — vermutlich eine Kriegsge-
fangene — durch ihre unspektakulire christliche Lebenspraxis Aufsehen
erregt haben, gewann dann Einfluss auf das Konigspaar und initiierte so
Anfang des 4.Jh. einen Prozess, der mit grosser Wahrscheinlichkeit Ge-
orgien (kurz nach dem benachbarten Armenien) bereits eine Staatskir-
che bescherte, bevor der romische Kaiser Konstantin auch nur getauft
worden wire. Die reiche mittelalterliche hagiographische Tradition, die
sich um diese bemerkenswerte Frau rankt, schreibt ihr iiberdies eine um-
fassende Lehr- und Predigttitigkeit sowie kirchenleitende Funktionen
zu. Ob darin auch historische Reminiszenzen enthalten sein konnten,
ldsst sich schwerlich rekonstruieren. Jedenfalls zeigt die Vita, dass man
sich im mittelalterlichen Georgien — nicht ohne augenscheinliches Rin-
gen — mit seiner Kirchengriinderin anzufreunden begann. Dem werten
Leser der Legende wurden auch Hilfen zum Verstédndnis der Apostolin
angeboten, z.B. durch die Erzdhlung von Visionen und Trdumen, die
herausstellen: Gott selber hat die Frau gerufen. Sie hat aber auch aus-
driicklich den Segen der Kirche. Um das zu unterstreichen, wird von Ni-
nos Sendung durch den Jerusalemer Patriarchen erzéhlt. Die Episode
lehnt sich deutlich an den Ordinationsritus an. Der Bischof fiihrt die jun-
ge Frau an die Stufen des Altars, legt ihr die Hande auf, betet iiber sie. In
einem Textzeugen findet sich schliesslich die bibeltheologische Abseg-
nung der Apostolin. Eine eindrucksvolle, dem Zehnwort vom Sinai
nachgestaltete, Komposition aus ntl. Texten, die Nino im Traum iiber-
reicht wird, ldsst keine Zweifel offen, dass das apostolische Wirken ei-
ner Frau «schriftgemass» ist.

«... Und im Traum kam ein Mann mittleren Alters, halb behaart, und er gab
mir ein gedrucktes Buch und sprach zu mir: <Steh auf und bringe dies eilends nach
Mcxetazu dem Konig der Heiden. Und ich begann ihn wieder unter Trénen anzu-
flehen und sagte: <Herr, ich bin eine landfremde und unwissende Frau, wenn ich
hingehe, weiss ich nicht einmal, in welcher Sprache ich mit den fremden Stim-
men reden soll.> Da offnete er das Buch und gab es mir zu lesen. Es war romisch
geschrieben und von Jesus gedruckt.

Zehn Spriiche waren aufgeschrieben, wie vordem auf den Steintafeln.

*Vgl. zu Nino Synek, Heilige Frauen, 80ff. (mit weiterfiihrender Literatur).

148



1. Spruch: <Wo immer diese Heilsbotschaft verkiindigt wird, da wird man auch
von dem, was diese Frau getan hat, zum ehrenden Gedachtnis fir sie erzdhlen.
(Mt.26,13)

2. <Da gibt es nicht mehr Mann und Weib: nein, ihr seid allesamt Einer (oder
eine Einheit).» (Gal.3,28)

3.«Gehet hin und macht alle Heiden zu Jiingern und tauft sie in den Namen des
Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes hinein.» (Mt.28,19)

4. <Ein Licht zur Erleuchtung der Heiden und zur Verherrlichung deines Vol-
kes Israel.» (Lk.2,32)

5. (Uberall wo diese Heilsbotschaft in der Welt verkiindigt werden wird, da
wird man auch sprechen., (Mt.26,13; Mk.14,9)

6. «<Wer euch aufnimmt, nimmt mich auf, und wer mich aufnimt, nimmt den
auf, der mich gesandt hat.» (Mt.10,40)

7. <Sehr liebte Maria den Herrn, so dass sie immerdar seiner wahrhaftigen
Weisheit zuhoren wollte.» (Lk.10,38-42)

8. «Fiirchtet euch nicht vor denen, die wohl euer Fleisch toten, aber die Seele
nicht zu toten vermaogen.> (Mt. 10,28)

9. Jesus sagte zu Maria Magdalena: «Geh hin, Weib, und verkiindige meinen
Briidern das Evangelium.» (Mk.16,9; Joh.20,7)

10. <Wo auch immer ihr predigt im Namen des Vaters und des Sohnes und des
heiligen Geistes.

Und als ich das gelesen hatte, begann ich zu Gott zu beten. Und ich erkannte,
dass die Erscheinung vom Himmel war. Und ich erhob meine Augen zum Him-
mel und pries ihn hoch und erbat von ihm Hilfe in meinen Noten ..»%.

Besonders eindrucksvoll mahnt «Spruch 6» — «wer euch aufnimmt,
nimmt mich auf, und wer mich aufnimmt, nimmt den auf, der mich ge-
sandt hat» — die Aufnahme Gottes selbst in seiner Gesandten ein. Nega-
tiv gewendet, heisst der Vers: Wer Nino (und weitergedacht, auch jede
andere gottgesandte Frau) zuriickweist, weist Gott zuriick.

Aber nicht nur im missionarischen Kontext, auch dort, wo das Chri-
stentum bereits gut verwurzelt war, blieben Frauen vielfach als Traden-
tinnen des Glaubens an die nachkommenden Generationen wichtig. Si-
cher konnten die wenigsten wie Makrina d. A. (die Grossmutter der be-
rithmten «Erfinderin» des orthodoxen Nonnen- resp. Monchtums, Ma-
krina d.J.), die eine Schiilerin von Gregor Thaumatourgos (und somit
mittelbar von Origenes) war, gelehrte Theologie weitergeben. Aber es
gab immer wieder auch solche Frauen; im frithen Mittelalter diirfte die
Situation — zumindest im Westen — bei weltlich lebenden adeligen Krei-
sen sogar so ausgesehen haben, dass es mehr gebildete (und das hiess in
dieser Zeit auch: theologisch gebildete) Frauen als Mianner gab. Eine

» Ubersetzung nach Gertrud Pitsch: Die Bekehrung Georgiens. Mokcevay
Kartlisay, in: Bedi Kartlisa 33 (1975) 288-337; hier: 310.

149



von ihnen — Dhuoda — hat im 9.Jh. fiir ihren Sohn den Liber Manualis,
ein kleines Buch mit geistlichen und moralischen Ratschlidgen, ver-
fasst*. Aber selbst wenn Frauen — wie damals wohl die Regel — nur ein
ganz oberfldachliches Glaubenswissen hatten, waren es dennoch vielfach
sie, die ithren Kindern das wenige weitergaben, was man sie selbst ge-
lehrt hatte, und die vor allem auch versuchten, den Tochtern und Soh-
nen die ihnen selbst vertrauten Heilswege zu ertffnen?. Es lésst sich
durchwegs verallgemeinern, was eine weithin unbekannt gebliebene
franzosische Mystikerin, die Witwe Constance de Rabastens (14.Jh.)*,
als Offenbarung empfangen hat: «... durch die Frau wurde der Glaube
bewahrt, durch die Frau wird er wiederkommen, und diese Frau bist
du.» Dass sich eine Frau wie Constance bewusst wurde — «du warst es,
die ihnen die Heilige Dreifaltigkeit, die heilige Menschwerdung und das
heilige Sakrament des Altares erkldart hat» — war gewiss nicht sehr hau-
fig, wenngleich eine Reihe von mittelalterlichen Prophetinnen zu einer
gesunden Selbsteinschitzung gelangten. Aber auch ohne solches Selbst-
bewusstsein brachten Miitter ihre Kinder zur Taufe und wagten es, ih-
nen in Notsituationen — auch dort, wo nur die Taufe durch den ordinier-
ten ménnlichen Klerus vorgesehen war — das Sakrament zu spenden®,
Sie versuchten, ihnen iiber Reliquien und den Segen anerkannter Aske-
ten und Asketinnen leibliche Gesundheit und einen Platz im Himmel zu
erwirken*. Manche Frauen (ver)fiihrten die ihnen anvertrauten Kinder
schliesslich zu einem asketischen Lebensentwurf und damit zu jenen
Ausbriichen aus dem Haus und seiner Ordnung, die sie selbst nicht ge-

3% Zu Dhuoda und der Frage weiblicher Bildung im Mittelalter insgesamt vgl.
z.B. den Uberblick von Angela M. Lucas, Women in the Middle Ages. Religion,
Marriage and Letters, Brighton 1983.

3 Vgl. dazu die exzellente Dissertation von Cordula Nolte-Wolf, Conversio
und Christianitas. Frauen in der Christianisierung vom 5. bis 8. Jahrhundert, Ber-
lin 1993. Die Arbeit soll demnéchst im Druck erscheinen.

2 Vgl. die Edition «Les prophéties de Constance de Rabastens» in: Annales du
Midi 8 (1896) 241-278. Die hier aufgenommenen Zitate aus den «prophéties de
Constance de Rabastens» wurden dem Kapitel «Prophetinnen, Seherinnen und
Mystikerinnen» der dt. Ausgabe von André Vauchez’ Buch «Gottes vergessenes
Volk» (195ff.) entlehnt; Vauchez bringt auch weitere Informationen zur Biogra-
phie der Witwe Constance.

3 Vgl. beziiglich der orientalischen Kirchen E. M. Synek, (K)eine katholische
Alternative. Der Codex fiir die katholischen Ostkirchen und die Frauen, in: US
48 (1993) 67-83,88.

¥ Zu den hier nur angerissenen Fragen vgl. Nolte, Conversio.

150



wagt oder auf Grund der dusseren Umstdande nicht hatten durchsetzen
kOnnen*.

4. Der «Auszug» aus dem «Haus» und seine Chancen

Jene Frauen, die sich dem asketischen Ideal verschrieben, konnten eine
Reihe von realen Vorteilen gewinnen: Freiheit gegeniiber den normalen
Frauenpflichten sowie von der Last und Gefahr wiederholter Schwan-
gerschaften (und der Trauer iiber zu friith verstorbene Kinder); Freiheit
vor allem aber auch von der in der Ehe iiblichen Herrschaftsstruktur.
Der Preis war sexuelle Enthaltsamkeit, der Gewinn nicht unbedingt ein
selbstbestimmtes Leben. Auch innerhalb der asketischen Frauen-(wie
Mainner-)gemeinschaften blieb der Anspruch auf ein egalitdres Mitein-
ander und allein auf geistliche Autoritdt gegriindete Fiihrungsstruktu-
ren vielfach Theorie. Klassenunterschiede wurden von der Welt ins Klo-
ster importiert, so wissen wir z. B. nicht einmal, ob Olympias’ oder Ma-
krinas Sklavinnen — nun zu «Schwestern» erkldrt — aus personlicher
Uberzeugung der Herrin in ein asketisches Leben folgten. Dazu kom-
men Probleme mit Theologenfreunden, die oft dominanter waren als
mancher Ehemann. Hieronymus etwa sagt sein Zeitgenosse Palladios
nach, Paula regelrecht tyrannisiert zu haben*. Spiter waren es vor allem
unverstdndige Beichtviter, von denen nicht erst Teresa v. Avila eine
Lied zu singen mochte, die vielen Frauen das Leben schwer machten.
Strenge Hausordnungen spielten sich auch in den «Frauenhédusern» ein
und hidufig gerieten letztere in mehr oder minder grosse Abhidngigkeit
von neuen «Hausvitern»: Bischofe, Abte, weltliche Verwalter, Stifter,
Kaiser, Landesfiirsten und selbst die Verwandten einzelner Nonnen, die
thre eigenen Interessen und nicht unbedingt die der Frauengemein-
schaft verfochten, mochten zu verschiedenen Zeiten und Umstidnden in
die Frauenkommunitédten hineinregieren.

Aber jedenfalls wurden in den bereits angesprochenen Syneisakten-
gemeinschaften, in den Doppelklostern und mittelalterlichen Beginen-
hofen und schliesslich in den ganz «gewohnlichen» Klostern alternative
Autoritédtsstrukturen ausprobiert. Bei aller moglichen Vielfalt und Un-

» Auf den Einfluss der Miitter hat schon Hubert Cancik in seinem Beitrag
«Zur Entstehung der christlichen Sexualmoral» hingewiesen: Vgl. Andreas Kar-
sten Siemens (Hg.), Sexualitdt und Erotik in der Antike (Wege der Forschung
605), Darmstadt 1988, 347-374.

*Vgl. Palladios, Historia Lausiaca 41.

151



vollkommenheit war ein Bruch in der traditionellen Hausordnung jeden-
falls gegeben. In den asketischen Kontexten war zumindest grundsitz-
lich kein Mann direktes Haupt der Frau, im Gegenteil: Sofern sich Frau-
en nicht iiberhaupt fiir ein Leben als «Single» entschieden, standen sie
regelmdssig unter der Leitung von Frauen, und manchmal ging das Ex-
periment gar dahin, dass sich selbst Ménner als Teil ihres asketischen
Programms weiblicher Leitung unterstellten (oder im Zuge &dusserer
Verhiltnisse, wie sie das mittelalterliche Feudalwesen mit sich brachte,
auch ungefragt unterstellt wurden). Vereinzelt kam es sogar soweit, dass
Abtissinnen quasi-bischoéfliche Jurisdiktion - u. a. iiber einzelne Kloster-
geistliche, aber auch ganze Monchsgemeinschaften — ausiibten?” und auf
Konzilien neben Bischofen und weltlichen Landesfiirsten agierten.

Freilich sind die letztbenannten Beispiele die beriihmten Ausnah-
men, die eine anders lautende Regel bestédtigen. Doch auch dort, wo sie
keine rechtlich abgesicherte Fiihrungsrolle erhielten, bot sich fir aske-
tisch lebende Frauen eher als fiir ihre verheirateten Schwestern die
Chance, sich iber ein Engagement im eigenen «Haus» hinaus ins kirchli-
che Leben aktiv einzubringen. Es geschah gar nicht so selten, dass die
geistliche Uberlegenheit einer Asketin anerkannt wurde, dass sich auch
Monche der geistlichen Leitung einer erfahrenen Frau anvertrauten
oder mittelalterliche Kirchenpolitiker letztlich vor einer konsequenten
Abtissin oder sogar einer als Prophetin respektierten Laienfrau kapitu-
lierten. Schon in der (Spét)antike wurden die Weisungen «geistlicher
Miitter» — wenn auch nicht sehr zahlreich - in die Paterika aufgenom-
men (und in spiterer Zeit manchmal aus diesen wieder herausgelost
und zu eigenen Materika vereinigt). So findet man auch heute noch in-
mitten der meist «Apophthegmata Patrum» genannten Sammlung von
Viter- und Miitterspriichen die den Ammas Theodora, Synkletike und
Sara zugeschriebenen Logien™.

7 Dieses spannende Kapitel Kirchenrechtsgeschichte wurde oft angerissen, in
die Tiefe gehende Studien sind aber leider rar. Das gilt auch fiir die Monographie
von Joan Morris, Against Nature and God. The History of Women with Clerical
Ordination and the Jurisdiction of Bishops, London 1973. Methodisch ingesamt
unbefriedigend und im Aufweis behaupteter Fakten wenig sauber, hat das Buch
zwar als «Materialsammlung» einen gewissen Wert, kann aber weitere Quellen-
studien keinesfalls ersetzen.

3 So weist schon Hefele auf die Teilnahme von Abtissinnen an den friihen engli-
schen Synoden hin: vgl. Carl Joseph Hefele,Conciliengeschichte I, Anheim 1855,
26.

» Vgl. zu diesen Uberlegungen und auch zum folgenden Kapitel E. M. Synek,

152



Schliesslich erdffnete im Mittelalter der Weg ins Kloster zumindest
fiir adelige Frauen einen einzigartigen Zugang zu literarischer Bildung.
Unter Umstdnden musste der darob angestrebte Auszug ins «Frauen-
haus» nicht einmal «lebensldnglich» sein: In den Anfingen des syri-
schen Nonnentums kannte man eine Art «Seminarausbildung» fiir Mid-
chen, die sich auf einen pastoralen Dienst vorbereiteten. Aber auch im
griechischen Osten und im lateinischen Westen wurden fiir «<hohere
Tochter» Moglichkeiten geschaffen, eine Klosterschule zu besuchen,
ohne auf Dauer innerhalb der Frauengemeinschaft zu verbleiben. Inso-
fern waren im Mittelalter die Frauenkloster auch iiber die eigene Ge-
meinschaft hinaus Zentren von Frauenbildung.

4. Die Schwestern Marias: Frauen als Theologinnen

Mit den Bildungsmdoglichkeiten von Frauen verwoben ist die Frage nach
theologisch kompetenten Frauen. Bekanntlich ist die schriftliche Hinter-
lassenschaft der «Kolleginnen» von Maria von Bethanien gering. Die
Frauen in den Fussstapfen der von Lukas als Toraschiilerin portratier-
ten Schwester Martas® haben wesentlich seltener zur Feder gegriffen
(resp. einem Sekretir/einer Sekretdrin diktiert) als ihre Theologenbrii-
der. Daraus ist aber noch nicht leichthin zu schliessen, dass Frauen zur
Reflexion theologischer Fragen minder geeignet gewesen wiren. Aus
der Spitantike ist uns eine verhidltnismaéssig lange Reihe von Namen
hochgebildeter Frauen iiberliefert — darunter die bereits mehrfach er-
wihnte Olympias, die beiden Makrinas, Melania die Altere oder Marcel-
la, die als geistliche Miitter, als Lehrerinnen und Dialogpartnerinnen
maéannlicher Theologen und Kleriker geachtet waren. Dass keine der be-
nannten ein eigenes Buch hinterlassen hat, macht es fiir uns freilich
schwierig, ihre Beitrdge zur theologischen Reflexion zu rekonstruieren.

In den Werken bekannter minnlicher Theologen, von denen gar
nicht so wenige ehrlich auf die Bedeutung ihrer Lehrerinnen fiir das eige-
ne Schaffen hingewiesen haben, haben ihre theologischen Gedanken
aber mit Sicherheit thren Niederschlag gefunden. Gregor von Nyssa be-
kennt sich in seinem «Dialog iiber die Auferstehung» ausdriicklich da-

Ostkirchenkunde und Frauenforschung: Zu den Miittern unter den Vitern, in:
OstkSt 43 (1994) 170-186; hier insbes. 175 ff. (mit weiterfithrender Literatur).

“Zum hier skizzierten Bild Marias vgl. Annemarie Ohler, «Maria und Marta —
Gastgeberinnen fir Jesus», in: dies., Frauengestalten der Bibel, Wiirzburg 1987,
2. Aufl., 157-177.

153



zu, dass seine Schwester Makrina (die uns bereits als «Muse» Basileios’
bei seiner Klostergriindung begegnet ist), als geistliche Mutter dieses
«christlichen Phaidons» zu verstehen ist. Und der gemeinsame Bruder
Basileios fithrt gar die Grossmutter Makrina d. A. als Garantie seiner
Rechtgldubigkeit an, als er ins Kreuzfeuer der Kritik geraten war*!'. Mit
gutem Grund darf man folgern, dass die dogmatischen Entscheidungen
der jungen Christenheit von diesen und einer Reihe anderer Frauen be-
trachtlich mitgestaltet worden waren, wurden doch fast alle grossen
Theologen der Antike in ihrer Jugend massiv durch Frauen gepréagt bzw.
hatten auch als Erwachsene Frauen an ihrer Seite, die keineswegs nur
Schiilerinnen, sondern ernstzunechmende Gesprédchspartnerinnen wa-
ren. So lobte selbst Hieronymus - eine in seiner Haltung Frauen gegen-
iber hochst ambivalente Personlichkeit — Marcella (jedenfalls nach ih-
rem Tod) eindringlich fiir ihre bibelwissenschaftlichen Leistungen: Die
Schiilerin war zur respektierten Kollegin avanciert, die den ehemaligen
Lehrer wihrend seiner Absenzen in Rom wiirdig vertrat®.

Spiter geriet die Exegetin freilich in Vergessenheit, wihrend eine an-
dere, von Hieronymus abgekanzelte, Theologin sich lange Zeit als
«Schulbuchautorin» gut behaupten konnte. Proba* — neben der oben
kommemorierten Reiseschriftstellerin Egeria — eine der wenigen Frau-
en der jungen Christenheit, die erwiesenermassen selbst zur Feder griff,
hinterliess einen besonders gelungenen Versuch, tradiertes kulturelles
Erbe und Christentum miteinander zu versbhnen. Ihr Cento, ein als
«Flickgedicht» aus Vergilversen gestaltetes Heilsepos, diente vielen Ge-
nerationen von Schiilern als Lesebuch. Damit iibertraf die gebildete Ro-
merin, die — angesichts des asketischen Uberhangs im theologischen Er-
be, eine weitere bemerkenswerte Ausnahme - sich dazu bekannte, ein

‘' Vgl. Basileios, ep.204: «Was aber konnte fiir unseren Glauben ein deutliche-
rer Beweis sein, als die Tatsache, dass wir von unserer seligen Grossmutter aufge-
zogen worden sind, einer aus eurer Gegend stammenden Frau? Ich meine die be-
rihmte Macrina, von welcher wir in den Worten des seligsten Gregor (Thauma-
turgos) unterwiesen wurden ...». (Ubersetzung nach W.-D. Hauschild)

“2Vgl. Hieronymus, Die hl. Marcella. Brief an die Jungfrau Principia, dt. in:
W.Schamoni (Hg.), Heilige Frauen des Altertums (Heilige der ungeteilten Chri-
stenheit), Diisseldorf 1963, 122-135.

“ Vgl. zuletzt Anne Jensen, Faltonia Betitia Proba— Eine Lehrerin der Spétan-
tike, in: H. Pissarek-Hudelist/L. Schottroff (Hg.), Mit allen Sinnen glauben. Femi-
nistische Theologie unterwegs, Giitersloh 1991, 84-94; auch: /1. Sivan, Anician
Women, the Cento of Proba, and Aristocratic Conversion in the Fourth Century,
in: Vigiliae Christianae 47 (1993) 140-157.

154



gliickliches Familienleben zu fithren, viele médnnliche Theologen an Po-
pularitét.

Bis heute wirken schliesslich auch jene miindlichen Traditionen von
Frauentheologie nach, die in der Apophthegmata-Literatur und in den
Paterika «aufgehoben» wurden. Weitere Spuren des Erbes der Miitter
lassen sich in hagiographischen Materialien ausmachen: Da das Durch-
kdmmen dieser Quellengruppe unter frauenforschender Perspektive ge-
rade erst begonnen hat, sind hier vermutlich noch manche Schitze zu he-
ben. Nicht zuletzt ist bei einer Reihe anonym iiberlieferter Texte wie
z.B. der Vita von Olympias oder der unter dem Pseudonym Thomais
iiberlieferten Febronia-Vita mit gutem Grund iiber eine weibliche Ver-
fasserschaft zu spekulieren.

Dennoch wird erst in den Werken mittelalterlicher Mystikerinnen
Frauentheologie in einem grosseren Ausmass deutlich als solche greif-
bar. Die Frage der Authentizitdt darf natiirlich auch hier nicht ganz aus-
geblendet werden. Oft geht die literarische Hinterlassenschaft der My-
stikerinnen ja nur indirekt auf diese selbst zuriick. Die Aufzeichnungen
wurden hdufig von Beichtvitern oder anderen «Sekretdren» besorgt,
die wohl nicht nur gerne von der Volkssprache ins gelehrte Latein iiber-
setzten, sondern vermutlich auch sonst da und dort redigierten. Es wird
aber aus diesem Schrifttum, das die Forschung erst langsam in seiner
Qualitét als «theologisch» zu entdecken beginnt, zweifelsohne klar, dass
viele Frauen kreative Theologinnen waren. Der mit Etablierung der
Universitdten nur mehr beschridnkte Zugang zur spekulativen Schul-
theologie scheint sich nicht unbedingt negativ auf das theologische Ni-
veau ausgewirkt zu haben. Zwar sollte man die Klagen iiber den Aus-
schluss von Méddchen von hoherer Bildung, auf die wir etwa bei Christi-
ne de Pizan, einer nicht zuletzt engagiert mit Frauenfragen befassten
spatmittelalterlichen Schriftstellerin, stossen, durchwegs ernstneh-
men*. Anderseits waren die «ungelehrten Frauen», die so ungebildet
nun oft auch wieder nicht waren, vielleicht sogar eher imstande, einge-
fahrene Schemata aufzubrechen als ihre méannlichen Kollegen. Immer
mehr wird im heutigen Kontext der Wert eines existentiellen Ansatzes
erkannt, wie er fiir das aus der personlichen Erfahrung schopfende, «my-
stische» theologische Schaffen von Frauen wie Hildegard von Bingen,
Gertrud von Helfta, Mechthild von Magdeburg oder Julian of Norwich,

“Zuletzterer vgl. E. M. Synek, Kultur und Heiligkeit. Ein Beitrag zum spiritu-
ellen Erbe des syrischen Monchtums, in: Geist und Leben 66 (1993) 359-373.
“ Vgl. Christine de Pizan, Eine Stadt fiir die Frauen XXXVII.

155



um nur einige der bekannteren zu nennen, charakteristisch ist. Er ent-
hédlt in manchen Details bedeutende Ergdnzungen und Korrektive zur
tradierten «ménnlichen» Theologie, die vor allem in ihrer Bedeutung
fiir Gottesbild, Kirchenbild, Anthropologie und Schopfungslehre einge-
hend zu studieren wiren. Im Rahmen dieses Beitrags ist es unmaoglich,
den theologischen Leistungen dieser Frauen, die in vielerlei Hinsicht
tiberhaupt erst wirklich erforscht werden miissten, auch nur annédhernd
gerecht zu werden*.

Doch soll noch kurz eine andere Frage angesprochen werden: Es ist
gefahrlich zu tibersehen, dass es zur Durchsetzung von Theologie auch
immer schon Politik brauchte. Dass diese oder jene theologische Idee
gut, gar nicht oder wenig rezipiert wurde, hat nicht unbedingt nur mit
dem sensus fidelium und der Durchsetzung der «Wahrheit» zu tun. Gera-
de die bislang weitgehende Nicht-Rezeption mittelalterlicher Frauen-
theologie offenbart den Zusammenhang zwischen der Durchsetzung
theologischer Gedanken und Macht resp. Ohnmacht. Das sollte aber
nicht dazu verfiithren, Frauen grundsitzlich in die Sphire der Ohnmacht
zu verweisen. Wir haben bereits oben gesehen, dass sich die Gedanken
spatantiker Theologinnen in den Werken ihrer Sohne, Briider, Lehrer
und Freunde wiederfinden diirften. Frauen stellten in dieser Epoche
auch zu einem guten Teil die «Lobbies» der grossen Theologen. So enga-
gierten sich etwa die bereits erwidhnte Melania die Altere genauso wie

“ Die in diesem Bereich wegweisenden Forschungsergebnisse der fr. mentali-
tatsgeschichtlichen Schule, etwa das oben zitierte Sammelwerk von Vauchez, wer-
den auch im deutschen Sprachraum immer mehr rezipiert. Im dt. Sprachraum
selbst wurden grundlegende Arbeiten beispielsweise von Elisabeth Gossmann
und Margot Schmidt vorgelegt. In ihrem Beitrag «Religios-theologische Schrift-
stellerinnen» zum Mittelalterband der neuen «Geschichte der Frauen» (Frank-
furt 1993) hat Gossmanns Lebenswerk eine allgemein zugangliche pragnante Zu-
sammenfassung gefunden (a.a.O., 495-510). Die Drucklegung der Referate des
internationalen Hildegard-Symposions, das 1994 unter Schmidts Leitung in
Deutschland stattgefunden hat, ist geplant. Vgl. aber z. B. auch die Dissertation
von Marianne Heimbach zu Mechthild v. Magdeburg, die unter dem Titel «<Der
ungelehrte Mund> als Autoritidt. Mystische Erfahrung als Quelle kirchlich-pro-
phetischer Rede im Werk Mechthilds von Magdeburg» vor einigen Jahren in der
Rethe «Mystik in Geschichte und Gesellschaft 1/6» veroffentlicht wurde (Stutt-
gart 1989). Leicht zugédnglich sind des weiteren Gerda Lerners — im theologischen
Bereich freilich nicht immer ganz sauberer — Aufriss: «Die Entstehung des femini-
stischen Bewusstseins. Vom Mittelalter bis zur ersten Frauenbewegung» (Frauen
und Geschichte Bd.2), Frankfurt 1993 sowie die — ebenfalls nicht so sehr theolo-
gisch orientierten — Arbeiten von Peter Dinzelbacher, der umfassende Bibliogra-
phien bietet.

156



Olympias im sog. «origenistischen» Streit auf seiten der «Origenes-Par-
tei», wiahrend Paula und Marcella Hieronymus die Stange hielten. Als
besonders erfolgreiche Kirchenpolitikerin verdient aber auch Kaiserin
Pulcheria Erwdhnung: diese Frau hatte nicht nur als Mddchen die poli-
tisch hochst kluge Entscheidung getroffen, nicht zu heiraten, und ihren
Palast in eine Art Kloster umgestaltet. Sie trug auch massgeblich Verant-
wortung fiir das besonders geschichtswirksame Konzil von Chalkedon,
nachdem ihre theologischen Optionen, unterstiitzt von der vox populi,
bereits gegen die Sympathien ihres Bruders, Kaiser Theodosios, am
Konzil von Ephesos den Sieg errungen hatten. Im 8. Jh. war es dann ihre
spdte Nachfolgerin, Kaiserin Irene, die Zeitgenossin Karl d. Gr., die die
theologische Kldrung im Bilderstreit durch ein Konzil initiierte. Und
was das westliche Mittelalter betrifft, sollte man nicht vergessen, dass be-
ziiglich der Entscheidung fiir das «katholische» Christentum bei den ger-
manischen gentes die Frauen aus den Herrscherfamilien eine wichtige
Rolle spielten.

6. Frauenraume im «Haus Gottes»

Bereits in den Pastoralbriefen wird das Konzept der christlichen Ge-
meinde als «Haushalt Gottes» vertreten®. Zu diesem Haushalt gehoren
von Anfang an Minner und Frauen, denen die Haustafelliteratur je-
wells thren Ort im Ganzen zuweist. Als sich die «Haushalte Gottes» —
durchwegs schon vor der sog. «konstantinischen Wende» — in eigenen
Héausern einzurichten begannen, sollte sich die Raumaufteilung zuse-
hends konkretisieren. Der Trend ging dahin, eigene Frauen- und Min-
nerzonen zu definieren®. Dabei wurden das Umfeld des Altares und des
Bischofsthrones immer mehr zu reinen Ménnerrdumen, wenngleich die-
ser Prozess zundchst sicher differenzierter verlief als gemeinhin voraus-
gesetzt. Es dirfte mit manchen Ungleichzeitigkeiten zu rechnen sein,

“7Vgl. zu den hier skizzierten Ereignissen die Arbeit von Kenneth G. Holum,
Theodosian Empresses. Women and Imperial Dominion in Late Antiquity, Ber-
keley 1982.

*Vgl. dazu Nolte, Conversio und Christianitas.

*Vgl. dazu die bereits oben zitierte Arbeit von Verner.

* Die traditionelle Vermutung, die junge Kirche hétte sich hier an synagogale
Vorbilder angelehnt, wurde zuletzt von Shaye J. D. Cohen in Frage gestellt: vgl.
Shave J. D. Cohen, Menstruants and the Sacred in Judaism and Christianity, in:
Women’s History and Ancient History, 273-299; hier: 278f., 297f. (Anm.53).

157



vor allem aber damit, dass normative Ordnungsvorgaben, wie sie uns in
der homiletischen Literatur, in Liturgieordnungen und Konzilskanones
iiberliefert sind, und das reale Leben in einem ziemlichen Spannungsver-
hiltnis zueinander standen. Grenziiberschreitungen waren im «Haus
Gottes» wohl genauso auf der Tagesordnung wie im weltlichen Alltag
von Minnern und Frauen, wo die Grenzziehung zwischen Ménner- und
Frauenrdumen, wie bereits aufgewiesen, auch vielfach eine in der Praxis
nicht wirklich eingeholte Theorie blieb.

Grundlegend fiir die Ausgestaltung der Hausordnung der Kirche ist
die geschichtswirksame Ausbildung des monarchischen Episkopates,
der ab dem zweiten Jahrhundert an Boden gewann und sich zu einer all-
gemein Uberregional anerkannten Institution verfestigte. Der Bischof
spiegelt im Haushalt Gottes den Hausvater im weltlichen Haus, die ihm
zugewiesenen umfassenden Kompetenzen die patria potestas des romi-
schen Rechts. Zugleich fehlt ein Frauenamt an der Seite des Bischofs,
worin im Haus Gottes die Stellung der matrona im weltlichen Haus ge-
spiegelt worden wiire. Solche Modelle gab es durchwegs in paganen Kul-
ten, beispielsweise wihlte man zum Flaminat des Jupiter nicht einen ein-
zelnen Mann (oder eine einzelne Frau), sondern explizit ein Ehepaars'.
Moglicherweise hat das Ankniipfen an das jiidische Priesterbild in die-
ser speziellen Frage Anleihen beim paganen Sakralrecht verhindert, so
dass auch die Tradition von Apostelehepaaren fiir die Ausgestaltung
des Bischofsamtes keine Relevanz erhielt. In anderen Fragen wurde da-
gegen sehr wohl auf pagane Modelle zuriickgegriffen, so etwa wurde die
ab dem 4. Jh. ventilierte Zolibatsverpflichtung fiir weibliche Kleriker
(Diakoninnen) unter Hinweis auf die Vestalinnen zu legitimieren ver-
sucht>.

Insofern das Haus Gottes also zwar einen «pater familias» aber keine
«mater» hat, erweist sich seine Hausordnung als noch androzentrischer
denn die des weltlichen Hauses. Letzterer lag wohl der geradezu «oku-
menische» Konsens einer auf Geschlechterhierarchie abstellenden Ge-
schlechterideologie — «der Mann ist das Haupt der Frau» — zu Grunde,
als Ehefrauen, die durch die Geburt legitimer Nachkommen den Fortbe-
stand der Familie sicherten, kam Frauen aber doch eine wichtige Rolle
innerhalb des Systems zu. Wihrend legitime Nachkommen im weltli-
chen Bereich grundsitzlich nur durch die Geburt von Kindern durch le-

' Vgl. John Scheid, Die Rolle der Frauen in der romischen Religion, in: Die
Geschichte der Frauen/Bd. 1 Antike, 417—449; hier: 441 ff.
2 Vgl. die 6. Novelle von Justinian.

158



gitime Ehefrauen zu erlangen sind, geht es im Haushalt Gottes — zumin-
dest theoretisch — auch ganz ohne Frauen: Hier «gebiert» der (ménnli-
che) Bischof (resp. ein von ihm beauftragter Presbyter, nach manchen
Texten u.U. auch ein Diakon) Kinder durch die Taufe’’. Herausgelost
aus dem Kontext der zeitgenossischen Geschlechterideologie, in dem
zwar das Fehlen einer Spiegelung der Rolle der mater familias in der Kir-
che weniger selbstverstédndlich ist, als die mangelnde Reflexion dieser
Frage in den gingigen Darstellungen der Ausbildung des monarchi-
schen Episkopats suggeriert, die Durchsetzung der geschlechtlichen De-
terminierung des Bischofsamtes als «mdnnlich» aber nicht weiter ver-
wunderlich 1st*, konnte gerade hier emanzipatorisches Potential zu or-
ten sein. Mit der Durchsetzung des nur Méinnern zugédngigen monarchi-
schen Episkopats wurde die geschlechtliche Determinierung der hierar-
chischen Spitze im Haus Gottes vielleicht weniger zementiert als durch
die theoretisch vorstellbare Alternative eines «Ehepaaramtes». Wie -
ausgehend vom biblischen Schrifttum — Gott neben véterlichen Qualiti-
ten u. U. auch miitterliche zugeschrieben werden, so finden sich auch im
Bischofsbild weibliche Aspekte, etwa das bereits benannte «Gebiren»

$3Vgl.z.B. Johannes Chrysostomos, Uber das Priestertum 111, 6; dhnlich: Apo-
stolische Konstitutionen I1,33,1, wo es heisst, dass Gott den Menschen durch sei-
nen Bischof «an Sohnesstatt annimmt»: «... erkenne die rechte Hand, Sohn, deine
Mutter, und liebe sie und sei ehrflirchtig gegentiber dem, der nach Gott dein Va-
ter geworden ist ...».

% Aber auch wieder nicht schlechterdings selbstverstdndlich, wie die Pionier-
arbeit von René Metz, Le statut de la femme en droit canonique médiéval, in: Re-
cueils de la Société Jean Bodin 12, Briissel 1962, 59-113 (wiederabgedruckt in:
ders., La femme et ’enfant dans le droit canonique médiéval, London 1985) sug-
geriert! Im Prinzip ist die Affirmation «... la femme n’accédait pas, en regle géné-
rale, aux fonctions publiques ...» zwar nicht schlechterdings iiberholt. Die Belege
fiir den Zugang von Frauen zu 6ffentlichen Amtern werden aber mehr. Ander-
seits ist das traditionelle «Apostelargument» durch die hist.-kritische Exegese
(und patristische Forschung) ins Wanken geraten. Die Entwicklung des Episko-
pats erfolgte historisch nicht linear aus «dem» Amt der «Apostel» — das ange-
sichts einer Vielfalt von Apostelbegriffen an sich bereits eine Fiktion darstellt -
schon gar nicht aus dem Zwolferkreis. Damit stellt sich aber auch die Frage nach
dem Ankniipfen der geschlechtlichen Determination der kirchlichen Leitungs-
amter an Vorgaben des hist. Jesus und/oder der nachosterlichen Jesusbewegung
des 1.Jh. grundsitzlich neu. Sie wéaren auf dem Hintergrund pluraler Gemeinde-
situationen, Organisationsstrukturen und der zugehorigen Leitungsfunktionen
neu zu reflektieren: In welchem Ausmass Frauen an letzteren partizipierten,
steht exegetisch zur Debatte; dass Frauen aberin den durch die in den Kanon rezi-
pierten Schriften bezeugten Gemeindekontexten zumindest nicht iiberall grund-
sdtzlich aus Leitungsfunktionen ausgeschlossen waren, Kann als gesichert gelten.

159



neuer «Kinder Gottes». Manchmal wird der — den Vater repridsentieren-
de — minnliche Bischof sogar explizit als Vater und Mutter apostro-
phiert. So wird beispielsweise in den Apostolischen Konstitutionen
Spr. 1,8 auf den Bischof angewandt: «Hore, Sohn, auf die Erziehung dei-
nes Vaters, und weise die Ermahnungen deiner Mutter nicht zuriick %.»
Damit scheint hinsichtlich der heute viel diskutierten Symbolebene in
der Ausgestaltungsphase des Bischofsamtes ein Ansatzpunkt zur Uber-
windung von Biologismen grundgelegt — nicht ohne Ironie gerade dort,
wo von der Kirche die patriarchale Hausordnung in ihrer Androzentrik
auf die Spitze getrieben wurde.

Im iibrigen diirften Frauen auch noch zu einer Zeit, wo der Sakralisie-
rungs- und Hierarchisierungsprozess grundsitzlich schon relativ weit
fortgeschritten war, de facto zumindest da und dort sehr wohl sakramen-
tale Handlungen gesetzt haben und in kirchen- resp. gemeindeleitender
Stellung respektiert worden sein. Im Sinne der Theorie des Bischofsam-
tes nahmen solche Frauen, auch ohne notwendigerweise als Episkopen
eingesetzt zu sein, episkopale Agenden wahr. So ist in einem Brief von
Firmilian v. Cisarea (in Kappadokien) noch fiir 235 eine — allem An-
schein nach - «grosskirchliche» Prophetin bezeugt, die die Taufe spende-
te und der Eucharistie vorstand?®. Dass diese Frau, auf die der Bischof
mit Entsetzen reagierte, wirklich so singulidr war, wie sie uns aufgrund
mangelnder Direktbezeugung von «Kolleginnen» erscheinen mag, ist
unwahrscheinlich: immerhin wurde sie zunachst sichtlich allgemein re-
spektiert. Frauen aus dem kirchlichen Witwenstand - sie sind mit eini-
ger Wahrscheinlichkeit mit den in einer Reihe von schriftlichen Quel-
len, aber auch in Inschriftenbelegen bezeugten «Presbytiden» (Presbyte-
rinnen) in eins zu sehen>” — werden zumindest in Einzelféllen eine dhnli-
che Rolle gespielt haben. Anders gibt die wiederkehrende Polemik ge-
gen die Lehrtétigkeit und Taufspendung durch Witwen in den alten Kir-
chenordnungen keinen Sinn*®. In in ihren Ordnungsvorstellungen mehr
charismatisch orientierten Gemeindekontexten konnten Frauen 1n Fiih-
rungsrollen sichtlich zunichst durchwegs Akzeptanz finden. Bei der Ver-

s Apostolische Konstitutionen I1,6,16.

% Diese schon ldnger bekannte Tradition wurde zuletzt von Anne Jensen
sorgfdltig analysiert. Vgl. im III. Kap. Von «Gottes selbstbewusste Tochter»
Abschn.3 «Die Eucharistie einer Prophetin» (352 ff.).

7 Vgl. Walter Selb, Orientalisches Kirchenrecht Bd. II. Die Geschichte des Kir-
chenrechts der Westsyrer (von den Anfangen bis zur Mongolenzeit), Wien 1989,
2371.

% Vgl. Didaskalia XV; Apostolische Konstitutionen [11,5-6.9.

160



festigung der kirchlichen Strukturen zur von Hausordnung, (weltlicher)
Amterlaufbahn und dem atl. Priesterbild inspirierten Weihehierarchie
blieben Frauen dann aber sukzessive auf der Strecke. Das explizite Ver-
bot der Ordination von Witwen in der Traditio Apostolica® bzw. der
«Einsetzung» von Presbytiden in can. 11 der sog. Synode von Laodikaia
lassen freilich darauf schliessen, dass selbst hier zumindest lokal ein l4n-
gerer Kldarungsprozess ablief, der nicht immer sofort zur Ausgrenzung
von Frauen aus der sich formierenden Hierarchie fiihrte. An den Rin-
dern des als «grosskirchlich» geschichtswirksam gewordenen Traditions-
stroms im Milieu der zur «montanistischen Kirche» verfestigten Bewe-
gung der «neuen Prophetie»® sind ausdriicklich weibliche Episkopen
bezeugt. Langfristig war der Riickdrangungsprozess zwar insgesamt er-
folgreich, doch darf man die restriktiven Anweisungen fiir die Witwen
des Witwenstandes etwa in Didaskalia und Apostolischen Konstitutio-
nen noch kaum mit dem tatsédchlichen Status dieser Frauen in jenem Mi-
lieu verwechseln, wo die Kirchenordnungen zunéchst entstanden.
Anderseits geht die systematisch betriebene Marginalisierung der
Witwen®' — jedenfalls im griechisch-syrischen Raum — mit der Schaffung
eines neuen Frauenamtes, dem Frauendiakonat®? - Hand in Hand. Hier
wurde Frauen zumindest der Zugang zum institutionalisierten Klerus of-
fengehalten. Nach der syr. Typologie haben sie auch im symbolischen

% Vgl. Traditio Apostolica 10.

® Vgl. zu einer historisch-theologischen Neubewertung des sog. «Montanis-
mus» Anne Jensen, Gottes selbstbewusste Tochter, Kap. I, Abschn.2 «Neue Pro-
phetie: Priska und Maximilla».

¢ Die einzige neuere Monographie zum Witwenamt hat Bonnie Bowman Thur-
ston, The Widows. A Women’s Ministry in the Early Church, Minneapolis 1989,
vorgelegt.

62 Zur Geschichte des Frauendiakonats vgl. u.a. die Dissertation von Evange-
los Theodorou, He <«cheirotonia», he «cheirothesia> ton diakonisson, Athen 1954
(ausgehend von dieser Arbeit spater auch wiederholt kleinere Publikationen in
westlichen Sprachen, so der oben zit. Beitrag in «Warum keine Ordination der
Frau?»; auch: Das Amt der Diakoninnen in der kirchlichen Tradition, in: US 33
[1978] 162-172); R. Gryson, Le ministere des femmes dans I’Eglise ancienne (Re-
cherches et synthéses/Section d’histoire Bd.1V), Gembloux 1972; A. G. Marti-
mort, Les diaconesses. Essai historique (Bibliotheca <Ephemerides Liturgicae>.
«Subsidia>. Bd.24), Rom 1982 (beide Arbeiten mit umfassendem Literaturiiber-
blick zu dlteren Publikationen); C. Vagaggini, L'ordinazione delle diaconisse nel-
la tradizione greca e bizantina, in: OrChrP 40 (1974) 145-189; J. Beaucamp, Le
statut de la femme I1, Paris 1992. Fir den syrischen Raum: G. Orioli, 1l testo del-
I" ordinazione delle diaconisse nella chiesa di Antiochia dei Siri, in: Apollinaris 62
(1989) 633—-640. Fiir ein Summarium der wichtigsten Ergebnisse der neueren hist.
Forschung siehe Eva Maria Synek, (K)eine katholische Alternative.

161



Kosmos der Kirche eine beachtliche Funktion. In Didaskalia und Apo-
stolischen Konstitutionen steht der Bischof fiir Gott Vater und der Dia-
kon fiir den Sohn, wihrend die Diakoninnen als Repridsentantinnen des
HI. Geistes gelten®. Angesichts der zugrundeliegenden subordinationi-
stischen Konzeption des Gottesbildes war freilich nicht Gleichrangig-
keit mit dem minnlichen Diakon im Blick. Entsprechend wurden die Be-
fugnisse der Diakonin regelméssig restriktiv formuliert und vom Main-
nerdiakonat abgegrenzt. Zum besonders strengen Anforderungsprofil
gehoren die vermutlich bereits im 4. Jh. weitgehend durchgesetzte Zoli-
batsklausel und das extrem hoch angesetzte Weihealter jenseits der Re-
produktionsgrenze (das in der Praxis, wie Olympias zeigt, aber nicht un-
bedingt eingehalten wurde). An Aufgaben wurden den Diakoninnen im
Haus Gottes allgemein Tiirhiiter- und Ordnungsdienste auf der Frauen-
seite der Kirche, die Assistenz bei der Taufe von Frauen und Mittler-
funktionen zwischen Frauen und miannlichem Klerus zugewiesen, z.T.
auch die Frauenkatechese und in besonderen Fillen die Kommunion-
spendung an Frauen und Kinder. Mit der Zeit verschwand der Frauen-
diakonat dann bekanntlich auch im Osten wieder aus dem Gemeinde-
dienst — in der Regel wird hier ein Konnex zum Bedeutungsverlust der
Erwachsenentaufen hergestellt. In der «geschlossenen Gesellschaft»
der Frauenkloster wurde das alte Frauenamt - oft in Personalunion mit
dem der Abtissin — dagegen z.T. sogar ausgebaut. Beispielsweise glei-
chen syrische Kanones die liturgischen Funktionen der Nonnen-Diako-
nin fiir den Fall, dass kein mannnlicher Kleriker zur Hand ist, denen des
ménnlichen Diakons ziemlich weit an®. Noch heute kann man in ortho-
doxen Frauenklostern erleben, wie Nonnen, die sich in der Nachfolge
der Diakoninnen der jungen Kirche verstehen, eine Reihe von Diakons-
diensten ausiiben. Wenn sie dann auch noch als Sdngerinnen den im or-
thodoxen Gottesdienst sehr wichtigen Chor bilden, kann angesichts des
Umstandes, dass der médnnliche Klerus meist hinter der Ikonostase ver-
borgen bleibt, auf den ersten Blick sogar einmal der (falsche) Eindruck
eines reinen Frauengottesdienstes entstehen. — Doch kehren wir zuriick
zur Frage, welche Rdume Frauen im Gemeindedienst der jungen Chri-
stenheit fir sich beanspruchten resp. auch auf lingere Sicht zugestan-
den bekamen. Hier lohnt sich ein Blick in das aus Syrien stammende Te-
stamentum Domini, das noch fiir das 5.Jh. ein sehr starkes Witwenamt/

* Didaskalia IX; Apostolische Konstitutionen 11,26,6.
~ Zu den Belegstellen siehe Walter Selb, Orientalisches Kirchenrecht Bd. I,
Wien 1989, 245f.

162



Frauenpresbyterat bezeugt®. Der ordinierten Witwe® werden hier —
und wir haben es immerhin mit einer Kirchenordnung, also mit einem
normativen Text zu tun — sehr deutlich eine Ehrenstellung, Aufsichts-
funktionen iiber den weiblichen Teil der Gemeinde insgesamt sowie die
sonst oft Diakoninnen® zugeschriebene Taufassistenz eingerdumt.
Auch finden wir im Testamentum die Witwen sogar noch bei der euchari-
stischen Darbringung unter den ménnlichen Klerikern im Altarraum
und in der Osternacht betont an der Seite des Bischofs.

Ingesamt behaupteten sich Frauen freilich nur spérlich im «Zentrum»
des «Hauses Gottes», fiir das Bischofssitz und Altar im Bewusstsein der
zeitgendssischen Christen und Christinnen — jedenfalls ab dem 3., wenn
nicht schon ab dem 2.Jh. —, und letztlich auch fiir uns heute noch, nicht
zu unterschitzende Symbole sind. Dieses kirchengeschichtliche Rest-
mee werden wohl auch die langsam in Gang gekommenen Versuche der
Riickgewinnung von her-story in seinen Fundamenten nicht erschiittern
konnen. Sie zeigen aber, wie Frauen, die selbst-bewusst, da gott-bewusst
handelten, da und dort Grenziiberschreitungen gelangen: Es lohnt sich,
die verblassten Fussspuren in den «Minnerrdumen» freizulegen. Dar-
tiber sollte man aber die Frauenrdume rechts und links vom symboli-
schen Zentrum nicht tibersehen. Die starkeren Traditionen von «Bot-
schafterinnen um Gottes willen» sind «an den Ridndern» des symboli-
schen Gefiiges des kirchlichen Kosmos zu finden, wobei sich die Frage
aufdringt, ob die Handlungsrdume von Frauen, die unser kirchenge-
schichtliches Bewusstsein geneigt ist, am «Rande» anzusiedeln, nicht
aufs Ganze gesehen fiir die Geschichte der Kirche sehr wohl «zentral»
waren. Was ist Zentrum, was ist Peripherie? Die Antwort héngt vom
Standpunkt ab, der in der Bewertung bezogen wird. Nicht nur als Mirty-
rerinnen und Diakoninnen waren unsere Miitter und Schwestern im
Glauben Gottes «Reprisentantinnen» auf Erden. Sie spielten eine nicht

® Dass bei den ordinierten «Witwen» und «Presbytiden» hier auf die selben
Frauen abgestellt wird, ist wahrscheinlich, aber nicht ganz sicher. In der Ektenie
(Testamentum Domini [,LXXXYV) steht die Fiirbitte fiir die Presbyterinnen nach
den Firbitten fiir den Bischof, die (ménnlichen) Presbyter und die (ménnlichen)
Diakone, eine eigene Furbitte fiir die Witwen fehlt. Probleme schafft vor allem
Testamentum Domini 11, XIX. wo in den Anweisungen fiir die Osternacht Wit-
wen und Presbytiden nebeneinander erwdhnt werden.

* Vgl. zur Witwenordination Testamentum Domini ILXL{.

* Diakoninnen kennt die Kirchenordnung ebenfalls, aber in einer den Witwen
untergeordneten Position. In der Ektenie werden sie gemeinsam mit den Hypo-
diakonen und Lektoren nach den Presbyterinnen und vor den «Weltleuten» kom-
memoriert.

163



zu unterschidtzende Rolle bei der Ausbreitung wie der Bewahrung des
christlichen Erbes, aber auch in der Ausbildung und Etablierung von
Theologie. Wohlhabende Frauen in der Tradition des Euergetismus lei-
teten nicht nur in den Anfangen Hausgemeinden, sie finanzierten auch
spiterhin das Unternehmen Kirche, Kaiserinnen steuerten Lehrent-
scheidungen, Asketinnen reformierten zumindest im kleinen die Haus-
ordnung und namenlose Sklavinnen und unscheinbare Hausmiitter tru-
gen das Ihre dazu bei, dass die Kunde vom Wort, das Fleisch wurde, um
unter uns zu wohnen, bis heute nicht verstummt ist.

Wien Eva M. Synek

164



	Aufgehobene Frauentraditionen

