
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 85 (1995)

Heft: 3

Artikel: Aufgehobene Frauentraditionen

Autor: Synek, Eva M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufgehobene Frauentraditionen '

Wenn bereits im zweiten Jahrhundert im römischen Reich in paganen
Bildungskreisen die Durchdringung des städtischen Proletariats mit
dem neuen christlichen «Aberglauben» als gefährlich empfunden werden

konnte, ist das Naserümpfen über die Rolle der Frauen bei dessen

Ausbreitung2 kaum als reine Polemik abzutun. Frauen aller Schichten

gerieten nicht nur im Zuge der Christianisierung ihrer Ehemänner, Väter

und Herren in den Bannkreis der neuen religösen Bewegung. In den
traditionellen römischen und griechischen Kulten3 war der Raum für
eine aktive Partizipation von Frauen wohl relativ knapp bemessen4. So

machten sich immer mehr Frauen aller sozialer Schichten auf die Suche
nach einer neuen religiösen Heimat - und fanden diese in verschiedenen
orientalischen Kulten, denen - soziologisch gesehen - zunächst auch das

Christentum zuzuzählen ist. Die neuen Christinnen aber behielten ihre
Glaubensüberzeugung nicht für sich. Nicht nur in der Extremsituation
des Martyriums, sondern gerade auch im normalen Alltagsleben
bestand die Möglichkeit, missionarisch aktiv zu werden. Kinder standen
besonders unter dem Einfluss von Frauen - Müttern, Grossmüttern,
aber auch Sklavinnen. In der jungen Kirche waren zahlreiche Frauen -
auch ohne formalen Missionsauftrag in einem neuzeitlichen Sinn -
«Botschafterinnen Gottes» in den Fussstapfen von Maria v. Magdala und den
anderen Apostolinnen der «ersten Stunde». Eine kleinere Zahl von
Frauen fand aber auch in der sich formierenden Hierarchie einen Platz
(und damit eine «amtliche» Sendung). Dazu kommen die Asketinnen,
die in - mehr oder weniger scharfer - Opposition zu den gesellschaftlichen

(und teilweise auch zu den diesen angepassten kirchlichen) Strukturen

neue Wege wagten. Sie alle gestalteten ein bedeutendes Stück
Kirchengeschichte aktiv mit.

1 Der Beitrag beruht auf einem Referat, das im Rahmen des Seminars «Frauen
als Botschafterinnen um Gottes willen» am 28.1.1995 gehalten wurde.

2 Vgl. Origenes, Contra Celsum III, 55.
3 Im griechischen Kontext hatten Frauen aber mehr Zugang zu wichtigen

Priesterämtern: vgl. die alte, zu ergänzende Darstellung von Elisabeth Sinclair Hol-
derman, A Study of the Greek Priestess, Michigan 1913. Für den Literaturhinweis

danke ich Edith Specht vom Wiener Institut für Alte Geschichte.
4 Sojedenfalls die Interpretation von Louise Bruit Zaidman, «Die Töchter der

Pandora», und John Scheid, «Die Rolle der Frauen in der römischen Religion»,
in: Georges Duby/Michelle Perroi (Hg.). Geschichte der Frauen. Antike, hg.v.
Pauline Schmitt Pantel, Frankfurt 1993, 375-^149.

137



Die Erinnerung an unsere Mütter und Schwestern im Glauben war
freilich lange Zeit weitgehend verschüttet und insofern «aufgehoben».
«Aufgehoben» ist aber auch im guten Sinn vieles an Frauentraditionen
im historischen Quellenmaterial - manches harrt wohl noch seiner
Entdeckung, doch hat längst der Prozess des Aufdeckens und Wiederfin-
dens begonnen. Immer mehr Frauen und Männer machen sich auf die
Suche nach «her-story» und haben auch schon zahlreiche Spuren freigelegt,

die unsere Vorfahrinnen in der Kirchengeschichte hinterlassen
haben - nicht zuletzt in (scheinbar) klassischen Männerräumen.

Dieser Beitrag versucht ein - notwendig - lückenhaft verbleibendes
Resümee der bereits geleisteten Forschungsarbeit. Räumlich und zeitlich

konzentriere ich mich dabei auf den Kontext des Imperium Romanum,

also auf die erste grosse «Inkulturationsphase» des Christentums.
Nicht zuletzt in der Frage nach dem ekklesialen Ort von Frauen wurden
einige Vorgaben dieses Kontextes bis heute richtungsweisend. Ausserdem

sei hinsichtlich einzelner Frauentraditionen da und dort ein Blick
über die Ränder des röm. Reiches hinausgewagt, zu den altorientalischen

Nachbarn, aber auch in die neue Welt des westlichen Mittelalters.

1. Marta und ihre Schwestern: Frauen in der Tradition des

Euergetismus

Viele alte Textzeugen lesen in einer Textvariante zu Lk. 10,38 b: «Eine
Frau namens Marta nahm ihn in ihr Haus auf.» Das Haus ist der klassische

Frauenraum5 nicht nur in den antiken mediterranen Kulturen,
sondern auch im Mittelalter bis weit hinauf in die Neuzeit. Viele normative
Texte wollten Frauen möglichst umfassend allein dieses als Lebens- und

Handlungsraum zuweisen. Auch im ntl. Schrifttum findet man immer
wieder die Verknüpfung von «Frau» und «Haus». Bemerkenswert dabei
ist, dass sich die frühchristliche Literatur wiederholt selbständiger Frauen

erinnert, die offensichtlich ihr eigenes Haus hatten, in dem sie in
«Eigenregie» einem fremden Mann oder sogar einer ganzen Hausgemeinde
Gastfreundschaft gewähren konnten, wie es von Marta, Lydia oder Maria,

der Mutter des Johannes Markus, erzählt wird. l.Tim. 5,16 legt des

5 Zur Reflexion der hier aufgegriffenen Kategorie «Frauenräume» vgl. Karin
Hausen, Frauenräume, in: Karin Hausen/Heide Wunder (Hg.). Frauengeschichte
- Geschlechtergeschichte (Geschichte und Geschlechter 1). Frankfurt 1992.
21-24.

138



weiteren nahe, dass einzelne Christinnen in ihrem Haus bedürftigen
Schwestern einen Zufluchtsort boten.

Dass eine Frau über das Haus, in dem sie ihren Lebensraum hatte, so

frei verfügen konnte, ist nun freilich genausowenig selbstverständlich
wie der Umstand, dass es überhaupt gross genug war, um als Versammlungsort

oder sozialer Stützpunkt der lokalen Anhänger und Anhängerinnen

der Jesusbewegung zu dienen. Die meisten Frauen im römischen
Reich hatten als verheiratete, ihrem Ehemann zu- und untergeordnete
Gattinnen, im Elternhaus lebende Töchter oder im Familienverband
integrierte Witwen nicht nur kein eigenes Haus; sehr viele, vor allem die

Städterinnen, bewohnten zusammen mit ihrer Familie überhaupt nur
eine Ein-, Zwei-Zimmer-Mietswohnung. Auch im hinsichtlich derTran-
szendierung von Klassenunterschieden «goldenen» Zeitalter der Apostel

und Apostolinnen blieben somit bestimmte Dienste, die eine Frau
der Jesusbewegung leisten konnte, auf eine verhältnismässig dünne
Schicht beschränkt. Nur wenige Frauen konnten «Marta» sein und ihr
Haus der Gemeinde öffnen oder es sich wie Tabita leisten, arme Witwen
zu unterstützen. Dennoch war der reale Status von Frauen im
römischhellenistischen Kontext wohl oft besser als die pagane und christliche

Propagandaliteratur traditioneller Ideale einer konservativen Hausordnung,

wozu u. a. auch die Pastoralbriefe zählen, glauben machen will6.
Die Hausbesitzerinnen Marta, Lydia und Maria sind keine singulären

Gestalten. In ihrem Engagement in der Jesusbewegung ähneln sie ihren

paganen Schwestern, die im Rahmen des hellenistischen Euergetismus
dank ihrer finanziellen Potenz in griechischen Städten schon längst eine
Reihe von traditionell Männern vorbehaltenen Magistraten für sich
erobert hatten oder den frühen Hausgemeinden in ihrer äusseren Struktur

6 Vgl. z.B. David C. Verner, The Household of God. The Social World of the
Pastoral Epistles (SBL/Dissertation Series 71), Chico 1983. Einen guten Überblick

hinsichtlich der weiteren Entwicklung bietet der von Raniero Canlalamessa
hg. Band: Etica sessuale e matrimonio nel cristianesimo delle origini, Mailand
1976 (vgl. hier insbes. 60-157 den Beitrag von Remo Caditi, L'etica sessuale nella
canonistica del cristianesimo primitivo. Aspetti dell'istituzionalizzazione ecclesiastica

nel III secolo); auch: Karen Jo Torjesen. When Women Were Priests.
Women's Leadership in the Early Church and the Scandal of their Subordination in

the Rise of Christianity. San Francisco 1993. eine grundsätzlich hilfreiche
Zusammenschau von sozialgeschichtlicher und patristischer Forschung, die freilich
nicht leisten kann, was der Titel verspricht: Die frühen christlichen Quellen
bezeugen weder männliche noch weibliche «Priester». Dass traditionellerweise für
Männer die «Priester»-Terminologie projiziert wurde, erklärt die Ausdehnung
des Anachronismus auf Frauen, entschuldigt sie aber nicht.

139



wohl nicht unähnliche weltliche «Salons» führten7. Mit ihren
nichtchristlichen Zeitgenossinnen haben die meisten Frauen der Jesusbewegung

wohl das Haus als ihren primären Lebens- und Handlungsraum
akzeptiert, überschritten zugleich aber auch immer wieder die eine oder
andere traditionelle Geschlechtergrenze.

Vor allem wenn sie wohlhabend waren, hatten sie wie ihre paganen
Schwestern in der weltlichen civitas auch in der christlichen Bruder-

resp. Schwesternschaft gute Chancen, Ansehen und Einfluss zu gewinnen.

Dass Christinnen, die ihre Glaubensbrüder und -Schwestern aus

ihrem Vermögen unterstützten und ihnen (allein oder mit ihren Gatten)
Häuser als Versammlungsorte und Kommunikationszentren zur Verfügung

stellten, verantwortliche Leitungsfunktionen zugewachsen sind,
gehört zu den - im doppelten Wortsinn - «aufgehobenen Frauentraditionen».

Mit gutem Grund dürfen wir z.B. von den in der Grussliste von
Röm. 16 kommemorierten Mitchristinnen des Paulus annehmen, dass
sie in Gemeindeangelegenheiten ein gewichtiges Wort mitzureden hatten,

etwa die diakonos der Gemeinde von Kenchreä. Phöbe, oder Pris-
ka, die Apostolin an der Seite Aquilas, ihres Ehemannes und Mitapostels.

Aber auch in der nachapostolischen Zeit blieb das Engagement
wohlhabender Frauen für die Gemeinden unverzichtbar. Reiche Mäzeninnen

wie die Konstantinopler Diakonin 01ympiass (eine Frau des 4. Jh.)
ermöglichten eine ehrgeizige Bautätigkeit und grossangelegte soziale

Projekte, die der jungen Kirche Bewunderung selbst seitens überzeugter

Heiden einbrachten9. Und wieder wirkte sich das Engagement der

7 Zur Stellung von Frauen in der hellenistischen Welt vgl. in dt. Sprache zuletzt
Edith Specht (Hg.), Frauenreichtum. Die Frau als Wirtschaftsfaktor im Altertum
(Reihe Frauenforschung Bd. 27), Wien 1994, hier insbes: Hans Taeuber, Stifterinnen

im griechischen Osten (199-219) und Hermann Hanauer, Grossgrundbesitzerinnen

nach den Papyrusquellen (181-197). Siehe auch: Riet Van Bremen, Women

and Wealth, in: Images of Women in Antiquity, hg. \. Averti Cameron/Amélie
Kuhn, London 1993, 2. revid. Aufl., 223-242; R. McMullen, Women in Public in
the Roman Empire, in: Historia 29 (1980) 208-218; Women's History and
Ancient History, hg. v. Sarah B. Pomeroy, Chapel Hill 1991.

8 Vgl Eva Maria Synek, Heilige Frauen der frühen Christenheit. Zu den
Frauenbildern in hagiographischen Texten der Kirchen des Ostens (Das östliche
Christentum N.F. 43), Würzburg 1994, 173 ff. (mit weiterführender Literatur).

9 Einen Überblick zu Christinnen in der Tradition des Euergetismus hat Monique

Alexandre in ihrem Beitrag «Frauen im frühen Christentum» zum Antikeband

der «Geschichte der Frauen» zusammengestellt (vgl. a.a.O. 451-490; hier
vor allem 485 ff.). Eine Fülle von Informationen findet man auch bei Elisabeth
Wallinger, Reiche Christinnen im römischen Reich, in: Specht, Frauenreichtum,

140



edlen Spenderinnen nicht nur positiv auf deren Sozialprestige aus,
sondern sicherte zumindest einer dünnen Schicht von Frauen der
Oberschicht auch in der etablierten Kirche die Einbindung in Entscheidungs-
prozesse und manchmal sogar in die Hierarchie. So darf man etwa bei
der sehr jung verwitweten Olympias mutmassen, dass ihr hoher sozialer
Status, vor allem aber ihre finanziellen Ressourcen, für ihre überraschend

schnelle Aufnahme in den Klerus der Hagia Sophia nicht
unmassgeblich waren. Immerhin war Olympias bei ihrer Ordination noch

unter dreissig, während die Kanones für Frauendiakone ein Alter
jenseits der Reproduktionsgrenze (50 oder 60 Jahre) vorsahen10.

2. «Züchtige Hausfrau» oder Reiseschriftstellerin?

Dass der Topos der «züchtigen» Hausfrau, wie sie z. B. 1. Tim. geschichts-
wirksam propagiert hat, auf Olympias genauso wenig passt wie auf die
lukanische Marta, fällt nicht schwer zu sehen. Das waren keine Frauen,
die sich «still und in aller Unterordnung» von ihrem Mann belehren liessen

und ihre Bestimmung darin sahen, sich durch Kindergebären einen
Platz im Reich Gottes zu erobern, wiewohl «sie in Glaube, Liebe und

Heiligkeit ein besonnenes Leben führt(en)». Immer wieder haben
Christinnen wie Olympias faktisch das bis heute nachwirkende konservative
Frauen-Ideal der mediterranen Welt transzendiert. Wenn wir nach

«aufgehobenen» Frauentraditionen fragen, wäre es fatal, normative Theorie
und die reale Praxis von Frauen allzuschnell in eins zu sehen. Ausser-

221-274 - ein Beitrag, der freilich nicht ganz unkritisch gelesen werden darf,
haben sich doch im Detail Fehler eingeschlichen, die darauf schliessen lassen, dass

die Autorin mit christl. Quellenmaterial nicht sehr vertraut ist. Wallinger hat für
die Lektüre ntl Texte kaum neuere exegetische Literatur zu Rate gezogen - die
Episode von der Ehebrecherin etwa wird völlig unproblematisiert als historisch
angesehen. Spät, aber doch, avanciert Hieronymus zum Bischof - zu Lebenszeiten

waren dessen einschlägige Hoffnungen freilich bitter enttäuscht worden.
Palladios, Historia Lausiaca 55 wird nach der alten BKV-Übersetzung mit Silvania
verknüpft; die neuere Forschung - und auch die neue dt. Übersetzung, die

Jacques Laager besorgt hat - schreiben die zit. Passage hingegen der Melania-Tra-
dition zu; usw.

"'Vgl. Evangelos Theodorou, Die Tradition der orthodoxen Kirche in bezug
auf die Frauenordination, in: Warum keine Ordination der Frau? Unterschiedliche

Einstellungen in den christlichen Kirchen, hg.v. Elisabeth Gössmann u. Dietmar

Bader (Katholische Akademie Freiburg), München 1987, 26-49; hier: 27.

141



dem ist die «züchtige Hausfrau» auch gar nicht die einzige «ideale»

Frau, die sich die junge Christenheit vorstellen konnte.
Im Konzert der christlichen Literatur ertönen durchwegs Stimmen,

die jene Autoren relativieren, die unisono mit paganen Moralisten mehr
oder weniger die alten Normen repetieren und Rügen an jene Frauen

verteilen, die sich sichtlich nicht fügen. Besonders in den apokryphen
Apostelakten, in einigen asketischen Traktaten und vielen, durch das

Schlagwort «hagiographisch» gern um ihre historische wie theologische
Brisanz gebrachten Texten, die meist von Autoren (und einigen wenigen

Autorinnen11) verfasst wurden, die selbst einem asketischen Milieu
entstammen, wird ein ganz anderer Ton angestimmt. Hier wird
zeitgleich zur Propaganda der traditionellen Hausordnung das Lob von
Frauen gesungen, die sogar nochmals das im Rahmen der euergetisti-
schen Tradition Übliche sprengen, von Frauen, die nicht nur zu Gunsten
der Gemeinschaft über ihr Vermögen verfügen, sondern als Asketinnen
obendrein den radikalen Auszug aus dem Haus in Angriff nehmen.
Eine alternative Propagandaliteratur wirbt dafür, nicht zu «heiraten und
Kinder zur Welt (zu) bringen». Statt «den Haushalt (zu) versorgen», sollen

Frauen ihre Häuser und unter Umständen Verlobte oder sogar Kinder

und Ehemänner verlassen.
Was die Verwirklichung solch radikaler Gegenprogramme zur

Hausordnungsideologie betrifft, so können wir historisch für die ersten christlichen

Generationen, also vor allem im Hinblick auf die Heldinnen der

Apokryphen, unter denen die als Schülerin und Kollegin des Paulus
stilisierte Apostolin Thekla besonders hervorragt, mit Sicherheit nur sagen,
dass es Frauen wie sie mit grosser Wahrscheinlichkeit gegeben haben
wird12. Für einige ihrer Nachfolgerinnen ist der historische Quellenbefund

hingegen exzellent.
Weitgehend bekannt ist. dass sich im Rahmen des allgemeinen asketischen

Aufbruchs Frauen gemeinsam mit ihren Familienangehörigen für

11 In «The Revolt of Widows. The Social World of the Apocryphal Acts» (London

1980) vertritt Sievan L. Davies die - freilich umstrittene-These, die apokryphen

Apostelgeschichten «derive from communities of continent Christian
women» (50).

12 So auch das Ergebnis der Analyse von Ruth Albrecht. Das Leben der heiligen

Makrina auf dem Hintergrund der Thekla-Traditionen. Studien zu den
Ursprüngen des weiblichen Mönchtums im 4.Jahrhundert in Kleinasien (FKDG
38), Göttingen 1986. Die Quellen sind in deutscher Übersetzung dokumentiert
bei Wilhelm Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, Bd. 1 u. 2. Tübingen

1990 (6. Aufl.): 1989 (5. Aufl.). Vgl. auch den Aufsatz von Ross S. Kraemer,
The Conversion of Women to Ascetic Forms of Piety, in: Signs 6 1980) 298-307.

142



ein «philosophisches» Leben in ihren Landhäusern begeisterten; andere

gründeten ihre eigenen «Frauenhäuser», wo sie gleichgesinnte
Freundinnen, Verwandte und ehemalige Sklavinnen um sich scharten. Besonders

herausgestellt sei Makrina d. Jüngere13, die ihr Bruder Gregor von
Nyssa in ihrer Vita ausdrücklich als «neue Thekla» stilisiert. Makrina
hat mit ihrer Frauengemeinschaft auf einem Landgut der Familie erst
den gemeinsamen Bruder Basileios zur Klostergründung inspiriert: so

geht - überspitzt formuliert - praktisch das ganze koinobitische orthodoxe

(das sog. «basilianische») Mönch- und natürlich Nonnentum auf diese

Kappadokierin zurück. Eine weitere bedeutsame Zeitgenossin in den

Fussstapfen Theklas, die ebenfalls Frauen zu einer Lebensgemeinschaft
versammelte, war Olympias, die getreue Freundin von Johannes Chrysostomos,

die uns bereits als grosse Wohltäterin der Kirche von Konstantinopel

begegnet ist. Die junge Witwe, die sich energisch gegen die bereits
in Aussicht genommene Zweitehe mit einem Verwandten des Kaisers

wehrte, siedelte ihre Kommunität neben der Hagia Sophia an, wo sie als

Diakonin dem Klerus angehörte.
Ebenfalls aus der Schicht der «oberen Zehntausend» stammten die

römischen Asketinnen des 4. Jh., Frauen, die alle miteinander mehr oder
weniger verwandt und bekannt waren und sich gegenseitig zum Auszug
aus den Palästen ermutigten14. Im Austausch für diese - sie waren wohl
nicht so selten als eine Art «goldene Käfige» empfunden worden - war
für die. die nur wollten, im fast wörtlichen Sinn «die ganze Welt» zu
gewinnen. Einige Frauen liessen sich vom Fernweh leiten und zigeunerten

- wie Melania d. Ä. - auch wirklich kreuz und quer durch die Ökumene,
unternahmen Reisen zu heiligen Stätten und besuchten andere berühmte

Asketen und Asketinnen. Ihr Einfluss auf das kirchliche Leben war
selbst ohne formale Eingliederung in die Hierarchie beträchtlich, wobei
Geld, Kontakte, aber auch Bildung eine wichtige Rolle spielten. So

studierte Melania auf ihren Reisen eifrig die Schriften von Origenes '\ wäh-

13 Vgl. die grundlegende Arbeit von Ruth Alb recht, Das Lebender heiligen
Makrina; auch: Synek, Heilige Frauen, 150ff.

14 Aufgearbeitet wurde dieses spannende Kapitel Frauengeschichte umfassend

von Griet Petersen-Szemerédy, Zwischen Weltstadt und Wüste: Römische
Asketinnen in der Spätantike (FKDG 54), Göttingen 1993.

15 Vgl Palladios, Historia Lausiaca 55: «Da sie gebildet war und eine grosse Liebe

zur Wissenschaft besass, machte sie die Nacht zum Tage und durchlas alle
Schriften der alten Kommentatoren; unter anderen las sie von Origenes dreihundert

Myriaden Zeilen, von Gregor, Stephanus, Pierius, Basilius und von einigen
anderen der bedeutendsten Autoren fünfundzwanzig Myriaden. Dabei ging sie
die Schriften nicht nur ein einziges Mal durch oder wie es sich gerade traf, son-

143



rend eine andere unternehmungslustige Dame - Egeria - selbst zur
Feder griff, um ihre eigenen Eindrücke festzuhalten: Ihr Reisetagebuch ist

heute eine der wichtigsten liturgiewissenschaftlichen Quellen, die wir
für das 4. Jh. überhaupt haben.

Eine besondere Form des Ausbruchs - nicht unbedingt aus dem

Haus, aber jedenfalls aus seiner Ordnung- praktizierten auch jene Frauen,

die als Asketinnen mit Männern zusammenlebten. Neben der
«Josefsehe» gab es regelrechte «gemischte Klöster» sowie das asketisch

motivierte Zusammenziehen einzelner unverheirateter Frauen und
Männer, das sog. Syneisaktentum16. In modifizierter Form sollte diese

Tradition in den mittelalterlichen Doppelklöstern wieder aufleben. Von
diesen sind jene Gemeinschaften besonders bemerkenswert, die unter
der Leitung einer Äbtissin standen17. Hier wurde in radikaler Weise die

Ideologie von der notwendigen Subordination von Frauen aufgebrochen.

Im Hinblick auf eine Revision der Hausordnung scheinen also solche

Experimente mindestens so interessant wie die Schaffung eigener,

von einer männlichen Leitung mehr oder minder unabhängiger «Frauenhäuser»,

wie sie die Jungfrauen- und Witwengemeinschaften der frühen
Kirche, die institutionalisierten Frauenklöster, aber auch die mittelalterlichen

Kanonissenstifte und Beginengemeinschaften darstellen.
Von einigen Frauen schliesslich wurde der Ausstieg aus der - auf eine

dünne Schicht beschränkten - spätantiken «Wohlstandsgesellschaft» in
einer Weise verwirklicht, dass er als beissende Sozialkritik erfahren werden

konnte. So erzählt Johannes von Ephesos, ein syrischer Bischof des

6. Jh., von einer in Amida ansässigen Zeitgenossin, Euphemia18, die
nach dem Tod ihres Mannes dem Beispiel ihrer bereits asketisch lebenden

Schwester gefolgt sei. Statt jedoch wie diese ein Leben als Wander-

dern sie las jedes einzelne Buch sieben- oder achtmal.» (Übersetzung nach

Jaques Laager)
16 Asketische Lebensformen, die einerseits beliebt und anderseits freilich alles

andere denn unumstritten waren: vgl. Elizabeth Clark, John Chrysostom and the
Subintroductae, in: Church History 46 (1977) 171-185; loannis M. Konidaris, Die
Novelle 123 Justinians und das Problem der Doppelklöster, in: ders., Zetemata
byzantinou kai ekklesiastikou dikaiou I, Athen 1990, 257-269.

17 Vor allem die von Robert v. Abrissel gegründete Gemeinschaft mit dem
Mutterhaus Fontevrault (Überblick über die neuere Literatur in LexMA 4 [1989]
629) sowie der auf Birgitta v. Schweden zurückgehende «Erlöserorden» (Überblick

übr die neuere Literatur in LexMA 2 [1983] 219); neuerdings siehe auch:
K. Elm/M. Parisse (Hg.). Doppelklöster und andere Formen der Symbiose männlicher

und weiblicher Religiösen im Mittelalter, Berlin 1992.
IS Johannes v. Ephesos, Leben der östlichen Heiligen: PO XVII. 166-186.

144



charismatikerin aufzunehmen, blieb Euphemias asketisches Engagement

«ortsfest». Sie erzieht ihre Tochter Maria im eigenen Haus zu

einem religiösen Leben. Vor allem beginnt sie sich aber betont nur mehr

von der eigenen Hände Arbeit zu ernähren. Nach ihrer Lebensbeschreibung

soll sie gesagt haben: «Der Herr möge mich davor bewahren, die

Kraft menschlicher Wesen zu essen», solange mein Leib «stark genug
ist, um zu arbeiten». Die radikal vertretene Arbeitsethik verband sich

mit energischem Engagement für die auf Fremdhilfe angewiesenen
Armen, mit denen Euphemia den selbst erwirtschafteten Überfluss teilt, zu
deren Gunsten sie sich aber auch nicht scheut, betteln zu gehen und bei
einflussreichen Persönlichkeiten zu intervenieren. Im Aufgreifen von
Schriftworten wie Mt.25 fordert sie - so jedenfalls ihr Hagiograph -
eindringlich die Solidarität der Reichen mit ihren vom Schicksal schlechter
behandelten Brüdern und Schwestern. Somit weist ihr Verhalten weit
über wohltätiges Engagement in der Tradition des Euergetismus, wie
wir es bei Olympias kennengelernt haben, hinaus.

3. Frauen im Haus: Botschafterinnen Gottes

Doch kehren wir zur Mehrzahl jener Frauen zurück, die die Hausordnung

nicht oder nicht so radikal in Frage stellten wie ihre zuletzt benannten

Schwestern, und vergessen wir auch jene nicht, die den Traum von
der «Umwertung der Werte» zwar geträumt haben mochten, aber nicht
in die Praxis umsetzen konnten. Für diese im Haus verbliebenen Frauen
ist es wichtig, im Auge zu behalten, dass auch bei ihnen Frau jedenfalls
nicht gleich Frau war19, genausowenig wie Haus gleich Haus ist20.

19 Zur Frage nach den im frühen Christentum vertretenen sozialen Schichten
vgl. die jetzt auch auf dt. zugängliche Untersuchung von Wayne A. Meeks,
Urchristentum und Stadtkultur. Die soziale Welt der paulinischen Gemeinden, Gütersloh

1993. Der von Meeks festgestellte «neue Konsens», dass die Anhängerinnen
und Anhänger des frühen Christentums einen repräsentativen Querschnitt der
Bevölkerung darstellen, wurde neuerdings von Luise Schottroff, die in ihrer
sozialgeschichtlichen Exegese sehr stark von den Anliegen der Befreiungstheologie

geprägt ist, in «Lydias ungeduldige Schwestern. Feministische Sozialgeschichte
des frühen Christentums» (Gütersloh 1994) energisch in Frage gestellt. Auch

wenn die Behauptung einer fast ausschliesslich die Ärmsten der Armen
ansprechenden Jesusbewegung nicht überzeugt, ist es jedenfalls wichtig, im Bewusstsein

zu behalten, dass eine zu starke Konzentration der Forschung auf die gehobene

Mittel- und Oberschicht das Gros der Bevölkerung und damit auch Gros der
Anhängerschaft der christlichen Bewegung aus den Augen zu verlieren droht.

-'"Einen ersten Einblick in die Lebenswelten der betroffenen Christinnen

145



Über die grosse Zahl der auf engem und engstem Raum mit ihren
Angehörigen (oder auch allein) hausenden Frauen erzählen christliche wie

pagane Quellen freilich noch viel weniger als über ihre verhältnismässig
kleine Zahl wirtschaftlich gut situierter, gebildeter Schwestern, die es zu
Einfluss und da und dort sogar zu «Amt und Würden» gebracht hatten.
Doch obwohl uns nur wenige Namen und kaum Lebensgeschichten
überliefert sind, machten die ersteren mit ihren Familien auch schon in
den Anfängen des Christentums den Grossteil von dessen Anhängerschaft

aus. Das viel kolportierte Ideal einer strengen Geschlechtertrennung

- etwa durch reine Frauengemächer in den Wohnhäusern - ist für
die Mehrheit dieser Frauen genauso als graue Theorie anzunehmen21

wie die Vorstellung, ihr Lebens- und Handlungsraum sei realiter auf die

«eigenen vier Wände» beschränkt gewesen. Wer keine eigene Küche
und kein eigenes Bad hat, auch keine Sklaven oder Sklavinnen, um
Besorgungen zu machen, kann sich den Luxus einer «Glockenexistenz»
nicht leisten. Da muss auch «die züchtige Hausfrau» aus dem «häuslichen

Kreise» «hinaus ins feindliche Leben» - nicht zuletzt, um durch
Arbeit ausserhalb des Hauses zum Familieneinkommen beizutragen resp.
als alleinstehende Frau ihren eigenen Lebensunterhalt zu sichern22. Damit

gehörten aber sicher auch «züchtige Hausfrauen» zu denen, die zum
Leidwesen gebildeter Theologen am Marktplatz und im Geschäft spekulative

Dogmatik diskutierten, wie Gregor von Nyssa in seiner Schrift
«Über die Gottheit des Sohnes und des Hl. Geistes»23 im Zusammenhang

mit den post-nizänischen Streitigkeiten berichtet, und für diese

oder jene theologische Partei demonstrieren gingen, was in der Antike
durchwegs üblich war.

Schliesslich müssen wir eine dritte Gruppe innerhalb der weiblichen
Bevölkerung in den Blick nehmen, die Sklavinnen24, die unter höchst
unterschiedlichen Umständen in den Palästen, grossen Häusern und

Etagenwohnungen der wohlhabenden Männer und Frauen lebten. Für Skla-

kann man der von Georges Duby hg. «Geschichte des privaten Lebens», Frankfurt

1989, 2. Aufl. entnehmen.
21 Vgl. dazu auch Peter Browns Beitrag zur Spätantike, in: Duby, Geschichte

des privaten Lebens. 229-297.
22 Vgl dazu das in seinen ideologischen Prämissen z.T. freilich nicht unproblematische

neue Werk von Schottroff. Lydias ungeduldige Schwestern; hier insbes.
Teil II «Frauenalltag».

23 Vgl. PG 46, 557.
24 Zur Stellung von Sklavinnen in der antiken Welt vgl. zuletzt Walter Scheidet,

Frauen als Ware: Sklavinnen in der Wirtschaft der griechisch-römischen Welt, in:
Specht, Frauenreichtum, 143-180 (mit umfassenderer Bibliographie).

146



vinnen wurden die Standards der «ehrbaren Frau» nicht einmal theoretisch

vertreten. Dass die Sklavin unverschleiert das Haus verlässt, um
auf den Markt zu gehen oder ihrem Herrn zur sexuellen Befriedigung
dient, ist schlicht selbstverständlich. Auch christliche Moralisten fanden
hier grundsätzlich nicht viel auszusetzen. Nur im sexual-ethischen
Bereich wurden ernstlich Korrekturen eingemahnt25. So sollte eine Sklavin
nach einer Reihe von frühen Kirchenordnungen nur dann zur Taufe

zugelassen werden, wenn ihre sexuellen Kontakte auf einen einzigen

Mann beschränkt waren. Christliche Herren aber wurden
aufgefordert, Konkubinate aufzugeben; eventuell konnte eine Lösung des

Konflikts darin bestehen, die Sexualpartnerin freizulassen und zu
ehelichen.

Unter Umständen zwar materiell sogar besser gestellt als ihre
freigelassenen Schwestern, hatten diese Frauen jedenfalls kaum die Möglichkeit,

von sich aus aus dem Haus und seiner Ordnung auszubrechen. Dennoch

wurden die Lebensgeschichten einer Reihe von Christinnen aus
dem Sklavenstand in der Überlieferung «aufgehoben», weil sie besonders

bedeutsame «Botschafterinnen Gottes» waren. Einige christliche
Sklavinnen verdanken ihre Berühmtheit dem Umstand, dass sie als

Märtyrerinnen starben, z. B. Potamiaina, Sabina, Biblis und Blandina26. Letztere

fiel gemeinsam mit ihrer Herrin dem Massaker zum Opfer, das 177

unter den Christinnen und Christen von Lyon und Vienne angerichtet
wurde. Nach dem Bericht in der Kirchengeschichte von Eusebios hat

man sie in der Arena in Kreuzesform an einen Pfahl gehängt: die Brüder
und Schwestern sahen während ihres eigenen Todeskampfes «mit ihren
leiblichen Augen» durch Blandina den Herrn vor sich, «der für sie

gekreuzigt worden war»27. Die Blandina-Überlieferung ist wohl eine
besonders eindeutige Antwort auf die immer wieder ventilierte Frage, ob
Frauen Christus repräsentieren können. Die selbe Antwort ist- ein
bisschen weniger plastisch - aber auch in allen anderen Märtyrerinnentraditionen

(und nicht zuletzt in den an diese anknüpfenden asketischen Tra-

25 Vgl Traditio Apostolica 16. Apostolische Konstitutionen VIII, 32, 12f.
26 Vgl. den Überblick bei Schottroff, 189 ff. sowie Anne Jensen, Gottes selbstbe-

wusste Töchter. Frauenemanzipation im frühen Christentum?, Freiburg i.B.
1992; hier Kap. II «Frauen im Martyrium: Mutige Bekennerinnen». Zur
Christusrepräsentation durch Blandina (und andere Märtyrerinnen) siehe auch den gelungenen

Versuch einer Dogmatik aus feministischer Perspektive von Elizabeth A.
Johnson, Ich bin die ich bin. Wenn Frauen Gott sagen, Düsseldorf 1994; hier:
102 ff.

27 Vgl. Eusebios, Historia Ecclesiastica V, 41 f.

147



ditionen) enthalten, wurde doch die Lebenshingabe von Frauen und

Männern von der jungen Christenheit insgesamt als heilbringendes
Mitsterben mit dem Herrn gedeutet.

Doch wenden wir uns noch einer weiteren Sklavin zu: Die georgische
Kirche nennt sie ihre «heilige Mutter Nino» und preist sie als Aposto-
lin28. Zunächst dürfte die historische Nino - vermutlich eine Kriegsgefangene

- durch ihre unspektakuläre christliche Lebenspraxis Aufsehen

erregt haben, gewann dann Einfluss auf das Königspaar und initiierte so

Anfang des 4. Jh. einen Prozess, der mit grosser Wahrscheinlichkeit
Georgien (kurz nach dem benachbarten Armenien) bereits eine Staatskirche

bescherte, bevor der römische Kaiser Konstantin auch nur getauft
worden wäre. Die reiche mittelalterliche hagiographische Tradition, die
sich um diese bemerkenswerte Frau rankt, schreibt ihr überdies eine
umfassende Lehr- und Predigttätigkeit sowie kirchenleitende Funktionen
zu. Ob darin auch historische Reminiszenzen enthalten sein könnten,
lässt sich schwerlich rekonstruieren. Jedenfalls zeigt die Vita, dass man
sich im mittelalterlichen Georgien - nicht ohne augenscheinliches Ringen

- mit seiner Kirchengründerin anzufreunden begann. Dem werten
Leser der Legende wurden auch Hilfen zum Verständnis der Apostolin
angeboten, z.B. durch die Erzählung von Visionen und Träumen, die
herausstellen: Gott selber hat die Frau gerufen. Sie hat aber auch
ausdrücklich den Segen der Kirche. Um das zu unterstreichen, wird von Ni-
nos Sendung durch den Jerusalemer Patriarchen erzählt. Die Episode
lehnt sich deutlich an den Ordinationsritus an. Der Bischof führt die junge

Frau an die Stufen des Altars, legt ihr die Hände auf, betet über sie. In
einem Textzeugen findet sich schliesslich die bibeltheologische Absegnung

der Apostolin. Eine eindrucksvolle, dem Zehnwort vom Sinai

nachgestaltete, Komposition aus ntl. Texten, die Nino im Traum
überreicht wird, lässt keine Zweifel offen, dass das apostolische Wirken
einer Frau «schriftgemäss» ist.

«... Und im Traum kam ein Mann mittleren Alters, halb behaart, und er gab
mir ein gedrucktes Buch und sprach zu mir: «Steh auf und bringe dies eilends nach
Mcxetazudem König der Heiden.> Und ich begann ihn wieder unter Tränen
anzuflehen und sagte: «Herr, ich bin eine landfremde und unwissende Frau, wenn ich

hingehe, weiss ich nicht einmal, in welcher Sprache ich mit den fremden Stämmen

reden soll> Da öffnete er das Buch und gab es mir zu lesen. Es war römisch
geschrieben und von Jesus gedruckt.

Zehn Sprüche waren aufgeschrieben, wie vordem auf den Steintafeln.

2S Vgl. zu Nino Synek, Heilige Frauen. 80ff. (mit weiterführender Literatur).

148



1. Spruch: «Wo immer diese Heilsbotschaft verkündigt wird, da wird man auch

von dem. was diese Frau getan hat. zum ehrenden Gedächtnis für sie erzählen.)
(Mt.26,13)

2. «Da gibt es nicht mehr Mann und Weib: nein, ihr seid allesamt Einer (oder
eine Einheit).) (Gal. 3.28)

3. «Gehet hin und macht alle Heiden zu Jüngern und tauft sie in den Namen des

Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes hinein.> (Mt.28.19)
4. «Ein Licht zur Erleuchtung der Heiden und zur Verherrlichung deines Volkes

Israeli (Lk.2,32)
5. «Überall wo diese Heilsbotschaft in der Welt verkündigt werden wird, da

wird man auch sprechen.» (Mt. 26.13; Mk.14.9)
6. «Wer euch aufnimmt, nimmt mich auf, und wer mich aufnimt. nimmt den

auf, der mich gesandt hat.> (Mt. 10,40)
7. «Sehr liebte Maria den Herrn, so dass sie immerdar seiner wahrhaftigen

Weisheit zuhören wollte.) (Lk. 10,38-42)
8. «Fürchtet euch nicht vor denen, die wohl euer Fleisch töten, aber die Seele

nicht zu töten vermögen.) (Mt. 10.28)
9. Jesus sagte zu Maria Magdalena: «Geh hin, Weib, und verkündige meinen

Brüdern das Evangelium.) (Mk. 16,9; Joh.20,7)
10. «Wo auch immer ihr predigt im Namen des Vaters und des Sohnes und des

heiligen Geistes.)

Und als ich das gelesen hatte, begann ich zu Gott zu beten. Und ich erkannte,
dass die Erscheinung vom Himmel war. Und ich erhob meine Augen zum Himmel

und pries ihn hoch und erbat von ihm Hilfe in meinen Nöten ...»29.

Besonders eindrucksvoll mahnt «Spruch 6» - «wer euch aufnimmt,
nimmt mich auf, und wer mich aufnimmt, nimmt den auf, der mich
gesandt hat» - die Aufnahme Gottes selbst in seiner Gesandten ein. Negativ

gewendet, heisst der Vers: Wer Nino (und weitergedacht, auch jede
andere gottgesandte Frau) zurückweist, weist Gott zurück.

Aber nicht nur im missionarischen Kontext, auch dort, wo das

Christentum bereits gut verwurzelt war, blieben Frauen vielfach als Traden-
tinnen des Glaubens an die nachkommenden Generationen wichtig.
Sicher konnten die wenigsten wie Makrina d. Ä. (die Grossmutter der
berühmten «Erfinderin» des orthodoxen Nonnen- resp. Mönchtums,
Makrina d.J.), die eine Schülerin von Gregor Thaumatourgos (und somit
mittelbar von Origenes) war, gelehrte Theologie weitergeben. Aber es

gab immer wieder auch solche Frauen; im frühen Mittelalter dürfte die
Situation - zumindest im Westen - bei weltlich lebenden adeligen Kreisen

sogar so ausgesehen haben, dass es mehr gebildete (und das hiess in
dieser Zeit auch: theologisch gebildete) Frauen als Männer gab. Eine

29 Übersetzung nach Gertrud Fälsch: Die Bekehrung Georgiens. Mokcevay
Kartlisay. in: Bedi Kartlisa 33 (1975) 288-337: hier: 310.

149



von ihnen - Dhuoda - hat im 9.Jh. für ihren Sohn den Liber Manualis,
ein kleines Buch mit geistlichen und moralischen Ratschlägen,
verfasst30. Aber selbst wenn Frauen - wie damals wohl die Regel - nur ein

ganz oberflächliches Glaubenswissen hatten, waren es dennoch vielfach
sie, die ihren Kindern das wenige weitergaben, was man sie selbst
gelehrt hatte, und die vor allem auch versuchten, den Töchtern und Söhnen

die ihnen selbst vertrauten Heilswege zu eröffnen31. Es lässt sich

durchwegs verallgemeinern, was eine weithin unbekannt gebliebene
französische Mystikerin, die Witwe Constance de Rabastens (14. Jh.)32,

als Offenbarung empfangen hat: «... durch die Frau wurde der Glaube
bewahrt, durch die Frau wird er wiederkommen, und diese Frau bist
du.» Dass sich eine Frau wie Constance bewusst wurde - «du warst es,

die ihnen die Heilige Dreifaltigkeit, die heilige Menschwerdung und das

heilige Sakrament des Altares erklärt hat» - war gewiss nicht sehr häufig,

wenngleich eine Reihe von mittelalterlichen Prophetinnen zu einer
gesunden Selbsteinschätzung gelangten. Aber auch ohne solches
Selbstbewusstsein brachten Mütter ihre Kinder zur Taufe und wagten es,
ihnen in Notsituationen - auch dort, wo nur die Taufe durch den ordinierten

männlichen Klerus vorgesehen war - das Sakrament zu spenden33.
Sie versuchten, ihnen über Reliquien und den Segen anerkannter Asketen

und Asketinnen leibliche Gesundheit und einen Platz im Himmel zu
erwirken34. Manche Frauen (ver)führten die ihnen anvertrauten Kinder
schliesslich zu einem asketischen Lebensentwurf und damit zu jenen
Ausbrüchen aus dem Haus und seiner Ordnung, die sie selbst nicht ge-

30 Zu Dhuoda und der Frage weiblicher Bildung im Mittelalter insgesamt vgl.
z.B. den Überblick von Angela M. Lucas, Women in the Middle Ages. Religion,
Marriage and Letters. Brighton 1983.

31 Vgl. dazu die exzellente Dissertation von Cordula Nolle-Wolf Conversio
und Christianitas. Frauen in der Christianisierung vom 5. bis S.Jahrhundert, Berlin

1993. Die Arbeit soll demnächst im Druck erscheinen.
32 Vgl. die Edition «Les prophéties de Constance de Rabastens» in: Annales du

Midi 8 (1896) 241-278. Die hier aufgenommenen Zitate aus den «prophéties de

Constance de Rabastens» wurden dem Kapitel «Prophetinnen, Seherinnen und

Mystikerinnen» der dt. Ausgabe von André Vauchez' Buch «Gottes vergessenes
Volk» (195 ff.) entlehnt; Vauchez bringt auch weitere Informationen zur Biographie

der Witwe Constance.
33 Vgl. bezüglich der orientalischen Kirchen E. M. Synek, (K)eine katholische

Alternative. Der Codex für die katholischen Ostkirchen und die Frauen, in: US

48(1993)67-83,88.
34 Zu den hier nur angerissenen Fragen vgl. Nolte, Conversio.

150



wagt oder auf Grund der äusseren Umstände nicht hatten durchsetzen
können35.

4. Der «Auszug» aus dem «Haus» und seine Chancen

Jene Frauen, die sich dem asketischen Ideal verschrieben, konnten eine
Reihe von realen Vorteilen gewinnen: Freiheit gegenüber den normalen

Frauenpflichten sowie von der Last und Gefahr wiederholter
Schwangerschaften (und der Trauer über zu früh verstorbene Kinder); Freiheit
vor allem aber auch von der in der Ehe üblichen Herrschaftsstruktur.
Der Preis war sexuelle Enthaltsamkeit, der Gewinn nicht unbedingt ein
selbstbestimmtes Leben. Auch innerhalb der asketischen Frauen-(wie
Männer-)gemeinschaften blieb der Anspruch auf ein egalitäres Miteinander

und allein auf geistliche Autorität gegründete Führungsstrukturen
vielfach Theorie. Klassenunterschiede wurden von der Welt ins Kloster

importiert, so wissen wir z.B. nicht einmal, ob Olympias' oder Ma-
krinas Sklavinnen - nun zu «Schwestern» erklärt - aus persönlicher
Überzeugung der Herrin in ein asketisches Leben folgten. Dazu kommen

Probleme mit Theologenfreunden, die oft dominanter waren als

mancher Ehemann. Hieronymus etwa sagt sein Zeitgenosse Palladios
nach, Paula regelrecht tyrannisiert zu haben36. Später waren es vor allem
unverständige Beichtväter, von denen nicht erst Teresa v. Avila eine
Lied zu singen mochte, die vielen Frauen das Leben schwer machten.

Strenge Hausordnungen spielten sich auch in den «Frauenhäusern» ein
und häufig gerieten letztere in mehr oder minder grosse Abhängigkeit
von neuen «Hausvätern»: Bischöfe, Äbte, weltliche Verwalter, Stifter,
Kaiser, Landesfürsten und selbst die Verwandten einzelner Nonnen, die
ihre eigenen Interessen und nicht unbedingt die der Frauengemeinschaft

verfochten, mochten zu verschiedenen Zeiten und Umständen in
die Frauenkommunitäten hineinregieren.

Aber jedenfalls wurden in den bereits angesprochenen Syneisakten-
gemeinschaften, in den Doppelklöstern und mittelalterlichen Beginen-
höfen und schliesslich in den ganz «gewöhnlichen» Klöstern alternative
Autoritätsstrukturen ausprobiert. Bei aller möglichen Vielfalt und Un-

35 Auf den Einfluss der Mütter hat schon Hubert Cancik in seinem Beitrag
«Zur Entstehung der christlichen Sexualmoral» hingewiesen: Vgl. Andreas Karsten

Siemens (Hg.), Sexualität und Erotik in der Antike (Wege der Forschung
605), Darmstadt 1988. 347-374.

36 Vgl. Palladios, Historia Lausiaca 41.

151



Vollkommenheit war ein Bruch in der traditionellen Hausordnung jedenfalls

gegeben. In den asketischen Kontexten war zumindest grundsätzlich

kein Mann direktes Haupt der Frau, im Gegenteil: Sofern sich Frauen

nicht überhaupt für ein Leben als «Single» entschieden, standen sie

regelmässig unter der Leitung von Frauen, und manchmal ging das

Experiment gar dahin, dass sich selbst Männer als Teil ihres asketischen

Programms weiblicher Leitung unterstellten (oder im Zuge äusserer

Verhältnisse, wie sie das mittelalterliche Feudalwesen mit sich brachte,
auch ungefragt unterstellt wurden). Vereinzelt kam es sogar soweit, dass

Äbtissinnen quasi-bischöfliche Jurisdiktion - u. a. über einzelne
Klostergeistliche, aber auch ganze Mönchsgemeinschaften - ausübten37 und auf
Konzilien neben Bischöfen und weltlichen Landesfürsten agierten31*.

Freilich sind die letztbenannten Beispiele die berühmten Ausnahmen,

die eine anders lautende Regel bestätigen. Doch auch dort, wo sie

keine rechtlich abgesicherte Führungsrolle erhielten, bot sich für asketisch

lebende Frauen eher als für ihre verheirateten Schwestern die
Chance, sich über ein Engagement im eigenen «Haus» hinaus ins kirchliche

Leben aktiv einzubringen. Es geschah gar nicht so selten, dass die

geistliche Überlegenheit einer Asketin anerkannt wurde, dass sich auch

Mönche der geistlichen Leitung einer erfahrenen Frau anvertrauten
oder mittelalterliche Kirchenpolitiker letztlich vor einer konsequenten
Äbtissin oder sogar einer als Prophetin respektierten Laienfrau kapitulierten.

Schon in der (Spät)antike wurden die Weisungen «geistlicher
Mütter» - wenn auch nicht sehr zahlreich - in die Paterika aufgenommen

(und in späterer Zeit manchmal aus diesen wieder herausgelöst
und zu eigenen Materika vereinigt). So findet man auch heute noch
inmitten der meist «Apophthegmata Patrum» genannten Sammlung von
Väter- und Müttersprüchen die den Ammas Theodora, Synkletike und
Sara zugeschriebenen Logien39.

37 Dieses spannende Kapitel Kirchenrechtsgeschichte wurde oft angerissen, in
die Tiefe gehende Studien sind aber leider rar. Das gilt auch für die Monographie
von Joan Morris, Against Nature and God. The History of Women with Clerical
Ordination and the Jurisdiction of Bishops, London 1973. Methodisch ingesamt
unbefriedigend und im Aufweis behaupteter Fakten wenig sauber, hat das Buch
zwar als «Materialsammlung» einen gewissen Wert, kann aber weitere Quellenstudien

keinesfalls ersetzen.
38 So weist schon Hefele auf die Teilnahme von Äbtissinnen an den frühen

englischen Synoden hin: vgl. Carl Joseph //e/e'e,Conciliengeschichte I, Anheim 1855,
26.

39 Vgl. zu diesen Überlegungen und auch zum folgenden Kapitel E. M. Synek,

152



Schliesslich eröffnete im Mittelalter der Weg ins Kloster zumindest
für adelige Frauen einen einzigartigen Zugang zu literarischer Bildung.
Unter Umständen müsste der darob angestrebte Auszug ins «Frauenhaus»

nicht einmal «lebenslänglich» sein: In den Anfängen des
syrischen Nonnentums kannte man eine Art «Seminarausbildung» für Mädchen,

die sich auf einen pastoralen Dienst vorbereiteten. Aber auch im
griechischen Osten und im lateinischen Westen wurden für «höhere
Töchter» Möglichkeiten geschaffen, eine Klosterschule zu besuchen,
ohne auf Dauer innerhalb der Frauengemeinschaft zu verbleiben. Insofern

waren im Mittelalter die Frauenklöster auch über die eigene
Gemeinschaft hinaus Zentren von Frauenbildung.

4. Die Schwestern Marias: Frauen als Theologinnen

Mit den Bildungsmöglichkeiten von Frauen verwoben ist die Frage nach

theologisch kompetenten Frauen. Bekanntlich ist die schriftliche
Hinterlassenschaft der «Kolleginnen» von Maria von Bethanien gering. Die
Frauen in den Fussstapfen der von Lukas als Toraschülerin porträtierten

Schwester Martas40 haben wesentlich seltener zur Feder gegriffen
(resp. einem Sekretär/einer Sekretärin diktiert) als ihre Theologenbrüder.

Daraus ist aber noch nicht leichthin zu schliessen, dass Frauen zur
Reflexion theologischer Fragen minder geeignet gewesen wären. Aus
der Spätantike ist uns eine verhältnismässig lange Reihe von Namen
hochgebildeter Frauen überliefert - darunter die bereits mehrfach
erwähnte Olympias, die beiden Makrinas, Melania die Ältere oder Marcella,

die als geistliche Mütter, als Lehrerinnen und Dialogpartnerinnen
männlicher Theologen und Kleriker geachtet waren. Dass keine der
benannten ein eigenes Buch hinterlassen hat, macht es für uns freilich
schwierig, ihre Beiträge zur theologischen Reflexion zu rekonstruieren.

In den Werken bekannter männlicher Theologen, von denen gar
nicht so wenige ehrlich auf die Bedeutung ihrer Lehrerinnen für das eigene

Schaffen hingewiesen haben, haben ihre theologischen Gedanken
aber mit Sicherheit ihren Niederschlag gefunden. Gregor von Nyssa
bekennt sich in seinem «Dialog über die Auferstehung» ausdrücklich da-

Ostkirchenkunde und Frauenforschung: Zu den Müttern unter den Vätern, in:
OstkSt 43 (1994) 170-186; hier insbes. 175 ff. (mit weiterführender Literatur).

411 Zum hier skizzierten Bild Marias vgl. Annemarie Ohler, «Maria und Marta -
Gastgeberinnen für Jesus», in: dies.. Frauengestalten der Bibel Würzburg 1987.
2. Aufl.. 157-177.

153



zu, dass seine Schwester Makrina (die uns bereits als «Muse» Basileios"
bei seiner Klostergründung begegnet ist), als geistliche Mutter dieses

«christlichen Phaidons» zu verstehen ist. Und der gemeinsame Bruder
Basileios führt gar die Grossmutter Makrina d.Ä. als Garantie seiner

Rechtgläubigkeit an, als er ins Kreuzfeuer der Kritik geraten war41. Mit
gutem Grund darf man folgern, dass die dogmatischen Entscheidungen
der jungen Christenheit von diesen und einer Reihe anderer Frauen
beträchtlich mitgestaltet worden waren, wurden doch fast alle grossen
Theologen der Antike in ihrer Jugend massiv durch Frauen geprägt bzw.

hatten auch als Erwachsene Frauen an ihrer Seite, die keineswegs nur
Schülerinnen, sondern ernstzunehmende Gesprächspartnerinnen
waren. So lobte selbst Hieronymus - eine in seiner Haltung Frauen gegenüber

höchst ambivalente Persönlichkeit - Marcella (jedenfalls nach
ihrem Tod) eindringlich für ihre bibelwissenschaftlichen Leistungen: Die
Schülerin war zur respektierten Kollegin avanciert, die den ehemaligen
Lehrer während seiner Absenzen in Rom würdig vertrat42.

Später geriet die Exegetin freilich in Vergessenheit, während eine
andere, von Hieronymus abgekanzelte, Theologin sich lange Zeit als

«Schulbuchautorin» gut behaupten konnte. Proba43 - neben der oben
kommemorierten Reiseschriftstellerin Egeria - eine der wenigen Frauen

der jungen Christenheit, die erwiesenermassen selbst zur Feder griff,
hinterliess einen besonders gelungenen Versuch, tradiertes kulturelles
Erbe und Christentum miteinander zu versöhnen. Ihr Cento, ein als

«Flickgedicht» aus Vergilversen gestaltetes Heilsepos, diente vielen
Generationen von Schülern als Lesebuch. Damit übertraf die gebildete
Römerin, die - angesichts des asketischen Überhangs im theologischen Erbe,

eine weitere bemerkenswerte Ausnahme - sich dazu bekannte, ein

41 Vgl. Basileios, ep.204: «Was aber könnte für unseren Glauben ein deutlicherer

Beweis sein, als die Tatsache, dass wir von unserer seligen Grossmutter aufgezogen

worden sind, einer aus eurer Gegend stammenden Frau? Ich meine die
berühmte Macrina, von welcher wir in den Worten des seligsten Gregor (Thauma-
turgos) unterwiesen wurden ...». (Übersetzung nach W.-D. Hauschild)

42 Vgl. Hieronymus, Die hl. Marcella. Brief an die Jungfrau Principia, dt. in:
W. Schamoni (Hg.), Heilige Frauen des Altertums (Heilige der ungeteilten
Christenheit), Düsseldorf 1963, 122-135.

43 Vgl. zuletzt Anne Jensen, Faltonia Betitia Proba- Eine Lehrerin der Spätantike,

in: H. Pissarek-Hudelist/L. Schottroff (Hg.), Mit allen Sinnen glauben.
Feministische Theologie unterwegs. Gütersloh 1991, 84-94; auch: //. Sivan, Anician
Women, the Cento of Proba, and Aristocratic Conversion in the Fourth Century,
in: Vigiliae Christianae 47 (1993) 140-157.

154



glückliches Familienleben zu fuhren, viele männliche Theologen an

Popularität.

Bis heute wirken schliesslich auch jene mündlichen Traditionen von
Frauentheologie nach, die in der Apophthegmata-Literatur und in den

Paterika «aufgehoben» wurden. Weitere Spuren des Erbes der Mütter
lassen sich in hagiographischen Materialien ausmachen: Da das

Durchkämmen dieser Quellengruppe unter frauenforschender Perspektive
gerade erst begonnen hat, sind hier vermutlich noch manche Schätze zu
heben. Nicht zuletzt ist bei einer Reihe anonym überlieferter Texte wie
z.B. der Vita von Olympias oder der unter dem Pseudonym Thomais
überlieferten Febronia-Vita mit gutem Grund über eine weibliche
Verfasserschaft zu spekulieren44.

Dennoch wird erst in den Werken mittelalterlicher Mystikerinnen
Frauentheologie in einem grösseren Ausmass deutlich als solche greifbar.

Die Frage der Authentizität darf natürlich auch hier nicht ganz
ausgeblendet werden. Oft geht die literarische Hinterlassenschaft der
Mystikerinnen ja nur indirekt auf diese selbst zurück. Die Aufzeichnungen
wurden häufig von Beichtvätern oder anderen «Sekretären» besorgt,
die wohl nicht nur gerne von der Volkssprache ins gelehrte Latein
übersetzten, sondern vermutlich auch sonst da und dort redigierten. Es wird
aber aus diesem Schrifttum, das die Forschung erst langsam in seiner

Qualität als «theologisch» zu entdecken beginnt, zweifelsohne klar, dass

viele Frauen kreative Theologinnen waren. Der mit Etablierung der
Universitäten nur mehr beschränkte Zugang zur spekulativen
Schultheologie scheint sich nicht unbedingt negativ auf das theologische
Niveau ausgewirkt zu haben. Zwar sollte man die Klagen über den
Ausschluss von Mädchen von höherer Bildung, auf die wir etwa bei Christine

de Pizan, einer nicht zuletzt engagiert mit Frauenfragen befassten

spätmittelalterlichen Schriftstellerin, stossen, durchwegs ernstnehmen45.

Anderseits waren die «ungelehrten Frauen», die so ungebildet
nun oft auch wieder nicht waren, vielleicht sogar eher imstande,
eingefahrene Schemata aufzubrechen als ihre männlichen Kollegen. Immer
mehr wird im heutigen Kontext der Wert eines existentiellen Ansatzes
erkannt, wie er für das aus der persönlichen Erfahrung schöpfende,
«mystische» theologische Schaffen von Frauen wie Hildegard von Bingen,
Gertrud von Helfta. Mechthild von Magdeburg oder Julian of Norwich.

44 Zu letzterer vgl. E. M. Synek. Kultur und Heiligkeit. Ein Beitrag zum spirituellen

Erbe des syrischen Mönchtums. in: Geist und Leben 66 (1993) 359-373.
45 Vgl. Christine de Pizan, Eine Stadt für die Frauen XXXVII.

155



um nur einige der bekannteren zu nennen, charakteristisch ist. Er enthält

in manchen Details bedeutende Ergänzungen und Korrektive zur
tradierten «männlichen» Theologie, die vor allem in ihrer Bedeutung
für Gottesbild, Kirchenbild, Anthropologie und Schöpfungslehre eingehend

zu studieren wären. Im Rahmen dieses Beitrags ist es unmöglich,
den theologischen Leistungen dieser Frauen, die in vielerlei Hinsicht
überhaupt erst wirklich erforscht werden mussten, auch nur annähernd

gerecht zu werden46.

Doch soll noch kurz eine andere Frage angesprochen werden: Es ist

gefährlich zu übersehen, dass es zur Durchsetzung von Theologie auch

immer schon Politik brauchte. Dass diese oder jene theologische Idee

gut, gar nicht oder wenig rezipiert wurde, hat nicht unbedingt nur mit
dem sensus fidelium und der Durchsetzung der «Wahrheit» zu tun. Gerade

die bislang weitgehende Nicht-Rezeption mittelalterlicher
Frauentheologie offenbart den Zusammenhang zwischen der Durchsetzung
theologischer Gedanken und Macht resp. Ohnmacht. Das sollte aber
nicht dazu verführen, Frauen grundsätzlich in die Sphäre der Ohnmacht
zu verweisen. Wir haben bereits oben gesehen, dass sich die Gedanken
spätantiker Theologinnen in den Werken ihrer Söhne, Brüder, Lehrer
und Freunde wiederfinden dürften. Frauen stellten in dieser Epoche
auch zu einem guten Teil die «Lobbies» der grossen Theologen. So

engagierten sich etwa die bereits erwähnte Melania die Ältere genauso wie

*Die in diesem Bereich wegweisenden Forschungsergebnisse der fr.
mentalitätsgeschichtlichen Schule, etwa das oben zitierte Sammelwerk von Vauchez, werden

auch im deutschen Sprachraum immer mehr rezipiert. Im dt. Sprachraum
selbst wurden grundlegende Arbeiten beispielsweise von Elisabeth Gössmann
und Margot Schmidt vorgelegt. In ihrem Beitrag «Religiös-theologische
Schriftstellerinnen» zum Mittelalterband der neuen «Geschichte der Frauen» (Frankfurt

1993) hat Gössmanns Lebenswerk eine allgemein zugängliche prägnante
Zusammenfassung gefunden (a.a.O., 495-510). Die Drucklegung der Referate des
internationalen Hildegard-Symposions, das 1994 unter Schmidts Leitung in
Deutschland stattgefunden hat, ist geplant. Vgl. aber z.B. auch die Dissertation
von Marianne Heimbach zu Mechthild v. Magdeburg, die unter dem Titel ««Der
ungelehrte Mund> als Autorität. Mystische Erfahrung als Quelle kirchlich-prophetischer

Rede im Werk Mechthilds von Magdeburg» vor einigen Jahren in der
Reihe «Mystik in Geschichte und Gesellschaft 1/6» veröffentlicht wurde (Stuttgart

1989). Leicht zugänglich sind des weiteren Gerda Lerners - im theologischen
Bereich freilich nicht immer ganz sauberer- Aufriss: «Die Entstehung des
feministischen Bewusstseins. Vom Mittelalter bis zur ersten Frauenbewegung» (Frauen
und Geschichte Bd.2), Frankfurt 1993 sowie die - ebenfalls nicht so sehr theologisch

orientierten - Arbeiten von Peter Dinzelbacher, der umfassende Bibliographien

bietet.

156



Olympias im sog. «origenistischen» Streit auf seiten der «Origenes-Par-
tei», während Paula und Marcella Hieronymus die Stange hielten. Als
besonders erfolgreiche Kirchenpolitikerin verdient aber auch Kaiserin
Pulcheria Erwähnung47: diese Frau hatte nicht nur als Mädchen die
politisch höchst kluge Entscheidung getroffen, nicht zu heiraten, und ihren
Palast in eine Art Kloster umgestaltet. Sie trug auch massgeblich
Verantwortung für das besonders geschichtswirksame Konzil von Chalkedon,
nachdem ihre theologischen Optionen, unterstützt von der vox populi,
bereits gegen die Sympathien ihres Bruders, Kaiser Theodosios, am
Konzil von Ephesos den Sieg errungen hatten. Im 8. Jh. war es dann ihre

späte Nachfolgerin, Kaiserin Irene, die Zeitgenossin Karl d.Gr., die die

theologische Klärung im Bilderstreit durch ein Konzil initiierte. Und
was das westliche Mittelalter betrifft, sollte man nicht vergessen, dass

bezüglich der Entscheidung für das «katholische» Christentum bei den
germanischen gentes die Frauen aus den Herrscherfamilien eine wichtige
Rolle spielten4».

6. Frauenräume im «Haus Gottes»

Bereits in den Pastoralbriefen wird das Konzept der christlichen
Gemeinde als «Haushalt Gottes» vertreten49. Zu diesem Haushalt gehören
von Anfang an Männer und Frauen, denen die Haustafelliteratur
jeweils ihren Ort im Ganzen zuweist. Als sich die «Haushalte Gottes» -
durchwegs schon vor der sog. «konstantinischen Wende» - in eigenen
Häusern einzurichten begannen, sollte sich die Raumaufteilung
zusehends konkretisieren. Der Trend ging dahin, eigene Frauen- und
Männerzonen zu definieren50. Dabei wurden das Umfeld des Altares und des

Bischofsthrones immer mehr zu reinen Männerräumen, wenngleich dieser

Prozess zunächst sicher differenzierter verlief als gemeinhin vorausgesetzt.

Es dürfte mit manchen Ungleichzeitigkeiten zu rechnen sein.

47 Vgl. zu den hier skizzierten Ereignissen die Arbeit von Kenneth G. Flolum,
Theodosian Empresses. Women and Imperial Dominion in Late Antiquity,
Berkeley 1982.

48 Vgl. dazu Nolte, Conversio und Christianitas.
49 Vgl. dazu die bereits oben zitierte Arbeit von Verner.
50 Die traditionelle Vermutung, die junge Kirche hätte sich hier an synagogale

Vorbilder angelehnt, wurde zuletzt von Shaye J. D. Cohen in Frage gestellt: vgl.
Shaye J. D. Cohen, Menstruants and the Sacred in Judaism and Christianity, in:
Women's History and Ancient History, 273-299; hier: 2781, 297f. (Anm.53).

157



vor allem aber damit, dass normative Ordnungsvorgaben, wie sie uns in
der homiletischen Literatur, in Liturgieordnungen und Konzilskanones
überliefert sind, und das reale Leben in einem ziemlichen Spannungsverhältnis

zueinander standen. Grenzüberschreitungen waren im «Haus
Gottes» wohl genauso auf der Tagesordnung wie im weltlichen Alltag
von Männern und Frauen, wo die Grenzziehung zwischen Männer- und
Frauenräumen, wie bereits aufgewiesen, auch vielfach eine in der Praxis
nicht wirklich eingeholte Theorie blieb.

Grundlegend für die Ausgestaltung der Hausordnung der Kirche ist
die geschichtswirksame Ausbildung des monarchischen Episkopates,
der ab dem zweiten Jahrhundert an Boden gewann und sich zu einer
allgemein überregional anerkannten Institution verfestigte. Der Bischof
spiegelt im Haushalt Gottes den Hausvater im weltlichen Haus, die ihm
zugewiesenen umfassenden Kompetenzen die patria potestas des
römischen Rechts. Zugleich fehlt ein Frauenamt an der Seite des Bischofs,
worin im Haus Gottes die Stellung der matrona im weltlichen Haus
gespiegelt worden wäre. Solche Modelle gab es durchwegs in paganen Kulten,

beispielsweise wählte man zum Flaminat des Jupiter nicht einen
einzelnen Mann (oder eine einzelne Frau), sondern explizit ein Ehepaar51.

Möglicherweise hat das Anknüpfen an das jüdische Priesterbild in dieser

speziellen Frage Anleihen beim paganen Sakralrecht verhindert, so
dass auch die Tradition von Apostelehepaaren für die Ausgestaltung
des Bischofsamtes keine Relevanz erhielt. In anderen Fragen wurde
dagegen sehr wohl auf pagane Modelle zurückgegriffen, so etwa wurde die
ab dem 4. Jh. ventilierte Zölibatsverpflichtung für weibliche Kleriker
(Diakoninnen) unter Hinweis auf die Vestalinnen zu legitimieren
versucht52.

Insofern das Haus Gottes also zwar einen «pater familias» aber keine
«mater» hat, erweist sich seine Hausordnung als noch androzentrischer
denn die des weltlichen Hauses. Letzterer lag wohl der geradezu
«ökumenische» Konsens einer auf Geschlechterhierarchie abstellenden
Geschlechterideologie - «der Mann ist das Haupt der Frau» - zu Grunde,
als Ehefrauen, die durch die Geburt legitimer Nachkommen den Fortbestand

der Familie sicherten, kam Frauen aber doch eine wichtige Rolle
innerhalb des Systems zu. Während legitime Nachkommen im weltlichen

Bereich grundsätzlich nur durch die Geburt von Kindern durch le-

51 Ngi.John Scheid. Die Rolle der Frauen in der römischen Religion, in: Die
Geschichte der Frauen/Bd. 1 Antike, 417^449: hier: 441 ff.

-s; Vgl. die 6.Novelle von Justinian.

158



gitime Ehefrauen zu erlangen sind, geht es im Flaushalt Gottes - zumindest

theoretisch - auch ganz ohne Frauen: Hier «gebiert» der (männliche)

Bischof (resp. ein von ihm beauftragter Presbyter, nach manchen
Texten u.U. auch ein Diakon) Kinder durch die Taufe53. Herausgelöst
aus dem Kontext der zeitgenössischen Geschlechterideologie, in dem

zwar das Fehlen einer Spiegelung der Rolle der mater familias in der Kirche

weniger selbstverständlich ist, als die mangelnde Reflexion dieser

Frage in den gängigen Darstellungen der Ausbildung des monarchischen

Episkopats suggeriert, die Durchsetzung der geschlechtlichen
Determinierung des Bischofsamtes als «männlich» aber nicht weiter
verwunderlich ist54, könnte gerade hier emanzipatorisches Potential zu
orten sein. Mit der Durchsetzung des nur Männern zugängigen monarchischen

Episkopats wurde die geschlechtliche Determinierung der
hierarchischen Spitze im Haus Gottes vielleicht weniger zementiert als durch
die theoretisch vorstellbare Alternative eines ««Ehepaaramtes». Wie -
ausgehend vom biblischen Schrifttum - Gott neben väterlichen Qualitäten

u. U. auch mütterliche zugeschrieben werden, so finden sich auch im
Bischofsbild weibliche Aspekte, etwa das bereits benannte «Gebären»

53 Vgl. z. B. Johannes Chrysostomos, Über das Priestertum III, 6; ähnlich:
Apostolische Konstitutionen 11,33,1, wo es heisst, dass Gott den Menschen durch
seinen Bischof «an Sohnesstatt annimmt»: «... erkenne die rechte Hand, Sohn, deine
Mutter, und liebe sie und sei ehrfürchtig gegenüber dem, der nach Gott dein Vater

geworden ist ...».
54 Aber auch wieder nicht schlechterdings selbstverständlich, wie die Pionierarbeit

von René Metz, Le statut de la femme en droit canonique médiéval, in:
Recueils de la Société Jean Bodin 12, Brüssel 1962. 59-113 (wiederabgedruckt in:
ders., La femme et l'enfant dans le droit canonique médiéval, London 1985)
suggeriert! Im Prinzip ist die Affirmation «... la femme n'accédait pas, en règle générale,

aux fonctions publiques ...» zwar nicht schlechterdings überholt. Die Belege
für den Zugang von Frauen zu öffentlichen Ämtern werden aber mehr. Anderseits

ist das traditionelle «Apostelargument» durch die hist.-kritische Exegese
(und patristische Forschung) ins Wanken geraten. Die Entwicklung des Episkopats

erfolgte historisch nicht linear aus «dem» Amt der «Apostel» - das
angesichts einer Vielfalt von Apostelbegriffen an sich bereits eine Fiktion darstellt -
schon gar nicht aus dem Zwölferkreis. Damit stellt sich aber auch die Frage nach
dem Anknüpfen der geschlechtlichen Determination der kirchlichen Leitungsämter

an Vorgaben des hist. Jesus und/oder der nachösterlichen Jesusbewegung
des 1 .Jh. grundsätzlich neu. Sie wären auf dem Hintergrund pluraler
Gemeindesituationen. Organisationsstrukturen und der zugehörigen Leitungsfunktionen
neu zu reflektieren: In welchem Ausmass Frauen an letzteren partizipierten,
steht exegetisch zur Debatte; dass Frauen aber in den durch die in den Kanon
rezipierten Schriften bezeugten Gemeindekontexten zumindest nicht überall
grundsätzlich aus Leitungsfunktionen ausgeschlossen waren, kann als gesichert gelten.

159



neuer «Kinder Gottes». Manchmal wird der - den Vater repräsentierende

- männliche Bischof sogar explizit als Vater und Mutter apostrophiert.

So wird beispielsweise in den Apostolischen Konstitutionen
Spr. 1,8 auf den Bischof angewandt: «Höre, Sohn, auf die Erziehung deines

Vaters, und weise die Ermahnungen deiner Mutter nicht zurück55.»

Damit scheint hinsichtlich der heute viel diskutierten Symbolebene in
der Ausgestaltungsphase des Bischofsamtes ein Ansatzpunkt zur
Überwindung von Biologismen grundgelegt - nicht ohne Ironie gerade dort,
wo von der Kirche die patriarchale Hausordnung in ihrer Androzentrik
auf die Spitze getrieben wurde.

Im übrigen dürften Frauen auch noch zu einer Zeit, wo der Sakralisie-

rungs- und Hierarchisierungsprozess grundsätzlich schon relativ weit

fortgeschritten war, de facto zumindest da und dort sehr wohl sakramentale

Handlungen gesetzt haben und in kirchen- resp. gemeindeleitender
Stellung respektiert worden sein. Im Sinne der Theorie des Bischofsamtes

nahmen solche Frauen, auch ohne notwendigerweise als Episkopen
eingesetzt zu sein, episkopale Agenden wahr. So ist in einem Brief von
Firmilian v. Cäsarea (in Kappadokien) noch für 235 eine - allem
Anschein nach - «grosskirchliche» Prophetin bezeugt, die die Taufe spendete

und der Eucharistie vorstand56. Dass diese Frau, auf die der Bischof
mit Entsetzen reagierte, wirklich so singular war, wie sie uns aufgrund
mangelnder Direktbezeugung von «Kolleginnen» erscheinen mag, ist
unwahrscheinlich: immerhin wurde sie zunächst sichtlich allgemein
respektiert. Frauen aus dem kirchlichen Witwenstand - sie sind mit einiger

Wahrscheinlichkeit mit den in einer Reihe von schriftlichen Quellen,

aber auch in Inschriftenbelegen bezeugten «Presbytiden» (Presbyterinnen)

in eins zu sehen57 - werden zumindest in Einzelfällen eine ähnliche

Rolle gespielt haben. Anders gibt die wiederkehrende Polemik
gegen die Lehrtätigkeit und Taufspendung durch Witwen in den alten
Kirchenordnungen keinen Sinn58. In in ihren Ordnungsvorstellungen mehr
charismatisch orientierten Gemeindekontexten konnten Frauen in
Führungsrollen sichtlich zunächst durchwegs Akzeptanz finden. Bei der Ver-

55 Apostolische Konstitutionen 11,6,16.
56 Diese schon länger bekannte Tradition wurde zuletzt von Anne Jensen

sorgfältig analysiert. Vgl. im III. Kap. Von «Gottes selbstbewusste Töchter»
Abschn.3 «Die Eucharistie einer Prophetin» (352 ff.).

57 Vgl. Waller Selb, Orientalisches Kirchenrecht Bd. II. Die Geschichte des
Kirchenrechts der Westsyrer (von den Anfängen bis zur Mongolenzeit), Wien 1989,

2371
58 Vgl. Didaskalia XV; Apostolische Konstitutionen 111,5-6.9.

160



festigung der kirchlichen Strukturen zur von Hausordnung, (weltlicher)
Ämterlaufbahn und dem atl. Priesterbild inspirierten Weihehierarchie
blieben Frauen dann aber sukzessive auf der Strecke. Das explizite Verbot

der Ordination von Witwen in der Traditio Apostolica59 bzw. der

«Einsetzung» von Presbytiden in can. 11 der sog. Synode von Laodikaia
lassen freilich darauf schliessen, dass selbst hier zumindest lokal ein

längerer Klärungsprozess ablief, der nicht immer sofort zur Ausgrenzung
von Frauen aus der sich formierenden Hierarchie führte. An den Rändern

des als «grosskirchlich» geschichtswirksam gewordenen Traditionsstroms

im Milieu der zur «montanistischen Kirche» verfestigten Bewegung

der «neuen Prophétie»60 sind ausdrücklich weibliche Episkopen
bezeugt. Langfristig war der Rückdrängungsprozess zwar insgesamt
erfolgreich, doch darf man die restriktiven Anweisungen für die Witwen
des Witwenstandes etwa in Didaskalia und Apostolischen Konstitutionen

noch kaum mit dem tatsächlichen Status dieser Frauen in jenem
Milieu verwechseln, wo die Kirchenordnungen zunächst entstanden.

Anderseits geht die systematisch betriebene Marginalisierung der
Witwen61 -jedenfalls im griechisch-syrischen Raum - mit der Schaffung
eines neuen Frauenamtes, dem Frauendiakonat62 - Hand in Hand. Hier
wurde Frauen zumindest der Zugang zum institutionalisierten Klerus
offengehalten. Nach der syr. Typologie haben sie auch im symbolischen

59 Vgl. Traditio Apostolica 10.
6,1 Vgl. zu einer historisch-theologischen Neubewertung des sog. «Montanismus»

Anne Jensen, Gottes selbstbewusste Töchter, Kap. II, Abschn.2 «Neue
Prophétie: Priska und Maximilla».

61 Die einzige neuere Monographie zum Witwenamt hat Bonnie Bowman Thurston,

The Widows. A Women's Ministry in the Early Church, Minneapolis 1989,

vorgelegt.
62 Zur Geschichte des Frauendiakonats vgl. u.a. die Dissertation von Evangelos

Theodorott, He <cheirotonia>, he <cheirothesia> ton diakonisson, Athen 1954

(ausgehend von dieser Arbeit später auch wiederholt kleinere Publikationen in
westlichen Sprachen, so der oben zit. Beitrag in «Warum keine Ordination der
Frau?»; auch: Das Amt der Diakoninnen in der kirchlichen Tradition, in: US 33

[1978] 162-172); R. Gryson, Le ministère des femmes dans l'Eglise ancienne
(Recherches et synthèses/Section d'histoire Bd.IV), Gembloux 1972; A. G. Martimort,

Les diaconesses. Essai historique (Bibliotheca «Ephemerides Liturgicae).
<Subsidia>. Bd.24), Rom 1982 (beide Arbeiten mit umfassendem Literaturüberblick

zu älteren Publikationen); C. Vagaggini, L'ordinazione delle diaconisse nella

tradizione greca e bizantina, in: OrChrP 40 (1974) 145-189; J. Beaucamp, Le

statut de la femme II, Paris 1992. Für den syrischen Raum: G. Orioli, Il testo dell'
ordinazione delle diaconisse nella chiesa di Antiochia dei Siri, in: Apollinaris 62

1989) 633-640. Für ein Summarium der wichtigsten Ergebnisse der neueren hist.

Forschung siehe Eva Maria Synek. (K)eine katholische Alternative.

161



Kosmos der Kirche eine beachtliche Funktion. In Didaskalia und
Apostolischen Konstitutionen steht der Bischof für Gott Vater und der Diakon

für den Sohn, während die Diakoninnen als Repräsentantinnen des

Hl. Geistes gelten63. Angesichts der zugrundeliegenden subordinationi-
stischen Konzeption des Gottesbildes war freilich nicht Gleichrangigkeit

mit dem männlichen Diakon im Blick. Entsprechend wurden die

Befugnisse der Diakonin regelmässig restriktiv formuliert und vom Män-
nerdiakonat abgegrenzt. Zum besonders strengen Anforderungsprofil
gehören die vermutlich bereits im 4. Jh. weitgehend durchgesetzte
Zölibatsklausel und das extrem hoch angesetzte Weihealter jenseits der
Reproduktionsgrenze (das in der Praxis, wie Olympias zeigt, aber nicht
unbedingt eingehalten wurde). An Aufgaben wurden den Diakoninnen im
Haus Gottes allgemein Türhüter- und Ordnungsdienste auf der Frauenseite

der Kirche, die Assistenz bei der Taufe von Frauen und
Mittlerfunktionen zwischen Frauen und männlichem Klerus zugewiesen, z.T.
auch die Frauenkatechese und in besonderen Fällen die Kommunionspendung

an Frauen und Kinder. Mit der Zeit verschwand der
Frauendiakonat dann bekanntlich auch im Osten wieder aus dem Gemeindedienst

- in der Regel wird hier ein Konnex zum Bedeutungsverlust der
Erwachsenentaufen hergestellt. In der «geschlossenen Gesellschaft»
der Frauenklöster wurde das alte Frauenamt - oft in Personalunion mit
dem der Äbtissin - dagegen z.T. sogar ausgebaut. Beispielsweise
gleichen syrische Kanones die liturgischen Funktionen der Nonnen-Diakonin

für den Fall, dass kein männnlicher Kleriker zur Hand ist, denen des

männlichen Diakons ziemlich weit an64. Noch heute kann man in orthodoxen

Frauenklöstern erleben, wie Nonnen, die sich in der Nachfolge
der Diakoninnen der jungen Kirche verstehen, eine Reihe von Diakonsdiensten

ausüben. Wenn sie dann auch noch als Sängerinnen den im
orthodoxen Gottesdienst sehr wichtigen Chor bilden, kann angesichts des

Umstandes, dass der männliche Klerus meist hinter der Ikonostase
verborgen bleibt, auf den ersten Blick sogar einmal der (falsche) Eindruck
eines reinen Frauengottesdienstes entstehen. - Doch kehren wir zurück
zur Frage, welche Räume Frauen im Gemeindedienst der jungen
Christenheit für sich beanspruchten resp. auch auf längere Sicht zugestanden

bekamen. Hier lohnt sich ein Blick in das aus Syrien stammende
Testamentum Domini, das noch für das 5. Jh. ein sehr starkes Witwenamt/

63 Didaskalia IX; Apostolische Konstitutionen II.26.6.
64 Zu den Belegstellen siehe Walter Selb. Orientalisches Kirchenrecht Bd. II.

Wien 1989.2451

162



Frauenpresbyterat bezeugt65. Der ordinierten Witwe66 werden hier -
und wir haben es immerhin mit einer Kirchenordnung, also mit einem

normativen Text zu tun - sehr deutlich eine Ehrenstellung,
Aufsichtsfunktionen über den weiblichen Teil der Gemeinde insgesamt sowie die

sonst oft Diakoninnen67 zugeschriebene Taufassistenz eingeräumt.
Auch finden wir im Testamentum die Witwen sogar noch bei der eucharistischen

Darbringung unter den männlichen Klerikern im Altarraum
und in der Osternacht betont an der Seite des Bischofs.

Ingesamt behaupteten sich Frauen freilich nur spärlich im «Zentrum»
des «Hauses Gottes», für das Bischofssitz und Altar im Bewusstsein der

zeitgenössischen Christen und Christinnen - jedenfalls ab dem 3., wenn
nicht schon ab dem 2. Jh. -, und letztlich auch für uns heute noch, nicht

zu unterschätzende Symbole sind. Dieses kirchengeschichtliche Resümee

werden wohl auch die langsam in Gang gekommenen Versuche der

Rückgewinnung von her-story in seinen Fundamenten nicht erschüttern
können. Sie zeigen aber, wie Frauen, die selbst-bewusst, da gott-bewusst
handelten, da und dort Grenzüberschreitungen gelangen: Es lohnt sich,

die verblassten Fussspuren in den «Männerräumen» freizulegen.
Darüber sollte man aber die Frauenräume rechts und links vom symbolischen

Zentrum nicht übersehen. Die stärkeren Traditionen von
«Botschafterinnen um Gottes willen» sind «an den Rändern» des symbolischen

Gefüges des kirchlichen Kosmos zu finden, wobei sich die Frage

aufdrängt, ob die Handlungsräume von Frauen, die unser
kirchengeschichtliches Bewusstsein geneigt ist, am «Rande» anzusiedeln, nicht
aufs Ganze gesehen für die Geschichte der Kirche sehr wohl «zentral»

waren. Was ist Zentrum, was ist Peripherie? Die Antwort hängt vom
Standpunkt ab, der in der Bewertung bezogen wird. Nicht nur als

Märtyrerinnen und Diakoninnen waren unsere Mütter und Schwestern im
Glauben Gottes «Repräsentantinnen» auf Erden. Sie spielten eine nicht

65 Dass bei den ordinierten «Witwen» und «Presbytiden» hier auf die selben

Frauen abgestellt wird, ist wahrscheinlich, aber nicht ganz sicher. In der Ektenie
(Testamentum Domini I.XXXV) steht die Fürbitte für die Presbyterinnen nach

den Fürbitten für den Bischof, die (männlichen) Presbyter und die (männlichen)
Diakone. eine eigene Fürbitte für die Witwen fehlt. Probleme schafft vor allem
Testamentum Domini II,XIX, wo in den Anweisungen für die Osternacht Witwen

und Presbytiden nebeneinander erwähnt werden.
66 Vgl. zur Witwenordination Testamentum Domini I.XL f.
67 Diakoninnen kennt die Kirchenordnung ebenfalls, aber in einer den Witwen

untergeordneten Position. In der Ektenie werden sie gemeinsam mit den Hypo-
diakonen und Lektoren nach den Presbyterinnen und vor den «Weltleuten» kom-
memoriert.

163



zu unterschätzende Rolle bei der Ausbreitung wie der Bewahrung des

christlichen Erbes, aber auch in der Ausbildung und Etablierung von
Theologie. Wohlhabende Frauen in der Tradition des Euergetismus
leiteten nicht nur in den Anfängen Hausgemeinden, sie finanzierten auch

späterhin das Unternehmen Kirche, Kaiserinnen steuerten
Lehrentscheidungen, Asketinnen reformierten zumindest im kleinen die
Hausordnung und namenlose Sklavinnen und unscheinbare Hausmütter trugen

das Ihre dazu bei, dass die Kunde vom Wort, das Fleisch wurde, um
unter uns zu wohnen, bis heute nicht verstummt ist.

Wien Eva M. Synek

164


	Aufgehobene Frauentraditionen

