Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 85 (1995)

Heft: 1

Artikel: Bericht Uber den 26. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Delft,
22.-26. August 1994

Autor: Goudzwaard, B. / Berlis, A. / Middag, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404838

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht iiber den 26. Internationalen
Altkatholiken-Kongress in Delft, 22.-26. August 1994

Tagungsbericht

Thema: «Menschen leben nicht nur vom Brot ...»

Montag, 22. August

Ankunft und Einschreibung im Kongressbiiro in der Aula der TU (Tech-
nische Universitit) in Delft.
Es sind ca. 350 Teilnehmer aus 18 Landern angemeldet.
Eroffnungsgottesdienst um 17.45 Uhr in der Nieuwe Kerk, Delft.
Hauptzelebrant Mgr. Jan Antonius Glazemaker, Erzbischof von Ut-

recht

Predigt Bischof Nikolaus Hummel (Osterreich)

Bibeltexte Ezechiel 11, 17b-21
Johannesevangelium 3, 1-13

Organistin Eveline Jansen

Chorgesang A.B.H. Verhey-Chor unter der Leitung von Piet van
der Steen

Prozession Alle anwesenden Bischofe der Utrechter Union neh-

men an der Einzugsprozession teil, ebenso nehmen
teil die offiziellen internationalen Giste und das inter-
nationale Kongresskomitee.

Mgr. Erzbischof Jan Antonius Glazemaker begriisst die Anwesenden
und weist auf den traditionsreichen Ort dieser Kirche hin.

Bischof Hummel von der altkatholischen Kirche von Osterreich weist
in seiner Predigt auf die Schwierigkeiten in der heutigen Zeit mit Krieg
und Hunger hin. Aber selbst innerhalb der Utrechter Union gibt es Dif-
ferenzen.

Frau Trudie de Rijk-Smit, Vorsitzende des internationalen Kongress-
Komitees, begriisst die Anwesenden und erklédrt den Kongress als eroft-
net.

Anschliessend an den Gottesdienst werden wir im Stadthaus vom
Stadtprisidenten empfangen.



Dienstag, 23. August: Auf dem Weg in die Wiiste

Morgenlob in der Immanuelkerk in Delft.
Gottesdienst Brotliturgie

Leitung Internationale Frauengruppe unter der Leitung von
Frau Katja Nickel (Deutschland)

Bibeltext Psalm 31

Organist Mattijs Ploeger

Plenum im Auditorium der Universitit.

Frau Trudie de Rijk-Smit begriisst die Anwesenden und gibt die Na-
men des Kongressprisidiums bekannt:

Président Hr. Bert Maan, vom Landesausschuss, Niederlande
Protokoll Frau K. Bohm-Vogt, Schweiz
Beisitzerin Frau M. Krammer, Osterreich

Alle drei werden mit Akklamation gewaihlt.

Herr Maan hat zu Beginn folgende Mitteilungen:

Am Jugendkongress nahmen 60 Jugendliche teil. Die Bischofe Hum-
mel, Kraft und Horstman nehmen zum letzten Mal als amtierende Bi-
schofe am Kongress teil.

Die Bischofe Kok und Swantek lassen sich entschuldigen.

Zum Programm: Frau Hella-Maria Hranitzky musste aus Gesund-
heitsgriinden kurzfristig absagen. An ihrer Stelle wird Frau Kahl ein Re-
ferat halten.

Die altkatholische Kirche von Delft, eine «versteckte Kirche», wird
von 20.30 bis 21.30 Uhr gedffnet sein.

Das Laienforum trifft sich um 20.00 Uhr in der Immanuelkerk zu ei-
nem Informationsabend.

Grussworte:

Seine Excellenz Metropolit Damaskinos, Vertreter des okumeni-
schen Patriarchen in Konstantinopel

Right Reverend Henry Richmond, im Namen des Erzbischofs von
Canterbury

Herr Dr. Heinz-Albert Raem, Abgeordneter des pépstlichen Rates
fiir die Einheit der Christen der romisch-katholischen Kirche

Referat von Prof. Dr. Bob Goudzwaard
Anschliessend wird in 15 Gruppen diskutiert.
Nachmittag
Es iiberbringen Grussworte:



Zdzislaw Jaworski, Diozesanbischof Altkatholische Kirche der Maria-
viten Lodz, Polen

Prof. Dr. Jacques Nicole vom Weltkirchenrat

Primas-Bischof Ramento von der Independent Church of Philippines

Metropolit Serafim Joanta von Berlin, Ruménisch-Orthodoxe Metro-
polie

Mitteilungen: Hr. Maan verliest eine Erkldrung des internationalen
Laienforums.

Am Abend werden sich die Interessierten fiir Frauenordination tref-
fen.

Referat: Frau Diakonin Angela Berlis, «Die Syrophonizierin und Jesus.
Die Geschichte einer Anniiherung»
Anschliessend Diskussionen in den Gruppen.

Eucharistiefeier in der Immanuelkerk in Delft.

Gottesdienst Slawische Eucharistie
Leitung Bischof Szotmiller (Polen)
Bibeltexte Jakobusbrief 5, 13-16

Lukasevangelium 9, 1-6
Organistin Eveline Jansen

Mittwoch, 24. August: Gott erinnert sich seines Volkes

Eucharistiefeier zum Tag des hl. Bartholoméus in der Immanuelkerk.

Leitung Bischof Dr. Sigisbert Kraft (Deutschland) und Bi-
schof Henry Richmond (England)

Bibeltexte Josua 4, 1-11
Lukasevangelium 24, 13-35

Organist Wouter Blacquiere

In diesen Gottesdienst sind auch die Osterreichischen und kroatischen
Altkatholiken einbezogen.

Mitteilungen: Gestern abend erhielt Frau Katja Nickel, Deutschland,
die St. Martin-Medaille fiir ithre besonderen Verdienste in der altkatholi-
schen Kirche.

Donnerstag abend im Frans Hals-Saal, Zusammenkunft um 20.00
Uhr, Orientierung tiber «Frauenordination in Deutschland».

Der offizielle Kongressbericht erscheint in der IKZ. Wer ihn erhalten
mochte, kann ihn bestellen, Formulare liegen bei den Eingangstiiren auf.

5



Am Donnerstag um 18.00 Uhr kann man sich zu einem Gedankenaus-
tausch mit Herrn Dr. Frede treffen in der altkatholischen Kirche von
Delft. Es soll iiber die Stellung von Homosexuellen in unserer Kirche
diskutiert werden.

Referat: Frau Dr. Caro Middag, Referat iiber das Buch Exodus «Die
Entstehung des jiidischen Volkes»
Am Nachmittag Ausflug zu den Delta-Werken. Kongressausflug unter
dem Motto «Aufbruch auf Hoffnung hin».

Meditationsgottesdienst in der altkatholischen Paradieskirche, Rot-
terdam

Leitung Jake Dejonge und Wietse van der Velde
Bibeltext Psalm 14
Organist Wouter Blacquiere

Donnerstag, 25. August: Aufbruch zum Leben

Kurzgebet im Auditorium TU in Delft
Leitung Dr. H. J. van der Minde
Bibeltext Lukasevangelium 4, 1-13
Dr. van der Minde hilt als Einleitung zur Bibelarbeit iiber Exodus 3,
1-17, ein kurzes Morgengebet.

Mitteilungen:

Beitrdge fiir das Schlussplenum miissen bis am Abend, 25. August,
um 20.00 Uhr schriftlich abgegeben werden.

Zum internationalen Abend sind alle herzlich eingeladen.

Die Resolution der Jungen hidngt an den Tiiren zum Auditorium auf,
wer sie unterschreiben mochte, kann dies dort noch tun.

Die Mitglieder der deutschen Willibrord-Society treffen sich um
18.00 Uhr in der Immanuelkerk.

Referat: Hr. Dr. H. J. van der Minde, «Die Uberquerung des Jordan oder
die Rettung vor den Wassern»
Anschliessend Arbeit in den Gruppen.

Nachmittag

Das Referat von Dr. H. J. van der Minde 16ste zum Teil heftige Diskus-
sionen und Kontroversen aus. Hr. Maan sieht sich deshalb gezwungen,
zu Beginn des Nachmittages nochmals darauf zuriickzukommen. Hr.
Dr. van der Minde gibt folgende Erklarung:

4



«Die Reaktionen sind so unterschiedlich gewesen, von Begeisterung bis
totaler Ablehnung. Ich wollte keine Spannung erregen, wollte nicht auf
totale Konfrontation abzielen. Wo ich verletzt habe oder beleidigend ge-
wesen sein konnte, bitte ich um Entschuldigung.

Ich mochte nur, dass Sie dariiber in den Gruppen und mit mir reden
und mir glauben, dass es nicht auf Konfrontation angelegt war. Als Theo-
loge ist man nun einmal emotional und Emotion ist nichts Schlechtes.»

Herr Maan zitiert aus der Predigt von Bischof Hummel: ... Im Geiste
dieser Freiheit sind auch wir verpflichtet, gegeneinander in der Diskus-
sion offen zu sein.

Referat von Frau Brigitte Kahl. «Steh auf»
Anschliessend Gruppenarbeit
Eucharistiefeier in der Immanuelkerk

Leitung Bischof Hans Gerny (Schweiz) und Primas-Bischof
Ramento (PIC Philippinen)

Bibeltexte Exodus 17, 8-13
Johannesevangelium 6, 48-51

Organist Piet van der Steen

In diesem Gottesdienst wirken mit die Altkatholische Kirche Tsche-
chiens sowie die Altkatholischen Missionen (Frankreich, Italien).

Freitag, 26. August:
Glaube, der befreit, Hoffnung, die uns hiilt, Liebe, die uns leben ldsst

Morgenlob in der Immanuelkerk

Leitung Lidwien van Buuren
Bibeltext Psalm 67
Organist Mattijs Ploeger

Vorstellungen und Resumés aus den Gruppenarbeiten:

Gruppe D2: Die Decke iiber den Kopfen symbolisiert die Einengung.
Decke wird weggezogen, die Grenzen fallen weg, keine einengenden
Strukturen mehr.

Gruppe D4: Zum Lied «Schalom chaverim» werden zuerst die Teil-
nehmer der Gruppe, dann die weiteren Teilnehmer des Kongresses zu ei-
nem grossen Band zusammengeschlossen; sich gegenseitig die Héinde
reichen, Friede haben untereinander.

Gruppe E4: Symbolisch werden Barrieren niedergerissen und Hin-
dernisse iberwunden, um sich vereint die Hinde geben zu kdnnen.



Gruppe F1: Auf dem langen Weg mit allen Menschen suchen wir
Gott: Die Welt ist eine Wiiste — Wir wohnen in der Dunkelheit — Wir wis-
sen nicht, wohin wir gehen — Wir sind miide.

Als sie an den Jordan kamen, iibernachteten sie dort, bevor sie ihn
iiberschritten. Auf dem langen Weg mit allen Menschen haben wir Gott
getroffen.

Gruppe F2: Aktives Christsein in der heutigen Zeit. Angst fallenlas-
sen, aber sie auch akzeptieren, Angst verdrangt die Liebe, Angst fordert
den Krieg.

Referat von Prof. Dr. Jan Visser: Zusammenfassung und Zukunfisvision.
Bildbetrachtung mit Frau Dr. Marianne Gerny.

Nachmittag

Schlussplenum: Die Teilnehmer werden gebeten, das Bewertungsfor-
mular auszufiillen und in die dafiir bereitgestellten Schachteln zu legen.

Laienforum: Frau Lisbeth Borer orientiert iiber das Laienforum und
ladt ein zum ndchsten Treffen 1995 in Diisseldorf mit dem Thema «Die
Bedeutung der Utrechter Union fiir die Laien»:

Herr Dr. Frede orientiert iiber das Zusammentreffen mit altkatholi-
schen Homosexuellen. Schon an andern Kongressen haben Homosexu-
elle teilgenommen, aber im Stillen. Darum wurde diesmal die Initiative
ergriffen, sich zu treffen. 12 Médnner kamen zusammen, andere haben
ihr Interesse bekundet. Im Oktober 1995 wollen sie sich in Amersfoort
treffen, um das Weitergehen zu diskutieren. Beim Aufbruch ins Gelobte
Land mdochten sie mitgehen, nicht aus der Kirche gedridngt werden.

Resolutionen:

Die Herren J.Peasen, G.Y.Blom und U.Stolz legen folgendes dem
Kongress vor:

Der 26. Altkatholiken-Kongress schldgt vor, dass die Mitglieder des in-
ternationalen Komitees regelmadssig ihren Sitz zur Verfiigung stellen.

Bischof Hummel gibt zu bedenken, dass die Mitglieder durch die Orts-
kirchen bestimmt werden. Wenn keine andern Leute vorhanden sind,
sollte ein Mitglied aus einem Land bleiben kdnnen.

Der Resolution wird mit dieser Einschriankung zugestimmt.

Der Kongress bittet den internationalen Kongressausschuss, von fol-
gendem Kenntnis zu nehmen und Losungen zu suchen:

Die Finanzierung des Kongresses moge in Zukunft derart struktu-
riert werden, dass sichergestellt wird, dass auch minder finanzkriftige
Kirchen als Gastgeber fiir einen Kongress auftreten konnen.



Frau Nickel gibt zu bedenken, dass das internationale Komitee kein
Geld hat.

Der Resolution wird mit grossem Mehr zugestimmt.

Eine Resolution der internationalen altkatholischen Jugend wird von
Frau Susanne Stump verlesen. Es haben bis jetzt 159 Teilnehmer unter-
schrieben.

Resolution vom Treffen der Frauendekade.

Eine grosse Mehrheit unterstiitzt diese Resolution.

Bischof Hummel dankt allen, die in den letzten Jahren das ehemalige
Jugoslawien mit Geld unterstiitzt haben. Dieses Land gehort auch zu sei-
nem pastorierten Gebiet, wo er bischofliche Funktionen ausfithren darf.
Er hat jedoch keinen Uberblick, wer alles Geld gesammelt hat, aber wir
konnen nur Grosses leisten, wenn wir alle zusammenhalten.

Der Vertreter aus Saptinovci dankt fiir die Spenden; das Dach der Kir-
che von Zagreb konnte repariert werden. Im Moment herrsche jedoch
grosste Not unter der altkatholischen Bevolkerung in Bosnien. 100 Fa-
milien haben 1hr Leben verloren. Er dankt auch den Niederlanden,
Osterreich, Deutschland und der Schweiz, dass ihnen der Besuch des
Kongresses ermoglicht wurde. Diese Tage waren fiir sie sehr wichtig, da
sie an ihrer Kirche aufbauen wollen. |

Bischof Hummel nimmt als Bischof Abschied vom Kongress. Er gibt
seiner Hoffnung mit den Worten Ausdruck: Es sollen keine Hierarchien
aufgebaut und keine Barrieren errichtet werden.

Frau Kramer lddt den 27. Altkatholiken-Kongress 1998 nach Oster-
reich ein.

Zum Schluss dankt Hr. Maan allen, die in irgendeiner Weise zum Ge-
lingen beigetragen haben, bei den Gottesdiensten, im Kongressbiiro,
den Behorden, fiir die Gastfreundschaft an der TU, den Gruppenlei-
tern, Dolmetschern, Referenten, dem internationalen Komitee. Bischof
Horstman dankt Herrn Maan fiir seine Arbeit als Priasident des Kongres-
ses.

Frau Trudie de Rijk-Smit beschliesst den 26. Altkatholiken-Kongress:
am Anfang und Ende des Kongresses steht Gott.

Sie dankt Herrn Maan im Namen des Stidndigen Internationalen Aus-
schusses fir seine Arbeit wiahrend des Kongresses und auch als Mitglied
im Vorbereitungskomitee. Sie wiinscht, dass das himmlische Konigreich
ein wenig schon auf Erden wirkt.

Schlussgottesdienst, Eucharistiefeier in der Immanuelkerk
Leitung Mgr. Jan Antonius Glazemaker, Erzbischof von Ut-

recht



Predigt Bischof Teun Horstman, Haarlem
Bibeltexte Jesaja 35, 1-10

Johannesevangelium 3, 14-21
Organistin und
Chorleiterin Eveline Jansen
Chor Altkatholischer Frauenchor Utrecht

Zum Abschluss erhalten alle Teilnehmer zweil Blumenzwiebeln zum
Andenken an diesen Kongress in den Niederlanden.

Not living by bread alone
(Herr Prof. Dr. B. Goudzwaard, Driebergen)

Being together as a joyful community in a beautiful old city — that is an
experience which at first sight contrasts heavily with staying in a desert.
As you may have noticed the city of Delft has still kept something of the
glory of its past, a peaceful glory so well expressed by Johannes Vermeer
in his famous painting of the city. And every time when the bells of caril-
lon of the New Church, which was founded in 1381, strew their joyful
sounds over the houses and canals, hardship and alienation seem far
away. (You may hear in the enthusiasm of my voice that I have a special
relationship with this city; and indeed I have to confess that I was born
here sixty years ago in a small house on the market-place, at the foot of
the New Church which welcomed you all yesterday.) So the choice of the
theme of wandering in the desert may indeed seem somewhat artificial
to you, somehow as the choice of a hard working organisation com-
mittee which wanted to suggest a promised land, and so was in need of a
desert!

But we all know of course, that there is more under the sun than what
we experience here and now. We would indeed close our eyes in thinking
and speaking only this way. For reality today is more double-faced than
ever before.

Maybe that an illustration is helpful here. Some of you, maybe most of
vou, have read the famous book of Tolkien, the Lord of the Rings. At a
certain moment in that story a consultation is organised in the beautiful
Elf-land Rivendel, to which all responsible people from far and near are

8



invited. The place of meeting itself is full of goodness and peace, but
everyone in that meeting knows why she or he is there; for the frontier of
darkness, of Mordor, is nearer every day. And if the shadows are not
stopped in their progress they will certainly conquer the light of this
beautiful land of the elfs. Today, Delft is so to say our own Rivendel.
For the shadows over also our world are becoming longer. They are near-
ing our very homes, and we are not sure what to do. For not only did
so many problems in the world grow so intensively at the same time,
but also never before they were so mysterious, so paradoxical and there-
fore so hard to tackle. They seem to increase regardless all our efforts,
and that indeed asks for a council, for a common consultation.

Let me try to give you three examples of what I mean.

My first example is the growth of poverty in the world of today. To
some extent poverty has been always on the move, but now it grows at
places where we should never expect it. It grows namely most strongly in
the already poorest parts of the world, the very parts which are and were
the object and purpose of development aid. And it grows now also in the
heart of the richest societies in the world, like the US and Europe, where
we thougt to have conquered all classic forms of poverty and depriva-
tion. About the first development, the increase of poverty in the poorest
parts of the world, the best example 1s no doubt Africa below the
Sahara. Between 1980 and 1990 it not only lost nearly all its sufficiency
in food production, but it lost also more than 20 %, one fifth of its al-
ready very low income per head of population. Literacy and health care
are back again to their levels before 1980, and that in spite of all develop-
ment aid! Is that indeed not paradoxical? But the picture of all societies
together in the present world is also alarming. The UN Development
Program {.1i. tells us, that in 1960 the richest 20 % of the world still had in-
comes which were generally 30 times higher than the poorest 20% of
the world; but that in 1994 this figure climbed from 30 times as much to
60 times as much. Also within the richest states of the world we find now
simultaneous increase of wealth and poverty, which has led there to the
partial return of hard core deprivation. But of course that is not what we
intended during the years of construction of our welfare states. And the
consequences are dreadful, as well here and there. For it means that
somehow life is loosing its sustainability in the deep ecumenical sense of
that word. A mass-migration of millions of hungry people from the
South to the North is also one of the possible consequences.

Let me mention another unexpected development. It comes to us as
the paradox of growing unemployment and diminishing care. If we look

9



around us, we notice increasingly many unfulfilled tasks in our own
neighbourhood and in the world as a whole; tasks, which just cry for the
input of more human labour. We see for instance a lack of care and
a surplus of haste in our hospitals, in the houses for the young and the
elderly. But also in relation to nature the necessary input of labour is
missing. A good preservation of the soil is usually lacking, and there is
not sufficient pre-care for our eco-system. But how to rhyme, how to
tally this blatant need for human labour with the continued presence of
so much unemployment in our societies? If people are available and
willing, why are their talents not used? In answer to that obvious ques-
tion it is often said that we miss the necessary money to put all these
people to work. But that answer is really peculiar, for in the last thirty
years the average level of income in our societies more than doubled. So
we should expect that instead of less money, more money is available for
those purposes. If a society grows richer, why should it be unable to af-
ford itself more care? This is again more than a theoretical problem.
For if there is in society a constant development towards less care and
more unemployment, then again the sustainability of that society is
threatened. Life and culture cannot be sustained if care shrinks away.
And if nature is not taken care of, then we indeed undermine directly
the world’s entire future.

A third and last example of a nearing shadow relates to all of us. Liv-
ing in a consumption society has meant for most people a better access
to many goods, services and provisions, and we should be thankful for
that. But this growing wealth has also increased the access of people to
goods and facilities which destroy life and humanity. Either because
these goods themselves form a threat to life, like weapons, or because
they enslave people, like drugs. Our whole society is indeed more vulner-
able than it was ever before. Already a handful people can now terrorize
cities and even nations by the simple threat to use chemical, biological or
nuclear material - which now can be bought on open markets. But
maybe even more serious is, that human attitudes themselves seem to
change within modern consumption societies. The remarkable empiri-
cal study “Habits of the heart” of the team of Robert Bellah in the
United States gives some evidence for that. Bellah concludes that a new
type of individualism is emerging in the US, a so-called ontological in-
dividualism. It means that persons measure everything and everyone,
even friendship and religion, in relation to only one criterion, namely
what is the use for me, what satisfies me, what gives me and only me a
good or nice feeling. Indeed, the consumptive attitude can colour the

10



totality of human behaviour when consumption becomes everything in a
culture. But we all do know, that life is not sustainable without some
willingness of people to give and to serve without any reward. This con-
cern is also there if we look outside our borders. What for instance will
be the future of young people in the societies of Middle and Eastern
Europe, if no other choice is offered to them than either to use your own
elbows in the fight for a good place in the new consumers paradise, or to
identify yourself with the loosers by choosing extreme forms of national-
ism, ethnicism and racism? This indeed is a third and hard shadow near-
ing us, and it is as bitter as death.

These three examples make it abundantly clear, I think, that our time
with all its achievements has become extremely difficult to live in. It con-
tains elements and developments which seem to go beyond our power
and frighten us deeply. Life is not good, but broken, if the realm of death
is so easily extended; if poverty is on the rise; if care is diminishing; and if
people are enslaved to their possessions. And in our reflection about
that, indeed something begins of what we could call a desert experience.

For what is a desert? Especially in the Bible it is more than just an in-
dication of a harsh and arid region. The Biblical experience of a desert
has at least two sides, two elements, which are so to say intertwined. The
first side 1s the awareness of total emptiness and vulnerability. In the
human eye the desert is the place where nothing grows, where human
efforts are in vain, where demons live, where nothing seems to work.
It is therefore the place of the awareness of being left alone, of being
removed from all previous securities, far away from what once gave you
comfort and strength. But there is also another side of the desert. For
there too is the experience of the immensity of an open sky; it is the place
where the stars are shining from the depth of an immeasurable and
mysterious universe. And that makes you deeply aware of your own
smallness. You feel tiny, and what has filled your world so far, becomes
unimportant or irrelevant.

These two sides are not only opposites, they form also complements
of each other. For only when men and women begin to see the real dead-
end of all their ways, tricks, and formulas of success, they may be open
for the existence of other realities, realities which were not invented by
their own mind. In the Bible this is expressed by the prophet Hosea who
tells us of a Lord who first has to lead his people, his bride, into the
desert, before she begins to listen and He can speak to her heart.

What does this mean to us? Indeed, in relation to the huge problems
of our time we can now say that many of our standard solutions are no

11



longer working. And it is also true that many of our instruments begin to
fail. So indeed in that way an awareness of emptiness and vanity is now
growing, and of common fear and insecurity. But is the complement also
true? If we are lead gradually into something like a desert, what could be
the liberating which is there to be heard? Or is there not such a Word,
and will we hear only the eternal silence — the voice of a God who hides
his face? This is a deep and even moving question. In the face of that
awful risk of being left alone in the desert it may even look better just to
stay where we are, so to say near the fleshpots of Egypt.

But I don'’t think, sisters and brothers, that this would be wise. And
that is not only because the shadows of an unsustainable world are now
nearing us rapidly. It is also, because there are promises of a new begin-
ning. Only, those new beginnings cannot be found from the perspective
of our present ways and thoughts. They indeed have to be received in
the desert.

Let me try to explain what I mean by that.

Firstly we have to realise, that if real paradoxes come into being and if
our standard solutions no longer work today, that this may be an indica-
tion that there is a real problem in our own way of looking and thinking.
For of course it is not wise, not mature, to suggest that our present
problems are just born out of the womb of a blind fate. But maybe this
is already the beginning of a kind of confession, standing under the star-
clouded sky of the open desert. For there we begin to realize that if God
created this world as a good one with possibilities of life and food for all,
and if nevertheless unsurmountable problems like these are emerging,
that we cannot and should not exclude the possibility of wrong and dis-
torted views and actions on our side. Then these unexpected outcomes
may even be the fruits of guilt, of sinful acts and thoughts of our entire
civilization.

This is no doubt a kind of a shock experience. For the mere possibility
that our own ways of thinking and acting may be wrong, can make us
very insecure. It lays so to say dynamite under our own existence, it puts
into question all we have and all we are. But is this the only side of such a
desert-experience? No, as christians we can hope and trust that this is
not the case. For as soon as we are willing to confess that evil — and per-
haps our own evil — may be the deeper cause of many of those emerging
new problems and paradoxes, then also redemption can come in as a
possible way out, as a kind of solution. For in the Biblical perspective the
confession of sin and guilt has the power, in all its painfulness, to open
the gate to God’s own healing presence and forgiveness.

12



It could be that at this moment you suspect me of spiritualising prob-
lems, of taking a too hasty high escape-route out of the predicament of
our time. But what I intend to say and to do is just the opposite. Namely
to prepare you and myself to the strange possibility, that in the depth
level even our hardest and most complex paradoxical problems are in
fact spiritual problems. So that we need the Spirit of God to see them
and to overcome them.

On a morning like this I should not try to go from this broader perspec-
tive into the details of the paradoxes which I mentioned. But something
should nevertheless be said about these problems and paradoxes, be-
cause they are so to say worrying us all. So let us together make a last
round in looking at these problems, but now standing under the open sky.

If poverty is growing at places where we are not expecting it, and we
want really to know what is behind that development, then being in the
desert asks from us something different than focussing primarily on
what good we do and did as persons or as donor nations. That is already
done too often. We should then be prepared to look after what we as per-
sons or nations did or do obviously wrong. If we turn over the leaves of
that history, we of course meet the sad examples of a pertinent lack
of will of the rich nations to open their markets for the products of the
poor, and similar shortcomings. But that does not give enough explana-
tion for the real paradox of poverty, and so we have to dig deeper. And
here, almost unavoidably we meet the mysterious role of money in this
world. Where does it originate, where is it born? Let me just mention
you one aspect of that disturbing question. If we as people from rich
nations want to buy something in other countries, we find it very natural
that people there are always willing to accept our dollars, marks,
guilders or francs. But if a person from Zambia wants to buy goods here
in his own money, in kwacha’s, are we then willing to accept that? Of
course not, we say, because we do not know his kind of money. And
indeed, all the trade in the world takes place by using the so-called key-
currencies of the rich nations; no other kind of money is accepted. But
this has enormous implications. For it means that if poor countries have
to buy goods from other countries, that they always have to earn the dol-
lars first to buy those goods, while the rich countries can just make,
create their own money if they need it. It looks so natural, but it is not. In
relation to the creation of international money in this world the rich
countries have acquired an extraordinary privilege, to use the words of
General de Gaulle of France, and this privilege is in fact the root cause
of the deep debt-crisis in the world of today, where a dept of 1.5 trillion

13



dollars still paralyses the economy of all the poorest nations. For what to
do if you are poor, if you need imports of oil and other resources but
have no money, no key-currencies? Then you have no other choice than
to borrow it from the rich. And so your dept accrues, while the others,
our creditors become richer and richer. Leaving all details aside there-
fore my strong and hard thesis is, that it 1s the clear pertinent unwill of
the richest countries of the world, namely the lack of will to share newly
created money with others, which now deeply impoverishes the poorest
countries in the world.

But this means that there is indeed sin, deep injustice behind the so
neutral and technical looking world of money. Which evil however
can be removed, which sinful reality can be restored, as soon as the rich
countries permit the poorer countries to share in the benefits of the
international creation of money. Debts could then be cancelled, the
poorest nations could be liberated from their burdens, and a global year
of jubilee could begin. Under the only but heavy condition that this
sin of injustice is recognized by the rich countries and openly elimi-
nated.

Forms of collective enrichment seem also to be present behind the sec-
ond paradox, the paradox of diminishing care. Of course it is possible
within our modern societies to preserve and even expand jobs in the sec-
tors of care for people, for nature, for the maintenance of the public
order and even in the care for old cities. But if we really want that, then
we should not choose almost every year for a general increase of wages
and other incomes in our societies. For if we are doing that, if we follow
that automatism, then only strong industries can cope with that; because
their productivity is indeed a yearly growing productivity. But a hospital,
a school, a pension for the elderly cannot enforce a strong yearly rise of
their productivities. So their services grow more costly every year, and
they become unpayable for especially poor people. Poverty then rises in
the midst of society, due to the rise of the so-called fixed costs of public
and medical services. But in this way also unemployment decreases in
those sectors, because the general wage and income standards and with
them the costs, have to go upwards. But why should they go upward, for
heaven’s sake? Why should we take together the path of a kind of collec-
tive greed, if by accepting a horizon of enough, of sufficiency, we should
be able to keep and preserve the necessary care in the midst of our societ-
1es? Maybe therefore that we ourselves, just by pricing ourselves up, are
pushing other people out of their meaningful employment and into
poverty.

14



I come now to the last category of unexpected developments, which
are connected with the rise of our modern consumption society as such.
But here it looks as if the deeper source is more difficult to trace. For it
would be too cheap, and even unbiblical, to say that growing consump-
tion is already in itself an evil thing. Nevertheless the darkening sides,
the shadows, are with us, and they grow. So what went wrong, and where
are or were we also personally accountable?

As fas as I can see, we have to make here a sharp distinction between
consumption and material welfare itself, and making an idol of it by
choosing it as an absolute horizon of society. Our western society has
reached thanks to its progress a relative high level of wealth and con-
sumption, which is a reason for contentment. But our society in its whole
style of living and doing is not a society of thankfulness and content-
ment. It adores its own economic and technological progress, it cannot
even think of the meaning of life outside a perpetuous growth. But what
the Bible tells us about persons is also true for societies: if you set your
heart on a thing, you will become its slave. If you want to be as God, you
will become the servant of the means which you need to become like
God.

Let me again mention you only one aspect of this trend. As soon as a
society wants to become rich, and therefore sets its mind on the strive for
an unlimited progress, something changes in its perception of reality.
What then is useful or can be made useful to that progress, is honoured,
but what cannot grow is less honoured, because it stays behind or ham-
pers progress. Nature for instance can become in that way a hindrance to
us, setting limits or restraints for what we want to obtain: the so-called
limits to growth. But also elderly people are becoming to some extent a
hindrance, for they cost us a lot and are not productive. They are
becoming the so-called non-active part of the population. And if we
believe that we have to use every minute in progressing to a better
future, then also our perception of time is changing. For then the future
gets dominance over the day of today. But is nature itself not a part of
our human destiny, should elderly people not be seen as the crown of
human societies, and is it not the day, more than the future, which is
blessed by God? Walter Benjamin, the great Jewish philosopher, once
wrote that the day is no less than the gate, through which the Messiah
enters history. And Dietrich Bonhoeffer somehow expressed the same
by saying that Jesus explicitly learnt us to pray for our daily bread.
because hunting for the security of bread for the day of tomorrow
introduces in the day of today fear, haste and trouble.

._
N



Maybe, therefore, sisters and brothers, that most of our present
problems are mainly a mirror of ourselves. We should see in them at
least partially a consequence of our own lopsided ideas of progress and a
result of our own lack to respect our human condition. For that
condition, as Hannah Arendt has explained to us, ties us to time, to
nature, and to the respect for all our fellow human beings.

But if that is true, then also the solution is not far away from us. It is
written in terms like contentment, respect, and love, the terms of the
Mount Sinai. And it takes no more than the crossing of a Red Sea to
arrive there. So tell to the children of Israel that they move forward.

Die Syrophonizierin und Jesus

Die Geschichte einer Anndherung (Mk. 7, 24-30)
(Frau A.Berlis, Bonn)

Einleitung

In seiner ersten Rede am dritten Altkatholiken-Kongress in Konstanz
im Jahre 1873 sagte Joseph Hubert Reinkens: «Fiir die Alt-Katholiken
existiert kein Verbot, die Bibel zu lesen, sondern die eifrigste Ermah-
nung gebe ich Thnen: lesen Sie immer wieder in dem heiligen Buche in
Demut und Freude sich zu den Fiissen des Herrn setzend; denn er allein
hat Worte des ewigen Lebens.» Reinkens sagte dies in einer Zeit, als Lai-
en sich noch eine spezielle Erlaubnis einholen mussten, um die Bibel le-
sen zu diirfen. Von dieser Freiheit zum eifrigen Bibelstudium haben die
Alt-Katholiken leider oft wenig Gebrauch gemacht. Dass dieser Kon-
gress sogar mehrere Bibelarbeiten ins Programm aufgenommen hat,
freut mich deshalb sehr, ist es doch ein Hinweis darauf, dass die heilige
Schrift zusammen mit der uns teuren Tradition die Grundlage unseres
Lebens als altkatholische Christinnen und Christen ist.

Wir sind daran gewohnt, von der Heilsgeschichte zu sprechen. Die Bi-
bel erzahlt jedoch nicht eine Geschichte, sondern sie erzédhlt Geschich-
ten. In vielen verschiedenen solcher Heilsgeschichten wird davon berich-

16



tet, wie einzelne Menschen durch ihre Gottesbegegnung, aber auch
durch ihr Ringen mit Gott, wachsen. Geschichten haben den Vortelil,
dass sie die Phantasie der Menschen ansprechen. Geschichten lassen die
Horer in einem gewissen Rahmen frei, ihre eigenen Schliisse zu ziehen.

Im folgenden will ich untersuchen, inwiefern die Geschichte der Syro-
phonizierin eine Geschichte des Heils ist.

1. Stolpersteine

Wer diese Geschichte hort oder liest, wird mit einigen «Stolpersteinen»
konfrontiert. Die Geschichte erweist sich als «sperrig», sie enthilt Ele-
mente, die nicht so recht ins Bild passen wollen.

Einer dieser Stolpersteine ist zum Beispiel die Nichtbereitschaft Jesu,
der Frau zu helfen. Jesus erklart sich im Gebiet von Tyrus f{ir nicht zu-
standig und weist die Frau zuriick mit den Worten «Lass zuerst die Kin-
der satt werden».

Die Abweisung durch Jesus passt nicht in unsere Vorstellung vom all-
zeit bereiten und allzeit fiir alle offenen Jesus. Hier erscheint ein Jesus,
der Grenzen zieht, der sich abgrenzt. Dass hier ein Stolperstein vorliegt,
erweist sich auch in den mannigfachen Versuchen der Exegeten, das Ver-
halten Jesu zu entschuldigen. So erkldrt man das ruppige Verhalten Jesu
zum Beispiel damit, dass er nach der Reise zu miide gewesen sei und des-
halb in schlechter Stimmung.

Derartige Versuche der Ehrenrettung Jesu sind jedoch nichtin der La-
ge, die Abqualifikation der Frau als Nicht-Jiidin wegzuinterpretieren.
So bleibt die Frage im Raum, ob Jesus hier einem Schubladendenken —
im Sinne von «die Juden sind «<wir>, die Heiden «die anderen» » — verfillt.
Gerade wenn wir diese Geschichte im Kontext der Fremdenproblema-
tik lesen, stolpern wir um so mehr iiber einen solchen Jesus, der ein gar-
stiger Fremdenfeind zu sein scheint. Wir diirfen aber nicht vergessen,
wer hier eigentlich der Fremde ist. Strenggenommen ist Jesus der Frem-
de, der Galilder, der ins Ausland kommt und dort eine Einheimische
trifft. Wir sollten uns aufgrund dieser Einsicht davor hiiten, die Ge-
schichte allzu direkt auf die Fremdenproblematik anzuwenden. Jesu Be-
urteilung der Frau entspringt iiberdies nicht einem reinen Vorurteil
iber eine Fremde, sondern seiner Sicht der Rolle Israels in der Heilsge-
schichte.

(Vielleicht sollte ich an dieser Stelle anmerken, dass der Begriff «Hei-
din» in diesem Zusammenhang bedeutet, dass die Frau Nicht-Jiidin ist.

17



Heutzutage wird das Wort «Heide» ja oft in einem anderen Sinne ge-
braucht, aber hier deutet er Personen an, die nicht zum Volk Israel geho-
ren.)

Zu diesem ersten Stolperstein kommt eine weitere Ungewohnlich-
keit hinzu:

Die vorliegende Geschichte sprengt das Muster, wie normalerweise
Wortwechsel zwischen Jesus und Streitgegnern ablaufen. In der Regel
stellt eine Person Jesus eine feindselige Frage, woraufthin Jesus dann mit
einer korrigierenden Frage und Erkldrung antwortet. In dieser Ge-
schichte aber ist Jesus derjenige, der das provokante Wort hervorbringt,
auf das die Frau korrigierend antwortet. Jesus ist der schlagfertigen
Uberzeugungskraft der Frau nicht gewachsen. Sie behilt das letzte Wort
und bewirkt dadurch die Heilung ihrer Tochter. Auch dies passt nicht in
die giangige Vorstellung von einem Jesus, der immer recht behélt und in
jeder Lage Herr der Situation bleibt.

Zu diesem zweiten Stolperstein mochte ich folgendes sagen. Ich den-
ke, dass er ausschlaggebend dafiir ist, wie wir die Geschichte lesen und
verstehen werden:

Die Bibel berichtet von einem Jesus, der in seinem Verstdandnis des
Willens seines Vaters und seiner eigenen Mission wachst. Jesus weiss
nicht alles schon vorher (vgl. z. B. Mk. 13,32). Nur wenn wir sein Mensch-
sein vollkommen ernst nehmen, verstehen wir auch seine Gottlichkeit.
Jesus war Mensch mit allen Konsequenzen, die zum Menschsein dazuge-
horen. Wir diirfen Jesus deshalb nicht aus seinem eigenen Lebenszusam-
menhang reissen und ihn damit von seiner Umwelt isolieren. Wir wiir-
den ithm damit alles nehmen, was von einem idealen Standpunkt aus be-
trachtet als Schwiche, Begrenztheit oder Zugestdandnis gelten konnte.
Ein Verstdandnis Jesu, der wihrend seines Lebens selbst auch im Glau-
ben wichst, konnte andererseits hilfreich sein bei der Erkldarung dieser
Geschichte. Jesu Schroffheit gegeniiber der Syrophonizierin braucht so
nicht als «gottliches» Urteil wegerklirt zu werden, ebenso wenig wie ein
Jesus, der dieser Frau gegeniiber etwas anderes tut als er vorher verkiin-
det hat.

Ein dritter Stolperstein in dieser Geschichte ist die Tatsache. dass die
Frau gegen die Bezeichnung «Hunde» nicht protestiert, obwohl diese
fiir sie ausserordentlich verletzend gewesen sein muss. Auch dafiir fin-
den Ausleger verschiedene Erkldrungen. Eugen Drewermann schreibt
beispielsweise: «Jede Form von Demiitigung nimmt sie in Kauf und ent-
dussert sich dabei bis zu einer Art des Flehens, die man hiindisch nennen
misste, séhe man darin nicht gerade die Grosse ihrer Menschlichkeit».

18



Eine andere giangige Auslegung ist die Erkldrung, dass die Frau weiss,
dass sie erst einer Priifung standhalten muss. Nach dieser Ansicht priift
Jesus ihren Glauben und gewihrt ihr danach die Heilung ihrer Tochter.

In dieser — sogenannten paridnetischen — Auslegung wurde die Frau
zum Vorbild des Glaubens; der Glaube der Frau wurde als exemplarisch
dafiir angesehen, wie ein Christ bzw. eine Christin glauben solle. Im vor-
liegenden Text des Markusevangeliums kommt das Wort «Glaube» je-
doch nicht vor. Vielleicht wissen Sie, dass die Geschichte dieser Frau
auch im Evangelium nach Matthius (15,21-28) iiberliefert ist. Dort
wird die Haltung der Frau als Glaube qualifiziert. Bei Markus jedoch
wird nicht der Glaube der Frau, sondern ihre Wortkraft gepriesen, wenn
Jesus sagt: «Wegen dieses Wortes geh!» Ich beziehe mich in meinen Aus-
fiihrungen nur auf den Markustext.

2. Hinfithrung zum Text

a. Um was fiir eine Geschichte handelt es sich? (Gattungsbestimmung)

In der Exegese ist es iiblich, die Gattung eines Textes festzustellen, weil
dies fiir die Bedeutung eines Textes wichtig ist. In bezug auf diese Erzih-
lung sind sich die Exegeten uneinig, welcher Gattung sie zuzuordnen ist.
Sieht man sie als Wundergeschichte, dann steht die Heilung der Tochter
im Mittelpunkt. Ordnet man die Geschichte der Gattung des Streitge-
sprichs zu, dann ist die Auseinandersetzung zwischen Jesus und der
Frau das Zentrale. Meines Erachtens handelt es sich bei der Geschichte
um eine Mischform: Innerhalb einer Heilungsgeschichte finden wir an
zentraler Stelle ein Gesprach, das den Inhalt der Geschichte stiarker be-
stimmt als die Heilung.
Sehen wir uns nun den Kontext dieser Auseinandersetzung an.

b. Kontext und Sitz im Leben

Liest man das ganze Markusevangelium, so ist die Komposition des Bu-
ches zu erkennen. Die ersten sechs Kapitel stellen Jesus als den Messias
dar, der sich als zu Israel gesandt versteht, aber abgelehnt wird. Selbst
bei seinen eigenen Jiingern stosst das Verhalten Jesu auf Unverstidndnis.
Am Ende des 6. und im 7. und 8. Kapitel (6,45-8,26) des Markusevange-
liums wird berichtet, wie Jesus sich in der Ndhe von nicht-jiidischen Ter-
ritorien aufhalt und heidnischen Menschen begegnet. Dem Zyklus von

19



Geschichten unter den Heiden folgt die Geschichte des Ereignisses in
Césarea Philippi (Messiasbekenntnis des Petrus, Leidensankiindigun-
gen, Verkldarung) und dann Jesu Zug nach Jerusalem.

Der Konflikt Jesu mit den jiidischen Reinheitsgesetzen beherrscht of-
fen oder latent die ersten sechs Kapitel des Markusevangeliums. In den
Beziehungen zwischen Juden und Heiden ist die Frage der Unreinheit
die Hauptfrage. Jesus interpretiert diese Reinheitsgesetze um in morali-
sche Kategorien, wenn er in Markus 7,15 sagt: Nicht was von aussen in
den Menschen hineinkommt, macht den Menschen unrein, sondern das,
was aus dem Menschen herauskommt, macht ihn unrein.

(Sitz im Leben)

Die Geschichte von Jesu Reise nach Tyros, in das Gebiet der Heiden
und seine Begegnung mit der Syrophonizierin scheint Teil von Jesu Legi-
timierung der Heidenmission zu sein. Die Frage, die die junge Kirche be-
wegte, war die Auseinandersetzung um die Mission der Heiden. Diirfen
Heiden- und Judenchristen Tischgemeinschaft miteinander haben? Es
handelt sich hier um einen Konflikt zwischen bisher giiltigen Lebensfor-
men der Gesellschaft mit neuen Heilsverstandnissen. Auf dem soge-
nannten «Apostelkonzil» wurde diese Frage dann insoweit geldst, als
alle — d. h. Judenchristen und Heidenchristen — sich an vier grundsitzli-
che Vorschriften zu halten haben, die dem Buch Leviticus entstammen
und die dort fiir Israeliten wie fiir Fremdlinge, die in Israel ansdssig sind,
gelten. Die Beschneidung und das Einhalten der Reinheitsgebote geho-
ren nicht zu diesen Vorschriften fiir die Heidenchristen und sind somit
nicht Bedingung, das Heil zu erlangen. Durch diese Bestimmung wurde
es moglich, die Christinnen und Christen nicht-jiidischer Herkunft ein-
zubeziehen. Wie heute, so auch damals suchte man im Prozess der Ent-
scheidungsfindung in schwierigen Fragen nach Richtlinien fiir diese Ent-
scheidung in der Uberlieferung. Vielleicht ist die Geschichte der Syro-
phonizierin gegeniiber denjenigen erzdhlt worden, die gegen die Hei-
denmission waren und sich dabei auf ein Jesuswort beriefen. Bei Mat-
thédus ist beispielsweise das Wort iiberliefert: «Ihr sollt das Heilige — ge-
meint sind Speisen, die beim Opfer dargebracht wurden — nicht den Hun-
den geben» (Mt. 7,6). Da Hunde als unreine Tiere galten, konnten sie
im Ubertragenen Sinn auch fiir «<Heiden» gebraucht werden. Die Frau in
unserer Geschichte tritt nun als Fiirsprecherin fir ein verdndertes Heils-
verstandnis auf.

Als nidchstes werde ich nun nidher auf den Text selbst eingehen.

20



3. Der Text Mk. 7,24-30

a. Die Personen

aa. Jesus
Wie ich bereits sagte, ist die Geschichte der Syrophonizierin von Mar-
kusin den Kontext der Reise Jesu in das syrische Gebiet gestellt worden.
Bei Markus ist Jesus ein verborgener Messias, dessen wahre Identitat
erst nach und nach einzelnen Menschen zuginglich gemacht wird
(«Messiasgeheimnis»). Génzlich offenbar wird der Messias Jesus bei
Markus erst unter dem Kreuz (Mk. 15,39), davor sind nur wenige in der
Lage, ihn als Messias zu erkennen. In diesem Sinn ist auch die Beschrei-
bung in V.24 zu verstehen, wo Markus berichtet, dass Jesus von Galilda
nach Tyros aufbricht und dort ein Haus betritt. Tyros liegt an der phonizi-
schen Seekiiste und ist eindeutig heidnisches Land. Jesus mochte «inko-
gnito», verborgen bleiben, aber dies gelingt ihm nicht, denn «sofort»
(V.25) ist jemand zur Stelle, und zwar eine Frau, die von ihm horte, zu
ihm kommt und sich vor ihm niederwirft (V.24).

ab. Die Frau
Die Frau trdagt keinen Namen. Die spétere Tradition hat sie Justa, «die
Gerechte», genannt, aber im Evangelium ist sie namenlos.

Sie wird durch ihre Herkunft charakterisiert (V.26a): Sie ist Hellenin,
was eine sozial-kulturelle Beschreibung ist.

Da die Umschreibung «Griechin» jedoch auch eine hellenistische Jii-
din bezeichnen konnte, wird erginzt, dass die Frau syrophonizischer Ab-
stammung ist. Das heisst, diese Frau ist in Tyros einheimisch und eindeu-
tig heidnisch, das heisst nicht-jiidisch.

Die Frau ist Stddterin und manche vermuten, dass sie zur hellenisti-
schen Oberschicht Syriens gehort. Als Mitglied der «upper class» gehort
sie zu den Privilegierten. Als Frau hat sie jedoch keinen Biirgerstatus,
sondern sie ist Zweite-Klasse-Biirgerin. Es entspricht nicht der Sitte der
damaligen Zeit, dass sie als Frau (egal ob als Jiidin oder Heidin) in das
Haus eines Mannes geht. Aber sie hatte wohl keinen Mann - Ehemann
oder Vater —der an ihrer Stelle hétte gehen konnen. Deshalb miissen wir
davon ausgehen, dass sie eine alleinstehende Frau ist.

Um ihrer Tochter willen, die von einem Didmon heimgesucht ist,
bricht die Frau die Sitte und geht zu dem wandernden Rabbi in das
Haus, in das er sich zuriickgezogen hat.

21



Die Frau hort von Jesus, kommt und wirft sich vor Jesus nieder
(V.25). Sich vor jemandem niederwerfen ist eine Demutsgeste. Die Frau
kommt als Bittstellerin, die um die Heilung der Tochter bittet (V.26).

Im Gesprich mit Jesus entpuppt sich die Frau jedoch nicht als demii-
tig Flehende, sondern als selbstbewusste und klug argumentierende
Frau, wie wir gleich noch sehen werden.

ac. Die Tochter

Die dritte Person, die in der Geschichte vorkommt, ist die Tochter der
Frau, die aber nur eine mittelbare Rolle spielt. Sie ist wahrscheinlich
noch recht klein, jiinger als 12 Jahre. Wir horen lediglich, dass sie beses-
sen ist. Sie, bzw. ihre Besessenheit ist der Anlass der Not der Frau und
Anlass des Wortwechsels zwischen Jesus und der Frau. Am Ende der Ge-
schichte (V.30) findet die Mutter ihre Tochter auf dem Bett liegend, d. h.
in Ruhe. Da Besessene in der Regel im Zustand ihres Anfalls geschil-
dert werden, ist das — ruhige — Liegen auf dem Bett ein Zeichen dafiir,
dass der Ddmon ausgefahren ist. Von der Heilung erfahren wir nur aus
der Ferne. Auch dies ist ein Hinweis darauf, dass der eigentliche Akzent
dieser Geschichte nicht auf der Heilung, sondern auf dem Wortwechsel
liegt.

b. Analyse der Erziihhmg

Bitte erinnern Sie sich daran, was ich am Anfang iiber die Weise, wie in
der Bibel Theologie betrieben wird, gesagt habe. Die wenigsten Passa-
gen in der Bibel sind theologische Abhandlungen, die meisten sind Ge-
schichten. Das heisst nicht, dass es in diesen Geschichten weniger um In-
halt oder Werte geht als in theologischen Abhandlungen. Diese Werte
oder auch Normen werden jedoch nicht abstrakt diskutiert, sondern in
konkreten Lebenszusammenhéngen prédsentiert. Eine narrative Analy-
se des Textes ist unter anderem darauf bedacht, zu schauen, welche An-
liegen und Werte offen oder verborgen eine Rolle spielen.

Betrachtet man die vorliegende Geschichte in dieser Weise, so ist es
moglich, drei verschiedene Anliegen (narrative Programme) zu unter-
scheiden:

1. Die Frau mochte die Heilung der Tochter durch Jesus.

2. Jesusist gesandt zu den Kindern Israels, um ithnen das Heil des messia-
nischen Reiches zu bringen.

3. Das dritte Anliegen ist der Anspruch der Volker auf einen Anteil an
diesem Heil.

22



Diese drei Anliegen scheinen am Anfang der Geschichte nicht mitein-
ander zu vereinbaren. Am Ende der Geschichte hat sich an dieser schein-
baren Unvereinbarkeit etwas gedndert. Dabei spielt der Dialog zwi-
schen dem Galilder und der Syrophonizierin eine wichtige Rolle. Thn
mochte ich nun ndher betrachten.

c. Der Dialog zwischen dem Galilder und der Syrophénizierin

Die Frau spricht von ihrer Tochter (V.26b), Jesus spricht von den Kin-
dern (mit dem griechischen Wort «tekva», V.27). Man konnte also sa-
gen, dass Jesus assoziativ im Rahmen des Gesprichsthemas bleibt.
«Tochter» und «Kinder» gehoren auf die gleiche Ebene. Beides sind Be-
griffe aus dem Begriffsfeld «Nachkommenschaft». Zu diesen «Kindern»
gehoren die Frau und Tochter fiir Jesus jedoch nicht. Sie gehoren zu den
«Hunden». Damit scheint die Heilung der Tochter ausgeschlossen. Je-
sus geht in seiner Antwort von einem «armen Haushalt in Palédstina, in
dem Familie und Haustiere den einzigen Raum teilten» aus. Das Brot,
von dem die Rede ist, ist das zum Leben Notwendige. Es ist nicht im
Uberfluss da. Es leuchtet ein, dass ein solches Grundnahrungsmittel
nicht einfach vergeudet werden kann. Keine Hausfrau wiirde ihren Kin-
dern das Brot wegnehmen, um es stattdessen den Haustieren zu geben.
Die Reaktion Jesu ist durchaus verstandlich, wenn man ihn hier versteht
als die miitterlich-hausfrauliche Person, die fiir ihre eigenen Kinder da
ist, sie mit Brot nahrt und so ihren Hunger befriedigt. Die Frau bleibt in
ihrer Antwort innerhalb der «Haushaltslogik» dieses Bildes: Sie pflich-
tet ihm beli, korrigiert seine Sichtweise jedoch: natiirlich bekommen die
Hunde nicht das Brot, aber sie essen die herabfallenden Brocken der
Kinder, und zwar gleichzeitig mit den Kindern (V.28).
Unwidersprochen bleibt die Bildrede von den Hiindlein, aber die
Frau verschiebt die Perspektive (bitte erinnern Sie sich an den oben ge-
nannten dritten Stolperstein: die Frau widerspricht nicht gegen die Iden-
tifikation mit den Hunden). Aus der Perspektive der Hunde unter dem
Tisch sind vor allem die herabfallenden Brotkrumen interessant, da das
Brot auf dem Tisch nicht fiir sie bestimmt ist. Die Frau protestiert des-
halb nicht gegen die «<Hunde», weil sie innerhalb dieser Haushaltslogik
eine Funktion haben. Ausserdem muss man sich fragen, was fiir Hunde
cigentlich gemeint sind. Aus der Verkleinerungsform — es wird ja von
«Hindlein» gesprochen — kann man schliessen, dass hier nicht Strassen-
hunde, sondern Haushunde gemeint sind. Mischna-Untersuchungen
von Barnabas Flammer haben obendrein ergeben, dass im Judentum

23



Hunde zwar als unrein galten, gewisse Typen jedoch im Haus gehalten
werden durften. So muss man davon ausgehen, dass diese Hiindlein mit
zum Haushalt gehoren. Darauf basiert die Frau dann auch ihre Argu-
mentation (V.28): Die Hunde haben ihren rechtmiissigen Platz und es
ist selbstverstdndlich, dass sie gleichzeitig mit den Kindern essen und
satt werden von dem, was heruntergefallen ist.

Die Frau macht sich das Bildwort Jesu so zu eigen, dass sie geradezu
ein Recht auf Hilfe anmelden kann. Die Argumentation der Frau in
Vers 28 ist der Mittelpunkt der Geschichte. Dies ergibt eine Strukturana-
lyse des Textes, aber es zeigt sich auch sprachlich: Die Antwort der Frau
wird besonders betont, denn ihr Sprechakt wird gleich durch zwei Ver-
ben eingefiihrt: «Sie aber antwortete und spricht zu ihm».

Die Geschichte der Syrophonizierin ist eine der wenigen Evangeli-
umserzahlungen, in der eine Frau eine Stimme erhilt. Diese Geschichte
ist die einzige iiberlieferte Geschichte, in der eine andere Person, und
noch dazu eine Frau, Jesu Argumentation widerlegt. Die Syrophonizie-
rin hat nach Luise Schotroff Jesus deutlich gemacht, «dass er zu kleinmii-
tig und dngstlich gedacht hatte, als er meinte, der Vorrat der Liebe Got-
tes reiche nur fiir die Kinder Israels».

Das griechische Wort fiir Kriimel hebt auf die Winzigkeit dieser Brok-
ken ab. Damit steht es in einem gewissen Kontrast zum «sattwerden»
(V.27a). Wie kann man von Kriimeln satt werden? Das hier benutzte
Wort fiir «sattwerden» kommt im Markusevangelium noch zweimal vor,
und zwar innerhalb der beiden Speisungswunder (Mk. 6,42; 8,4.8). In
diesen Speisungswundern wird berichtet, dass Tausende satt werden
von einigen Broten und Fischen. Und die Reste dieser Mahlzeit werden
dann noch in mehreren Korben eingesammelt. Auch in diesen Spei-
sungswundern taucht dasselbe Motiv des (zu) Wenigen und der schliess-
lichen Fiille auf. Auch hier gibt es zuerst augenscheinlich zu wenig und
trotzdem erhalten alle mehr als genug. Der Vorrat des Heils Gottes ist
so iiberreichlich, dass alle daran teilhaben konnen.

In der Antwort der Frau (V.28) gibt es eine kleine Verdnderung, die in
der Ubersetzung nicht auffillt: Die Frau benutzt nicht dasselbe Wort fiir
«Kinder» wie Jesus. Sie spricht nicht von den Kindern-tekna, sondern
sie spricht von den Kindern-paidioon.

Das Wort «tekvov» hingt dem Wortstamm nach mit dem Wort «Zeu-
gen, gebidren» zusammen, legt also den Nachdruck auf das «Kind im Ver-
hiltnis zu Vater und Mutter», das Wort «Pais/Paidion» legt den Akzent
eher auf das Klein- und Gering-Sein des Kindes. Hier liegt der Akzent
also mehr auf Alter und Konstitution. Diese Begrifflichkeit passt zu den

24



je verschiedenen Anliegen von Jesus bzw. der Frau: der besondere
«Heilsvorrang» Israels beruht ja auch auf dem besonderen Verhiltnis
zwischen Israel und Gott. Die Frau legt den Akzent hingegen mehr auf
die Kleinheit und damit die Schutzbediirftigkeit der Kinder, die das
Heil/Brot brauchen. Ohne diesen Unterschied in der Akzentsetzung
iberstrapazieren zu wollen, ergibt nun die weitere Untersuchung folgen-
des: Jesus spricht anfangs von den Kindern-tekna (V.27); nach dem Ge-
spriach mit der Frau redet er iiber die Tochter (V.29). Die Frau spricht -
wiedergegeben in indirekter Rede — anfangs von ihrer Tochter (V.26)
und reagiert spéter auf Jesus mit dem Wort Kindlein-paidioon (V.28).
Im Text werden ebenfalls zwei verschiedene Worte gebraucht: in Vers
26 steht «Tochterchen», im Schlussvers (30) steht «Kindlein-paidioon».

Die Geschichte endet mit der Heilung der Tochter, die die Frau zu
Hause vorfindet. Aber nicht die Heilung, sondern der Dialog zwischen
der Frau und Jesus steht in der Geschichte zentral. Denn es geht nicht
nur um die Heilung dieser einen Tochter, sondern es geht um eine grund-
sdtzliche Verschiebung der Perspektive, in der das Heil fiir alle in den
Blick kommt. Bemerkenswert ist, dass bei dieser Verschiebung der ein-
zelnen Perspektiven auch die verschiedenen Anliegen nicht aus dem
Auge verloren werden. Sie werden durch den Dialog aber sozusagen
miteinander «kompatibel». Diese Verschiebung in der Perspektive wird
in der gegenseitigen Ubernahme der Begriffe versinnbildlicht: die Frau
stellt die Tochter in den weiteren Rahmen der Kinder-paidioon (d.h.
das Anliegen der Heilung der Tochter wird zum Anliegen des Heils fiir
die Nicht-Juden), wihrend Jesus neben den Kindern-tekna nun auch
diese spezielle Tochter in den Blick nimmt (d. h. er behilt das Anliegen
seiner eigenen Sendung zu Israel bei, erweitert nun aber den Blick auf
die Nicht-Juden). In dieser Ubernahme der Worte des/der Anderen
zeigt sich, dass ein echter Wort-Wechsel, ein echter Dialog stattgefun-
den hat. Die Begegnung zwischen dem Galilder und der Syrophonizie-
rin ist so zu einer Geschichte der Annédherung geworden.

«Um dieses Wortes willen» (V.29), d.h. wegen ihrer iiberzeugenden
Argumentation, willigt Jesus in die Heilung der Tochter ein.

4. Einige Schlussfolgerungen
Die Geschichte der Begegnung zwischen der Syrophonizierin und Jesus
hat viele verschiedene Schichten: Es ist eine Geschichte, die von Beharr-

lichkeit und Grenzverschiebung erzihlt, es ist eine Geschichte, die von

25



einer Frau erzihlt, die von einer Aussenseiterin zur Gespriachspartnerin
wird und so den Weg des Heils fiir die Heiden ebnet.

In der Bibel ist die Suche nach der Wahrheit immer mit einem Dialog
verbunden, schreibt Christiane Meroz. Sie schreibt weiter: «In unserem
westlichen und cartesianischen Denken sind wir daran gewdéhnt, die
Wahrheit mit der Methode des Ausschlusses zu suchen. Wir sagen: Das
ist gut und das ist schlecht. Und indem wir eines der Elemente eliminie-
ren, denken wir, dass wir die Wahrheit oder das Eine, die Einheit erhal-
ten. Das biblische Denken hingegen lehrt uns, dass wir uns der Wahr-
heit,dem Einen, der Einheit nur iiber einen Dialog anndhern kénnen, in
dem beide Elemente anwesend sind. Das Eine ist nur iiber den Dialog
mit dem Anderen zu erreichen. Mit anderen Worten. Um eins zu bekom-
men, muss man erst zwei haben! Im Hebriischen Denken ist der Gegen-
satz der Wahrheit nicht die Liige, sondern das Abbrechen des Dialoges.»

Im Dialog verandern Menschen sich, sie bleiben nicht gleich, sondern
sie gehen aufeinander ein. Vielleicht ist das die Gabe der Frau an Jesus
gewesen, dass sie ihn durch ithr Engagement dazu brachte, Farbe zu be-
kennen. Sie war nicht unterwiirfig oder gehorsam, wie das einer Frau an-
gestanden hitte, sondern ihre scharfsinnige Einsicht und ihr Mut zum
Disput mit ihm brachten ihn dazu, im Gesprach auf sie einzugehen, mit
ihr mitzudenken und heilend zu wirken. So zeigt uns diese Geschichte,
wer Jesus als Christus ist: einer, der auf Beharrlichkeit reagiert, einer der
nicht nur lehrt, sondern auch lernt, einer, der seine Grenzen verlegt.

5. Fremde und Heil

Ich komme zum Schluss, zum letzten Abschnitt meines Referates, der
die Uberschrift trigt: «Fremde und Heil» und in dem ich einige allgemei-
ne kurze Uberlegungen zum Thema «Fremde und Heil» anstellen moch-
te. Wie ich schon sagte, sollten wir uns davor hiiten, diese Geschichte di-
rekt auf die heutige Fremdenfrage zu tibertragen. Das heisst aber nicht,
dass die Geschichte nicht hilfreich dabei sein kann. Nur miissen wir uns
sozusagen erst «zu den Fiissen des Herrn setzen», wie Bischof Reinkens
1873 sagte. «Zu den Fiissen des Herrn setzen» heisst immer sich Zeit
nehmen, den Text aus der Bibel auf sich einwirken lassen, sich der
Fremdheit des Textes ausliefern, mit ihm ins Gesprich treten und so
schliesslich horen, wie dieser Text aus der Bibel auch fiir uns immer wie-
der neu frohe Botschaft werden kann. Kann die Geschichte der Syropho-
nizierin hilfreich sein bei unseren heutigen Uberlegungen zum Thema
«Fremde»?

26



Es gibt einen Punkt in der Geschichte, wo die Fremdheit des Textes
bleibt und fiir mich als Horende immer wieder schockierend und kon-
frontierend ist. Das ist die Bezeichnung «Hunde» fiir die, die nicht dazu
gehoren. Die Schmerzlichkeit dieser Bezeichnung war in meiner person-
lichen Auseinandersetzung mit dem Text der grosste Stolperstein. Als
ich dariiber nachdachte, um Erkldrungen dafiir zu suchen, wieso ich im-
mer wieder dariiber stolperte, fiel mir auf, dass ich den Text mit den Au-
gen dieser Hiindlein las. Was wire, wenn ich nicht zu den Kindern, son-
dern zu den Hiindlein gehoren wiirde? Was wire, wenn ich unten am
Tisch séasse und nicht oben? Was ich hier fiihlte, war die Angst vor dem
Anders-Sein, da Anders-Sein in unserer Kultur ja immer die Bedeutung
«minderwertiger» hat. Fiir mich war dies der Punkt meines Auszuges,
meines Exodus aus solchen Denkstrukturen. Ist es moglich, Anders-
Sein so zu definieren, so zu umschreiben, dass es nicht immer «weniger
wert» bedeutet?

Um diese Frage zu beantworten, gibt es ein paar Dinge, derer wir uns
gewahr werden miissen, wenn wir iiber «Fremde» sprechen.

Zuerst muss hier die Ambivalenz dem/der Fremden gegeniiber ge-
nannt werden. Die Begegnung mit Fremden ist meist eine zwiespaltige
Angelegenheit. Anziehung und Abstossung liegen nahe beieinander.
Fremde sind die Anderen, von denen man sich abgrenzt durch andere
Gepflogenheiten, andere Vorstellungen, andere Sitten. Die Romantisie-
rung oder Faszination des/der Fremden gehort durchaus in diesen Be-
reich der Ambivalenz. Fremde Frauen sind hiervon oft besonders betrof-
fen. Denken Sie nur an das Bild von der fremden Frau, wie der franzosi-
sche Kiinstler Rodin sie dargestellt hat: das Bild einer wunderschdnen
Frau, die sich dem Zuschauenden darbringt. Ist das die Art, wie wir die
Fremde akzeptieren konnen?

Unsere Begegnung mit dem/der Fremden ist ambivalent, die Frem-
den sind nie «normal», d. h. so wie wir, sondern sie sind immer entweder
Vorbild oder minderwertig. Auch in bezug auf unsere Geschichte konn-
te man dies ndher ausarbeiten. Gerd Theissen spricht davon, dass die
Heiden «in einer Ambivalenz von Minderwertigkeit (Mk. 7,27...) und
Vorbildlichkeit (Mk. 7,29...)» erscheinen.

Diese Ambivalenz gilt es aufzuarbeiten.

Am Anfang einer solchen Aufarbeitung steht die Kldrung der Begriff-
lichkeit: Wer ist fiir uns ein Fremder, eine Fremde? Meinen wir, wenn
wir tiiber Fremde sprechen, Auslinder/innen, Mitglieder anderer Reli-
gionen, Fremde, die in unserem Land wohnen oder solche, zu denen wir
im Urlaub hinfahren? Oder meinen wir Andersdenkende, meinen wir

27



all die Anderen, die uns fremd sind wegen 1hres Geschlechts oder ihrer
sexuellen Vorliebe? Oder denken wir vielleicht sogar an Altkatholikin-
nen und Altkatholiken anderer Linder, deren Denken und Tun uns
fremd und rétselhaft erscheint?

Nachdem geklart ist, wer fir uns die Fremden sind, kdnnten wir die
Frage nach unseren Angsten und Hoffnungen stellen: Welche Hoffnun-
gen setzen wir auf Fremde, welche Angste haben wir vor ihnen? Damit
hédngt zusammen: Welche Rechte gestehen wir thnen zu? Ausserdem ge-
hort hierzu auch die Frage, wo unser eigenes «inneres Ausland» liegt.
Was uns an uns selbst fremd ist, stosst uns auch von anderen ab.

Die nichste Frage wire: Worum geht es uns, wenn wir iiber «Fremde»
sprechen wollen? Geht es uns um Integration, Toleranz oder geht es um
das ganz normale miteinander leben? Die Begriffe «Integration» und
«Toleranz» klingen gut, aber ich halte sie fiir problematisch: Beide Be-
griffe gehen von unserem Standpunkt aus. Wir sind diejenigen, die tole-
rant sind, d.h. anderen etwas zugestehen, auf das sie eigentlich kein
Recht haben. Auch Integration stellt uns in den Mittelpunkt: Die ande-
ren miissen sich integrieren, das heisst «einfiigen» in unseren Lebensent-
wurf. Verlangen wir aber damit nicht, dass der/die Fremde gerade das
aufgibt, was thm/ihr eigen ist, ndmlich seine Fremdartigkeit?

Wir stehen heute vor der Aufgabe, einen neuen Weg der Begegnung
mit dem anderen Menschen, dem Fremden, zu suchen, und zwar eine Be-
gegnung, die den anderen in seinem Subjekt-Sein anerkennt und zu-
gleich eine Gemeinsamkeit erdffnet, in der Dialog und gemeinsames Le-
ben moglich sind.

Das Subjekt-Sein des/der Anderen anerkennen heisst, ihn nicht an
uns angleichen wollen, ihn aber auch nicht so verschieden von uns ma-
chen, dass keine Uberlappung mehr méglich ist. Das Subjekt-Sein des
Anderen anerkennen heisst auch, dass wir erkennen miissen, dass der
Andere nicht Umweg zum eigenen Selbst, zur eigenen Selbsterkenntnis
ist.

Zwar ist es wichtig, dass wir uns mit unserer eigenen inneren Fremd-
heit, unserem eigenen «inneren Ausland» konfrontieren, aber dies darf
nicht auf Kosten des/der Anderen gehen. Wir diirfen die Fremdheit des/
der Anderen nicht annektieren.

Unsere heutige Welt ist wie der Haushalt in der Geschichte. In diesem
Haushalt werden wir nur dann satt werden, wenn wir miteinander tei-
len, einander unsere Sehnsucht nach Heil mitteilen und dann das Brot
miteinander teilen. Nur so werden wir leben konnen.

28



God remembers His People
(Frau C.Middag)

Shalom, Dear friends,
First of all, I would like to make some introductory remarks concerning
my position and function within the Dutch Orthodox Jewish Community.

As a member of a Orthodox Jewish Community and as a woman of
colour, my opinion is determined by my cultural background, my posi-
tion as a woman within a traditional male oriented society and my study.

As a feminist, and as a Jewish university graduate, and as a Jewish edu-
cator, my opinion is determined by my Jewish Studies. They gave me the
necessary means to create space for my own experience as a learner and
as an educator. A learner: studies Tora/lernen (Yiddisch, the language of
Eastern European Jewry). An Educator: passes on the tradition.

According to the Jewish tradition a person is first of all a learner/some-
one who studies Tora and secondly an educator.

The Talmud states: “Someone who learns without passing his know-
ledge on to others, is as a myrrh in the desert.” (TB Rosh Hashana 23 a),
he has no smell and leads a senseless existence.

Those, who study Tora and educators, are as learners the most impor-
tant exponents of our culture, and as educators the most important car-
riers of our culture.

The learner and the educator are both partners in learning: they both
learn, educating: they learn from each other, doing: they both try to im-
prove the world.

The Talmud considers the Jewish Community as a learning society. In
such a learning society everyone is considered as a learner and all the
members of the community are responsible for the maintenance of the
world (TB Shabbat 119b).

Dt. 33:4 states: “The Tora i1s an inheritance of the congregation of
Ya’acob.” In other words the Tora is given to the Jewish people, includ-
ing women. Tora means in this context teaching, learning. This learning
is a important component in the Jewish tradition. Learning leads to ac-
tion. It means, bring into practice those things you have learned in the
Tora.

The Tora speaks about two kinds of mitzwot/rules of conduct:

1. those, which conduct the relation between men, and
2. those, which conduct the relation between men and G-d.

Those mitzwot/rules of conduct are written in the Five Books of the

Tora, they are related to the ethical, social and religious legislation.

29



What is written in the Tora?

The first book Genesis/Bereshit/In the Beginning, starts with: In the
Beginning G-d created the Heaven and the Earth (Gen. 1:1). It deals with
the creation of the world, men and his deeds (Gen. 1-50).

The second book Exodus/Shemot/Names, starts with: These are the
names of the sons of Israel, which came into Egypt; ... (Ex. 1:1). Ex. 12 is
the introduction to the Exodus. The following chapters describe the
event of the Exodus and the wandering in the desert (Ex. 13-40).

The third book Leviticus/Vajikra/And He called, starts with: And He
called unto Moshe and spoke unto him out the tabernacle of the congrega-
tion, ... (Num. 1:1). Leviticus/Torat Hakohanim/ Priestly Code, deals
with the ethical and social rules of conduct (Lev. 18-22); regulations con-
cerning sacrifices (Lev. 1-7); the establishment of the priesthood (Lev.
8-10); regulations concerning holidays (Lev. 23); and the tabernacle of
the congregation (Lev. 24) etc.

The fourth book Numeri/Bamidbar/In the Desert, begins with: G-d
spoke unto Moshe in the desert of Sinai, ... (Num. 1:1). It describes the pe-
riod of our ancestors wandering through the desert, and the legislation
they received.

The fifth book Deuteronomium/ Devarim/Words, starts with: These
are the words, which Moshe spoke unto the people of Jisrael, ... (Dt. 1:1).
Deuteronomium/Mishne Tora/Repetition of the Tora, deals with
Moshe’s retrospective view since Sinai/the acceptance of the Tora (Dt.
1-4); the ethical rules of conduct, including the repetition of the Ten
Words + a summary of the legislation (Dt. 5-16); Moshe’s last appear-
ance: his farewell + blessing (Dt. 31-34).

What does the Tora teach us?

1. The origin of our people, our ancestors were freed slaves.

2. Regulations concerning the ethical, the social and the religious
legislation.

Judges were appointed and in charge of the ethical and social legisla-
tion. Priests and Levites were appointed and in charge of religious mat-
ters, such as the service in the tabernacle of the congregation, the sacri-
fices etc.

3. Regulations concerning the dividing of the land (Num. 26:52 vv—
27:11), a promise made by G-d to our ancestors (Gen. 12:7; 15:13v).

This Tora teaches us, that G-d works according to a plan. He first
brings our ancestors out of the Egyptian bondage, as fortold to Awram

30



(Gen. 15). He then brings them to an open space, the desert, there, He
takes them and moulds them to One people with One legislation: the
Tora and One Ruler: G-d Himself.

What does the Exodus mean to us, the Jewish people: women and men,
youth and children?

Exodus is the sientific name for the second book of Moshe. Siemot/
Names, is the Hebrew name. It starts with the history of Ya’acob and his
sons. They descend not only literally to the Nile valley, but also in status.
They came as free people and became slaves (Ex. 1-11). Ex. 12 marks a
change, the preparation for the Exodus is given. The following chapters
(Ex. 13-40) and Lev., Num., and Dt. deal with the event of the Exodus;
the wandering through the desert of the freed slaves; the moulding to One
people; the acceptance of the Tora at the mount Sinai and the legislation
given by Moshe.

The period, between the preparation for the Exodus and the last ap-
pearance of Moshe, lasted forty years. One generation lived in the
desert. This very generation made history and experienced it.

Each year on Pesah, we come together with our families and retell the
origin of our people. The book, which tells us the story of the Exodus is
called Hagada shel Pesah/the story of Pesah, our liberation. We read the
Hagada as if we ourselve leave the Egyptian bondage.

We also need to rethink our commitments. Do these commitments in-
clude the service to G-d and to men? Do we keep the regulations of the
Tora, such as given in the ethical, social and religious legislation?

What did precede to our liberation?

We had to do a mitzva/deed, to show G-d that we would trust Him, and
follow Him through the desert, to the land (Kena’an). What was the
mitzva/deed we had to do? Buy a lamb on the tenth of the month Nisan,
that is the first month of the Jewish year and slaughter it on the 14th of
Nisan, 1n the afternoon. Take the blood of the lamb and strike it on the
two sideposts and on the upper door post of the houses. Eat the flesh of
the lamb, Pesah sacrifice, in that night, roast with fire, and unleavened
bread, matzot, and with bitter herbs, maror.

Till the last moment, we would feel the bitterness of the slavery, and
that only G-d is able to free us and to lead us to His service/ avoda. Ex-
actly at midnight, G-d did pass through the land and smite all the first-

2l



born in the land of Egypt, both men and beasts. And Fara’o called for
Moshe and Aharon by night, and said: “Rise up, and go, all of you and go
to serve your G-d; and bless me also.”

So ended our history in the Egyptian slavery.

What does this lesson teach us?

1. G-d remembers His people in Egypt. Only G-d brought us out of the
Egyptian slavery. He also remembered the merits of our anchestors:
Awram, Yitzhak and Ya’acob, and the promise He gave them (Dt. 1:8).
G-d said to Awram: “Know that your descendants will be strangers in a
land that is not theirs, and shall serve them; and they shall oppress them
four hundred years.” (Gen. 15:13v).

G-d desires a mitzva/deed. We bought a lamb on the 10th of Nisan and
slaughtered it on the 14th of Nisan, as a sign to G-d, that we would follow
Him, to the land of Kena’an.

2. G-d remembers His people in the desert, as in Mara (Ex. 15:22-27);
Meriba (Ex. 17:1-7); bread from heaven (Ex. 16); war against Amalek
(Ex. 17:8-16) etc.

He provides them with their daily needs. He is also with His people as
it wages war against other nations, but He is irrevocable whenever His
words, or rules are not obeyed.

3. G-d remembers His people, before entering into the land of
Kena’an. Each of the tribes received a piece of land as an inheritance
(Num. 26:52 vv-27:1-11) and the commitment to bring and offer the first-
lings of the crop and the cattle population (Num. 15:17).

4. G-d remembers His people with His Tora/rules of conduct, as men-
tioned in the ethical, social and religious legislation. Spiritual leaders,
priests and Levites, are appointed to conduct the religious services.
They are also in charge of the mitzwot/rules of conduct, which regulate
the relation between men and G-d. Judges are appointed to regulate
those mitzwet/rules of conduct, which concern the relation between
men.

5. The desert received us as freed slaves. G-d brought us there, to an
isolated place, to form and mould us to one people and gave us His 7ora,
which Moshe passes on to us. The desert symbolizes the early years of
the Jewish people (Hos. 2:14).

6. The world is made like a desert (Jes. 14:17vv). Whenever we don’t
keep the mitzwot/rules of conduct, and our personal matters prevail, we
also violate our relation with G-d.

32



7. The desert also symbolizes those periods within Jewish History in
which the Jewish Community was threatened with destruction, such as
the Babylonian Exile (587/6 B.C.E.). Nebukadnezar, Bab. king, de-
ported the entire Jewish upperclass to Babel, together with the working
class (2 Kon. 24:10vv; Jer. 52:4vv). Once in Babel, the spiritual leaders
established schools and other places of learning. The Jewish Commu-
nity is a learning society. The service to G-d, was replaced to the syn-
agogue, a community place, where people came together for: the study of
Tora/to learn, the service to G-d/to pray, and to socialize.

The spiritual and secular leaders established also a Council which was
in charge of the Jewish interests within the Jewish Community as well as
outside that Community.

The Jewish Community does not stop to exist, despite Exile, deporta-

tions, destruction of Jerusalem and the Temple, the Crusades, the
pogroms and the Sjoa’/Holocaust. Death is the reverse to life.
After the horror of the Sjoa’ “and two days after the liberation of Ber-
gen-Belsen came a group of two hundred survivors together and formed
a committee to make plans for the future. Six weeks later ‘Block 6 had
an Jewish school. The same people found the energy to prepare the ille-
gal immigration to Israel.” (Pessach Schindler)

The founding of the state of Israel was also realized thanks to their
enormous perseverance. There is no deed of higher holiness than the re-
habilitation and restoration of life and human dignity.

The founding of the state of Israel is a victory over the Sjoa’. Life is the
reverse of death: the people of Israel still exist.

I would like to conclude, with the second Bracha/Blessing of the
18 Blessings (which is said tree times a day):

You, O Lord, are mighty for ever,

You revive the dead,

You are mighty to save.

You sustain the living with loving kindness, revive the dead with great
mercy, support the falling, heal the sick, loose the bound, and keep your
faith to them that sleep in the dust.

Who is like you, Lord of mighty acts, and who resemble thee, O King,
who cause death and revive, and cause salvation to spring forth?

a3



Die Uberquerung des Jordan oder die Rettung vor den
Wassern

Jos. 3,1-17 und Mt. 14,22-33
(Herr Dr. H.J. van der Minde, Calden)

Exodus - die Erzihlungen von der Befreiung Israels aus Agypten geho-
ren bis heute zu den eindrucksvollsten Geschichten der Weltliteratur.
Sie haben mich bereits als Kind fasziniert, dhnlich, wie die Erzihlungen
iiber die Eroberung Trojas oder die Irrfahrten des Odysseus.

Das sagenumwobene Land Agypten, die geheimnisvolle Wiiste, der
fruchtbare Nil, das Rote Meer, befliigelten die Phantasien des Kindes
und Jugendlichen. Und auch im Religionsunterricht, den ich spiter vor
Kindern erteilte, war es nicht schwer, mit der Sequenz der farbigen Bil-
der, der vielen Abenteuer, der grossen Gefahren die Aufmerksamkeit
der Schiilerinnen und Schiiler zu fesseln.

Es brauchte Jahre, um iiber die dusseren Erzdhlungen vorzudringen
zu threm inneren Kern, um sich durch die Abenteuer, die Gefahren und
Kiampfe vorzutasten zum Zentrum der Geschichten.

Die Bedeutung der Erzdhlung:

I. Aufbruch

Exodus — im Zentrum steht die Befreiung des Volkes Israel aus Sklave-
rei und Unterdriickung, aus Ungerechtigkeit und Unmenschlichkeit.
Auf dgyptischen Gréabern und Tempeln haben die Pharaonen und Mini-
ster dieses gigantischen Reiches stolz ihre Unterworfenen und Sklaven
abbilden lassen. Da sehen wir sie, die gefangenen Nubier und Semiten,
wie sie aus Nilschlamm Ziegel herstellen und schwere Lasten tragen
miissen. Wir sehen sie, wie sie gebeugt und gebiickt arbeiten miissen im
Angesicht der peitschenschwingenden Aufseher. Wir ahnen etwas von
der Hitze, riechen den Schweissgeruch, spiiren die Mickenstiche, sehen
das Elend der Geknechteten und horen ihre verzweifelten Hilfeschreie.

Exodus —im Zentrum dieser Befreiungsgeschichten steht zugleich die
Erfahrung mit einem zunichst noch unbekannten Gott, der sich massiv
in die Geschichte, in die Politik einmischt. Er mischt sich ein, nicht zu-
gunsten der michtigen Pharaonen, vielmehr zugunsten der Geknechte-
ten und Erniedrigten. Und er manifestiert damit, dass er solche Zustin-
de nicht wollte, dass ihm Sklaverei und Menschenschinderei verhasst

34



war. Deshalb ruft er Mose und das Volk zur Verdanderung ihrer Situation
auf, fordert zum Aufbruch aus dem dgyptischen Sklavenhaus auf und
verheisst ihnen schliesslich das Gelobte Land. Auf dem Weg dorthin
aber wird er sie begleiten mit seiner Hilfe und Unterstiitzung, er, der auf
die Frage des Mose seinen Namen offenbart: «Aheje ascher dheje!», was
wortlich heisst: «Ich bin, der ich bin», sinngemiiss aber iibersetzt werden
muss: «Ich bin fiir euch da!»

Exodus — das ist zwar eine alte Geschichte, aber keineswegs eine ver-
gangene; sie war vielmehr zu allen Zeiten eine hochst lebendige, und sie
ist auch heute noch eine aktuelle Geschichte. Immer wieder haben ge-
knechtete Menschengruppen und unterdriickte Volker in dem Ruf Got-
tes fiir sich Trost und in der Eigenschaft dieses Gottes ihre Motivation
fiir befreiendes Handeln gefunden. «When Israel was in Egypt’s land, let
my people go!», sangen die schwarzen Sklaven in den Plantagen der
amerikanischen Grossgrundbesitzer und schopften aus den Exoduser-
zahlungen ihre eigene Uberlebenskraft. Und die siidamerikanische Be-
freiungstheologie fand gerade im Exodusgeschehen ihre tiefste Begriin-
dung.

Die Exoduserzdhlungen bedeuten aber auch fiir den einzelnen Men-
schen Einladung und Aufforderung zur Verdnderung seines Lebens,
zum Aufbruch aus einer entfremdeten Existenz, zum Wagnis auf ein
neues Leben hin. Immer mehr Menschen geraten heute durch Armut,
Arbeitslosigkeit und Obdachlosigkeit in physische Notsituationen. Wir
sehen die menschlichen Wracks unserer Gesellschaft auf den Strassen
und den grossen Pldtzen unserer Stadte konkret und dusserst lebendig
vor uns. Sie hocken dort, strecken bettelnd die Hinde aus und erinnern
uns an die Bilder der niedergebeugten Sklaven auf den dgyptischen
Winden. Immer mehr Menschen werden aber auch psychisch krank, le-
ben trotz Wohlstandes in einer Atmosphire der Kilte, Einsamkeit und
Entfremdung. Sie suchen nach einem Sinn in ihrem Leben oder noch ein-
facher: sie suchen nach jemandem, der auf ihrer Seite steht.

Und so konnen gerade die Exoduserzdhlungen zum Modell einer Be-
freiungsgeschichte fir jeden einzelnen Menschen werden. Wir erfahren
aus ihr, dass Gott ganz sicher nicht einverstanden ist mit Armut und Ob-
dachlosigkeit oder Einsamkeit und Depression. Wir horen aus ihr viel-
mehr den Ruf heraus, den Kampf gegen unhaltbare Zustidnde aufzuneh-
men, die gesellschaftlichen Verhiltnisse oder die existentielle Situation
zu verbessern. Und wir lesen in dieser Geschichte, dass Aufbriiche und
Verianderungen moglich sind, weil da einer ist, der bei uns ist und uns da-
bei hilft.

35



Exodus — das bedeutet aber auch Einladung und Aufforderung an die
christlichen Kirchen, sich wie die Kinder Israels immer wieder auf den
Weg der Befreiung zu begeben. Denn allzu leicht und allzu schnell schlei-
chen sich Herrschaftsinteressen, Rechthaberei und Intoleranz in unse-
ren eigenen Reihen ein. Und allzu gern passen wir uns der iibrigen Ge-
sellschaft mit ihren Verhaltensweisen der Sattheit und Bequemlichkeit
an. So vergessen wir die, die an den Rand der Gesellschaft gestossen
sind, die diskriminiert werden, die nichts mehr gelten und nichts mehr
sind. In unseren gut eingerichteten Kirchenrdumen geniigen wir uns
selbst. In unseren Gemeinden kommen wir ganz gut mit uns selbst aus.
Nein, auch an uns ergeht der Ruf Gottes, sich auf den Weg zu machen
wie damals das Volk Israel, sich zu befreien von Agypten unter uns und
in uns.

I1. Wanderung durch die Wuste

Doch mit dem Impuls der Aufforderung zum Aufbruch ist die Komplexi-
tat des Exodus-Berichtes noch lidngst nicht erschopft. Das Gelobte
Land, das Ziel des Aufbruches, liegt nicht sogleich neben Agypten. Da-
zwischen dehnt sich die Wiiste aus, die unendliche, heisse, glithende,
trockene Wiiste. Sie zehrt aus, macht schwach und miide. In ihr lauern
alle moglichen Feinde, Krankheiten und Seuchen. 40 Jahre lang - so die
Erzahlung der Bibel — musste Israel durch die Wiiste wandern. D. h. eine
Generation lang, ein Leben lang dauerte dieser Exodus, bis die Kinder
Israels ihr Ziel, das Gelobte Land, erreichten.

Es ist nur allzu verstdndlich, dass diese ausgehungerten, abgekdampf-
ten und geschwichten Menschen an dem Punkt anlangten, von dem aus
sie am liebsten wieder umkehren wollten. Was war denn schon Agypten
verglichen mit dieser schrecklich grausamen Wiiste? Was war denn
schon die Arbeit in den Siimpfen im Vergleich mit diesem Elendszug
durch den heissen, schmerzenden Sand? Triume werden lebendig,
wenn man erschopft ist von Hunger und Durst, Trdume vom vergange-
nen Leben, von den Essnipfen in Agypten, von Sicherheit, die man hier
genossen hatte, von Ruhe vor irgendwelchen Feinden. Die Schreie der
Aufseher bei der Arbeit damals werden allméhlich leiser und sanfter,
ihre Peitschen, die man auf dem Riicken gespiirt hatte, werden mit der
Zeit weicher und milder. Die Vergangenheit verklirt sich angesichts der
harten Realitdt, der man nun ausgesetzt ist. Auflehnung und Emporung
flackern auf gegen diejenigen, die fiir das.ganze Unternehmen verant-

36



wortlich sind. Verzweiflung breitet sich aus angesichts der Unendlich-
keit des Weges und der Aussichtslosigkeit, jemals das Ziel zu erreichen:
«Wiren wir doch in Agypten geblieben und dort gestorben!»

Jedem Aufbruch schliesst sich unweigerlich eine lange Wanderung
durch die Wiiste an. Wer aufbricht aus seiner alten Existenz, um ein ver-
dndertes, neues Leben zu beginnen, muss mit einem langen Weg rech-
nen, muss einkalkulieren, dass Gefahren auftreten, Feinde sich in den
Weg stellen, Kdmpfe und Auseinandersetzungen auf einen warten.

Denken wir an den Blinden von Jericho, der apathisch an irgendeiner
Strassenecke sass, bis er plotzlich horte, dass Jesus vorbeiging. Da
sprang er auf und schrie laut hinter Jesus her: «Sohn Davids, erbarme
dich meiner!» Doch die anderen Menschen herrschten ithn an:
«Schweig! Setz dich wieder! Behalte deinen Platz, an dem du jahrelang
gesessen hast!» Doch der Blinde liess sich nicht abbringen und erfuhr
auf Grund seiner Hartnickigkeit, seiner Entschlossenheit die Hilfe, die
er brauchte (Mk. 10,46-52).

Denken wir an Franz von Assisi, der einen Ruf zu einem neuen, ganz
anderen Leben gehort hatte. Doch da trat ihm sein Vater, der reiche
Tuchhindler, in den Weg und versuchte, seinen Sohn zuriickzuhalten,
ihm seinen angestammten Platz wieder zuzuweisen. Erst nach dieser 0f-
fentlichen und gerichtlichen Auseinandersetzung war Franziskus in der
Lage, seinen eigenen Weg zu gehen.

Wer aufbricht aus unmenschlichen Systemen, wie etwa die Menschen
des ehemaligen Ostblocks, sieht sich bald konfrontiert mit Problemen,
Schwierigkeiten, Notsituationen, an die man vorher nicht gedacht hat.
Die Menschen der ehemaligen DDR, des vergangenen Jugoslawiens,
der iiberwundenen Sowjetunion erleben Identifikationskrisen ungeheu-
ren Ausmasses, Nationalitdtskonflikte, wirtschaftlichen Niedergang, Ar-
beitslosigkeit, Verelendung. Viele sehnen die ehemaligen Verhiltnisse
wieder herbei, in denen es ihnen im Vergleich mit der heutigen Situation
besser ging. Die Unfreiheit, Unmiindigkeit, Unmenschlichkeit des tota-
litiren kommunistischen Systems verblassen angesichts der jetzigen Ar-
mut, des Hungers, der Erniedrigung.

Nein, niemand, der Grenzen niederreisst, veralterte Systeme iiberwin-
det, eintrainierte Gewohnheiten ablegt, hat sogleich die Turklinke zum
Gelobten Land in der Hand. Im Gegenteil, der Zustand zwischen Agyp-
ten und dem Gelobten Land erscheint meistens schlimmer, unruhiger,
gefahrvoller als das Leben zuvor.

Nicht anders ergeht es auch uns und unseren altkatholischen Kirchen.
In dem Buch «Fiir ein offenes Christentum» habe ich den Prozess der

37



Wanderung, die Bewegung nach vorn oder die Progression als ein beson-
deres Merkmal der christlichen Kirchen beschrieben. Es sollte ein Merk-
mal jeder Kirche sein. Es ist von unserem Ursprungsverstiandnis her ein
Merkmal insbesondere der altkatholischen Kirchen. Sie sind ja aufge-
brochen zu Zeitpunkten, an denen sich in gefahrlicher Weise in der romi-
schen Kirche wieder all die Handlungsweisen durchgesetzt hatten, die
fiir Agypten charakteristisch sind: Herrschaft, Bevormundung, Gesetze
und Strafen. So befinden wir uns nun wie Israel auf dem Weg durch die
Wiiste, wie auf einer Suchwanderung. Wir haben nur wenig Orientie-
rungspunkte, wenig Sicherheiten. So ist Unruhe, Angstlichkeit, auch
Streit um den Weg vorprogrammiert. Und da mag sich mancher sehnen
nach den alten Sicherheiten, nach klaren Befehlen, nach festen Gebo-
ten. Aber es gibt fiir uns wie fiir Israel eben nur den unsichtbaren, oft
scheinbar abwesenden Gott, der aber in Wirklichkeit genauso fiir uns da
ist und uns fiihrt wie das Volk in der Wiiste.

I11. Ubergang und Ankommen

Die Bilder der Bibel zeigen auf realistische und eindringliche Weise, wie
sich die Wiiste vor den Augen der Kinder Israels dehnt und dehnt und
kein Ende nehmen will. Wo ist das Ziel, zu dem wir aufgebrochen sind,
wo das verheissene Land, das wir bereits eine Generation lang suchen?
So mogen die Kinder Israels gefragt haben.

Da endlich, endlich glauben sie, es erreicht zu haben. Es heisst, es sei
nicht mehr weit, es liege unmittelbar vor ihnen. Man brauche nur noch
die Hand auszustrecken, nur einen kleinen, unbedeutenden Fluss iiber-
queren, um dann endlich seinen Fuss in das Gelobte Land setzen zu kon-
nen.

Zu den erzdhlerischen Impulsen des Aufbruchs und der Wanderung
stossen wir nun auf ein neues Element, auf einen neuen Impuls, den des
Ubergangs — allerdings mit einer ganz eigenen Dramatik.

Denn genau in dieser Situation, da sie glauben, nur noch die Hand aus-
strecken zu miissen, da ist es so, als ob sich alle Teufel noch einmal ver-
biindeten, als ob sich jetzt noch einmal alle Hindernisse der Vergangen-
heit auftiirmten zu einem letzten, gewaltigen und abschreckenden Hin-
dernis. Ein uniiberwindbares Wasser liegt vor ihnen, das ihnen Angst
einjagt, das sie verzweifeln ldsst und den Sinn ihres Aufbruchs und ihrer
langen Wanderung vollig in Frage stellt. Diese Fluten des Jordan erin-
nern sie daran, dass sie schon einmal vor solchen Wassern gestanden hat-

38



ten, am Beginn ihrer Flucht aus Agypten. Es waren die Wasser des Ro-
ten Meeres, die sich ihnen in den Weg stellten. Damals, beim ersten Mal,
da hatte er geholfen, Jahwe. Aber nun — wiirde er noch einmal ein sol-
ches Wunder wie damals bewirken?

Der Wiederholungsfall jagt uns Schrecken ein, ldsst uns am guten Aus-
gang vollig zweifeln. Ist man z. B. einmal von einer schweren Krankheit
genesen, dann konnen wir Gott gegeniiber gar nicht dankbar genug
sein. Aber uberfillt einen die gleiche Krankheit noch einmal, da wird
man schier verzweifeln und libertragt seine Skepsis auch auf das erste
Mal. Es war doch nur Gliick, und das kommt nicht noch einmal wieder.

Die Kinder Israels kamen sich vollig verlassen vor, getduscht, ent-
tduscht. Was hatte die ganze nicht endenwollende Wanderung denn ge-
bracht, wozu hatten sie alle Entbehrungen hingenommen, warum die
Gefahren iiberstanden, da sie nun niemals hiniiberkommen wiirden
iiber die Wasser des Jordan? Wir konnen uns vorstellen, wie sie dastan-
den, das Gelobte Land so nah, das Hindernis davor jedoch so gross.

Ubergang heute

Ubergang! Auch wir befinden uns mit unserem christlichen Glauben,
mit unserer Kirche heute an einem Ubergang, und das ist der Ubergang
ins dritte Jahrtausend. Das mag zunéchst nur eine Zahl sein. Bedeutet es
aber nicht viel mehr? Ist uns heute nicht die Aufgabe gestellt, Christen-
tum und Kirche auf eine Weise neu oder um- oder besser zu gestalten,
dass auch unsere Kinder und deren Kinder daran noch teilnehmen kon-
nen?

Aber dieser Ubergang ins nichste Jahrtausend erscheint heute genau-
so bedrohlich wie damals die Durchquerung des Jordan. Wir starren
ebenso erschrocken auf die vor uns liegenden Hindernisse wie die Kin-
der Israels auf die Wasser des Flusses, die zu eben dieser Zeit weit liber
die Ufer getreten waren. Wir blieben am liebsten da, wo wir sind, weil
der Ubergang oder die Durchquerung den wirklich letzten Ernst von
Verdnderung, Verwandlung, Neugeburt erfordert. Jedoch kdnnen wir
ins ndchste Jahrtausend nicht so eintreten, wie wir das jetzige verlassen:
— mit den alten Formeln der Theologie, welche die Kirchen in der Ver-

gangenheit immer mehr getrennt haben;

— mit der uiberlieferten Sprache der Kirche, die die Menschen von heute
kaum noch verstehen;

— mit der herkdmmlichen Gestalt von Kirche, in der immer noch zu
sehr die Institution dominiert als der freie, spontane, unkonventionel-
le Geist Jesu.

39



Der Ubergang ins nichste Jahrtausend erfordert ein ernsthaftes
Um- und Neudenken, erfordert substantielle Veranderungen. Doch da-
vor haben viele Angst. Sie mochten lieber, dass alles beim alten bleibt,
so wie es ist, wie sie es gelernt haben, wie sie es immer schon gewohnt
sind. Sie haben Angst vor Aufbriichen, vor Verinderungen, vor Uber-
gangen.

Angst! Wo bleibt das Vertrauen auf die Hilfe dessen, der sich den Kin-
dern Israels als «Ich bin fiir euch da» offenbart hat?

Israel

Mit solchen Angsten mogen auch die Kinder Israels auf die Fluten ge-
schaut haben, die nach menschlichem Ermessen fiir viele von ihnen, vor
allem fiir die Kinder und Frauen, fiir die Alten und Kranken, uniber-
windbar waren. Wiirde der «Ich bin fiir euch da» noch einmal helfen,
und wie wiirde er helfen?

In zahlreichen Erzédhlungen, die eine Suchwanderung, einen Prozess
der Reifung thematisieren, wird dieser entscheidende Augenblick des
Ubergangs zum lang erstrebten Ziel hin in besonderer Weise erzihlt.
Eine deutliche Parallele zu unserer Ubergangsgeschichte bildet z. B. das
Ende der Irrfahrten des Odysseus. Der Held aus dem trojanischen
Kriegist beiden Phidaken gelandet und erzidhlt zum ersten Mal seine gan-
ze Geschichte, offen und ehrlich, wie in einer Beichte, die Reinigung, Ka-
tharsis bewirkt. Danach wollen ihn die Phidaken in die Heimat, nach Itha-
ka, bringen. Die Seeleute gehen mit Odysseus aufs Schiff, und die nun
endgiiltige Heimfahrt beginnt. Und genau in diesem Augenblick, in die-
ser letzten Nacht, da er sich so kurz vor seiner Heimat befindet, da das
Ziel seiner Irrfahrten in so greifbare Nahe geriickt ist, da schlift der
Held Odysseus ein:

«Und ein sanfter Schlaf bedeckte die Augen Odysseus’,

Unerwecklich und siiss, und fast dem Tode zu gleichen.» (Od. XIII,
79/80)

Die Phdaken legen ihn, den Schlafenden, sanft auf die Erde Ithakas,
auf den Boden seiner Heimat, nieder. Das heisst doch wohl: Man muss
sich nach all den Anstrengungen und Kidmpfen irgendwann loslassen,
schlafen konnen, sich gleichsam dem Tode vereinen, um die Heimat, um
seine Bestimmung, sein Lebensziel zu erreichen.

Ganz dhnlich, wunderbar und wunderhaft, geschieht der Durchzug Is-
raels durch den Jordan, der Ubergang ins Gelobte Land, die Ankunft in
der Heimat. Schauen wir uns den Bericht etwas genauer an. Da wird
sehr bedeutungsvoll zundchst erzidhlt:

40



«Sie (die Israeliten) gelangten bis zum Jordan und iibernachteten
dort, bevor sie hindurchzogen.»

Diese Bemerkung, dass siec vor dem Ubergang dort iibernachteten,
zeigt etwas von der Bedeutsamkeit, der Schwere ihres bevorstehenden
Vorhabens. Vor wichtigen Entscheidungen wie Priifungen, Reisen wird
man noch einmal tief und fest schlafen wollen. Der Schlaf ist so etwas
wie ein Kriftesammeln, ein Anlaufnehmen aus der Tiefe der Regenera-
tion, der Erholung. Aber auch danach bleiben die Israeliten dort noch
drei Tage lang liegen, eine Zeitangabe, die wie ein Ganzheitssymbol
wirkt. Erst danach sind sie bereit, fihig, haben Krifte genug gesammelt,
wirken sie wie erneuert, um dieses letzte, dieses schwierigste und gefihr-
lichste Unternehmen von allen zu bestehen. Wenn nur ein wenig fehlte,
wenn zu wenig Sammlung, Regeneration erfolgt wire, dann wiirde die
Durchquerung scheitern, dann kdmen sie um in den Fluten, von denen
es ausdriicklich heisst, dass sie wihrend der Erntezeit iber die Ufer hin-
aus flossen. Sie wiirden untergehen wie Pharao mit seinen Heeren in
den Wassern des Roten Meeres, wie Petrus bei seinem ersten Versuch,
auf den Wogen des galildischen Sees zu Jesus zu gelangen.

Aber nicht allein auf die Kridftesammlung, auf die menschliche An-
spannung kommt es an, sondern dazu kommt etwas wesentlich anderes.
Josua verkiindet es den Frauen, Méinnern und Kindern:

«Daran werdet ihr erkennen, dass ein lebendiger Gott in eurer Mitte
ist. Seht, die Lade Jahwes, des Herrn der ganzen Erde, wird vor euch
durch den Jordan durchziehen... Sobald die Priester, die die Lade Jah-
wes, des Herrn der ganzen Erde, tragen, ihre Fusssohlen in die Wasser
des Jordan gesetzt haben, werden die Wasser des Jordan gespalten, die
Wasser, die von oben herabkommen, und sie werden stehenbleiben wie
ein einziger Haufe.»

Der Fluss, der zundchst uniiberwindbar erschien, kann auf einmal
durchschritten werden. Die Fluten, die genau zu dieser Zeit weit iiber
die Ufer traten, weichen zuriick. Die Wasser, die in ihrer dunklen
Unheimlichkeit eine tddliche Gefahr bildeten, wirken nun wie ein le-
bensspendendes Element, aus dem die Kinder Israels wie neugeboren,
wie getauft, hervorgehen. Sowie der schlafende Odysseus von den
Phédaken auf den Boden seiner Heimat niedergelegt wurde, so erreichen
die Israeliten in einem wunderhaften Zuriickweichen der Wasser das an-
dere Ufer und damit ihr Ziel, das verheissene Land, den Ort ihrer Hei-
mat.

Die Ruhe oder Regeneration auf der einen Seite und die helfende An-
wesenheit Jahwes, des «Ich bin fiir euch da», haben den gelungenen

41



Ubergang bewirkt. Die drei Tage und das Vorhergehen Gottes machen
die Rettung aus. 40 Jahre wanderten, irrten die Israeliten in der Wiiste
umbher, hatten mit Hunger und Durst zu kampfen, waren in Kriege mit
feindlichen Volkern und Stammen verwickelt, waren Krankheiten und
Seuchen verfallen, schienen nie ans Ende ihres Aufbruchs zu gelangen,
und dann, als die Angst und Furcht kulminierten, das beinah erreichte
Land auf einmal wieder in unendliche Ferne riickte, da wich plotzlich
die Angst und Spannung, da fiihlten sie sich wie getragen und erlebten,
dass das Gelobte Land ihnen wirklich geschenkt wurde von Jahwe, dem
Gott. «Ich bin fiir euch da».

Angst und Beruhigung :

Sie fiihlten sich getragen. - Wenn wir den Exodus, diese Befreiungsge-
schichte Israels in ithrem Beginn als unsere eigene entdeckt haben, dann
konnen wir auch das Ende, den Ubergang iiber den Jordan und das
Ankommen im Gelobten Land als unsere Geschichte weiterlesen. Ha-
ben wir nicht auch schon oft gespiirt, dass wir Angst hatten vor wichti-
gen Entschliissen, Angst vor entscheidenden Aussprachen, Angst vor
endgiiltigen Verdnderungen? Die Angst macht sich am ganzen Korper
bemerkbar, schleicht sich in die Glieder ein, macht unfihig, klar zu den-
ken und zu handeln. Vielleicht kann man noch einmal alles hinausschie-
ben, verzogern, so denkt man. Aus Berichten z. B. iiber romisch-katholi-
sche Priester, die wiahrend ihrer Amtszeit eine Partnerschaft eingegan-
gen waren und heiraten wollten, begegnet immer wieder stereotyp fol-
gender Ablauf: «Ich hatte ausserordentliche Angst, dem Bischof mei-
nen Entschluss zur Heirat mitzuteilen. Das entscheidende Gesprich
habe ich immer wieder verschoben. Und auch als sich die Tiir zum
Bischofshaus offnete, da wiére ich am liebsten wieder davongelaufen.
Aber auf einmal, als ich dem Bischof gegeniibersass, da war alle Angst
verflogen, da konnte ich frei sprechen, alles sagen. Ich hatte keine Angst
mehr.»

Vielen geht es so bei dhnlich wichtigen Entscheidungen, beim Berufs-
wechsel, bei einer Anderung der Umgebung. Die Angst packt einen an-
gesichts der endgiiltigen Verwirklichung. Aber das war genau wie bei Is-
rael eine lange Zeit des Suchens, der Auseinandersetzung, der Kdmpfe.
Und da war genau wie beim Ubergang iiber den Jordan auf einmal die
Ruhe und Sicherheit, um die vorher getroffene Entscheidung zu ver-
wirklichen. Psychologisch mag man auf ein inneres Kriftereservoir spe-
kulieren, das uns zur Verfiigung steht und in entscheidenden Augenblik-
ken, in gefahrlichen Momenten, in Krisen mobilisiert wird. Aber kon-

42



nen wir in theologischer Hinsicht in diesem Reservoir nicht auch den
«Ich-bin-fiir-euch-da»-Gott erkennen, der unter uns und in uns ist und
uns wie Israel ans andere Ufer, ins Gelobte Land fiihrt?

Gelobtes Land heute

Wenn es unsere Geschichte ist, der wir hier nachgehen, dann ist viel-
leicht auch die Frage erlaubt, was denn das Gelobte Land fiir uns heute
bedeutet. Oder ist dieser Begriff als einziger in unserem Erzidhlzyklus
ausschliesslich historisch zu verstehen und somit fiir uns berhaupt
nicht iibertragbar? Wenn aber auch das historische Agypten zur Chiffre
oder zum Symbol wird, wenn es ndmlich als Ort der Unfreiheit und Un-
menschlichkeit, der Sklaverei und Knechtschaft verstanden wird, dann
wire es doch notwendig, auch nach dem symbolhaften Gehalt des Ge-
lobten Landes zu fragen.

Stellen wir zunichst fest, was Gelobtes Land im Sinne der Bibel und
in der Ubertragung fiir uns nicht ist oder sein kann: es ist nicht das Para-
dies, aus dem die Menschen fiir immer vertrieben worden sind. Es ist
auch nicht das Himmelreich, von dem das nachbiblische Judentum, vor
allem die pharisdische Richtung, durchaus konkrete Vorstellungen hat-
te und iiber das auch Jesus sprechen konnte. Es hat iiber seine geographi-
sche Bedeutung sicherlich von beidem etwas: die Erinnerung an eine
vergangene Heimat und das Sehnen nach einem neuen, einem zukiinfti-
gen Zuhause.

Es ist ein realisierbarer — um mit Ernst Bloch zu sprechen —, ein real-
utopischer Ort in unserem Leben und in unserer Welt. Es ist der Ort,
den Martin Luther King in seiner berithmten Rede «I have a dream» an-
visierte. Auch wenn er von einem Traum sprach, so waren seine Bilder
dennoch von einer beeindruckenden Realitdt gepragt.

Gelobtes Land ist — positiv formuliert — der Anfang der Heimatwer-
dung des Menschen bereits hier auf Erden, der Versuch, wenigstens der
Versuch, seiner Bestimmung nachzukommen, sein Ziel zu erreichen,
das ein jeder in sich trigt, das einem jeden von Gott, dem Schopfer, gege-
ben worden ist. Es ist — immer noch individuell betrachtet — das Wagnis,
seinen Gaben und Begabungen nachzukommen, irgendwann einmal sei-
ner inneren Stimme zu gehorchen und nicht immer nur fremden Befeh-
len. Die Psychologen sprechen von der «Ich-findung» oder der «Selbst-
werdung», was wohl weniger definierbar als erzdhlbar ist.

In den Evangelien wird erzihlt, dass Jesus Blinde, Gehorlose und Ge-
lahmte heilt. Er schenkt den Unreinen, Pest- und Pockenkranken Ge-
sundheit und fihrt die Besessenen wieder der menschlichen Gemein-

BN
(98]



schaft zu. Ausdriicklich spricht er beim Eintritt in das Haus des Zollners
Zachidus vom Heil, das diesem Menschen geschehen ist. Dieser Begriff
bedeutet nicht nur etwas Zukiinftiges, sondern meint zweifellos auch
den Jetztzustand des Zachéus.

In den Miérchen wird davon erzédhlt, z.B. im Grimmschen Mairchen
«Das Méadchen ohne Hinde». Da lebt eine junge Frau zunidchst im El-
ternhaus, spédter im Hause ihres Gatten kindlich, unselbstindig und un-
fertig. Symbolisiert wird diese Abhéngigkeit dadurch, dass der Vater ihr
die Hdande abgeschlagen und ihr Gatte sie durch silberne ersetzt hat.
Erst in der Ferne der Menschen, weitab vom Vater und auch vom Gat-
ten, findet das Méaddchen in einem Haus zu sich selbst, findet ihre Selb-
stindigkeit, ihre Wiirde. Hier allein mit sich und dem Kind, das den be-
zeichnenden Namen «Schmerzensreich» triagt, lasst Gott ihr die richti-
gen Hédnde wieder wachsen. Das Haus, in dem die Frau mit ihrem Kind
Zuflucht gefunden hatte, trdgt die Aufschrift: «Hier wohnt ein jeder
frei»

«Hier wohnt ein jeder frei.» Diese Aufschrift konnte auch iiber dem
Gelobten Land stehen, genauso wie das Wort Jesu an Zachius: «Heute
ist diesem Haus Heil widerfahren.» Das Gelobte Land ist das Gegenteil
von Agypten, das ein Haus oder ein Land der Unfreiheit und Sklaverei,
der Unmenschlichkeit und Heillosigkeit war. Im Gelobten Land durften
die Israeliten ein Leben fithren ohne Pharao und Sklavenaufseher, ohne
Peitsche und Zwinge. Im Gelobten Land diirfen auch wir — wenn wir es
denn betreten — leben ohne Bevormundung, Massregelungen, ohne
fremde Vorschriften und falsche Gesetze.

Die Kernsétze der alten Moral lauteten: «Du sollst ... Du darfst nicht!»
Wir empfinden heute eine solche Sprache als zutiefst verdusserlicht und
sehnen uns nach einer neuen Ethik, die in der Sprache Jesu zu uns redet,
positiv, heilend, befreiend: «Du darfst leben, du darfst dich frei entfal-
ten, du darfst Anlagen und Begabungen, ja, deine Eigenart und Beson-
derheit entfalten.» Fiir Sokrates bestand das Bose gerade darin, der
Wahrheit, die ein jeder in sich trdgt, nicht zu gehorchen und sich dafiir
den Vorstellungen und Wiinschen anderer zu unterwerfen.

Du darfst leben entsprechend der Wahrheit in dir, das schliesst nicht
die Verantwortung fiir andere aus. Diese setzt vielmehr voraus, dass ich
mir zundchst selbst Antwort gegeben habe. Néchstenliebe kann nicht
geschehen, ohne sich selbst zuvor als wertvoll einzuschédtzen. «Du
sollst deinen Néchsten lieben wie dich selbst», hatte Jesus formuliert
und damit das eigene Selbst und das des anderen auf eine Stufe ge-
stellt.

44



Das Gelobte Land ist dabei nicht ein statischer Ort, so als kdnne man
ihn nicht wieder verlieren, wenn man ihn einmal gefunden oder erreicht
hat. Wir sehen am Beispiel Israels, dass schon bald nach dem Einzug ins
Gelobte Land die Propheten mit beissender Kritik auf das Leben dort
reagiert haben.

Immer besteht die Gefahr, dass sich im Gelobten Land dgyptische Zu-
stande wieder ausbreiten, dass Pharaone wieder ihre Herrschaft antre-
ten, dass die Reichen die Armen ausbeuten, dass wieder Gewalt und
Zwang sich durchzusetzen beginnen. Soweit das Gelobte Land auch von
Agypten entfernt ist, so rasch kann es dort wieder wachsen.

Nicht anders ist es im Christentum geschehen. Die frohe Botschaft
von der Versohnung und dem Schalom wich bald der Gewalt und dem
Zwang, dem Schwert, dem Krieg, den Kreuzziigen, der Inquisition, den
Hexenverbrennungen. Die frohe Botschaft von der Gleichheit und der
menschlichen Wiirde aller wich bald wieder einer hierarchischen Struk-
tur, der heiligen Herrschaft mit all den Implikationen, die wir so gut ken-
nen. Das Gelobte Land kann man gewinnen und wieder verlieren. Aber
es bleibt die Aufgabe eines jeden Menschen, dieses Land, das Haus zu
suchen, wo ein jeder frei lebt.

Kirche und Gelobtes Land

An den Exoduserzdhlungen entlang haben wir auch die Aufgabe der
Kirche gedeutet. Sie ist keine societas perfecta, eine schon auf Er-
den vollkommene Gesellschaft, wie bereits die mittelalterlich scholasti-
sche Theologie Kirche verstanden hat. D. h. konkret, sie kann nicht ein-
fach stehenbleiben in dem zufriedenen Gefiihl, dass alles in ihr
und an ihr schon gut und vollkommen sei. Vielmehr muss sie sich stets
von neuem auf den Weg machen, oft genug die Wiiste durchwandern.
Allerdings miissen wir dann konsequent folgern, dass auch ihr, der
Kirche, ein Ziel vorgegeben worden ist. Nennen wir es das Gelobte
Land.

Aber haben wir auch schon geniigend dariiber nachgedacht, was das
bedeutet? Haben wir geniigend nachgedacht iiber die Durchquerung
des Jordan und das Ankommen im Gelobten Land? Ist uns geniigend be-
wusst, dass wir vor einem realen Ubergang stehen und dass hinter den
Fluten, die noch zu durchqueren sind, ein Land liegt, das wir erst noch
zu erobern und neu zu gestalten haben? Ich meine den Ubergang ins drit-
te Jahrtausend, den ich bereits angedeutet habe, und ich sehe ein Land
vor uns, das wir bzw. unsere Kinder in Besitz nehmen kdnnen, wenn wir
nicht zuriickschrecken aus Angst und Furcht.

45



Andere Kirchen, z. B. die romisch-katholische, sind schon dabei, Kon-
zepte zu entwerfen. Man spricht in Rom von der Neumissionierung Eu-
ropas als Aufgabe vor dem Eintritt in das néchste Jahrtausend. Zugleich
entstehen ausserhalb oder neben den offiziellen Kirchen neuartige Ge-
staltungen der Theologie und Christologie. Da hat sich z. B. die esoteri-
sche Theologie entwickelt, da gibt es eine kosmisch orientierte Christo-
logie oder eine von der Psychologie beeinflusste Theologie.

Sicherlich werden wir uns mit solchen unterschiedlichen Vorstellun-
gen auseinanderzusetzen haben. Aber die Aufgabe von kleinen Kir-
chen, wie den altkatholischen, sollte vielleicht doch eine andere, ndm-
lich mehr auf die Praxis gerichtete sein, d. h. konkret eine ernsthafte und
intensive Verwirklichung dessen, was christliche Existenz ausmacht,
und das im Raum — und nicht abseits — der Kirche.

Denn Kirche sollte mehr sein als nur Institution, mehr sein als auch
nur Versammlungsraum allein fiir Sonntagsgottesdienste;

Kirche sollte mehr vermitteln als nur Erinnerungen an vergangene
Geschichte oder nur Hoffnung auf ein zukiinftiges Leben im Himmel;

Kirche konnte schon hier auf Erden ein Haus sein, wo ein jeder frei le-
ben kann;

Kirche konnte schon hier zum Ort werden,

— an dem wir, wie die Kranken zu Lebzeiten Jesu, Worte des Heils ho-
ren und dieses Heil auch erfahren konnen;

— an dem wir, wie die Ausgestossenen und Geichteten zur Zeit Jesu,
aufgenommen werden in die Gemeinschaft Gottes und der Menschen.
Dazu gehort freilich, dass wir an den Jetztzustand unserer Kirchen kri-

tische Fragen zu richten haben.

Konnen wir etwa die Theologie so weiterbetreiben wie bisher, mit
dogmatisch fixierten Formeln in einer fiir Laien unverstindlichen Spra-
che? Konnen wir sie so weiterbetreiben mit den Kategorien von richtig
und falsch, von wahr und unwahr? Konnen wir sie so betreiben, dass sie
unversohnlich, desintegrierend wirkt? Wie kommt es z.B., dass die Ver-
einbarung zwischen der evangelischen und altkatholischen Kirche
Deutschlands iiber die gegenseitige Einladung zum Abendmahl bzw.
zur Eucharistie in den anderen Kirchen der Utrechter Union soviel Un-
behagen bereitete, ja Streit entfachte? Die Vereinbarung bedeutete nur
ein ganz zaghaftes Zeichen 6kumenischen Miteinanders, das auch in vie-
len anderen Bereichen in Deutschland praktiziert wurde und wird. Sie
bedeutet keine Kirchengemeinschaft und auch keine Anerkennung
oder Legitimierung aller theologischen Vorstellungen der anderen Kir-
che.

46



Es ist nur gut, dass solche internen Streitigkeiten meistens nicht bis
zur Basis dringen. Sie wiirden auf volliges Unverstdndnis stossen. Hin-
ter der Ablehnung, hinter dem Misstrauen steht m.E. die Angst, die
Angst vergleichbar jener, mit der die Kinder Israels zunédchst auf die Flu-
ten des Jordans starrten. Sollten wir dagegen nicht den gleichen Mut ha-
ben wie Jesus, der die theologischen Vorschriften seiner Zeit durch-
brach und selbst mit Huren, Stindern und Zo6llnern Mahl hielt?

Sollten wir nicht den gleichen Mut haben wie er, der den Zollner Za-
chius besuchte und zu ihm sprach: «Heute ist diesem Haus Heil wider-
fahren, weil auch dieser ein Sohn Abrahams ist.» (Lk. 19,9) Sind unsere
evangelischen Mitchristen etwa keine Tochter und Sohne Gottes, die
wir besuchen und zu uns einladen kdnnen?

Wir sehen an diesem Beispiel, wie sehr festbetonierte theologische Po-
sitionen — unsere Experten sprechen von theologischen Sachzwingen —
wieder Schranken aufbauen, die heute alles andere als einladend, viel-
mehr nur noch abstossend wirken. Mit solchen Abschottungsversuchen
und Grenzbefestigungen gelangen wir nicht ins ndchste Jahrtausend; da-
mit bleiben wir weit entfernt vom Gelobten Land.

Konnen wir in Wahrheit davon reden, wir seien synodale Kirchen,
wenn z.B. die Einfiihrung der Frauenordination durch die letzte Bis-
tumssynode in Deutschland auf so heftigen Widerstand bei manchen
Personen in den anderen altkatholischen Kirchen stosst? Die Entschei-
dung ist mit einer imponierenden Mehrheit gefasst worden, und sie ist
nach jahrzehntelangem Ringen um theologische Argumente gefallen.
Schon zeichnet sich die Moglichkeit des Ausschlusses der deutschen Kir-
che oder die Suspension ihres Bischofs am Horizont ab. Exkommuni-
zierte Kirchen exkommunizieren eine Gliedkirche oder suspendieren
deren Bischof. Das wiirde wahrlich ein Treppenwitz der Kirchenge-
schichte! Allerdings wiére das die konsequente Folge der desintegrieren-
den oder ausschliessenden Theologie, der wir noch immer verhaftet
sind.

Als Hans Kiing auf der vorletzten Synode im Jahre 1989 gefragt wur-
de, wie er in dieser Frage entscheiden wiirde, antwortete er nach eini-
gem Uberlegen mit der Gegenfrage: «Was wiirde Jesus heute tun?» Das
ist die entscheidende Frage. Entscheidend ist dagegen nicht dauernde
Taktik oder falsche 0kumenische Riicksicht gegeniiber einer Hierarchie
in der romisch-katholischen Kirche, die in dieser Frage langst die Mehr-
heit verloren hat.

«Was wiirde Jesus heute tun?» Mit dieser Frage im Hintergrund ha-
ben die deutschen Synodenteilnehmer ihre Gewissensentscheidung ge-

47



tallt. Sollte eine solche Gewissensentscheidung mit Ausschluss oder Sus-
pension bestraft werden? Niemand in Deutschland wollte den anderen
Kirchen einen Fehdehandschuh hinwerfen. Jeder, der sich auf der Syn-
ode dazu gedussert hat, bekundete seinen Wunsch, trotz der Entschei-
dung in der Utrechter Union zu verbleiben.

Vielleicht konnte dieses Ereignis Anlass sein, dariiber nachzudenken,
was eine Union ausmacht bzw. was Einheit der Utrechter Union heute
bedeutet. Liefert nicht das Neue Testament geniigend Beispiele fiir plu-
rale Formen? Ich erinnere nur an den Streit zwischen Petrus und Paulus
um die Beschneidung und die Geltung des jiidischen Gesetzes. Am
Ende ihrer sicherlich heftigen Auseinandersetzungen stand ein Kompro-
miss, den der Apostel Paulus im Brief an die Galater folgendermassen
wiedergibt:

«Und sie erkannten die mir zuteil gewordenen Gnade, Jakobus und
Kephas und Johannes, die als Sdulen gelten, und gaben mir und Barna-
bas den Handschlag der Gemeinschaft: wir sollten unter den Heiden, sie
aber unter den Beschnittenen predigen.» (Gal. 2,9)

Ich erinnere weiter daran, dass wir in den Pastoralbriefen vollig ande-
re Kirchenstrukturen vor uns haben als in den zeitgleichen Schriften des
Johannes, seinem Evangelium und den drei Briefen. Auf der einen Seite
gibt es bereits feste Amter, das Prinzip der Sukzession und Lehrtradi-
tion, Appelle zum Gehorsam gegeniiber dem Bischof und zur Bewah-
rung der richtigen Lehre. Zugleich beginnt der Ausschluss der Frauen
von kirchlichen Diensten. 1. Tim. 2,11 {f. liefert ein geradezu schockie-
rendes Argument dafir:

«Die Frau soll sich stillschweigend in aller Unterordnung belehren las-
sen. Zu lehren gestatte ich der Frau nicht. Sie soll auch nicht iiber den
Mann herrschen, sondern sich still verhalten. Denn Adam wurde zuerst
erschaffen, dann erst Eva. Und nicht Adam liess sich verfiihren, sondern
das Weib liess sich betriigen und kam zu Fall.»

Im vierten Evangelium und in den Schriften des gleichen Verfassers
sind dagegen Minner und Frauen noch in gleicher Weise und gleichbe-
rechtigt in Gemeindefunktionen titig. Die Amter in diesen Gemeinden
sind ldngst noch nicht fest geprégt. Die johanniische Theologie hat ge-
geniiber der sicherlich effizienteren Struktur der Pastoralbriefe etwas
von dem urspriinglichen Provisorium Jesu und der ersten Jiinger aufbe-
wahrt. Es geht hier gar nicht um die Frage, welche Strukturen besser wa-
ren, vielmehr um die Einsicht, dass verschiedene Weisen von Christsein
und Kirchesein nebeneinander existierten, ja, dass es moglich ist, iiber
Differenzen hinaus sich die Hande zu reichen.

48



Ich pléddiere also fiir Pluralitdt. Aber gibt es nicht auch Grenzen der
Legitimitidt? — so wurde wihrend dieses Kongresses gefragt. Ich frage je-
doch zuriick, wer steckt denn die Grenzen? Die Bischofe, die Theolo-
gen, die Kirche? Ich meine, dass wir mehr darauf schauen sollten, wie
und wieweit Jesus Grenzen gesteckt hat. Er hat sie weit gesteckt, weit
hinausgeschoben — sehr zum Arger der damaligen Theologen. Seine
Grenzen verliefen weit hinter dem Haus des Zachius, weit hinter den
Hausern der Huren, Siinder und Zollner, der Aussatzigen und von Dé-
monen Besessenen.

Jesus verschob die Grenzen soweit, dass es fiir ihn keine Trennung
mehr geben sollte zwischen Mensch und Gott, zwischen Mensch und
Mensch. Er verschob sie soweit, dass Paulus in authentischer Interpreta-
tion Jesu in Gal. 3,28 keine Trennung mehr sah zwischen Mann und
Frau, Griechen und Juden, Freien und Sklaven. Jesus verschob die Gren-
zen soweit, dass wir ein gehoriges Stiick gehen miissten, um an sie zu stos-
sen. Erst spéter begannen die Theologen wieder, mit theologischen Ar-
gumenten und Sachzwiingen die Grenzen enger zu stecken, genauso wie
es die Theologen zur Zeit Jesu getan hatten. Theologen — zu ihnen hatte
Jesus gesagt, dass Huren und Zollner vor ihnen in das Himmelreich ein-
gehen werden.

Warum sind wir heute dazu nicht fihig, warum sind wir nicht bereit,
Spannungen, Differenzen auszuhalten und iiber alle Meinungs- und
Handlungsverschiedenheiten, iiber alle Pluralitidt hinweg die Einheit in
Christus zu bewahren? Warum dividieren wir uns weiterhin auseinan-
der, anstatt uns immer nidherzukommen? Die Antwort darauf lautet,
dass auch wir nicht frei sind von Angsten;

- von Angsten gegeniiber anderen Kirchen, mit denen man eines Tages
vielleicht, vielleicht zur Einheit findet;

- von Angsten vor pluralen Formen, vor der Vielfalt, die man dann
nicht mehr in den Griff bekommt;

— von Angsten vor Gewissensentscheidungen des einzelnen oder einzel-
ner Gruppen, die alles so schwierig machen konnten.

Mit solchen Angsten gelangen wir allerdings nicht ins nichste Jahrtau-
send; damit bleiben wir weit entfernt vom Gelobten Land.

Mit solchen Angsten geht es uns letztlich wie dem Apostel Petrus, der
spontan Mut hatte, aufzubrechen und seinem Herrn tiber die aufgewiihl-
ten Wellen entgegenzugehen. Doch dann holte ihn die Angst wieder ein,
und genau in diesem Augenblick der Angst und Furcht ging er im Was-
ser unter.

49



Befinden wir uns in eben dieser Situation? Wir sind aufgebrochen,
und nun packt uns wieder die Angst, zu weit zu gehen, andere zu verprel-
len, um am Ende allein dazustehen.

Aber die Petrusgeschichte enthilt noch eine entscheidende Fortset-
zung. In dem Augenblick dusserster Gefahr, todlicher Krise, da ruft er
um Hilfe: «Herr, rette mich!» Das, glaube ich, ist fiir uns wichtiger als
alle Riickwirtsgewandtheit und alle Seitenblicke, als aller Respekt vor
den Grosskirchen, als alle Angst vor der Gefdhrdung der Okumene und
als alle Argumentation mit den sogenannten theologischen Sachzwin-
gen. «Herr, rette mich!»

Und dem sinkenden Apostel streckte sich die Hand Jesu entgegen
und zog ihn ins Boot. Es ist diese Hand, die uns rettet und keine andere.
Und es ist dieses Wort, das die Begriindung gibt fiir den Untergang:
«Kleingldubiger!» So wie die Fluten des Jordan zuriickwichen, da Israel
hinter der Lade herzog, so verloren die Wellen des galildischen Sees auf
einmal ihre Gefidhrlichkeit. Sie wurden tragfidhig, weil Petrus die Hand
Jesu ergriff.

Visionen

Gelobtes Land! Ich sehe ein Land vor uns, in dem man sich streiten
kann — heftig, leidenschaftlich —, aber in dem man sich nicht gegenseitig
ausschliesst, in dem Worte wie Exkommunikation oder Suspension un-
bekannt sind. Das Motto des ersten altkatholischen Bischofs in Deutsch-
land, Josef Hubert Reinkens, war dem Brief des Apostels Paulus an die
Romer entnommen und lautete: «Alles, was nicht aus Uberzeugung ge-
tan wird, ist Siinde.» Ich denke, dass das Gewissen und die Gewissens-
entscheidung Maxime unseres kirchlichen Handelns bleiben sollte.

Ich sehe ein Land vor uns, in dem es verschiedene Formen christli-
chen Lebens, verschiedene Vorstellungen von Kirche gibt. Die eine Kir-
che mag progressiv, die andere konservativ sein. Aber eines darf es nicht
geben, dass man solche Verschiedenheiten mit den Kategorien von or-
thodox und nicht-orthodox, von richtig und falsch bewertet. Im Gelob-
ten Land, in der Kirche des dritten Jahrtausends, darf es keine gegensei-
tige Héresieanklagen geben.

Ich sehe ein Land vor uns, in dem fiir uns mehr und mehr die Denk-
und Handlungsweise Jesu zum Modell wird. Er fiihlte sich nicht gebun-
den an die Kategorien der damaligen Synagoge oder Gesellschaft. Er
handelte offen und einladend, verséhnlich und friedlich. Er heilte und
akzeptierte die verschiedenen Charaktere unter seinen Anhédngern. Er
gab den Menschen einen Ort, an dem sie frei wurden.

50



Ich sehe ein Land vor uns, in dem ein bisschen von der Giite Gottes
aufleuchtet, dann ndmlich, wenn wir die Armen und Hungernden, die
Einsamen und Enttduschten in unserer Gesellschaft nicht vergessen, ih-
nen vielmehr einen Platz in unseren Herzen und in unseren Gemeinden
einrdumen.

Vor der Abstimmung in der Frage der Frauenordination auf der deut-
schen Bistumsynode sagte ein Teilnehmer: «Wenn ich Angst habe, dann
bin ich nicht in der Lage, richtig zu denken und zu handeln. Eine richtige
Entscheidung ist nur moglich im angstfreien Zustand.» Dazu wollen uns
die beiden Geschichten verhelfen: in einem angstfreien Zustand und in
der Gewissheit der Anwesenheit Gottes den Ubergang ins nichste Jahr-
tausend zu wagen.

Steh auf

Bibelarbeit zu Lk. 8,40-56
(Frau Dr. Brigitte Kahl, Berlin)

I. Ein Stiick mit vielen Rollen — und die Rolle, die wir als Leserinnen
und Leser spielen

Was fiir eine Geschichte! Je ldnger ich mit den Texten der Bibel arbeite,

desto mehr glaube ich, dass die Geschichten selbst viel kliiger sind als

alle Auslegung. Und dass man sie immer wieder neu lesen, horen, nach-
erziahlen muss, damit sich Schritt fiir Schritt ihr Sinn erschliesst. Wir wol-
len also etwas scheinbar sehr Simples tun — diese Geschichte zu verste-
hen suchen, indem wir sie «einfach» nacherzahlen.

Beginnen wir, da es eine lange Geschichte ist, bei den Personen. Eine

Menge Leute treten auf, es gibt Nebendarsteller und Hauptrollen:

— Eine der kleinen Rollen spielt das Volk. Es hat Jesus erwartet, es emp-
fangt ihn, als er zuriickkommt von seinem sensationellen Auftritt in
Gerasa am anderen Ufer des Sees (8,26 ff.). Es hat grosse Erwartun-
gen an Jesus und erdriickt ihn fast.

— Die zweite Gruppe von Nebendarstellern sind die Leute aus dem
Haus des Synagogenvorstehers Jairus: Zuerst die Todesboten und
dann diejenigen, die den Tod der Tochter beweinen und beklagen. Sie
erwarten von Jesus nichts mehr. Sie verlachen ihn allenfalls.

51



— Damit sind wir schon bei den Hauptrollen. Einmal Jairus, der Synago-
genvorsteher — wichtigster Mann unter den jiidischen Einwohnern
des Ortes. Sein Amt vereint die hochste geistliche und zugleich kom-
munale Autoritdt. Er leitet den Synagogengottesdienst und reprisen-
tiert das Gesetz, die Thora, als Lebensordnung Israels.

— Dann Jesus, der umherziehende Rabbi und Wundertiter mit dem
grossen Zulauf, der es sich nicht nehmen lésst, in den Synagogen Gali-
ldas und Juddas von seinem Recht — dem Recht jedes erwachsenen
maéannlichen Israeliten — auf Predigt und Schriftauslegung Gebrauch
zu machen (4,15.44). Allerdings 10st er dabei mitunter Tumulte aus
(4,16ff.). Seine Theologie ist eine Zumutung fiir jeden, der es mit der
herrschenden Lehre ernst meint. _

— Schliesslich die Frau, die zwolf Jahre lang unter Blutfluss gelitten hat.
Nach Lev. 15,25 bedeutet das 12 Jahre lang Unreinheit, Unberiihrbar-
keit. Wer mit dieser Frau irgendwie physisch in Kontakt kommt, auch
mittelbar, wird selbst unrein. Das heisst unter anderem auch: Kein
Mann, keine Familie, keine Kinder. Niemand kann ihr helfen, sie hat
schon ihr ganzes Vermogen fiir Arzte ausgegeben und ist jetzt auch fi-
nanziell am Ende. Sie hat keine Chance mehr, am Leben teilzuneh-
men.

— Aus ganz anderen Griinden ist diese Chance auch verspielt fiir die
Tochter des Jairus. Zwolf Jahre ist sie alt, d. h. sie steht an der Schwelle
des Erwachsenseins. Ein jiidisches Madchen wurde im 1. Jahrhundert
mit zwolf Jahren (und einem Tag) dem Recht nach zur Frau und da-
mit heiratsfahig. Aber, so wie es aussieht, wird sie diese Schwelle zum
Leben nicht iberschreiten. Sie liegt im Sterben. Dennoch, anders als
die Frau, ist sie sozial nicht isoliert. Sie hat Eltern, eine Hausgemein-
schaft, die um sie trauert. Und sie hat einen Vater, der alles zu tun be-
reit ist, um seine einzige Tochter zu retten.

Es scheint, dass damit die Haupt- und Nebendarsteller in dieser Ge-
schichte komplett sind. Aber eine Gruppe fehlt doch noch. Das sind wir
selbst, die Leser und Leserinnen. Auch wir spielen eine Rolle in dieser
Geschichte. Sie wurde geschrieben, um gelesen, gehort zu werden. Zwar
sind wir rund 2000 Jahre alter als die Leser, die «Lukas» (wer immer das
war) meinte, aber wir sind eingeplant. Wir sollen die Faden dieser Ge-
schichte aufnehmen, sie zu entwirren versuchen, uns selbst in sie verwik-
keln lassen: Damit wir sie neu verkniipfen mit unserer eigenen Lebens-
und Zeitgeschichte, sie in neuen Geschichten weiterspinnen. Ohne uns
bleibt die Geschichte tot. Wir wollen also beginnen, uns in diesen Text
hineinzuerzédhlen.

52



II. Ein Vater, der alles tut fiir seine Tochter — und unserer Sympathie
als Leserinnen und Leser gewiss sein kann

Szene I: Inmitten der erwartungsvollen, Jesus in Beschlag legenden
Volksmenge, die sich um den aus dem (heidnischen) Gerasa heimge-
kehrten Exorzisten schart, taucht auf einmal ein Einzelner auf: der Syn-
agogenvorsteher Jairus. Offensichtlich wird ihm respektvoll Raum ge-
wihrt. Er fillt nieder zu Jesu Fiissen und bittet ithn dringlich, in sein
Haus zu kommen. Seine einzige, zwolfjahrige Tochter liegt im Sterben.

Dieser vor aller Augen erfolgende Fussfall des Synagogenvorstehers
hat etwas Spektakuldres. Von einem Mann, der in der sozialen und reli-
giosen Hierarchie ganz oben steht wie Jairus, erwartet man nicht, dass er
sich so klein macht, am allerwenigsten vor einem wie diesem da. Hat Jai-
rus nicht gehoért von den unerhorten Vorfillen in der Synagoge von Na-
zareth, wo Jesus mit seiner provozierenden Predigt die Heimatstadt so
gegen sich aufbrachte, dass sie ihn umbringen wollten? (4,29) Oder von
der peinlichen Geschichte mit der Prostituierten im Hause eines Pharisi-
ers? (7,36ff.) Weiss er nicht, dass es eine Menge ernstzunehmender
Theologen der pharisédischen Richtung gibt, die diese Art die Thora aus-
zulegen und von Gott zu reden schlichtweg fiir Gottesldasterung halten?
(5,21.30; 6,2.7.11) Wie also kann es Jairus mit der Wiirde seines Amtes
vereinbaren, vor diesem theologisch skandalumwitterten Mann 6ffent-
lich auf dem Boden zu liegen und ihn in sein Haus zu bitten?

Und das alles wegen eines kleinen Middchens. Genauer besehen offen-
bart die Geschichte an dieser Stelle abgrundtiefe Ironie. Wenn ein Syn-
agogengottesdienst stattfindet, wenn Jairus das Wort erteilt, um die Tho-
ra-Rolle zu lesen oder die Propheten auszulegen, wenn im Kreise der Al-
testen Gemeindebelange zu entscheiden sind — immer nur zdhlen Mén-
ner, niemals Frauen. Und nun setzt Jairus diese ganzen ménnlich defi-
nierten prestigetrachtigen Amtswiirden und Statussymbole aufs Spiel
ausgerechnet um seiner Tochter willen, die gerade zur Frau werden soll.

Es kann Jairus nicht leicht gefallen sein, vor Jesus niederzufallen. Die-
ser Akt der Selbsterniedrigung des «Obersten» bringt die ganze soziale,
religiose und Geschlechterhierarchie durcheinander. Aber die auf dem
Sterbebett liegende Tochter, die sein einziges Kind ist und damit seine
ganze Zukunft repréasentiert, konfrontiert Jairus wohl auf unausweichli-
che, existentielle Art mit der Frage von Leben und Tod. Und wahr-
scheinlich ist ihm das theologische Grundproblem, wie sich ndmlich Tho-
ra und Leben zueinander verhalten, noch nie so hautnah und bedrén-
gend gewesen. Dieser Jesus, bei dem er da Hilfe sucht, hat eine dubiose

53



Theologie respektive Gesetzesauslegung, ohne Zweifel. Aber genauso
unbestritten hat er auch Macht, Leben wiederherzustellen. Thora, so
weiss Jairus, bedeutet Leben. Aber was heisst das? Wenn jemand gegen
die Bestimmungen der Thora, z.B. am Sabbat, beschidigtes Leben heil-
macht wie damals bei der Geschichte mit der verdorrten Hand (6, 6ff.),
ist das also gesetzwidrig? Oder konnte es gerade auch umgedreht sein:
Wenn Leben wiederhergestellt wird, wie soll das gegen den Willen Got-
tes und gegen das Gesetz sein?

Wie auch immer: Was in diesem Augenblick z&hlt fiir Jairus, ist das Le-
ben, das Leben seiner Tochter. Es scheint, dass er dafiir alles preiszuge-
ben bereit ist. Aus seinem Haus, in dem der Tod schon hockt, hat er sich
aufgemacht, um Leben zu finden. Jairus ist der erste in dieser Geschich-
te, der aufsteht, sich aufmacht. Und wie bei dem anderen, grossen Aus-
zug aus einem Kinder-Sterbe-Haus damals in Agypten (vgl. Ex. 1,15ff.)
bedeutet auch der Exodus des Jairus ein Sich-Losen-Miissen aus den al-
ten Verhiltnissen.

Und wir? Koénnen wir anders, als mit diesem aufgestandenen, aufge-
brochenen, menschlich gewordenen Mann und Amtstriger Jairus aus
vollstem Herzen mitzufiihlen? Im Akt des Niederfallens gesteht er seine
ganze Verletzlichkeit und Angewiesenheit ein. Die Szene ist anriihrend
bis ins Innerste, er hat unsere ganze Sympathie. Wir mochten, dass Jai-
rus schnell Hilfe findet. Er verdient es. Wir mochten wissen, wie die Ge-
schichte weitergeht. Es bleibt nicht viel Zeit mehr fiir das rettende Han-
deln Jesu. Das Midchen liegt in den letzten Ziigen. Ein Aufbruch mit
Eile ist geboten.

II1. Die Geschichte verliert den roten Faden und verwirrt sich -
wir als Leserinnen und Leser sind frustriert

Szene 2: Jesus begibt sich also auf den Weg ins Haus des Jairus, so viel
wird immerhin gesagt. Aber dann auf einmal scheint sich dieser Weg ins
Nichts zu verlieren. Die Menge umdringt Jesus, und aus diesem Men-
schengewiihl heraus macht sich eine Frau an Jesus heran. Sie kommt, na-
menlos, von hinten, und muss es geschafft haben, in diesem Gedringe
und Geschiebe sich zu den Quasten am Saume seines Gewandes hinun-
terzubeugen. Wir horen, sie hat zwolf Jahre an Blutfluss gelitten und ist
inzwischen bettelarm. Das ist ein schweres Schicksal, sicher. Aber wir
konnen uns jetzt nicht auf diese Geschichte einlassen. Immer gibt es ir-
gendwo anders schwere Schicksale. Aber wir haben schon unsere eige-

54



ne Geschichte, und die duldet keinen Zeitverzug, keine Umwege. Aus-
serdem: die Frau ist zwar schlimm dran, aber sie schwebt nicht in akuter
Lebensgefahr wie die Tochter des Jairus.

Jesus jedoch ist offensichtlich so durchdrungen von der geheimnisvoll
heilenden, lebenschaffenden Gotteskraft, dass sie auch ohne sein Wol-
len und Wissen von ihm ausgeht. Die Frau, die ihn heimlich beriihrt hat,
wird auf der Stelle gesund. Wir konnen aufatmen. Es war nur eine kleine
Episode zwischendurch. Ein Aufschub ist nun um so weniger notig. Die
Frau ist geheilt, Jesus kann sich wieder voll und ganz auf seine Mission
im Haus des Jairus konzentrieren.

Aber was jetzt kommt, stellt unsere Geduld auf eine harte Probe.
Statt an Tempo zuzulegen, gerinnt die Geschichte zu quélender Lang-
samkeit, erstarrt bis auf Zeitlupengeschwindigkeit, um schliesslich ganz
auf der Stelle zu treten. Jesus macht das Heilungswunder publik und be-
ginnt umstdndlich nach der Nutzniesserin zu suchen. Er will wissen, wer
ihn beriihrt hat. Das allein ist absurd angesichts des Drédngens der Volks-
menge. Aber es verschldgt einem die Sprache, wenn man sich die Situa-
tion des Jairus vor Augen halt. Was geht ihn diese Frau an, wenn seine
Tochter im Sterben liegt? Was soll das, diese Zurschaustellung des Wun-
ders? Hat Jesus es womoglich nétig, seinen Erfolg herauszustreichen?
Weshalb sonst muss er diese anonyme Frau zwingen, sich zu erkennen
zu geben und ihre Geschichte noch einmal in aller Offentlichkeit auszu-
breiten?

Wie dem auch sei: Wihrend sie erzidhlt von den zwolf Jahren ihres Lei-
dens und wie es, als keine Hoffnung mehr blieb, zu diesem ausserge-
wohnlichen Entschluss kam, Jesus heimlich zu beriihren, wéhrend sie
das alles in Worte formt (es hat sicher einige Zeit gedauert) und Jesus
dann seinen abschliessenden Kommentar spricht, ist die Tochter des Jai-
rus gestorben.

Was ist das fiir ein Heiland, der sich angesichts eines extremen Not-
falls mit Problemen am Rande beschiftigt? Was fiir eine bodenlose
Grausamkeit, welches Ausmass an Zynismus, einen um das Leben sei-
ner Tochter zitternden Vater die langatmige Leidens- und Heilungsge-
schichte einer x-beliebigen Frau sich anhoren zu lassen: Und als sie zu
Ende ist, kommt die Nachricht vom Tod des eigenen Kindes.

Wir sind frustriert und emport, zu Recht. Was ist das fiir eine Ge-
schichte, die uns Leserinnen und Leser zuerst in ein Engagement verwik-
kelt und dann in der Luft hdngen ldsst — die mitten beim Erzéhlen plotz-
lich ihren Faden verliert, in eine andere Geschichte iiberspringt. Nun
bleibt uns nichts mehr, als auch unsererseits einen Schlusspunkt zu set-

5



zen. Diesen Rabbi sollten wir jedenfalls nicht weiter bemiihen. Aber viel-
leicht wenigstens noch gemeinsam mit dem Vater zuriick ins Trauerhaus
gehen, um in das Weinen der dort schon versammelten Klagefrauen ein-
zustimmen. Mehr konnen wir nicht tun.

Allerdings, ganz unter uns gesagt: Haben wir iiberhaupt ernstlich et-
was anderes erwartet? Wissen wir nicht schon langst — und im Jahr fiinf
nach der grossen historischen «Wende» von 1989 mehr denn je —, dass
die kleinen wie grossen Aufbriiche zum Leben immer wieder in Gri-
bern versanden? Dass die mutigen, hoffnungstrachtigen Visionen vom
Ausbrechen aus den alten todbringenden Verhiltnissen sich noch alle-
mal als Fata Morgana erwiesen haben? Da ist einer aufgestanden,
manchmal stehen sogar ganze Volker auf, aber nun kann er sich wieder
hinsetzen: Der Tod hat ja doch das letzte Wort. Du hittest gleich zu Hau-
se bleiben konnen, Jairus, dann wiarst du wenigstens in den letzten Minu-
ten noch bei ihr gewesen und hittest nicht die Todesnachricht aus dem
Munde anderer horen miissen. Wie sagten doch damals die Kinder Isra-
el in der Wiiste gleich nach dem Auszug? «Waren nicht Graber genug in
Agypten, dass du uns wegfithren musstest, damit wir in der Wiiste ster-
ben...» (Ex. 14,11)

Eine bittere Geschichte, ja. Aber eine Geschichte, die nun immerhin
wieder auf dem Boden der Realitit gelandet ist. Unserer Realitét.

IV. Doch ein roter Faden — und eine neue Sicht auf den Tod

Aber die Geschichte geht ganz anders weiter. Was auch immer wir tun
oder tun wiirden - Jairus fiir seinen Teil stimmt nicht ein in die Vergeb-
lichkeitserklarung der Todesboten noch in das Klagegeschrei in seinem
Haus. Was ist geschehen? «Fiirchte dich nicht, glaube nur, dann wird sie
gerettet werden» (8,50) — das ist alles, was Jesus verlauten ldsst, als er
hort, dass das Miadchen gestorben und damit die Sache eigentlich vorbei
ist. Jesus beendet die Geschichte nicht. Mehr noch, er verkniipft die Ge-
schichte des 12jdhrigen Middchens mit der Geschichte der 12 Jahre lang
stigmatisierten Frau. «Tochter, dein Glaube hat dich gerettet», hatte er
zu ihr gesagt (8,48) — die gleichen Worte wie unmittelbar anschliessend
zu Jairus. Beidemal geht es um den Glauben, der eine «Tochter» retten
kann - aber diesen Glauben, den die Frau schon unter Beweis gestellt
hat, den muss Jairus erst bewihren, soll seine Tochter gerettet werden.
Die Herausforderung ist mehrfacher Art und konnte nicht hirter
sein. Der Synagogenvorsteher Jairus muss glauben lernen von einer

56



fremden Frau, deren Glaubensdemonstration seine Tochter immerhin
das Leben gekostet hat: Er muss genau dies als Weg zu ihrer Rettung ak-
zeptieren. Was aber ist das fiir ein Glaube, der da wider alle Vernunft
und alle realistische Resignation von Jairus verlangt wird?

Um das zu verstehen, missen wir noch einmal in die Geschichte der
Frau zuriickgehen. 12 Jahre Blutfluss bedeuteten 12 Jahre Unreinheit.
Alles Unreine muss nach dem Gesetz abgesondert werden (vgl. Lev.
11-15), weil im symbolischen Universum Israels damals die Trennlinie
zwischen Reinheit und Unreinheit die Grenze von Leben und Tod repri-
sentierte. Eine blutende Frau, wie jede Frau wihrend der Zeit ihrer
Menstruation (Lev. 15,19ff.), ist Tridgerin des Todes mitten im Leben
und damit hochinfektios: Jede Art des Kontaktes mit ihr ist auszuschlies-
sen.

Was aber tut die Frau? Sie wendet das ganze System um. Als sie nach
zwOlf Jahren und offensichtlich am Ende aller ihrer Reserven sich ent-
schliesst, Jesus heimlich von hinten anzuriihren, iiberschreitet sie uner-
laubterweise die magische Grenze zwischen Leben und Tod. Sie tut dies
in der Hoffnung, dass nicht der Tod, den sie am Leibe trigt, ihn anstek-
ken wird, sondern umgekehrt seine Lebenskraft ihre Heilung bewirken
kann. Sie glaubt an die Macht des durch Jesus verkorperten Lebens
mehr als an die Macht des Todes, gegen den das Gesetz die Gemein-
schaft durch Beriihrungsverbote abzuschirmen versucht. Das ist ihr
Glaube. Er wird bestatigt durch die Realitdt dessen, was zwischen Jesus
und ihr tatsichlich geschieht, ebenso wie durch die abschliessenden Wor-
te Jesu. Er rechtfertigt ihren Glauben an die Macht des Lebens, der sie
gerettet hat.

Nach dem Gesetz aber, und das wiederum muss Jairus sehr wohl wis-
sen, ist ihr Tun ein absoluter Tabubruch. Jesus ist nun selbst verunrei-
nigt. Das Gesetz verbietet Jairus, einen Unreinen in sein Haus zu lassen.

Aber Jesus verlangt von Jairus, er solle glauben wie diese Frau ge-
glaubt hat, damit seine Tochter gerettet wird wie jene. Er holt die Ge-
schichte der von hinten gekommenen Frau, die sich auf der riickwarti-
gen Bithne und im Schatten der «eigentlichen» Geschichte abspielt, auf
die Vorderseite. Er macht sie offentlich, sucht so lange nach der verbor-
genen Fremden, bis sie thm gegeniibersteht. Beides: die aus der Madnner-
welt verbannte Frauenrealitdt und die im «<normalen Leben» verdrangte
Todesrealitdt werden sichtbar gemacht und horbar, ohne alle Beriih-
rungsangste.

Jairus muss sich dieser doppelten Realitét stellen, er muss anhoren,
wie die Frau ihre Geschichte verkiindigt (da steht wirklich nicht einfach

57



das Wort «erzihlen», sondern «verkiindigen»; 8,47). Die Frau also ist
zur Verkiindigerin einer frohen Botschaft, einer Leidens- und Befrei-
ungsgeschichte geworden, die Jairus noch in keinem seiner Synagogen-
gottesdienste horen konnte. Denn da predigen nur Minner. Die Frau ist
zum Vorbild eines Glaubens geworden, der sich gegen den Tod nicht ab-
zuschotten versucht, noch sich damit abfindet, sondern die mitten
durchs Leben verlaufende todliche Demarkationslinie in Richtung Le-
ben tiberschreitet, hier und jetzt, in diesem Augenblick.

Jairus ldsst sich von dieser Geschichte und von diesem Glauben beriih-
ren wie vorher Jesus. Er vergisst die Angst, sich an ihr oder thm zu verun-
reinigen. Er ldsst sich in das fremde Leid und das fremde Heil mit hinein-
ziehen und wird so Teil der Bewegung hin zum Leben, die von dieser Ge-
schichte ausgeht. 12 Jahre lang, die seine Tochter wohlbehiitet in seinem
Haus aufgewachsen ist, das waren zwolf Jahre, in denen die Frau mit ih-
rem korperlichen Gebrechen und dessen sozialen und religiosen Konse-
quenzen kdmpfen musste — mit Ausgrenzung, Isolation, Demiitigung,
Einsamkeit, Schutzlosigkeit. Nun ist sie gerettet. Anders als die Leute in
seinem Haus kann Jairus angesichts dieses Wunders nicht mehr in die
Klage iiber die Unbezwingbarkeit der Todes-Macht einstimmen — ob-
wohl seine Tochter nun gestorben ist.

Auch an Jairus hat sich ein Wunder ereignet. Er ist ein anderer gewor-
den. Er hat einen Perspektivwechsel vollzogen. Jairus sieht die Welt
nicht mehr nur mit den Augen eines Vaters, der nach zwolf Jahren an
der Schwelle zum Leben sein Kind verliert, sondern auch mit «anderen»
Augen - den Augen einer Frau, die zwolf Jahre lang lebendig tot war, in
einer Paria-Existenz begraben kraft des Gesetzes, das er, Jairus, repri-
sentiert. Jairus ist infiziert von mitleidender Solidaritit weit liber seinen
bisherigen Horizont hinaus, aber auch von Erstaunen iber die todiiber-
windende Macht des Glaubens. Jairus hat sich wie die Frau anstecken
lassen von der Kraft des Lebens, das durch Jesus hindurch wirksam ist.
Er ist nicht mehr fixiert auf die Macht des Todes. Die Geschichte der
Frau hat ihn weggeholt von seiner Eingegrabenheit in die eigene Sorge.
Diese «Tochter» Jesu, eine Wildfremde, ist ihm zur Nédchsten geworden,
deren Schicksal ihn angeht wie das seiner eigenen Tochter.

Und genau dies wohl ist der Wendepunkt, an dem die Geschichte des
Jairus geoffnet wird fiir die Kraft der Auferstehung: Der Aufschub war
in Wahrheit der Kairos, der Umweg iiber die andere Frau der einzige
Weg zum Leben fiir die Tochter.



V. Aufstehen gegen den Tod

Und wir? Wir fiirchten den Tod. Wir beklagen ihn, wir mochten ihn ver-
drangen. Wir haben eine Menge Rituale entwickelt, die unser Leben
«reinhalten» sollen von den Anzeichen des Todes; wir versuchen uns in
kleinen, heilen, todfreien Arealen abzuschotten. Wir sagen «Es wird
schon wieder», wenn einer an Krebs stirbt. Wir beteuern, dass die extre-
me Hitze dieses Sommers nichts mit einer weltweiten Klimaverschie-
bung zu tun hat und schreiben «Freie Fahrt fiir freie Biirger» auf Wahl-
plakate, wihrend der autoabgastrachtige Ozonnebel unsere Augen und
Lungen zerbeisst. Wir hoffen auf einen wirtschaftlichen Aufschwung,
auch wenn wir wissen, dass unsere Wirtschaftsordnung zwei Drittel der
Weltbevolkerung von der Teilhabe an den Giitern der Erde ausschliesst.
Wir fiirchten den Tod, ja, und wir beklagen ithn, wenn er uns trifft — aber
firchten wir nicht noch mehr das Leben: genauer gesagt, die Vorstel-
lung, unser Leben dndern zu miissen?

Wir wissen, dass unsere eigene Geschichte, wenn sie so weitergeht
wie bisher, nicht gut enden und spétestens unsere Kinder mit todlichen
Katastrophen konfrontieren wird. Deswegen haben wir wohl auch kei-
ne Zeit zu verlieren, miissen so eilig leben, konsumieren, geniessen, die
Anzeichen des Todes in unseren Seelen, auf der Haut unserer Kinder,
an den Blédttern der Bdume und den Fischen im Meer kaschieren und
oberfldchlich kurieren, so lange es noch irgendwie geht. Vielleicht ist
das auch der Grund, weswegen uns das abrupte Stehenbleiben der Jai-
rus-Geschichte bei dieser fremden Frau so aufgebracht und in Panik ver-
setzt hat. Wer vom Tode gejagt wird, kann nicht einfach innehalten und
sich in fremde Geschichten verwickeln lassen.

Und doch ist, wie wir gesehen haben, dieser erzwungene Stillstand die
eigentliche Chance: fiir Jairus, fiir seine Tochter — und auch fiir uns. In
diesen quilenden Minuten des Untétigbleibens, Wartens, Zuhorens hat-
te sich fiir Jairus seine eigene Geschichte vom Sterbenmiissen der Toch-
ter nach zwolf Jahren verkniipft mit der Geschichte einer Frau, die
zwolf Jahre lang nicht leben konnte. Die Zwolf-Zahl, von Lukas beson-
ders hervorgehoben, signalisiert, dass es hier um etwas Grundsitzliches
geht. Symbolisch steht die Lebensordnung des Gottesvolkes iiberhaupt
zur Diskussion. Jairus macht die Entdeckung, dass der Tod, der ihn in
dieser konkreten Situation personlich und punktuell betrifft, gar keine
individuelle und private Angelegenheit ist, sondern ein weitverzweigtes
Getlecht mit vielen Ausldufern hat, die sein ganzes bisheriges Lebensge-
fiige durchdringen und bestimmen. Jairus war aufgestanden und hatte

59



sich auf den Weg gemacht, den Tod von seiner Tochter abzuwenden - er
kehrt zuriick als einer, der begriffen hat, dass er sein Leben verdndern
muss.

Szene 3: Jetzt endlich sind wir soweit, dass wir ins Haus des Jairus zu-
riickkehren konnen. Wir haben keine Zeit verloren, als wir bei der Frau
stehengeblieben sind, genauer gesagt: Wir haben zwar den Wettlauf mit
dem Tod verloren, aber wir haben Zeit zum Leben gewonnen. Das laute
Weinen und Klagen der Trauernden empféngt uns und schreit uns noch
einmal die Unausweichlichkeit und Endgiiltigkeit des Todes in die Oh-
ren. Aber Jesus und Jairus schweigen, und dieses Schweigen ist der laute-
ste Protestschrei gegen den Glauben an die Allmacht des Todes, der je
gehort wurde. «Sie ist tot», sagen die Leute (8,49), sie wissen es sogar
(8,53), und sie haben vermutlich recht, was die medizinischen Fakten be-
trifft. Aber: «Sie schlaft nur», sagt Jesus (8,52), und das ist eine theologi-
sche Aussage, die etwas mit der Allmacht Gottes zu tun hat, der Leben
schaffen kann, wann und wo er will. Fiinf Menschen sind um Jesus ver-
sammelt und um das tote Maddchen. Sie wagen es, an das Moglichwerden
des Unmoglichen zu glauben, haben den Fuss auf das Gelobte Land ge-
setzt. Schweigend und mit zitternden Gliedern stehen sie auf dem Bo-
den dieser anderen, neuen Realitdt im Zeichen des Lebens: Jairus, die
Mutter des Miadchens und drei Jiinger (8,51). Sie sind aufgestanden,
weggegangen aus der Klagegemeinschaft und umgekehrt zum Leben. In
diese «neue Familie», diese umgewendete Lebensgemeinschaft hinein
wird das Midchen auferweckt: in die Realitdt des Reiches Gottes, das
mitten unter uns ist.

«Steh auf», sagt Jesus zu ihr, und ihr Geist (oder Atem) wendet sich
um, so heisst es, und sie steht auf. Diese Umwendung des Geistes/Atems
hat etwas mit «metanoia», Umkehr zu tun. Es geht nicht einfach um das
Mirakel der Reanimation eines Leichnams, sondern um eine neue Le-
bensdynamik. Das Méadchen ist nicht eigentlich «vom Tod» erweckt, aus
dem Tod zuriickgeholt worden, sondern sie steht auf zu einem neuen Le-
ben gegen den Tod, fiir das dieser kleine Kreis der um sie Versammelten
- Minner und Frauen - miteinsteht.

Ich habe vorhin gesagt: Wir gehen zuriick ins Haus des Jairus. Wie
weit sind wir wirklich mitgegangen? Bis in den Raum der Auferstehung
und des Lebens? Oder sind wir am Ende doch zuriickgeblieben bei de-
nen, die klagen iiber den Tod und die Hoffnungslosigkeit zelebrieren
mit tod-sicheren Argumenten? Sind wir bereit, das Wunder des Innehal-
tens und der Umwendung unserer morderischen Lebenspraxis gesche-
hen zu lassen — oder lassen wir lieber unsere Kinder sterben?

60



Zusammenfassung und Zukunftsvision

(Herr Prof. Dr. J. Visser)

Schwestern und Briider — am liebsten hitte ich aufgehort, wie wir mit
dem Shalom chaverim herumgegangen sind. Besser kann man das, was
wir in diesen Tagen erfahren haben, nicht ausdriicken. Es ist aber heute
meine Aufgabe, unsere Kongressarbeit zusammenzufassen und in eine
Zukunftsperspektive zu bringen. Stellen Sie sich vor, Sie sollten so etwas
machen, dann verstehen Sie meine Verlegenheit. Ich bin mir bewusst,
dass es um meine Zusammenfassung geht. Ich hoffe aber, dass jeder-
mann sich mit seinem Erlebnis teilweise in dem was ich sage, wiederer-
kennt.

Wenn wir den Kongress mit einem entfalteten Regenschirm verglei-
chen, wird das ganze von mehreren unterschiedlichen Stiben getragen,
die am Ende sehr weit voneinander entfernt sind, jedoch in der Mitte ein-
ander treffen. Diese Metapher entleihe ich Frau Middag, die damit die
Stromungen innerhalb des Judentums angab. Ich versuche mich darin -
gut altkatholisch — die Mitte anzugeben. Ich bin mir wohl bewusst, es
nicht jedem recht tun zu konnen. Obwohl ich zugehort habe, ist, was ich
sage, personlich gefdrbt. Bitte identifizieren Sie sich nicht allzu fest mit
mir, es sind meine Impressionen, ich moéchte nicht ex cathedra reden.
Leider gibt es keine Moglichkeit mehr, das, was Sie horten, zu mir zu-
rickzukoppeln. Ich spreche nicht vollig aus dem Stegreif, sondern habe
ein Schema vorbereitet:

Erstens spreche ich iiber die Moglichkeit, liberhaupt Uber die Zu-
kunft zu reden und iiber das Risiko, dariiber etwas zu sagen; zweitens
tiber Glaube, Hoffnung, Liebe in Verbindung mit unserem Kongressthe-
ma; drittens iiber ein Bild der Zukunft auf Grund dessen, was wir zusam-
mengebracht haben.

Es ist eine schwere und riskante Aufgabe, inhaltlich iiber die Zukunft
zu reden. Alle, die versuchen, Entwicklungen in Wirtschaft oder Politik
vorauszusagen, erfahren ihre Unzuldnglichkeit. Prognosen auf diesem
Gebiete zeigen es: nie kann man zuverldssige Aussagen machen. Unsere
Welt und soziale Umwelt sind so kompliziert, dass man nie den Verlauf
der Ereignisse vorhersagen kann. Immer tauchen nicht erwartete Fakto-
ren auf, die unseren Entwurf der Zukunft durchqueren und unsere Er-
wartungen und Hoffnungen zerstoren. Davon hat Prof. Goudzwaard
eindringlich gesprochen und aus seinem Fachbereich mit Beispielen illu-
striert. Es zeigt sich hdufig, dass die Zukunft anders ist als die positiven

61



Extrapolationen, die wir von der Gegenwart machen. An sich Gutes er-
weist sich mehr und mehr als kontraproduktiv.

Das trifft nicht nur zu fiir unser wirtschaftliches Leben. Man kann es
auch auf das personliche Leben anwenden: Wenn ich mich befreie, mei-
ne Selbstverwirklichung erstrebe, was bedeutet das fiir die, mit denen
meine Existenz verbunden ist? — Dann fingt es an mit den Schwierigkei-
ten. Das trifft auch zu fiir die kirchliche Existenz: Wo man auf Grund sei-
ner bestimmten Situation auf den Weg geht, was zeitigt dies fir Grup-
pen in einer anderen Situation und was konnen die Stabe des ekklesia-
len Regenschirms noch ertragen, ohne dass der Schirm sich nicht mehr
entfaltet?

Es ist nun nicht meine Aufgabe, auf Grund unserer Konferenzarbeit
von Prognosen zu reden. Angekiindigt ist eine Vision der Zukunft. Das
hat meistens etwas Utopisches an sich. Buchstdblich handelt es sich um
etwas, das nicht da ist, um eine sogenannte negative Extrapolation der
Gegenwart. Was man entbehrt, enttdauschende Erfahrungen, das Leere
in der Wirklichkeit, wird umgesetzt in das, was man von der Realitit
triumen mochte. Es handelt sich aber um Nirgendheim oder Dingskir-
chen. Negatives von heute wird positiv auf die Wand der Zukunft proji-
ziert. Sie sind jedoch von unserer Wirklichkeit abgeleitet: wir selbst pro-
duzieren die Visionen und Trdume. Sie sind gebaut mit unseren unerfiill-
ten Wiinschen, sie entstammen der menschlichen Sehnsucht. Sie spie-
geln unsere Unvollkommenheit und Begrenztheit und sprechen haufig
von einer Wirklichkeit, die wir innerhalb unserer Bedingungen nicht ver-
wirklichen konnen, sie sprechen von unserer Unzufriedenheit mit der
politischen, sozialen, physischen Situation. Wenn wir versuchen, diese
Traume Wirklichkeit werden zu lassen, stossen wir auf Ambivalenzen.
Wie oft haben nicht Revolutionen im Terror geendet. Wie oft rufen An-
derung und Reform unbeabsichtigte und unvorhergesehene neue Pro-
bleme auf! Wir bestreiten Unrecht und rufen neues Unrecht hervor. Wir
bestreiten Gewalt und brauchen dazu neue Gewalt... Wir sehnen uns
nach einer Gemeinschaft des Friedens und der Gleichberechtigung und
schaffen kirchliche Institutionen, in denen man miteinander Streit hat
und wo der eine sich den anderen hierarchisch unterwirft oder der eine
den anderen anprangert!

Was wollen wir mit Visionen und Trdumen: Sich idealistisch glaubig
tduschen? Wire es nicht besser, zu resignieren und die Wirklichkeit hin-
zunehmen wie sie ist — voller Ambivalenzen?

Wir haben in diesen Tagen von «Geschichten» geredet. Wie wichtig
das sei, haben die Theologinnen unter uns gezeigt: Die biblischen Ge-

62



schichten erhellen zwanglos unsere Existenz, erdffnen Perspektiven,
bieten kreative Sichtweise und laden zu neuen Wegen ein. Lebendige
Tradition, wie man erfahren hat, wenn man in der Gruppe die Geschich-
te «nachgespielt» hat, gibt mehr Inspiration und geht uns mehr zu Her-
zen als harte Argumentation, vor der unser Theologe mit Recht gewarnt
hat!

Wir haben uns geistig gendhrt von uralten bewidhrten Erzidhlungen:
Wie Menschen in der Wiiste nicht nur vom Gelobten Land trdumten,
sondern trotz Ambivalenzen und Enttduschungen auf dem Weg blie-
ben. Sie sprechen von einem unerschiitterlichen Vertrauen — bei der Sy-
rophonizierin, bei Jairus und dem Volk Israel. Sie hatten nicht sosehr
eine Vision, sondern sie glaubten einer Verheissung, die nicht ihrer
menschlichen Wirklichkeit entstammte. Sie horten auf einen Durch-
bruch in ihre Welt. Sie lebten von Hoffnung und gingen im Glauben,
dass sie aus ihrer harten Situation ausbrechen oder darin durchhalten
konnten.

Was das bedeutet, hilt Paulus uns in Abraham vor Augen. Wenn Pau-
lus im Romerbrief (4,18-23) schreibt, dass Abraham Gott, der ihm die
Geburt Isaaks verhiess, die Ehre gab, indem er seine Verheissung glaub-
te und nicht zweifelte «angesichts seines erstorbenen Leibes», macht er
klar, was er mit Hoffnung meint, denn er fiihrt diese Feststellung ein mit
der Behauptung, Abraham glaube gegen alle Hoffnung auf Hoffnung
hin.

Abraham verlésst sich auf Gott. Er bringt Ihm Vertrauen entgegen.
Das hat einen Zukunftsbezug in Gestalt der Erwartung, dass Gott, dem
er vertraut, sich als bestandig und wohltédtig erweisen wird. Fiir Abra-
ham bedeutet dies, dass die Unerfiilltheit seines Lebens nicht das Letzte
sein kann. Hoffnung griindet in diesem Glauben, Hoffnung richtet sich
auf die inhaltliche Erfiillung des Glaubens. Und wenn jemand sich
selbst iiberschreitet, wenn er dem anderen glaubt, so iiberschreitet er
auch sich selber und seine Prognosen, wenn er in Hoffnung sich richtet
auf das, was ihm von Gott verheissen worden ist. Diese Hoffnung ist kei-
ne positive oder negative Extrapolation der menschlichen Wirklichkeit,
diese Hoffnung griindet sich im Glauben an IThn, der das Menschliche
iibersteigt.

Hier mochte ich auch fiir den «offenen Himmel iiber der Wiiste»
(Goudzwaard) sprechen. In der Geschichte der Kirche sind damals Men-
schen wohlbewusst in die Wiiste gegangen: Wiistenviter, aber auch
Franziskus, wie gestern gesagt worden ist, um den Durchbruch von Got-
tes Gnade zu erhoffen!

63



Seine Verheissung iibersteigt inhaltlich auch alles, was nach menschli-
cher Erfahrung zu erwarten oder zu erhoffen ist. Abraham glaubte wi-
der alle Hoffnung, die seinem Lebensalter angemessen war. Niichtern
hat er feststellen miissen, dass er von Sarah keinen Sohn erwarten konn-
te. Dennoch glaubte er der Verheissung Gottes und der von ihr in Aus-
sicht gestellten Hoffnung auf die Geburt eines Sohnes. So glauben Chri-
sten gegen alle sonstige Analogie menschlicher Erfahrung an das ihnen
in der Auferweckung Christi verheissene Heil eines neuen Lebens iiber
den Tod hinaus. Wir teilen diese Hoffnung auf Leben iiber den Tod hin-
aus mit den Juden, wie mir aufgegangen ist mit dem Referat von Frau
Middag. Die Christen und die Juden nehmen diesen Kurs in der Hoff-
nung einer heilen Vollendung. Das dauert ein Leben lang, die ganze
menschliche Geschichte lang. Wiistenerfahrung gab es auch nachher im
Gelobten Land. Wie Abraham dies erfuhr: Die Erfiillung der Verheis-
sung fiihrte zu Streit in seiner Familie. Das Gelobte Land Sarahs brach-
te Hagar mit ihrem Sohn in die Wiiste, wo sie verzweifelt umherirrte, bis
auch ihr vom selben Gott die Quelle gezeigt wurde: Hagar die Verstosse-
ne am Brunnen wie die Syrophénizierin.

Das ist Hoffnung gegen Hoffnung: Wir Menschen kénnen unser Heil,
die Ganzheit und Vollendung unseres Daseins, unsere Identitdt mit un-
serer Bestimmung, wahrhaft wir selbst zu sein, nicht von uns aus und
durch unser eigenes Handeln hervorbringen. Wir konnen es auch nicht
von den Zufillen des Lebens erwarten. Die Hoffnung auf Vollendung,
auf das, was wirklich Frieden schafft und heilt, iibersteigt alles, was
durch eigenes Tun und im Rahmen des normalen Laufs der Welt mog-
lich ist. Sie griindet sich auf den, der die Toten lebendig macht und das
Nichtseiende ins Sein ruft (Rom. 4, 17). Was wir hoffen, griindet im Glau-
ben, der sich nicht richtet auf Menschliches, sondern auf das, was von
Gott in Erzédhlungen bezeugt wird. «Sie schlédft nur», die Aussage Jesu
iiber Jairus’ Tochter, ist eine Aussage liber Gott, der Leben schaffen
kann - wann und wo er will. Warum sollen wir bei denen zuriickbleiben,
die klagen in Tod und Hoffnungslosigkeit?

Paulus fand diese Verheissung, die alles, was Menschen erreichen kon-
nen und den Lauf der Welt iibersteigt, bekundet in der Kreuzigung und
Auferstehung Jesu. Dieses Geschehen riickt die Situation des Men-
schen in ein neues Licht, erdffnet eine neue Moglichkeit menschlichen
Zusammenseins, iberwindet die egozentrische und ambivalente Struk-
tur menschlicher Hoffnungen. Ich hoffe nicht, dass nur ich gerettet wer-
den soll, aber in Christo werde ich die Erfiillung meines personlichen Le-
bens finden in der neuen Gemeinschaft des Leibes Christi.

64



Fiihrt dies zu Resignation oder Weltflucht? Nein: Was wir in Christo
hoffend erwarten, wirft sein Licht schon voraus auf unser gegenwartiges
Leben. Wenn wir im Glauben hoffen auf eine Vollendung unseres Le-
bens liber den Tod hinaus, schliesst das innerweltliche Hoffnungen nicht
aus. Es kann diese orientieren und uns ermutigen, trotz aller Erniichte-
rung im Bewusstsein der Schranken des unter den Bedingungen des irdi-
schen Lebens Erreichbaren. Diese Hoffnung bewahrt vor Verzweiflung,
aber auch davor, endliche Hoffnungsziele illusiondr zu iiberschitzen
oder sogar zu verabsolutieren.

Es gibt in der Wiiste Brunnen. Es gibt die Weisung. Es gibt das Fragen
und Lernen. Es gibt das Brot vom Himmel, jedoch nicht zur Aufbewah-
rung, wie kostlich es auch sei — deshalb beten wir Tag fiir Tag «das téagli-
che Brot gib uns heute». Es ist begreiflich, dass man versucht hat, das
kostliche Brot der Tradition zu bewahren und es noch immer versucht.
Indem der Brunnen «mitgezogen» ist auf dem Wege, wie Paulus bildhaft
sagt, konnen wir die irdischen Formen des Glaubens, die kirchlichen
Strukturen, nie sakralisieren! Das ist das Positive des damaligen altka-
tholischen Neins.

Hoffnung und Liebe schliesslich gehdren zusammen. Nur wer mit an-
deren und fiir sie hofft, kann sie auch lieben. Nicht im Sinne des Besitzes
des Geliebten, sondern im Sinne liebenden Wohlwollens, das den an-
dern auf dem Wege zur Verwirklichung seiner besonderen menschli-
chen Bestimmung fordert. Hoffnung belebt die Phantasie der Liebe, ist
ihr schopferischer Impuls.

Diese Hoffnung, die von Gott her Neues erwartet iiber den Tod hin-
weg, ist in ihrer innerweltlichen Orientierung ein Zugang zur christli-
chen Liebe. Wenn wir Gott vertrauen als Grund unserer Hoffnung auf
eine neue heile Welt, ist er auch die Quelle der Liebe, die uns das Wohl-
sein unseres Nichsten fordert.

Wo antizipieren wir an dem, was wir hoffen? Da, wo die Geschichte
nicht nur in Worten, sondern auch in symbolischer Feier vermittelt wird:
im Gottesdienst. Die Liturgie ist wie ein Fenster, durch das wir das Heil
der Menschen im Reiche Gottes sehen, das in der Lebenswelt des All-
tags nicht gegenwirtig ist. Das ist das Einzigartige der Kirche, das keine
andere gesellschaftliche Institution ersetzen kann. So ist gesagt: Im Zen-
trum steht die Feier des Herrenmabhls als symbolische Teilhabe am Got-
tesreich, an der Tischgemeinschaft mit dem Messias, die in ihrer Symbo-
lik reale Gemeinschaft mit Jesus Christus vermittelt. In diesem Sinne ist
die Liturgie dem Kunstwerk verwandt und sind bildende Kunst und Mu-
sik bei ihr zu Hause. Sie finden dort ihre Erfiillung, wo sie die Ganzheit

65



und das Heil des Menschen als eine Vision innerhalb der manchmal er-
barmlichen Wirklichkeit hervorrufen und so wirksam werden lassen.
Das habe ich in den verschiedenen Feiern unseres Kongresses erfahren,
davon zeugen bis heute auch ausserhalb der Kirche urspriinglich vom
Glauben und der Hoffnung her entsprungene Lieder und Musik. Es gibt
nicht nur die Brunnen Jakobs und Abrahams, auch den Brunnen Ha-
gars, den wir nicht vergessen sollten. Es ist mir aufgefallen, wie auch in
hochst modernen Opern noch immer die Gottesfrage mitspielt, z. B. in
Wozzeck von Alban Berg, und wie auch die Passionen von Bach in Hol-
land noch immer viele faszinieren und wie sehr viele, die der Kirche fer-
ne stehen, sich nahren mit klassischer Musik und wie an diesen Brunnen
zwanglos neu gefragt wird nach den geistlichen Quellen unseres Lebens:
wo man erfihrt, man lebt nicht von Brot allein. Brot, das Glaube, Hoff-
nung und Liebe entbehrt, ernédhrt nicht. Brot, das von Glaube, Hoft-
nung und Liebe erfiillt ist, daran ndhrt man sich an den beiden Brunnen
der Kirche und dem ausserhalb.

Wenn wir nun in diesen Tagen die Ambivalenz erfahren haben, zusam-
menzugehodren und jedoch so verschieden zu sein, dann haben wir auch
immer erfahren, es hat auch einen Brunnen gegeben, an dem wir uns
alle gelabt haben: die Eucharistie mit Gebet und Liedern und Kommu-
nion halten. Wir teilen eine Hoffnung, jedoch in unterschiedlichen Situa-
tionen.

Es gibt aber mehr. Nebst Feiern gibt es auch das zusammen Lernen.
Das heisst miteinander austauschen, was wir am gemeinsamen Brunnen
erfahren und miteinander dariiber sprechen, was diese Erfahrung fiir
mich, fiir dich, fiir uns in unserer gemeinsamen Situation bedeutet. Dies
zu ermoglichen fordert mehr als Reglementierung und Kirchenleitung,
wie notwendig sie auch sein diirfen. Es fordert die Besinnung auf die Art
und Weise, wie wir miteinander kommunizieren. Da stellen sich einge-
hende Fragen. Zum Beispiel: Wenn ich Befreiung erfahren habe, wie
kann ich diese Erfahrung dem andern so zwanglos iibertragen, dass ich
ihm keine Angst einflosse? Wie kann ich, was mir am Herzen liegt, an-
dern tradieren mit Respekt fiir seine/ihre Situation? Wie konnen wir auf
zwangslose Weise gesellschaftliche Probleme in Angriff nehmen und,
wenn das nicht gelingt, die Fragen aushalten? Zwanglos, denn wie oft
hat politische christliche Gruppenbildung nicht zu Zwang gefiihrt. Wie
konnen wir die kirchliche Einheit so gestalten, dass sie nicht zu Unifor-
mitdt zwingt, noch zu freibleibender Verbundenheit fithrt?

Diese Fragen bringen eine Herausforderung mit sich, die unsere altka-
tholischen Probleme Ubersteigt. Es ist eine Okumenische Aufgabe, da

66



wo wir zu Hause sind. Es fordert Anstrengung, unsere positiven Erfah-
rungen am Kongress in unsere tagtigliche Situation zu tragen. Das Posi-
tive jedoch hitten wir hier nicht erfahren konnen ohne den niichternen
und sachlichen Einsatz vieler. Fortsetzung der Kongressarbeit heisst
nicht nur Ubertragung der genossenen Friichte, sondern auch der sachli-
chen Ziichtung, die die Ernte ermoglichte. Bildhaft gesagt: Welche «Ha-
garbrunnen» konnen wir in unserer téglichen kirchlichen Situation fin-
den, wie konnen wir zur Fortsetzung unserer Arbeit vorgegebene gesell-
schaftliche Moglichkeiten nutzen? Und unsere auch hier erfahrenen Un-
terschiede kreativ bewdltigen?

Vor Jahren las ich eine theologische meditative Arbeit, die sich einge-
hend mit der Problematik befasste, wie im Unterschied die Gemein-
schaft zu finden und zu bewahren sei. Der Autor, der franzosische Jesuit
Michel de Certeau, hat seinem Buch den Titel gegeben: «L’Etranger, ou
de I’Union dans la Différence», d.h. «Der Fremdling, oder die Einheit
im Unterschied». Seine Gedanken haben mich bis heute beeindruckt.
Sein Anliegen verdeutlicht er in der vom Evangelisten Johannes erzihl-
ten Geschichte der dritten Begegnung des auferstandenen Herrn mit
den Jiingern. Am Ufer des Sees Galildas erscheint er wie ein Fremdling
den Jiingern, die eine ganze Nacht vergebens gearbeitet haben. Er fragt:
Habt ihr etwas zum Essen? Nachdem sie mit Nein geantwortet haben,
notigt der Fremdling sie, nochmals die Netze auszuwerfen — ein bloder
Auftrag. Wie sie doch auf seine Notigung eingehen, fangen sie eine uner-
wartete Menge Fische. Unser Herr erscheint uns als der Fremdling, der
uns notigt, uns selbst zu iibersteigen und was wir an Besitz hegen, von
uns fordert. So ist die Kirche wie eine Sekte, die dazu tendiert, sich um
den Schatz zu schliessen, damit er unverletzt bewahrt bleibt. Aber in ih-
rer Wanderung durch die Zeit wird sie stindig in der Begegnung mit
dem Fremdling, in dem sie ihren Herrn erkennt, gefordert sich selbst zu
«transzendieren». So verbreitet sich in Verschiedenheit die Gemein-
schaft. Als Mensch hat auch Jesus diese Erfahrung gemacht in der Be-
gegnung mit der Syrophénizierin, wie uns hier erzidhlt worden ist.

Deshalb sollen wir nicht unsere «Schitze» einander aufoktroyieren,
sondern «abnehmen» lassen von dem, der uns fremd erscheint, in dem
wir unserm Herrn begegnen diirfen, damit wir in der Verschiedenheit
die Einheit finden und erfahren: wir leben vom gleichen Brunnen.

Zum Schluss: Was bedeutet das fiir unser Leben an unserem Ort? Ich
gebe nur drei Hinweise fiir unser personliches, gesellschaftliches und
kirchliches Leben. Personlich: Vielleicht haben wir hier am Kongress in
Gruppenarbeit und sonstigen Begegnungen das Wohl der gegenseitigen

67



Aufmerksamkeit gespiirt. Etwas was wir im gesellschaftlichen Wettbe-
werb und in der Arbeit oft vermissen. Denn oft ist jeder verhaftet mit
dem, was ihm materiell und auch geistig niitzt. Da kann man sich nicht
umeinander kiimmern. Wenn wir hier das Wohl des Zusammenseins er-
fahren haben, wie in einer Oase, so lassen wir uns dann bestreben, diese
Erfahrung in unsere eigene Lebenswelt zu lbertragen und nicht nur
nach der Oase sehnen. Dann ist «Lernen», wie Frau Middag uns gelehrt
hat, ausserordentlich wichtig.

Gesellschaftlich kann dies bedeuten, dass wir Perspektive auf kreati-
ve Anderungen offenhalten. Es gibt noch etwas anderes als das, was uns
in der Konsumgesellschaft als wichtig vorgestellt wird. Ist es nicht wie-
der an der Zeit, uns bewusst zu werden, dass wir grundsétzlich «von Gna-
de und Wunder» leben? Ein Religionslehrer erzidhlte mir, wie viele jun-
ge Leute seines Erachtens sich nach einer derartigen Lebenshaltung seh-
nen. Es gibt dafiir keine imposanten Programme. Hier konnte die alte,
besser die junge Kirche mit ihrem verletzbaren Dasein in der damaligen
Umwelt, uns ein Beispiel sein.

Kirchlich: Wenn Altkatholiken einander treffen, bedauern sie oft ihre
Kleinheit und mochten gross werden. In unserm Land sind momentan
vier Pfarreien intensiv tdtig mit einer Identitdtsberatung. Man stellt sich
Fragen: Von woher kommen wir, was ist unsere Geschichte, wo gehen
wir hin, was ist unsere Aufgabe und wie konnen wir diese Aufgabe in un-
serer heutigen Situation und mit unseren Moglichkeiten bewiltigen?
Mit zwei Kollegen der katholischen theologischen Universitdt Utrechts
begleite ich den Verfasser und Fiihrer dieses Prozesses. Ein Auftrag war
die Beschreibung der Sachlage der Pfarrei. Wenn meine Kollegen die
niedrige Zahl sahen, meinten sie, innerhalb von fiinf Jahren sei diese
Pfarrei verschwunden. Da ldchelte ich; sie waren nicht gewohnt, in der
Kirche mit kleinen Gruppen zu rechnen. Und ich sagte ihnen: So geht es
in unserer Kirche nicht. Man meint, eine Pfarrei sei zum Tode bestimmit,
aber stdandig gibt es unerwartete Entwicklungen, die eine kleine Gemein-
schaft wieder beleben. Wer von uns kennt diese Erfahrung nicht? Oft
wird, was wir anfanglich als eine Wiiste erfahren, allméhlich ein Ort der
Brunnen. Wie das vor sich geht, kann ich hier nicht beschreiben. Sie miis-
sen das an Ort und Stelle selbst entdecken. Dazu dies: Einer der gross-
ten Theologen unseres Jahrhunderts war Dietrich Bonhoeffer. Er ahnte
die gesellschaftliche Situation, in der alle Kirchen sich befinden. Sie ldsst
sich kennzeichnen als Institutionen im Ubergang. Als Mirtyrer eines
ideologischen Systems wurde er verhaftet und gehingt. Seine Briefe aus
dem Gefingnis sind bis heute fiir Kirche und Theologie wegweisend.

68



Am 21.Februar 1944 schreibt er einem Freund iiber die Frage, wo man
gegen das Schicksal Widerstand leisten und wo man sich ergeben muss,
beides in der Hoffnung, dass Gott, was tot ist, wieder lebendig machen
wird. Diese Hoffnung hilt, schenkt Leben, griindet den Glauben.

Mit Widerstand und Ergebung diirfen wir den Kurs der Zukunft auf
uns nehmen, hoffend auf Gottes Vollendung.

Lass das Volk Gottes sich aufmachen!

Wichtige Anstosse fur dieses Referat fand ich in Wolfhart Pannenbergs Be-
trachtung iiber den Glauben, die Hoffnung und die Liebe in seiner «Systemati-
schen Theologie I11», 1993, S. 156-265.

69



Belgien

Coemans P.

Gorodetzky M.

Simon 1.
Staes M.
Vercammen J.
Wirix B.
Witters H.

Deutschland

Amling M.
Amling M.
Berlis A.
Bruns B.
Dick M.
Engelmann K.
Fligel A.
Fligel S.
Froschl H.
Froschl H. W.
Goebel H.P.
Heckel H.
Heckel H.E.
Hehn E.
Hehn L.
Heitz B.
Heitz M.

Hildenbrand J.

Huppertz G.
Huppertz H.
Jittler E.
Joanta R.S.
KogerJ.
Koger M.
Kraft E.
Kraft S.
Kramer F.
Kramer I.
Liebler K.
Liebler W.

70

Teilnehmerliste

Minde H.J. v.d.
Nickel E.
Nickel K.
Niehaus M.

Noordijk-Jans T.

Oeven-Lons U.
Oeyen Ch.
Peterson B. A.
Preuss H.
Probst A.
Probst L.
Probst T.

Ring M.
Schifers G.
Schmidt C.
Schneider H.
Schreiber G.
Schreiber I.
Schreubs Ch.
Seifer A.
Stump S.

Weisenberger A.

Weisenberger F.
Wilson H.R.

Frankreich

Girard T.
Grab M.

Verheij-Copper H.

Grossbritannien

Bond G.
Boorman M.
Boorman L.
Burley J.
Burley E.

Butterworth J. K.

Clayton G.B.
Foster S.
Harbord G.

(in alphabetischer Reihenfolge)

Morris I. L.
Mumford D.
Neuhoff K. H.
Norman W.
Patch S.J.
Penhallurick R.

Richards G.

Richmond H.
Richmond C. M.
Ridsdale P.
Ridsdale L.
Simpson L.
Swingler P.F.
Tucker H. K.
Williams A.
Wilson C.R.
Hume M.
Pask K.

Italien

Caroppo L.
Caroppo O.
Caroppo M. A.
Dagostino A.
D’Alba A.R.
Leomanni C.
Leomanni E.
Leomanni N.
Leomanni R.
Leomanni S.M.
Minervini L. G.
Raem Dr. H. A.

Kroatien
Abici¢ D.
Abic¢i¢ Z.
Hrsak Dr. 1.
Hrsak V.

Kuzoli¢ J.
Marojevi¢ V.



Mikuli¢i¢ N.
Topolski K.

Niederlande

Allen G.G.
Andriessen A.
Blom-Blokland M.
Blom G.J.

Blusse E.

Boer H.

Boer W. de
Bosboom R.

Bos H. W.M.
Brugge J.D. ter
Bruin P. de
Buuren L. van
Dejonge-Hanssen I.
Dejonge J.

Ditmarsch-van 't Wel H.J.

Ditmarsch J.N. van
Driel T. v.
Duurkoop A.
Eman W.A.
Estrella L.
Feenstra P.
Frede R.
Frings M. M.
Giskes J.
Glazemaker-de
Groot G.G.
Glazemaker A.J.
Groesen E. van
Haan J.W. de
Haart-Rinkel D. de
Haart C.J. de
Herle-Westerhuis T. van
Herle S. van
Homan E.
Homan K.J.
Homan R.
Horstman E.
Horstman T.
Jager J.G. de
Jong-de Wilde M. de
Jong-Zwart E.J. de
Jonker-Hillesum
Jonker G.

Kennedy R.
Kinneging J. V.
Kleef-Stuurman
P.W.A. van
Kleef G.A. van
Liebler M.

Maan-van Werven H.

Maan E. A.

Maan E.B.
Meerveld J.
Miinch H.
Nieuwenhuizen J.
Nieuwenhuizen L.
Nobel M. A.
Nooteboom A.
Olivier F.C.E.
Oosterhout J. A. van
Ouwens K.
Paasen A.
Plantinga M. G.
Ploeger M.
Rijk-Smit T. de
Rijk G. de

Rijk G. de

Rijk R. de
Roobol-Groen E.
Roobol W.
Roobol W.N.
Roosjen M.J. Y. W.
Rosier R.

Schoon D.
Schoonderbeek G.
Schoon H.
Schoon H.
Schoon J.

Smit J.H.
Somsen-Nacion F.
Spaans J.

Steen J. van der
Stokkum M. van
Tiessens A.

Velde W. van
Vliet-Helfert M. van
Wagenaar L.
Water R.L. v.d.
Wijker J.

Wijker L.

Wilts G. H.

Winter F. de
Zwart-Vuil L. E.

Osterreich

Doleschal G.
Dolezal Dr. G.
Dolezal J.
Fischer H.
Fischer Dr. R.
Halama Ch.
Hejkrlik Dr. E.
Hummel N.
Ickelsheimer E.
Ickelsheimer I.
Kirchner F.
Kohlweg Kurat F.
Krammer M.
Leutner M.
Mandela R.
Noe P.

Petko N.
Pritisanac M.
Pritisanac M.
Repits R.
Repits E.
Sahliger R.
Schumacher M,
Seda Dr. P.
Seiberl F.
Seiberl M.
Speierl Dr. H.
Spuller R.
Thum I.

Torok Dr. G.

Philippinen

Millamena T. A.
Ramento A.B.
Tanyag K. C.

Polen

Boguskaha-Wokynska E.
Dabrowa E.

Dabrowski H.

Damska M.

Jaworski Z.

71



Kropielnicka-Czeskah T.
Kropielnicki B.

Kusinski A.

Rybka T.

Siepetowski T.
Szotmiller J.
Wiktorowski W.
Wojtowicz Dr. T.
Wojtowicz M.
Wysoczanski W.

Schweiz

Allemann F.

Bauer U,
Bindschedler-Robert D.
Bohm-Vogt K.

Bohm M.

Borer-Vogt L.
Burkhardt S.

Burri E.

Damaskinos Metropolit
Deluz D.

Desarzens I.
Domeisen-Frey E.
Ducrey Y.

Felchlin E.

Felchlin EI.

Frei-Heinz U.

Frei Dr. H.

Frey-Wyser R.

Fihrer C.

Fiihrer G.

12

Gerny H.
Gerny M.
Gut E.
Haag R.
Hagmann P.
Herzog H.
Hohler P.
Imhof O.
Jebelean J.
Kaufmann A. M.
Kaufmann F.
Konrad D.

Laubscher-Gerny M.

Laubscher A.
Lorge R.
Metzger H.
Mokry H.
Mokry J.C.
Murbach F.

Newman-Staal M. H.

Nicole Dr. J.
Raass R.
Renschler L.

Schneider-Schifer G.

Schuler C.
Soder F.
Soland C.
Stolz Urs
Stolz Ursula
Suter A.
Uldry P.
Uldry S.
Vogt F.

Weyermann M.
Ziegler A.

Tschechien

Bacinska B.
Bacinsky A.
Bajcura L.
Dvorackova T.
Gerych D. M.
Heibal D.
Hejbalova D.
Husak J.
Janouskova M.
Lockerova A.
Malina K.
Misek Dr. V.
Misek V.
Misek jr. V.
Miskova Ing. B.
Miskova B.
Mrazek M.
Mrazkova R.
Pletkova I.
Rokosova L.
Stybr K.
Vseteckova Z.
Vseteckova H.

USA

Rysz A.M.
Skrzypek S.
Skrzypek F.



	Bericht über den 26. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Delft, 22.-26. August 1994

