
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 85 (1995)

Heft: 1

Artikel: Bericht über den 26. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Delft,
22.-26. August 1994

Autor: Goudzwaard, B. / Berlis, A. / Middag, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bericht über den 26. Internationalen
Altkatholiken-Kongress in Delft, 22.-26. August 1994

Tagungsbericht

Thema: «Menschen leben nicht nur vom Brot...»

Montag, 22. August

Ankunft und Einschreibung im Kongressbüro in der Aula der TU (Technische

Universität) in Delft.
Es sind ca. 350 Teilnehmer aus 18 Ländern angemeldet.
Eröffnungsgottesdienst um 17.45 Uhr in der Nieuwe Kerk, Delft.

Hauptzelebrant Mgr. Jan Antonius Glazemaker, Erzbischof von Ut¬
recht

Predigt Bischof Nikolaus Hummel (Österreich)
Bibeltexte Ezechiel 11, 17 b-21

Johannesevangelium 3, 1-13

Organistin Eveline Jansen

Chorgesang A. B.H. Verhey-Chor unter der Leitung von Piet van
der Steen

Prozession Alle anwesenden Bischöfe der Utrechter Union neh¬

men an der Einzugsprozession teil, ebenso nehmen
teil die offiziellen internationalen Gäste und das
internationale Kongresskomitee.

Mgr. Erzbischof Jan Antonius Glazemaker begrüsst die Anwesenden
und weist auf den traditionsreichen Ort dieser Kirche hin.

Bischof Hummel von der altkatholischen Kirche von Österreich weist
in seiner Predigt auf die Schwierigkeiten in der heutigen Zeit mit Krieg
und Hunger hin. Aber selbst innerhalb der Utrechter Union gibt es

Differenzen.

Frau Trudie de Rijk-Smit. Vorsitzende des internationalen Kongress-
Komitees. begrüsst die Anwesenden und erklärt den Kongress als eröffnet.

Anschliessend an den Gottesdienst werden wir im Stadthaus vom
Stadtpräsidenten empfangen.

1



Dienstag, 23. August: Auf dem Weg in die Wüste

Morgenlob in der Immanuelkerk in Delft.
Gottesdienst Brotliturgie
Leitung Internationale Frauengruppe unter der Leitung von

Frau Katja Nickel (Deutschland)
Bibeltext Psalm 31

Organist Mattijs Ploeger
Plenum im Auditorium der Universität.

Frau Trudie de Rijk-Smit begrüsst die Anwesenden und gibt die
Namen des Kongresspräsidiums bekannt:
Präsident Hr. Bert Maan, vom Landesausschuss, Niederlande
Protokoll Frau K. Böhm-Vogt, Schweiz
Beisitzerin Frau M. Krammer, Österreich
Alle drei werden mit Akklamation gewählt.

Herr Maan hat zu Beginn folgende Mitteilungen:
Am Jugendkongress nahmen 60 Jugendliche teil. Die Bischöfe Hummel,

Kraft und Horstman nehmen zum letzten Mal als amtierende
Bischöfe am Kongress teil.

Die Bischöfe Kok und Swantek lassen sich entschuldigen.
Zum Programm: Frau Hella-Maria Hranitzky müsste aus

Gesundheitsgründen kurzfristig absagen. An ihrer Stelle wird Frau Kahl ein
Referat halten.

Die altkatholische Kirche von Delft, eine «versteckte Kirche», wird
von 20.30 bis 21.30 Uhr geöffnet sein.

Das Laienforum trifft sich um 20.00 Uhr in der Immanuelkerk zu
einem Informationsabend.

Grussworte:
Seine Excellenz Metropolit Damaskinos, Vertreter des ökumenischen

Patriarchen in Konstantinopel
Right Reverend Henry Richmond, im Namen des Erzbischofs von

Canterbury
Herr Dr. Heinz-Albert Raem, Abgeordneter des päpstlichen Rates

für die Einheit der Christen der römisch-katholischen Kirche

Referat von Prof. Dr. Bob Goudz waard
Anschliessend wird in 15 Gruppen diskutiert.

Nachmittag
Es überbringen Grussworte:



Zdzislaw Jaworski. Diözesanbischof Altkatholische Kirche der Mariaviten

Lodz, Polen
Prof.Dr. Jacques Nicole vom Weltkirchenrat
Primas-Bischof Ramento von der Independent Church of Philippines
Metropolit Serafim Joanta von Berlin, Rumänisch-Orthodoxe Metropolie

Mitteilungen: Hr. Maan verliest eine Erklärung des internationalen
Laienforums.

Am Abend werden sich die Interessierten für Frauenordination treffen.

Referat: Frau Diakonin Angela Berlis, «Die Syrophönizierin und Jesus.

Die Geschichte einer Annäherung»
Anschliessend Diskussionen in den Gruppen.

Eucharistiefeier in der Immanuelkerk in Delft.
Gottesdienst Slawische Eucharistie

Leitung Bischof Szotmiller (Polen)
Bibeltexte Jakobusbrief 5. 13-16

Lukasevangelium 9, 1-6

Organistin Eveline Jansen

Mittwoch, 24. August: Gott erinnert sich seines Volkes

Eucharistiefeier zum Tag des hl. Bartholomäus in der Immanuelkerk.
Leitung Bischof Dr. Sigisbert Kraft (Deutschland) und Bi¬

schof Henry Richmond (England)
Bibeltexte Josua 4, 1-11

Lukasevangelium 24, 13-35

Organist Wouter Blacquiere
In diesen Gottesdienst sind auch die österreichischen und kroatischen
Altkatholiken einbezogen.

Mitteilungen: Gestern abend erhielt Frau Katja Nickel, Deutschland,
die St. Martin-Medaille für ihre besonderen Verdienste in der altkatholischen

Kirche.
Donnerstag abend im Frans Hals-Saal. Zusammenkunft um 20.00

Uhr, Orientierung über «Frauenordination in Deutschland».
Der offizielle Kongressbericht erscheint in der IKZ. Wer ihn erhalten

möchte, kann ihn bestellen. Formulare liegen bei den Eingangstüren auf.



Am Donnerstag um 18.00 Uhr kann man sich zu einem Gedankenaustausch

mit Herrn Dr. Frede treffen in der altkatholischen Kirche von
Delft. Es soll über die Stellung von Homosexuellen in unserer Kirche
diskutiert werden.

Referat: Frau Dr. Caro Middag, Referat über das Buch Exodus «Die

Entstehung des jüdischen Volkes»

Am Nachmittag Ausflug zu den Delta-Werken. Kongressausflug unter
dem Motto «Aufbruch auf Hoffnung hin».

Meditationsgottesdienst in der altkatholischen Paradieskirche,
Rotterdam

Leitung Jake Dejonge und Wietse van der Velde
Bibeltext Psalm 14

Organist Wouter Blacquiere

Donnerstag, 25. August: Aufbruch zum Leben

Kurzgebet im Auditorium TU in Delft
Leitung Dr. H. J. van der Minde
Bibeltext Lukasevangelium 4, 1-13
Dr. van der Minde hält als Einleitung zur Bibelarbeit über Exodus 3,

1-17, ein kurzes Morgengebet.
Mitteilungen:
Beiträge für das Schlussplenum müssen bis am Abend, 25. August,

um 20.00 Uhr schriftlich abgegeben werden.
Zum internationalen Abend sind alle herzlich eingeladen.
Die Resolution der Jungen hängt an den Türen zum Auditorium auf,

wer sie unterschreiben möchte, kann dies dort noch tun.
Die Mitglieder der deutschen Willibrord-Society treffen sich um

18.00 Uhr in der Immanuelkerk.

Referat: Hr. Dr. H. J. van der Minde, «Die Überquerung des Jordan oder
die Rettung vor den Wassern»

Anschliessend Arbeit in den Gruppen.
Nachmittag
Das Referat von Dr. H. J. van der Minde löste zum Teil heftige Diskussionen

und Kontroversen aus. Hr. Maan sieht sich deshalb gezwungen,
zu Beginn des Nachmittages nochmals darauf zurückzukommen. Hr.
Dr. van der Minde gibt folgende Erklärung:



«Die Reaktionen sind so unterschiedlich gewesen, von Begeisterung bis

totaler Ablehnung. Ich wollte keine Spannung erregen, wollte nicht auf
totale Konfrontation abzielen. Wo ich verletzt habe oder beleidigend
gewesen sein könnte, bitte ich um Entschuldigung.

Ich möchte nur, dass Sie darüber in den Gruppen und mit mir reden
und mir glauben, dass es nicht auf Konfrontation angelegt war. Als Theologe

ist man nun einmal emotional und Emotion ist nichts Schlechtes.»

Herr Maan zitiert aus der Predigt von Bischof Hummel: Im Geiste
dieser Freiheit sind auch wir verpflichtet, gegeneinander in der Diskussion

offen zu sein.

Referat von Frau Brigitte Kahl. «Steh auf»
Anschliessend Gruppenarbeit

Eucharistiefeier in der Immanuelkerk
Leitung Bischof Hans Gerny (Schweiz) und Primas-Bischof

Ramento (PIC Philippinen)
Bibeltexte Exodus 17, 8-13

Johannesevangelium 6, 48-51

Organist Piet van der Steen

In diesem Gottesdienst wirken mit die Altkatholische Kirche Tschechiens

sowie die Altkatholischen Missionen (Frankreich, Italien).

Freitag, 26. August:
Glaube, der befreit, Hoffnung, die uns hält, Liebe, die uns leben lässt

Morgenlob in der Immanuelkerk
Leitung Lidwien van Buuren
Bibeltext Psalm 67

Organist Mattijs Ploeger

Vorstellungen und Resumes aus den Gruppenarbeiten:
Gruppe D2: Die Decke über den Köpfen symbolisiert die Einengung.

Decke wird weggezogen, die Grenzen fallen weg, keine einengenden
Strukturen mehr.

Gruppe D4: Zum Lied «Schalom chaverim» werden zuerst die
Teilnehmer der Gruppe, dann die weiteren Teilnehmer des Kongresses zu

einem grossen Band zusammengeschlossen; sich gegenseitig die Hände
reichen. Friede haben untereinander.

Gruppe E4: Symbolisch werden Barrieren niedergerissen und
Hindernisse überwunden, um sich vereint die Hände geben zu können.



Gruppe Fl: Auf dem langen Weg mit allen Menschen suchen wir
Gott: Die Welt ist eine Wüste - Wir wohnen in der Dunkelheit - Wir wissen

nicht, wohin wir gehen - Wir sind müde.
Als sie an den Jordan kamen, übernachteten sie dort, bevor sie ihn

überschritten. Auf dem langen Weg mit allen Menschen haben wir Gott
getroffen.

Gruppe F2: Aktives Christsein in der heutigen Zeit. Angst fallenlassen,

aber sie auch akzeptieren, Angst verdrängt die Liebe, Angst fördert
den Krieg.

Referat von Prof. Dr. Jan Visser: Zusammenfassung und Zukunftsvision.
Bildbetrachtung mit Frau Dr. Marianne Gerny.

Nachmittag
Schlussplenum: Die Teilnehmer werden gebeten, das Bewertungsformular

auszufüllen und in die dafür bereitgestellten Schachteln zu legen.
Laienforum: Frau Lisbeth Borer orientiert über das Laienforum und

lädt ein zum nächsten Treffen 1995 in Düsseldorf mit dem Thema «Die
Bedeutung der Utrechter Union für die Laien»:

Herr Dr. Frede orientiert über das Zusammentreffen mit altkatholischen

Homosexuellen. Schon an andern Kongressen haben Homosexuelle

teilgenommen, aber im Stillen. Darum wurde diesmal die Initiative
ergriffen, sich zu treffen. 12 Männer kamen zusammen, andere haben
ihr Interesse bekundet. Im Oktober 1995 wollen sie sich in Amersfoort
treffen, um das Weitergehen zu diskutieren. Beim Aufbruch ins Gelobte
Land möchten sie mitgehen, nicht aus der Kirche gedrängt werden.

Resolutionen:
Die Herren J.Peasen, G.Y.Blom und U.Stolz legen folgendes dem

Kongress vor:
Der 26. Altkatholiken-Kongress schlägt vor, dass die Mitglieder des

internationalen Komitees regelmässig ihren Sitz zur Verfügung stellen.
Bischof Hummel gibt zu bedenken, dass die Mitglieder durch die

Ortskirchen bestimmt werden. Wenn keine andern Leute vorhanden sind,
sollte ein Mitglied aus einem Land bleiben können.

Der Resolution wird mit dieser Einschränkung zugestimmt.
Der Kongress bittet den internationalen Kongressausschuss, von

folgendem Kenntnis zu nehmen und Lösungen zu suchen:

Die Finanzierung des Kongresses möge in Zukunft derart strukturiert

werden, dass sichergestellt wird, dass auch minder finanzkräftige
Kirchen als Gastgeber für einen Kongress auftreten können.



Frau Nickel gibt zu bedenken, dass das internationale Komitee kein
Geld hat.

Der Resolution wird mit grossem Mehr zugestimmt.
Eine Resolution der internationalen altkatholischen Jugend wird von

Frau Susanne Stump verlesen. Es haben bis jetzt 159 Teilnehmer
unterschrieben.

Resolution vom Treffen der Frauendekade.
Eine grosse Mehrheit unterstützt diese Resolution.
Bischof Hummel dankt allen, die in den letzten Jahren das ehemalige

Jugoslawien mit Geld unterstützt haben. Dieses Land gehört auch zu
seinem pastorierten Gebiet, wo er bischöfliche Funktionen ausführen darf.
Er hat jedoch keinen Überblick, wer alles Geld gesammelt hat, aber wir
können nur Grosses leisten, wenn wir alle zusammenhalten.

Der Vertreter aus Saptinovci dankt für die Spenden; das Dach der Kirche

von Zagreb konnte repariert werden. Im Moment herrsche jedoch
grösste Not unter der altkatholischen Bevölkerung in Bosnien. 100

Familien haben ihr Leben verloren. Er dankt auch den Niederlanden,
Österreich, Deutschland und der Schweiz, dass ihnen der Besuch des

Kongresses ermöglicht wurde. Diese Tage waren für sie sehr wichtig, da

sie an ihrer Kirche aufbauen wollen.
Bischof Hummel nimmt als Bischof Abschied vom Kongress. Er gibt

seiner Hoffnung mit den Worten Ausdruck: Es sollen keine Hierarchien
aufgebaut und keine Barrieren errichtet werden.

Frau Kramer lädt den 27. Altkatholiken-Kongress 1998 nach Österreich

ein.
Zum Schluss dankt Hr. Maan allen, die in irgendeiner Weise zum

Gelingen beigetragen haben, bei den Gottesdiensten, im Kongressbüro,
den Behörden, für die Gastfreundschaft an der TU, den Gruppenleitern,

Dolmetschern, Referenten, dem internationalen Komitee. Bischof
Horstman dankt Herrn Maan für seine Arbeit als Präsident des Kongresses.

Frau Trudie de Rijk-Smit beschliesst den 26. Altkatholiken-Kongress:
am Anfang und Ende des Kongresses steht Gott.

Sie dankt Herrn Maan im Namen des Ständigen Internationalen
Ausschusses für seine Arbeit während des Kongresses und auch als Mitglied
im Vorbereitungskomitee. Sie wünscht, dass das himmlische Königreich
ein wenig schon auf Erden wirkt.

Schlussgottesdienst, Eucharistiefeier in der Immanuelkerk
Leitung Mgr. Jan Antonius Glazemaker. Erzbischof von Ut¬

recht



Predigt Bischof Teun Horstman, Haarlem
Bibeltexte Jesaja 35, 1-10

Johannesevangelium 3, 14-21

Organistin und
Chorleiterin Eveline Jansen

Chor Altkatholischer Frauenchor Utrecht

Zum Abschluss erhalten alle Teilnehmer zwei Blumenzwiebeln zum
Andenken an diesen Kongress in den Niederlanden.

Not living by bread alone

(Herr Prof.Dr. B.Goudzwaard, Driebergen)

Being together as a joyful community in a beautiful old city - that is an

experience which at first sight contrasts heavily with staying in a desert.
As you may have noticed the city of Delft has still kept something of the

glory of its past, a peaceful glory so well expressed by Johannes Vermeer
in his famous painting of the city. And every time when the bells of carillon

of the New Church, which was founded in 1381, strew their joyful
sounds over the houses and canals, hardship and alienation seem far

away. (You may hear in the enthusiasm of my voice that I have a special
relationship with this city; and indeed I have to confess that I was born
here sixty years ago in a small house on the market-place, at the foot of
the New Church which welcomed you all yesterday.) So the choice of the
theme of wandering in the desert may indeed seem somewhat artificial
to you, somehow as the choice of a hard working organisation
committee which wanted to suggest a promised land, and so was in need of a

desert!
But we all know of course, that there is more under the sun than what

we experience here and now. We would indeed close our eyes in thinking
and speaking only this way. For reality today is more double-faced than

ever before.

Maybe that an illustration is helpful here. Some of you, maybe most of
you, have read the famous book of Tolkien, the Lord of the Rings. At a

certain moment in that story a consultation is organised in the beautiful
Elf-land Rivendei, to which all responsible people from far and near are



invited. The place of meeting itself is full of goodness and peace, but

everyone in that meeting knows why she or he is there; for the frontier of
darkness, of Mordor, is nearer every day. And if the shadows are not
stopped in their progress they will certainly conquer the light of this
beautiful land of the elfs. Today, Delft is so to say our own Rivendei
For the shadows over also our world are becoming longer. They are near-
ing our very homes, and we are not sure what to do. For not only did
so many problems in the world grow so intensively at the same time,
but also never before they were so mysterious, so paradoxical and therefore

so hard to tackle. They seem to increase regardless all our efforts,
and that indeed asks for a council, for a common consultation.

Let me try to give you three examples of what I mean.

My first example is the growth of poverty in the world of today. To
some extent poverty has been always on the move, but now it grows at

places where we should never expect it. It grows namely most strongly in
the already poorest parts of the world, the very parts which are and were
the object and purpose of development aid. And it grows now also in the
heart of the richest societies in the world, like the US and Europe, where

we thougt to have conquered all classic forms of poverty and deprivation.

About the first development, the increase of poverty in the poorest
parts of the world, the best example is no doubt Africa below the
Sahara. Between 1980 and 1990 it not only lost nearly all its sufficiency
in food production, but it lost also more than 20%, one fifth of its
already very low income per head of population. Literacy and health care
are back again to their levels before 1980, and that in spite of all development

aid! Is that indeed not paradoxical? But the picture of all societies

together in the present world is also alarming. The UN Development
Program f. i. tells us, that in 1960 the richest 20 % of the world still had

incomes which were generally 30 times higher than the poorest 20% of
the world; but that in 1994 this figure climbed from 30 times as much to
60 times as much. Also within the richest states of the world we find now
simultaneous increase of wealth and poverty, which has led there to the

partial return of hard core deprivation. But of course that is not what we
intended during the years of construction of our welfare states. And the

consequences are dreadful, as well here and there. For it means that
somehow life is loosing its sustainability in the deep ecumenical sense of
that word. A mass-migration of millions of hungry people from the
South to the North is also one of the possible consequences.

Let me mention another unexpected development. It comes to us as

the paradox of growing unemployment and diminishing care. If we look



around us, we notice increasingly many unfulfilled tasks in our own
neighbourhood and in the world as a whole; tasks, which just cry for the

input of more human labour. We see for instance a lack of care and

a surplus of haste in our hospitals, in the houses for the young and the

elderly. But also in relation to nature the necessary input of labour is

missing. A good preservation of the soil is usually lacking, and there is

not sufficient pre-care for our eco-system. But how to rhyme, how to
tally this blatant need for human labour with the continued presence of
so much unemployment in our societies'? If people are available and

willing, why are their talents not used? In answer to that obvious question

it is often said that we miss the necessary money to put all these

people to work. But that answer is really peculiar, for in the last thirty
years the average level of income in our societies more than doubled. So

we should expect that instead of less money, more money is available for
those purposes. If a society grows richer, why should it be unable to
afford itself more care? This is again more than a theoretical problem.
For if there is in society a constant development towards less care and

more unemployment, then again the sustainability of that society is

threatened. Life and culture cannot be sustained if care shrinks away.
And if nature is not taken care of, then we indeed undermine directly
the world's entire future.

A third and last example of a nearing shadow relates to all of us. Living

in a consumption society has meant for most people a better access

to many goods, services and provisions, and we should be thankful for
that. But this growing wealth has also increased the access of people to
goods and facilities which destroy life and humanity. Either because
these goods themselves form a threat to life, like weapons, or because

they enslave people, like drugs. Our whole society is indeed more vulnerable

than it was ever before. Already a handful people can now terrorize
cities and even nations by the simple threat to use chemical, biological or
nuclear material - which now can be bought on open markets. But
maybe even more serious is, that human attitudes themselves seem to
change within modern consumption societies. The remarkable empirical

study "Habits of the heart" of the team of Robert Bellah in the
United States gives some evidence for that. Bellah concludes that a new
type of individualism is emerging in the US, a so-called ontological
individualism. It means that persons measure everything and everyone,
even friendship and religion, in relation to only one criterion, namely
what is the use for me, what satisfies me, what gives me and only me a

good or nice feeling. Indeed, the consumptive attitude can colour the

10



totality of human behaviour when consumption becomes everything in a

culture. But we all do know, that life is not sustainable without some

willingness of people to give and to serve without any reward. This concern

is also there if we look outside our borders. What for instance will
be the future of young people in the societies of Middle and Eastern

Europe, if no other choice is offered to them than either to use your own
elbows in the fight for a good place in the new consumers paradise, or to
identify yourself with the loosers by choosing extreme forms of nationalism,

ethnicism and racism? This indeed is a third and hard shadow nearing

us, and it is as bitter as death.
These three examples make it abundantly clear, I think, that our time

with all its achievements has become extremely difficult to live in. It
contains elements and developments which seem to go beyond our power
and frighten us deeply. Life is not good, but broken, if the realm of death
is so easily extended; if poverty is on the rise; if care is diminishing; and if
people are enslaved to their possessions. And in our reflection about
that, indeed something begins of what we could call a desert experience.

For what is a desert? Especially in the Bible it is more than just an
indication of a harsh and arid region. The Biblical experience of a desert
has at least two sides, two elements, which are so to say intertwined. The
first side is the awareness of total emptiness and vulnerability. In the
human eye the desert is the place where nothing grows, where human
efforts are in vain, where demons live, where nothing seems to work.
It is therefore the place of the awareness of being left alone, of being
removed from all previous securities, far away from what once gave you
comfort and strength. But there is also another side of the desert. For
there too is the experience of the immensity of an open sky; it is the place
where the stars are shining from the depth of an immeasurable and

mysterious universe. And that makes you deeply aware of your own
smallness. You feel tiny, and what has filled your world so far, becomes

unimportant or irrelevant.
These two sides are not only opposites, they form also complements

of each other. For only when men and women begin to see the real deadend

of all their ways, tricks, and formulas of success, they may be open
for the existence of other realities, realities which were not invented by
their own mind. In the Bible this is expressed by the prophet Hosea who
tells us of a Lord who first has to lead his people, his bride, into the

desert, before she begins to listen and He can speak to her heart.
What does this mean to us? Indeed, in relation to the huge problems

of our time we can now say that many of our standard solutions are no

11



longer working. And it is also true that many of our instruments begin to
fail. So indeed in that way an awareness of emptiness and vanity is now
growing, and of common fear and insecurity. But is the complement also

true? If we are lead gradually into something like a desert, what could be

the liberating which is there to be heard? Or is there not such a Word,
and will we hear only the eternal silence - the voice of a God who hides
his face? This is a deep and even moving question. In the face of that
awful risk of being left alone in the desert it may even look better just to

stay where we are, so to say near the fleshpots of Egypt.
But I don't think, sisters and brothers, that this would be wise. And

that is not only because the shadows of an unsustainable world are now
nearing us rapidly. It is also, because there are promises of a new beginning.

Only, those new beginnings cannot be found from the perspective
of our present ways and thoughts. They indeed have to be received in
the desert.

Let me try to explain what I mean by that.

Firstly we have to realise, that if real paradoxes come into being and if
our standard solutions no longer work today, that this may be an indication

that there is a real problem in our own way of looking and thinking.
For of course it is not wise, not mature, to suggest that our present
problems are just born out of the womb of a blind fate. But maybe this
is already the beginning of a kind of confession, standing under the star-
clouded sky of the open desert. For there we begin to realize that if God
created this world as a good one with possibilities of life and food for all,
and if nevertheless unsurmountable problems like these are emerging,
that we cannot and should not exclude the possibility of wrong and
distorted views and actions on our side. Then these unexpected outcomes

may even be the fruits of guilt, of sinful acts and thoughts of our entire
civilization.

This is no doubt a kind of a shock experience. For the mere possibility
that our own ways of thinking and acting may be wrong, can make us

very insecure. It lays so to say dynamite under our own existence, it puts
into question all we have and all we are. But is this the only side of such a

desert-experience? No, as christians we can hope and trust that this is

not the case. For as soon as we are willing to confess that evil - and
perhaps our own evil - may be the deeper cause of many of those emerging
new problems and paradoxes, then also redemption can come in as a

possible way out. as a kind of solution. For in the Biblical perspective the

confession of sin and guilt has the power, in all its painfulness, to open
the gate to God's own healing presence and forgiveness.

12



It could be that at this moment you suspect me of spiritualising problems,

of taking a too hasty high escape-route out of the predicament of
our time. But what I intend to say and to do is just the opposite. Namely
to prepare you and myself to the strange possibility, that in the depth
level even our hardest and most complex paradoxical problems are in
fact spiritual problems. So that we need the Spirit of God to see them
and to overcome them.

On a morning like this I should not try to go from this broader perspective

into the details of the paradoxes which 1 mentioned. But something
should nevertheless be said about these problems and paradoxes,
because they are so to say worrying us all. So let us together make a last

round in looking at these problems, but now standing under the open sky.

If poverty is growing at places where we are not expecting it, and we
want really to know what is behind that development, then being in the

desert asks from us something different than focussing primarily on
what good we do and did as persons or as donor nations. That is already
done too often. We should then be prepared to look after what we as

persons or nations did or do obviously wrong. If we turn over the leaves of
that history, we of course meet the sad examples of a pertinent lack

of will of the rich nations to open their markets for the products of the

poor, and similar shortcomings. But that does not give enough explanation

for the real paradox of poverty, and so we have to dig deeper. And
here, almost unavoidably we meet the mysterious role of money in this

world. Where does it originate, where is it born? Let me just mention

you one aspect of that disturbing question. If we as people from rich
nations want to buy something in other countries, we find it very natural
that people there are always willing to accept our dollars, marks,

guilders or francs. But if a person from Zambia wants to buy goods here
in his own money, in kwacha's, are we then willing to accept that? Of
course not, we say, because we do not know his kind of money. And
indeed, all the trade in the world takes place by using the so-called key-
currencies of the rich nations; no other kind of money is accepted. But
this has enormous implications. For it means that if poor countries have

to buy goods from other countries, that they always have to earn the dollars

first to buy those goods, while the rich countries can just make,
create their own money if they need it. It looks so natural, but it is not. In
relation to the creation of international money in this world the rich
countries have acquired an extraordinary privilege, to use the words of
General de Gaulle of France, and this privilege is in fact the root cause

of the deep debt-crisis in the world of today, where a dcpt of 1,5 trillion

13



dollars still paralyses the economy of all the poorest nations. For what to
do if you are poor, if you need imports of oil and other resources but
have no money, no key-currencies? Then you have no other choice than
to borrow it from the rich. And so your dept accrues, while the others,
our creditors become richer and richer. Leaving all details aside therefore

my strong and hard thesis is, that it is the clear pertinent unwill of
the richest countries of the world, namely the lack of will to share newly
created money with others, which now deeply impoverishes the poorest
countries in the world.

But this means that there is indeed sin, deep injustice behind the so

neutral and technical looking world of money. Which evil however
can be removed, which sinful reality can be restored, as soon as the rich
countries permit the poorer countries to share in the benefits of the
international creation of money. Debts could then be cancelled, the

poorest nations could be liberated from their burdens, and a global year
of jubilee could begin. Under the only but heavy condition that this
sin of injustice is recognized by the rich countries and openly
eliminated.

Forms of collective enrichment seem also to be present behind the
second paradox, the paradox of diminishing care. Of course it is possible
within our modern societies to preserve and even expand jobs in the
sectors of care for people, for nature, for the maintenance of the public
order and even in the care for old cities. But if we really want that, then
we should not choose almost every year for a general increase of wages
and other incomes in our societies. For if we are doing that, if we follow
that automatism, then only strong industries can cope with that; because
their productivity is indeed a yearly growing productivity. But a hospital,
a school, a pension for the elderly cannot enforce a strong yearly rise of
their productivities. So their services grow more costly every year, and

they become unpayable for especially poor people. Poverty then rises in
the midst of society, due to the rise of the so-called fixed costs of public
and medical services. But in this way also unemployment decreases in
those sectors, because the general wage and income standards and with
them the costs, have to go upwards. But why should they go upward, for
heaven's sake? Why should we take together the path of a kind of collective

greed, if by accepting a horizon of enough, of sufficiency, we should
be able to keep and preserve the necessary care in the midst of our societies?

Maybe therefore that we ourselves, just by pricing ourselves up. are

pushing other people out of their meaningful employment and into
poverty.

14



I come now to the last category of unexpected developments, which
are connected with the rise of our modern consumption society as such.

But here it looks as if the deeper source is more difficult to trace. For it
would be too cheap, and even unbiblical, to say that growing consumption

is already in itself an evil thing. Nevertheless the darkening sides,

the shadows, are with us, and they grow. So what went wrong, and where

are or were we also personally accountable?
As fas as I can see, we have to make here a sharp distinction between

consumption and material welfare itself, and making an idol of it by
choosing it as an absolute horizon of society. Our western society has

reached thanks to its progress a relative high level of wealth and
consumption, which is a reason for contentment. But our society in its whole
style of living and doing is not a society of thankfulness and contentment.

It adores its own economic and technological progress, it cannot
even think of the meaning of life outside a perpetuous growth. But what
the Bible tells us about persons is also true for societies: if you set your
heart on a thing, you will become its slave. If you want to be as God, you
will become the servant of the means which you need to become like
God.

Let me again mention you only one aspect of this trend. As soon as a

society wants to become rich, and therefore sets its mind on the strive for
an unlimited progress, something changes in its perception of reality.
What then is useful or can be made useful to that progress, is honoured,
but what cannot grow is less honoured, because it stays behind or hampers

progress. Nature for instance can become in that way a hindrance to
us, setting limits or restraints for what we want to obtain: the so-called
limits to growth. But also elderly people are becoming to some extent a

hindrance, for they cost us a lot and are not productive. They are
becoming the so-called non-active part of the population. And if we
believe that we have to use every minute in progressing to a better
future, then also our perception of time is changing. For then the future
gets dominance over the day of today. But is nature itself not a part of
our human destiny, should elderly people not be seen as the crown of
human societies, and is it not the day, more than the future, which is

blessed by God? Walter Benjamin, the great Jewish philosopher, once
wrote that the day is no less than the gate, through which the Messiah
enters history. And Dietrich Bonhoeffer somehow expressed the same

by saying that Jesus explicitly learnt us to pray for our daily bread,
because hunting for the security of bread for the day of tomorrow
introduces in the day of today fear, haste and trouble.

15



Maybe, therefore, sisters and brothers, that most of our present
problems are mainly a mirror of ourselves. We should see in them at
least partially a consequence of our own lopsided ideas of progress and a

result of our own lack to respect our human condition. For that
condition, as Hannah Arendt has explained to us, ties us to time, to
nature, and to the respect for all our fellow human beings.

But if that is true, then also the solution is not far away from us. It is

written in terms like contentment, respect, and love, the terms of the
Mount Sinai. And it takes no more than the crossing of a Red Sea to
arrive there. So tell to the children of Israel that they move forward.

Die Syrophönizierin und Jesus

Die Geschichte einer Annäherung (Mk. 7, 24-30)
(Frau A. Berlis, Bonn)

Einleitung

In seiner ersten Rede am dritten Altkatholiken-Kongress in Konstanz
im Jahre 1873 sagte Joseph Hubert Reinkens: «Für die Alt-Katholiken
existiert kein Verbot, die Bibel zu lesen, sondern die eifrigste Ermahnung

gebe ich Ihnen: lesen Sie immer wieder in dem heiligen Buche in

Demut und Freude sich zu den Füssen des Herrn setzend; denn er allein
hat Worte des ewigen Lebens.» Reinkens sagte dies in einer Zeit, als Laien

sich noch eine spezielle Erlaubnis einholen mussten, um die Bibel
lesen zu dürfen. Von dieser Freiheit zum eifrigen Bibelstudium haben die
Alt-Katholiken leider oft wenig Gebrauch gemacht. Dass dieser

Kongress sogar mehrere Bibelarbeiten ins Programm aufgenommen hat,
freut mich deshalb sehr, ist es doch ein Hinweis darauf, dass die heilige
Schrift zusammen mit der uns teuren Tradition die Grundlage unseres
Lebens als altkatholische Christinnen und Christen ist.

Wir sind daran gewöhnt, von der Heilsgeschichte zu sprechen. Die Bibel

erzählt jedoch nicht eine Geschichte, sondern sie erzählt Geschichten.

In vielen verschiedenen solcher Heilsgeschichten wird davon berich-

16



tet, wie einzelne Menschen durch ihre Gottesbegegnung, aber auch

durch ihr Ringen mit Gott, wachsen. Geschichten haben den Vorteil,
dass sie die Phantasie der Menschen ansprechen. Geschichten lassen die

Hörer in einem gewissen Rahmen frei, ihre eigenen Schlüsse zu ziehen.

Im folgenden will ich untersuchen, inwiefern die Geschichte der Syro-

phönizierin eine Geschichte des Heils ist.

1. Stolpersteine

Wer diese Geschichte hört oder liest, wird mit einigen «Stolpersteinen»
konfrontiert. Die Geschichte erweist sich als «sperrig», sie enthält
Elemente, die nicht so recht ins Bild passen wollen.

Einer dieser Stolpersteine ist zum Beispiel die Nichtbereitschaft Jesu,

der Frau zu helfen. Jesus erklärt sich im Gebiet von Tyrus für nicht
zuständig und weist die Frau zurück mit den Worten «Lass zuerst die Kinder

satt werden».
Die Abweisung durch Jesus passt nicht in unsere Vorstellung vom

allzeit bereiten und allzeit für alle offenen Jesus. Hier erscheint ein Jesus,

der Grenzen zieht, der sich abgrenzt. Dass hier ein Stolperstein vorliegt,
erweist sich auch in den mannigfachen Versuchen der Exegeten, das

Verhalten Jesu zu entschuldigen. So erklärt man das ruppige Verhalten Jesu

zum Beispiel damit, dass er nach der Reise zu müde gewesen sei und
deshalb in schlechter Stimmung.

Derartige Versuche der Ehrenrettung Jesu sind jedoch nicht in der Lage,

die Abqualifikation der Frau als Nicht-Jüdin wegzuinterpretieren.
So bleibt die Frage im Raum, ob Jesus hier einem Schubladendenken -
im Sinne von «die Juden sind <wir>, die Heiden <die anderem » - verfällt.
Gerade wenn wir diese Geschichte im Kontext der Fremdenproblematik

lesen, stolpern wir um so mehr über einen solchen Jesus, der ein
garstiger Fremdenfeind zu sein scheint. Wir dürfen aber nicht vergessen,
wer hier eigentlich der Fremde ist. Strenggenommen ist Jesus der Fremde,

der Galiläer, der ins Ausland kommt und dort eine Einheimische
trifft. Wir sollten uns aufgrund dieser Einsicht davor hüten, die
Geschichte allzu direkt auf die Fremdenproblematik anzuwenden. Jesu

Beurteilung der Frau entspringt überdies nicht einem reinen Vorurteil
über eine Fremde, sondern seiner Sicht der Rolle Israels in der
Heilsgeschichte.

(Vielleicht sollte ich an dieser Stelle anmerken, dass der Begriff «Heidin»

in diesem Zusammenhang bedeutet, dass die Frau Nicht-Jüdin ist.

17



Heutzutage wird das Wort «Heide» ja oft in einem anderen Sinne
gebraucht, aber hier deutet er Personen an, die nicht zum Volk Israel gehören.)

Zu diesem ersten Stolperstein kommt eine weitere Ungewöhnlich-
keit hinzu:

Die vorliegende Geschichte sprengt das Muster, wie normalerweise
Wortwechsel zwischen Jesus und Streitgegnern ablaufen. In der Regel
stellt eine Person Jesus eine feindselige Frage, woraufhin Jesus dann mit
einer korrigierenden Frage und Erklärung antwortet. In dieser
Geschichte aber ist Jesus derjenige, der das provokante Wort hervorbringt,
auf das die Frau korrigierend antwortet. Jesus ist der schlagfertigen
Überzeugungskraft der Frau nicht gewachsen. Sie behält das letzte Wort
und bewirkt dadurch die Heilung ihrer Tochter. Auch dies passt nicht in
die gängige Vorstellung von einem Jesus, der immer recht behält und in
jeder Lage Herr der Situation bleibt.

Zu diesem zweiten Stolperstein möchte ich folgendes sagen. Ich denke,

dass er ausschlaggebend dafür ist, wie wir die Geschichte lesen und
verstehen werden:

Die Bibel berichtet von einem Jesus, der in seinem Verständnis des

Willens seines Vaters und seiner eigenen Mission wächst. Jesus weiss
nicht alles schon vorher (vgl. z. B. Mk. 13,32). Nur wenn wir sein Menschsein

vollkommen ernst nehmen, verstehen wir auch seine Göttlichkeit.
Jesus war Mensch mit allen Konsequenzen, die zum Menschsein dazugehören.

Wir dürfen Jesus deshalb nicht aus seinem eigenen Lebenszusammenhang

reissen und ihn damit von seiner Umwelt isolieren. Wir würden

ihm damit alles nehmen, was von einem idealen Standpunkt aus
betrachtet als Schwäche, Begrenztheit oder Zugeständnis gelten könnte.
Ein Verständnis Jesu, der während seines Lebens selbst auch im Glauben

wächst, könnte andererseits hilfreich sein bei der Erklärung dieser
Geschichte. Jesu Schroffheit gegenüber der Syrophönizierin braucht so
nicht als «göttliches» Urteil wegerklärt zu werden, ebenso wenig wie ein
Jesus, der dieser Frau gegenüber etwas anderes tut als er vorher verkündet

hat.
Ein dritter Stolperstein in dieser Geschichte ist die Tatsache, dass die

Frau gegen die Bezeichnung «Hunde» nicht protestiert, obwohl diese

für sie ausserordentlich verletzend gewesen sein muss. Auch dafür
finden Ausleger verschiedene Erklärungen. Eugen Drewermann schreibt
beispielsweise: «Jede Form von Demütigung nimmt sie in Kauf und
entäussert sich dabei bis zu einer Art des Flehens, die man hündisch nennen
müsste, sähe man darin nicht gerade die Grösse ihrer Menschlichkeit».

18



Eine andere gängige Auslegung ist die Erklärung, dass die Frau weiss,
dass sie erst einer Prüfung standhalten muss. Nach dieser Ansicht prüft
Jesus ihren Glauben und gewährt ihr danach die Heilung ihrer Tochter.

In dieser - sogenannten paränetischen - Auslegung wurde die Frau
zum Vorbild des Glaubens; der Glaube der Frau wurde als exemplarisch
dafür angesehen, wie ein Christ bzw. eine Christin glauben solle. Im
vorliegenden Text des Markusevangeliums kommt das Wort «Glaube»
jedoch nicht vor. Vielleicht wissen Sie. dass die Geschichte dieser Frau
auch im Evangelium nach Matthäus (15,21-28) überliefert ist. Dort
wird die Haltung der Frau als Glaube qualifiziert. Bei Markus jedoch
wird nicht der Glaube der Frau, sondern ihre Wortkraft gepriesen, wenn
Jesus sagt: «Wegen dieses Wortes geh !» Ich beziehe mich in meinen

Ausführungen nur auf den Markustext.

2. Hinführung zum Text

a. Um was für eine Geschichte handelt es sich? (Gattungsbestimmung)

In der Exegese ist es üblich, die Gattung eines Textes festzustellen, weil
dies für die Bedeutung eines Textes wichtig ist. In bezug auf diese Erzählung

sind sich die Exegeten uneinig, welcher Gattung sie zuzuordnen ist.

Sieht man sie als Wundergeschichte, dann steht die Heilung der Tochter
im Mittelpunkt. Ordnet man die Geschichte der Gattung des Streitgesprächs

zu. dann ist die Auseinandersetzung zwischen Jesus und der
Frau das Zentrale. Meines Erachtens handelt es sich bei der Geschichte

um eine Mischform: Innerhalb einer Heilungsgeschichte finden wir an

zentraler Stelle ein Gespräch, das den Inhalt der Geschichte stärker
bestimmt als die Heilung.

Sehen wir uns nun den Kontext dieser Auseinandersetzung an.

b. Kontext und Sitz im Leben

Liest man das ganze Markusevangelium, so ist die Komposition des

Buches zu erkennen. Die ersten sechs Kapitel stellen Jesus als den Messias

dar, der sich als zu Israel gesandt versteht, aber abgelehnt wird. Selbst
bei seinen eigenen Jüngern stösst das Verhalten Jesu auf Unverständnis.
Am Ende des 6. und im 7. und 8. Kapitel (6,45-8,26) des Markusevangeliums

wird berichtet, wie Jesus sich in der Nähe von nicht-jüdischen
Territorien aufhält und heidnischen Menschen begegnet. Dem Zyklus von

19



Geschichten unter den Heiden folgt die Geschichte des Ereignisses in
Cäsarea Philippi (Messiasbekenntnis des Petrus, Leidensankündigungen,

Verklärung) und dann Jesu Zug nach Jerusalem.
Der Konflikt Jesu mit den jüdischen Reinheitsgesetzen beherrscht

offen oder latent die ersten sechs Kapitel des Markusevangeliums. In den

Beziehungen zwischen Juden und Heiden ist die Frage der Unreinheit
die Hauptfrage. Jesus interpretiert diese Reinheitsgesetze um in moralische

Kategorien, wenn er in Markus 7,15 sagt: Nicht was von aussen in
den Menschen hineinkommt, macht den Menschen unrein, sondern das,

was aus dem Menschen herauskommt, macht ihn unrein.
(Sitz im Leben)
Die Geschichte von Jesu Reise nach Tyros, in das Gebiet der Heiden

und seine Begegnung mit der Syrophönizierin scheint Teil von Jesu

Legitimierung der Heidenmission zu sein. Die Frage, die die junge Kirche
bewegte, war die Auseinandersetzung um die Mission der Heiden. Dürfen
Heiden- und Judenchristen Tischgemeinschaft miteinander haben? Es

handelt sich hier um einen Konflikt zwischen bisher gültigen Lebensformen

der Gesellschaft mit neuen Heilsverständnissen. Auf dem
sogenannten «Apostelkonzil» wurde diese Frage dann insoweit gelöst, als

alle - d.h. Judenchristen und Heidenchristen - sich an vier grundsätzliche

Vorschriften zu halten haben, die dem Buch Leviticus entstammen
und die dort für Israeliten wie für Fremdlinge, die in Israel ansässig sind,
gelten. Die Beschneidung und das Einhalten der Reinheitsgebote gehören

nicht zu diesen Vorschriften für die Heidenchristen und sind somit
nicht Bedingung, das Heil zu erlangen. Durch diese Bestimmung wurde
es möglich, die Christinnen und Christen nicht-jüdischer Herkunft ein-
zubeziehen. Wie heute, so auch damals suchte man im Prozess der
Entscheidungsfindung in schwierigen Fragen nach Richtlinien für diese

Entscheidung in der Überlieferung. Vielleicht ist die Geschichte der
Syrophönizierin gegenüber denjenigen erzählt worden, die gegen die
Heidenmission waren und sich dabei auf ein Jesuswort beriefen. Bei
Matthäus ist beispielsweise das Wort überliefert: «Ihr sollt das Heilige -
gemeint sind Speisen, die beim Opfer dargebracht wurden - nicht den Hunden

geben» (Mt. 7,6). Da Hunde als unreine Tiere galten, konnten sie

im übertragenen Sinn auch für «Heiden» gebraucht werden. Die Frau in

unserer Geschichte tritt nun als Fürsprecherin für ein verändertes
Heilsverständnis auf.

Als nächstes werde ich nun näher auf den Text selbst eingehen.

20



3. Der Text Mk. 7,24-30

a. Die Personen

aa. Jesus

Wie ich bereits sagte, ist die Geschichte der Syrophönizierin von Markus

in den Kontext der Reise Jesu in das syrische Gebiet gestellt worden.
Bei Markus ist Jesus ein verborgener Messias, dessen wahre Identität

erst nach und nach einzelnen Menschen zugänglich gemacht wird
(«Messiasgeheimnis»). Gänzlich offenbar wird der Messias Jesus bei
Markus erst unter dem Kreuz (Mk. 15,39), davor sind nur wenige in der

Lage, ihn als Messias zu erkennen. In diesem Sinn ist auch die Beschreibung

in V.24 zu verstehen, wo Markus berichtet, dass Jesus von Galiläa
nach Tyros aufbricht und dort ein Haus betritt. Tyros liegt an der phönizi-
schen Seeküste und ist eindeutig heidnisches Land. Jesus möchte
«inkognito», verborgen bleiben, aber dies gelingt ihm nicht, denn «sofort»
(V.25) ist jemand zur Stelle, und zwar eine Frau, die von ihm hörte, zu
ihm kommt und sich vor ihm niederwirft (V.24).

ab. Die Frau
Die Frau trägt keinen Namen. Die spätere Tradition hat sie Justa, «die

Gerechte», genannt, aber im Evangelium ist sie namenlos.
Sie wird durch ihre Herkunft charakterisiert (V. 26 a): Sie ist Hellenin,

was eine sozial-kulturelle Beschreibung ist.

Da die Umschreibung «Griechin» jedoch auch eine hellenistische
Jüdin bezeichnen könnte, wird ergänzt, dass die Frau syrophönizischer
Abstammung ist. Das heisst, diese Frau ist in Tyros einheimisch und eindeutig

heidnisch, das heisst nicht-jüdisch.
Die Frau ist Städterin und manche vermuten, dass sie zur hellenistischen

Oberschicht Syriens gehört. Als Mitglied der «upper class» gehört
sie zu den Privilegierten. Als Frau hat sie jedoch keinen Bürgerstatus,
sondern sie ist Zweite-Klasse-Bürgerin. Es entspricht nicht der Sitte der
damaligen Zeit, dass sie als Frau (egal ob als Jüdin oder Heidin) in das

Haus eines Mannes geht. Aber sie hatte wohl keinen Mann - Ehemann
oder Vater - der an ihrer Stelle hätte gehen können. Deshalb müssen wir
davon ausgehen, dass sie eine alleinstehende Frau ist.

Um ihrer Tochter willen, die von einem Dämon heimgesucht ist,
bricht die Frau die Sitte und geht zu dem wandernden Rabbi in das

Haus, in das er sich zurückgezogen hat.

21



Die Frau hört von Jesus, kommt und wirft sich vor Jesus nieder
(V.25). Sich vor jemandem niederwerfen ist eine Demutsgeste. Die Frau
kommt als Bittstellerin, die um die Heilung der Tochter bittet (V. 26).

Im Gespräch mit Jesus entpuppt sich die Frau jedoch nicht als demütig

Flehende, sondern als selbstbewusste und klug argumentierende
Frau, wie wir gleich noch sehen werden.

ac. Die Tochter
Die dritte Person, die in der Geschichte vorkommt, ist die Tochter der
Frau, die aber nur eine mittelbare Rolle spielt. Sie ist wahrscheinlich
noch recht kleinjünger als 12 Jahre. Wir hören lediglich, dass sie besessen

ist. Sie, bzw. ihre Besessenheit ist der Anlass der Not der Frau und
Anlass des Wortwechsels zwischen Jesus und der Frau. Am Ende der
Geschichte (V. 30) findet die Mutter ihre Tochter auf dem Bett liegend, d. h.

in Ruhe. Da Besessene in der Regel im Zustand ihres Anfalls geschildert

werden, ist das - ruhige - Liegen auf dem Bett ein Zeichen dafür,
dass der Dämon ausgefahren ist. Von der Heilung erfahren wir nur aus
der Ferne. Auch dies ist ein Hinweis darauf, dass der eigentliche Akzent
dieser Geschichte nicht auf der Heilung, sondern auf dem Wortwechsel
liegt.

b. Analyse der Erzählung

Bitte erinnern Sie sich daran, was ich am Anfang über die Weise, wie in
der Bibel Theologie betrieben wird, gesagt habe. Die wenigsten Passagen

in der Bibel sind theologische Abhandlungen, die meisten sind
Geschichten. Das heisst nicht, dass es in diesen Geschichten weniger um
Inhalt oder Werte geht als in theologischen Abhandlungen. Diese Werte
oder auch Normen werden jedoch nicht abstrakt diskutiert, sondern in
konkreten Lebenszusammenhängen präsentiert. Eine narrative Analyse

des Textes ist unter anderem darauf bedacht, zu schauen, welche
Anliegen und Werte offen oder verborgen eine Rolle spielen.

Betrachtet man die vorliegende Geschichte in dieser Weise, so ist es

möglich, drei verschiedene Anliegen (narrative Programme) zu
unterscheiden:

1. Die Frau möchte die Heilung der Tochter durch Jesus.
2. Jesus ist gesandt zu den Kindern Israels, um ihnen das Heil des messia-

nischen Reiches zu bringen.
3. Das dritte Anliegen ist der Anspruch der Völker auf einen Anteil an

diesem Heil.

22



Diese drei Anliegen scheinen am Anfang der Geschichte nicht miteinander

zu vereinbaren. Am Ende der Geschichte hat sich an dieser scheinbaren

Unvereinbarkeit etwas geändert. Dabei spielt der Dialog
zwischen dem Galiläer und der Syrophönizierin eine wichtige Rolle. Ihn
möchte ich nun näher betrachten.

c. Der Dialog zwischen dem Galiläer und der Syrophönizierin

Die Frau spricht von ihrer Tochter (V26b), Jesus spricht von den
Kindern (mit dem griechischen Wort «xeicva», V.27). Man könnte also

sagen, dass Jesus assoziativ im Rahmen des Gesprächsthemas bleibt.
«Tochter» und «Kinder» gehören auf die gleiche Ebene. Beides sind

Begriffe aus dem Begriffsfeld «Nachkommenschaft». Zu diesen «Kindern»

gehören die Frau und Tochter für Jesus jedoch nicht. Sie gehören zu den

«Hunden». Damit scheint die Heilung der Tochter ausgeschlossen.
Jesus geht in seiner Antwort von einem «armen Haushalt in Palästina, in
dem Familie und Haustiere den einzigen Raum teilten» aus. Das Brot,
von dem die Rede ist, ist das zum Leben Notwendige. Es ist nicht im
Überfluss da. Es leuchtet ein. dass ein solches Grundnahrungsmittel
nicht einfach vergeudet werden kann. Keine Hausfrau würde ihren
Kindern das Brot wegnehmen, um es stattdessen den Haustieren zu geben.
Die Reaktion Jesu ist durchaus verständlich, wenn man ihn hier versteht
als die mütterlich-hausfrauliche Person, die für ihre eigenen Kinder da

ist, sie mit Brot nährt und so ihren Hunger befriedigt. Die Frau bleibt in
ihrer Antwort innerhalb der «Haushaltslogik» dieses Bildes: Sie pflichtet

ihm bei, korrigiert seine Sichtweise jedoch: natürlich bekommen die
Flunde nicht das Brot, aber sie essen die herabfallenden Brocken der
Kinder, und zwar gleichzeitig mit den Kindern (V 28).

Unwidersprochen bleibt die Bildrede von den Hündlein, aber die

Frau verschiebt die Perspektive (bitte erinnern Sie sich an den oben
genannten dritten Stolperstein: die Frau widerspricht nicht gegen die
Identifikation mit den Hunden). Aus der Perspektive der Hunde unter dem
Tisch sind vor allem die herabfallenden Brotkrumen interessant, da das

Brot auf dem Tisch nicht für sie bestimmt ist. Die Frau protestiert
deshalb nicht gegen die «Hunde», weil sie innerhalb dieser Haushaltslogik
eine Funktion haben. Ausserdem muss man sich fragen, was für Hunde

eigentlich gemeint sind. Aus der Verkleinerungsform - es wird ja von
«Hündlein» gesprochen - kann man schliessen, dass hier nicht Strassen-

hunde. sondern Haushunde gemeint sind. Mischna-Untersuchungen
von Barnabas Flammer haben obendrein ergeben, dass im Judentum

23



Hunde zwar als unrein galten, gewisse Typen jedoch im Haus gehalten
werden durften. So muss man davon ausgehen, dass diese Hündlein mit
zum Haushalt gehören. Darauf basiert die Frau dann auch ihre
Argumentation (V.28): Die Hunde haben ihren rechtmässigen Platz und es
ist selbstverständlich, dass sie gleichzeitig mit den Kindern essen und
satt werden von dem, was heruntergefallen ist.

Die Frau macht sich das Bildwort Jesu so zu eigen, dass sie geradezu
ein Recht auf Hilfe anmelden kann. Die Argumentation der Frau in
Vers 28 ist der Mittelpunkt der Geschichte. Dies ergibt eine Strukturanalyse

des Textes, aber es zeigt sich auch sprachlich: Die Antwort der Frau
wird besonders betont, denn ihr Sprechakt wird gleich durch zwei Verben

eingeführt: «Sie aber antwortete und spricht zu ihm».
Die Geschichte der Syrophönizierin ist eine der wenigen

Evangeliumserzählungen, in der eine Frau eine Stimme erhält. Diese Geschichte
ist die einzige überlieferte Geschichte, in der eine andere Person, und
noch dazu eine Frau, Jesu Argumentation widerlegt. Die Syrophönizierin

hat nach Luise Schotroff Jesus deutlich gemacht, «dass er zu kleinmütig

und ängstlich gedacht hatte, als er meinte, der Vorrat der Liebe Gottes

reiche nur für die Kinder Israels».
Das griechische Wort für Krümel hebt auf die Winzigkeit dieser Brok-

ken ab. Damit steht es in einem gewissen Kontrast zum «sattwerden»

(V27a). Wie kann man von Krümeln satt werden? Das hier benutzte
Wort für «sattwerden» kommt im Markusevangelium noch zweimal vor,
und zwar innerhalb der beiden Speisungswunder (Mk. 6,42; 8,4.8). In
diesen Speisungswundern wird berichtet, dass Tausende satt werden
von einigen Broten und Fischen. Und die Reste dieser Mahlzeit werden
dann noch in mehreren Körben eingesammelt. Auch in diesen
Speisungswundern taucht dasselbe Motiv des (zu) Wenigen und der schliess-
lichen Fülle auf. Auch hier gibt es zuerst augenscheinlich zu wenig und
trotzdem erhalten alle mehr als genug. Der Vorrat des Heils Gottes ist

so überreichlich, dass alle daran teilhaben können.
In der Antwort der Frau (V 28) gibt es eine kleine Veränderung, die in

der Übersetzung nicht auffällt: Die Frau benutzt nicht dasselbe Wort für
«Kinder» wie Jesus. Sie spricht nicht von den Kindern-tekna. sondern
sie spricht von den Kindern-paidioon.

Das Wort «xeicvov» hängt dem Wortstamm nach mit dem Wort «Zeugen,

gebären» zusammen, legt also den Nachdruck auf das «Kind im
Verhältnis zu Vater und Mutter», das Wort «Pais/Paidion» legt den Akzent
eher auf das Klein- und Gering-Sein des Kindes. Hier liegt der Akzent
also mehr auf Alter und Konstitution. Diese Begrifflichkeit passt zu den

24



je verschiedenen Anliegen von Jesus bzw. der Frau: der besondere

«Heilsvorrang» Israels beruht ja auch auf dem besonderen Verhältnis
zwischen Israel und Gott. Die Frau legt den Akzent hingegen mehr auf
die Kleinheit und damit die Schutzbedürftigkeit der Kinder, die das

Heil/Brot brauchen. Ohne diesen Unterschied in der Akzentsetzung
überstrapazieren zu wollen, ergibt nun die weitere Untersuchung folgendes:

Jesus spricht anfangs von den Kindern-tekna (V.27); nach dem
Gespräch mit der Frau redet er über die Tochter (V 29). Die Frau spricht -
wiedergegeben in indirekter Rede - anfangs von ihrer Tochter (V.26)
und reagiert später auf Jesus mit dem Wort Kindlein-paidioon (V.28).
Im Text werden ebenfalls zwei verschiedene Worte gebraucht: in Vers
26 steht «Töchterchen», im Schlussvers (30) steht «Kindlein-paidioon».

Die Geschichte endet mit der Heilung der Tochter, die die Frau zu
Hause vorfindet. Aber nicht die Heilung, sondern der Dialog zwischen
der Frau und Jesus steht in der Geschichte zentral. Denn es geht nicht
nur um die Heilung dieser einen Tochter, sondern es geht um eine
grundsätzliche Verschiebung der Perspektive, in der das Heil für alle in den
Blick kommt. Bemerkenswert ist, dass bei dieser Verschiebung der
einzelnen Perspektiven auch die verschiedenen Anliegen nicht aus dem

Auge verloren werden. Sie werden durch den Dialog aber sozusagen
miteinander «kompatibel». Diese Verschiebung in der Perspektive wird
in der gegenseitigen Übernahme der Begriffe versinnbildlicht: die Frau
stellt die Tochter in den weiteren Rahmen der Kinder-paidioon (d.h.
das Anliegen der Heilung der Tochter wird zum Anliegen des Heils für
die Nicht-Juden), während Jesus neben den Kindern-tekna nun auch
diese spezielle Tochter in den Blick nimmt (d. h. er behält das Anliegen
seiner eigenen Sendung zu Israel bei, erweitert nun aber den Blick auf
die Nicht-Juden). In dieser Übernahme der Worte des/der Anderen
zeigt sich, dass ein echter Wort-Wechsel, ein echter Dialog stattgefunden

hat. Die Begegnung zwischen dem Galiläer und der Syrophönizierin
ist so zu einer Geschichte der Annäherung geworden.

«Um dieses Wortes willen» (V29). d.h. wegen ihrer überzeugenden
Argumentation, willigt Jesus in die Heilung der Tochter ein.

4. Einige Schlussfolgerungen

Die Geschichte der Begegnung zwischen der Syrophönizierin und Jesus

hat viele verschiedene Schichten: Es ist eine Geschichte, die von Beharrlichkeit

und Grenzverschiebung erzählt, es ist eine Geschichte, die von

25



einer Frau erzählt, die von einer Aussenseiterin zur Gesprächspartnerin
wird und so den Weg des Heils für die Heiden ebnet.

In der Bibel ist die Suche nach der Wahrheit immer mit einem Dialog
verbunden, schreibt Christiane Meroz. Sie schreibt weiter: «In unserem
westlichen und cartesianischen Denken sind wir daran gewöhnt, die
Wahrheit mit der Methode des Ausschlusses zu suchen. Wir sagen: Das
ist gut und das ist schlecht. Und indem wir eines der Elemente eliminieren,

denken wir, dass wir die Wahrheit oder das Eine, die Einheit erhalten.

Das biblische Denken hingegen lehrt uns, dass wir uns der Wahrheit,

dem Einen, der Einheit nur über einen Dialog annähern können, in
dem beide Elemente anwesend sind. Das Eine ist nur über den Dialog
mit dem Anderen zu erreichen. Mit anderen Worten. Um eins zu bekommen,

muss man erst zwei haben! Im Hebräischen Denken ist der Gegensatz

der Wahrheit nicht die Lüge, sondern das Abbrechen des Dialoges.»
Im Dialog verändern Menschen sich, sie bleiben nicht gleich, sondern

sie gehen aufeinander ein. Vielleicht ist das die Gabe der Frau an Jesus

gewesen, dass sie ihn durch ihr Engagement dazu brachte, Farbe zu
bekennen. Sie war nicht unterwürfig oder gehorsam, wie das einer Frau
angestanden hätte, sondern ihre scharfsinnige Einsicht und ihr Mut zum
Disput mit ihm brachten ihn dazu, im Gespräch auf sie einzugehen, mit
ihr mitzudenken und heilend zu wirken. So zeigt uns diese Geschichte,
wer Jesus als Christus ist: einer, der auf Beharrlichkeit reagiert, einer der
nicht nur lehrt, sondern auch lernt, einer, der seine Grenzen verlegt.

5. Fremde und Heil

Ich komme zum Schluss, zum letzten Abschnitt meines Referates, der
die Überschrift trägt: «Fremde und Heil» und in dem ich einige allgemeine

kurze Überlegungen zum Thema «Fremde und Heil» anstellen möchte.

Wie ich schon sagte, sollten wir uns davor hüten, diese Geschichte
direkt auf die heutige Fremdenfrage zu übertragen. Das heisst aber nicht,
dass die Geschichte nicht hilfreich dabei sein kann. Nur müssen wir uns

sozusagen erst «zu den Füssen des Herrn setzen», wie Bischof Reinkens
1873 sagte. «Zu den Füssen des Herrn setzen» heisst immer sich Zeit
nehmen, den Text aus der Bibel auf sich einwirken lassen, sich der
Fremdheit des Textes ausliefern, mit ihm ins Gespräch treten und so
schliesslich hören, wie dieser Text aus der Bibel auch für uns immer wieder

neu frohe Botschaft werden kann. Kann die Geschichte der Syrophönizierin

hilfreich sein bei unseren heutigen Überlegungen zum Thema
«Fremde»?

26



Es gibt einen Punkt in der Geschichte, wo die Fremdheit des Textes
bleibt und für mich als Hörende immer wieder schockierend und
konfrontierend ist. Das ist die Bezeichnung «Hunde» für die, die nicht dazu

gehören. Die Schmerzlichkeit dieser Bezeichnung war in meiner persönlichen

Auseinandersetzung mit dem Text der grösste Stolperstein. Als
ich darüber nachdachte, um Erklärungen dafür zu suchen, wieso ich
immer wieder darüber stolperte, fiel mir auf, dass ich den Text mit den Augen

dieser Hündlein las. Was wäre, wenn ich nicht zu den Kindern,
sondern zu den Hündlein gehören würde? Was wäre, wenn ich unten am
Tisch sässe und nicht oben? Was ich hier fühlte, war die Angst vor dem

Anders-Sein, da Anders-Sein in unserer Kultur ja immer die Bedeutung
«minderwertiger» hat. Für mich war dies der Punkt meines Auszuges,
meines Exodus aus solchen Denkstrukturen. Ist es möglich, Anders-
Sein so zu definieren, so zu umschreiben, dass es nicht immer «weniger
wert» bedeutet?

Um diese Frage zu beantworten, gibt es ein paar Dinge, derer wir uns

gewahr werden müssen, wenn wir über «Fremde» sprechen.
Zuerst muss hier die Ambivalenz dem/der Fremden gegenüber

genannt werden. Die Begegnung mit Fremden ist meist eine zwiespältige
Angelegenheit. Anziehung und Abstossung liegen nahe beieinander.
Fremde sind die Anderen, von denen man sich abgrenzt durch andere

Gepflogenheiten, andere Vorstellungen, andere Sitten. Die Romantisierung

oder Faszination des/der Fremden gehört durchaus in diesen
Bereich der Ambivalenz. Fremde Frauen sind hiervon oft besonders betroffen.

Denken Sie nur an das Bild von der fremden Frau, wie der französische

Künstler Rodin sie dargestellt hat: das Bild einer wunderschönen
Frau, die sich dem Zuschauenden darbringt. Ist das die Art, wie wir die
Fremde akzeptieren können?

Unsere Begegnung mit dem/der Fremden ist ambivalent, die Fremden

sind nie «normal», d. h. so wie wir. sondern sie sind immer entweder
Vorbild oder minderwertig. Auch in bezug auf unsere Geschichte könnte

man dies näher ausarbeiten. Gerd Theissen spricht davon, dass die

Heiden «in einer Ambivalenz von Minderwertigkeit (Mk. 7,27...) und
Vorbildlichkeit (Mk. 7.29...)» erscheinen.

Diese Ambivalenz gilt es aufzuarbeiten.
Am Anfang einer solchen Aufarbeitung steht die Klärung der

Begrifflichkeit: Wer ist für uns ein Fremder, eine Fremde? Meinen wir, wenn
wir über Fremde sprechen. Ausländer/innen, Mitglieder anderer
Religionen, Fremde, die in unserem Land wohnen oder solche, zu denen wir
im Urlaub hinfahren? Oder meinen wir Andersdenkende, meinen wir

27



all die Anderen, die uns fremd sind wegen ihres Geschlechts oder ihrer
sexuellen Vorliebe? Oder denken wir vielleicht sogar an Altkatholikinnen

und Altkatholiken anderer Länder, deren Denken und Tun uns
fremd und rätselhaft erscheint?

Nachdem geklärt ist, wer für uns die Fremden sind, könnten wir die
Frage nach unseren Ängsten und Hoffnungen stellen: Welche Hoffnungen

setzen wir auf Fremde, welche Ängste haben wir vor ihnen? Damit
hängt zusammen: Welche Rechte gestehen wir ihnen zu? Ausserdem
gehört hierzu auch die Frage, wo unser eigenes «inneres Ausland» liegt.
Was uns an uns selbst fremd ist, stösst uns auch von anderen ab.

Die nächste Frage wäre: Worum geht es uns, wenn wir über «Fremde»

sprechen wollen? Geht es uns um Integration, Toleranz oder geht es um
das ganz normale miteinander leben? Die Begriffe «Integration» und
«Toleranz» klingen gut, aber ich halte sie für problematisch: Beide
Begriffe gehen von unserem Standpunkt aus. Wir sind diejenigen, die tolerant

sind, d.h. anderen etwas zugestehen, auf das sie eigentlich kein
Recht haben. Auch Integration stellt uns in den Mittelpunkt: Die anderen

müssen sich integrieren, das heisst «einfügen» in unseren Lebensentwurf.

Verlangen wir aber damit nicht, dass der/die Fremde gerade das

aufgibt, was ihm/ihr eigen ist, nämlich seine Fremdartigkeit?
Wir stehen heute vor der Aufgabe, einen neuen Weg der Begegnung

mit dem anderen Menschen, dem Fremden, zu suchen, und zwar eine

Begegnung, die den anderen in seinem Subjekt-Sein anerkennt und
zugleich eine Gemeinsamkeit eröffnet, in der Dialog und gemeinsames
Leben möglich sind.

Das Subjekt-Sein des/der Anderen anerkennen heisst, ihn nicht an

uns angleichen wollen, ihn aber auch nicht so verschieden von uns
machen, dass keine Überlappung mehr möglich ist. Das Subjekt-Sein des

Anderen anerkennen heisst auch, dass wir erkennen müssen, dass der
Andere nicht Umweg zum eigenen Selbst, zur eigenen Selbsterkenntnis
ist.

Zwar ist es wichtig, dass wir uns mit unserer eigenen inneren Fremdheit,

unserem eigenen «inneren Ausland» konfrontieren, aber dies darf
nicht auf Kosten des/der Anderen gehen. Wir dürfen die Fremdheit des/
der Anderen nicht annektieren.

Unsere heutige Welt ist wie der Haushalt in der Geschichte. In diesem
Haushalt werden wir nur dann satt werden, wenn wir miteinander
teilen, einander unsere Sehnsucht nach Heil mitteilen und dann das Brot
miteinander teilen. Nur so werden wir leben können.

28



God remembers His People

(Frau C.Middag)

Shalom, Dear friends.
First of all, I would like to make some introductory remarks concerning
my position and function within the Dutch Orthodox Jewish Community.

As a member of a Orthodox Jewish Community and as a woman of
colour, my opinion is determined by my cultural background, my position

as a woman within a traditional male oriented society and my study.
As a feminist, and as a Jewish university graduate, and as a Jewish

educator, my opinion is determined by my Jewish Studies. They gave me the

necessary means to create space for my own experience as a learner and

as an educator. A learner: studies Tora/lernen (Yiddisch, the language of
Eastern European Jewry). An Educator: passes on the tradition.

According to the Jewish tradition a person is first of all a learner/someone

who studies Tora and secondly an educator.
The Talmud states: "Someone who learns without passing his knowledge

on to others, is as a myrrh in the desert." (TB Rosh Hashana 23 a),
he has no smell and leads a senseless existence.

Those, who study Tora and educators, are as learners the most important

exponents of our culture, and as educators the most important
carriers of our culture.

The learner and the educator are both partners in learning: they both
learn, educating: they learn from each other, doing: they both try to
improve the world.

The Talmud considers the Jewish Community as a learning society. In
such a learning society everyone is considered as a learner and all the
members of the community are responsible for the maintenance of the

world (TBShabbat 119b).
Dt. 33:4 states: "The Tora is an inheritance of the congregation of

Ya'acob." In other words the Tora is given to the Jewish people, including

women. Tora means in this context teaching, learning. This learning
is a important component in the Jewish tradition. Learning leads to
action. It means, bring into practice those things you have learned in the

Tora.

The Tora speaks about two kinds of mitzwot/rules of conduct:
1. those, which conduct the relation between men, and
2. those, which conduct the relation between men and G-d.

Those mitzwot/rules of conduct are written in the Five Books of the

Tora, they are related to the ethical, social and religious legislation.

29



What is written in the Tora?

The first book Genesis/Bereshit/In the Beginning, starts with: In the

Beginning G-d created the Heaven and the Earth (Gen. 1:1). It deals with
the creation of the world, men and his deeds (Gen. 1-50).

The second book Exodus/Shemot/Names, starts with: These are the

names of the sons of Israel, which came into Egypt;... (Ex. 1:1). Ex. 12 is

the introduction to the Exodus. The following chapters describe the

event of the Exodus and the wandering in the desert (Ex. 13-40).
The third book Leviticus/Vajikra/And He called, starts with: And He

called unto Moshe and spoke unto him out the tabernacle of the congregation,

(Num. 1:1). Leviticus/Torat Hakohanim/Priestly Code, deals

with the ethical and social rules of conduct (Lev. 18-22); regulations
concerning sacrifices (Lev. 1-7); the establishment of the priesthood (Lev.
8-10); regulations concerning holidays (Lev. 23); and the tabernacle of
the congregation (Lev. 24) etc.

The fourth book Numeri/Bamidbar/In the Desert, begins with: G-d
spoke unto Moshe in the desert ofSinai,... (Num. 1:1). It describes the
period of our ancestors wandering through the desert, and the legislation
they received.

The fifth book Deuteronomium/Devarim/Words, starts with: These

are the words, which Moshe spoke unto the people ofJisrael,... (Dt. 1:1).
Deuteronomium/Mishne Tora/Repetition of the Tora, deals with
Moshe's retrospective view since Sinai/the acceptance of the Tora (Dt.
1-4); the ethical rules of conduct, including the repetition of the Ten

Words + a summary of the legislation (Dt. 5-16); Moshe's last appearance:

his farewell + blessing (Dt. 31-34).

What does the Tora teach us?

1. The origin of our people, our ancestors were freed slaves.

2. Regulations concerning the ethical, the social and the religious
legislation.

Judges were appointed and in charge of the ethical and social legislation.

Priests and Lévites were appointed and in charge of religious matters,

such as the service in the tabernacle of the congregation, the sacrifices

etc.
3. Regulations concerning the dividing of the land (Num. 26:52vv-

27:11), a promise made by G-d to our ancestors (Gen. 12:7; 15:13v).
This Tora teaches us, that G-d works according to a plan. He first

brings our ancestors out of the Egyptian bondage, as fortold to Awram

30



(Gen. 15). He then brings them to an open space, the desert, there. He
takes them and moulds them to One people with One legislation: the
Tora and One Ruler: G-d Himself.

What does the Exodus mean to us, the Jewish people: women and men,
youth and children?

Exodus is the sientific name for the second book of Moshe. Siemot/
Names, is the Hebrew name. It starts with the history of Ya'acob and his

sons. They descend not only literally to the Nile valley, but also in status.

They came as free people and became slaves (Ex. 1-11). Ex. 12 marks a

change, the preparation for the Exodus is given. The following chapters
(Ex. 13-40) and Lev., Num., and Dt. deal with the event of the Exodus;
the wandering through the desert of the freed slaves; the moulding to One

people; the acceptance of the Tora at the mount Sinai and the legislation
given by Moshe.

The period, between the preparation for the Exodus and the last

appearance of Moshe, lasted forty years. One generation lived in the
desert. This very generation made history and experienced it.

Each year on Pesah, we come together with our families and retell the

origin of our people. The book, which tells us the story of the Exodus is

called Hagada shel Pesah/the story of Pesah, our liberation. We read the
Hagada as if we ourselve leave the Egyptian bondage.

We also need to rethink our commitments. Do these commitments
include the service to G-d and to men? Do we keep the regulations of the
Tora, such as given in the ethical, social and religious legislation?

What did precede to our liberation?

We had to do a mitzva/deed, to show G-d that we would trust Him, and
follow Him through the desert, to the land (Kena'an). What was the
mitzva/deed we had to do? Buy a lamb on the tenth of the month Nisan,
that is the first month of the Jewish year and slaughter it on the 14th of
Nisan, in the afternoon. Take the blood of the lamb and strike it on the

two sideposts and on the upper door post of the houses. Eat the flesh of
the lamb, Pesah sacrifice, in that night, roast with fire, and unleavened
bread, matzot, and with bitter herbs, maror.

Till the last moment, we would feel the bitterness of the slavery, and
that only G-d is able to free us and to lead us to His service/"avoda.
Exactly at midnight, G-d did pass through the land and smite all the first-

31



born in the land of Egypt, both men and beasts. And Fara'o called for
Moshe and Aharon by night, and said: "Rise up, and go, all of you and go
to serve your G-d; and bless me also."

So ended our history in the Egyptian slavery.

What does this lesson teach us?

1. G-d remembers His people in Egypt. Only G-d brought us out of the

Egyptian slavery. He also remembered the merits of our anchestors:

Awram, Yitzhak and Ya'acob, and the promise He gave them (Dt. 1:8).

G-d said to Awram: "Know that your descendants will be strangers in a

land that is not theirs, and shall serve them; and they shall oppress them
four hundred years." (Gen. 15:13 v).

G-d desires a mitzva/deed. We bought a lamb on the 10th ofNisan and

slaughtered it on the 14th ofNisan, as a sign to G-d, that we would follow
Him, to the land of Kena'an.

2. G-d remembers His people in the desert, as in Mara (Ex. 15:22-27);
Meriba (Ex. 17:1-7); bread from heaven (Ex. 16); war against Amalek
(Ex. 17:8-16) etc.

He provides them with their daily needs. He is also with His people as

it wages war against other nations, but He is irrevocable whenever His
words, or rules are not obeyed.

3. G-d remembers His people, before entering into the land of
Kena'an. Each of the tribes received a piece of land as an inheritance
(Num. 26:52 w-27:1-11) and the commitment to bring and offer the
firstlings of the crop and the cattle population (Num. 15:17).

4. G-d remembers His people with His Tora/rules of conduct, as

mentioned in the ethical, social and religious legislation. Spiritual leaders,

priests and Lévites, are appointed to conduct the religious services.

They are also in charge of the mitzwot/rules of conduct, which regulate
the relation between men and G-d. Judges are appointed to regulate
those mitzwot/rules of conduct, which concern the relation between

men.
5. The desert received us as freed slaves. G-d brought us there, to an

isolated place, to form and mould us to one people and gave us His Tora,

which Moshe passes on to us. The desert symbolizes the early years of
the Jewish people (Hos. 2:14).

6. The world is made like a desert (Jes. 14:17 vv). Whenever we don't

keep the mitzwot/rules of conduct, and our personal matters prevail, we
also violate our relation with G-d.

32



7. The desert also symbolizes those periods within Jewish History in
which the Jewish Community was threatened with destruction, such as

the Babylonian Exile (587/6 B.C.E.). Nebukadnezar, Bab. king,
deported the entire Jewish upperclass to Babel, together with the working
class (2 Kon. 24:10vv; Jer. 52:4vv). Once in Babel, the spiritual leaders
established schools and other places of learning. The Jewish Community

is a learning society. The service to G-d, was replaced to the

synagogue, a community place, where people came together for: the study of
Tora/to learn, the service to G-d/to pray, and to socialize.

The spiritual and secular leaders established also a Council which was
in charge of the Jewish interests within the Jewish Community as well as

outside that Community.
The Jewish Community does not stop to exist, despite Exile, deportations,

destruction of Jerusalem and the Temple, the Crusades, the

pogroms and the Spa'/Holocaust. Death is the reverse to life.

After the horror of the Sjoa' "and two days after the liberation of Ber-
gen-Belsen came a group of two hundred survivors together and formed
a committee to make plans for the future. Six weeks later 'Block 6' had

an Jewish school. The same people found the energy to prepare the illegal

immigration to Israel." (Pessach Schindler)
The founding of the state of Israel was also realized thanks to their

enormous perseverance. There is no deed of higher holiness than the
rehabilitation and restoration of life and human dignity.

The founding of the state of Israel is a victory over the Sjoa'. Life is the

reverse of death: the people of Israel still exist.

I would like to conclude, with the second Bracha/Blessing of the
18 Blessings (which is said tree times a day):

You, O Lord, are mighty for ever,
You revive the dead,
You are mighty to save.

You sustain the living with loving kindness, revive the dead with great
mercy, support the falling, heal the sick, loose the bound, and keep your
faith to them that sleep in the dust.

Who is like you, Lord of mighty acts, and who resemble thee, O King,
who cause death and revive, and cause salvation to spring forth?

33



Die Überquerung des Jordan oder die Rettung vor den
Wassern

Jos. 3,1-17 und Mt. 14,22-33
(Herr Dr. H. J. van der Minde, Calden)

Exodus - die Erzählungen von der Befreiung Israels aus Ägypten gehören

bis heute zu den eindrucksvollsten Geschichten der Weltliteratur.
Sie haben mich bereits als Kind fasziniert, ähnlich, wie die Erzählungen
über die Eroberung Trojas oder die Irrfahrten des Odysseus.

Das sagenumwobene Land Ägypten, die geheimnisvolle Wüste, der
fruchtbare Nil, das Rote Meer, beflügelten die Phantasien des Kindes
und Jugendlichen. Und auch im Religionsunterricht, den ich später vor
Kindern erteilte, war es nicht schwer, mit der Sequenz der farbigen
Bilder, der vielen Abenteuer, der grossen Gefahren die Aufmerksamkeit
der Schülerinnen und Schüler zu fesseln.

Es brauchte Jahre, um über die äusseren Erzählungen vorzudringen
zu ihrem inneren Kern, um sich durch die Abenteuer, die Gefahren und

Kämpfe vorzutasten zum Zentrum der Geschichten.
Die Bedeutung der Erzählung:

I. Aufbruch

Exodus - im Zentrum steht die Befreiung des Volkes Israel aus Sklaverei

und Unterdrückung, aus Ungerechtigkeit und Unmenschlichkeit.
Auf ägyptischen Gräbern und Tempeln haben die Pharaonen und Minister

dieses gigantischen Reiches stolz ihre Unterworfenen und Sklaven
abbilden lassen. Da sehen wir sie, die gefangenen Nubier und Semiten,
wie sie aus Nilschlamm Ziegel herstellen und schwere Lasten tragen
müssen. Wir sehen sie, wie sie gebeugt und gebückt arbeiten müssen im

Angesicht der peitschenschwingenden Aufseher. Wir ahnen etwas von
der Hitze, riechen den Schweissgeruch, spüren die Mückenstiche, sehen

das Elend der Geknechteten und hören ihre verzweifelten Hilfeschreie.
Exodus - im Zentrum dieser Befreiungsgeschichten steht zugleich die

Erfahrung mit einem zunächst noch unbekannten Gott, der sich massiv

in die Geschichte, in die Politik einmischt. Er mischt sich ein, nicht
zugunsten der mächtigen Pharaonen, vielmehr zugunsten der Geknechteten

und Erniedrigten. Und er manifestiert damit, dass er solche Zustände

nicht wollte, dass ihm Sklaverei und Menschenschinderei verhasst

34



war. Deshalb ruft er Mose und das Volk zur Veränderung ihrer Situation
auf, fordert zum Aufbruch aus dem ägyptischen Sklavenhaus auf und
verheisst ihnen schliesslich das Gelobte Land. Auf dem Weg dorthin
aber wird er sie begleiten mit seiner Hilfe und Unterstützung, er, der auf
die Frage des Mose seinen Namen offenbart: «Äheje ascher äheje!», was

wörtlich heisst: «Ich bin, der ich bin», sinngemäss aber übersetzt werden

muss: «Ich bin für euch da!»
Exodus - das ist zwar eine alte Geschichte, aber keineswegs eine

vergangene; sie war vielmehr zu allen Zeiten eine höchst lebendige, und sie

ist auch heute noch eine aktuelle Geschichte. Immer wieder haben
geknechtete Menschengruppen und unterdrückte Völker in dem Ruf Gottes

für sich Trost und in der Eigenschaft dieses Gottes ihre Motivation
für befreiendes Handeln gefunden. «When Israel was in Egypt's land, let

my people go!», sangen die schwarzen Sklaven in den Plantagen der
amerikanischen Grossgrundbesitzer und schöpften aus den Exoduserzählungen

ihre eigene Überlebenskraft. Und die südamerikanische

Befreiungstheologie fand gerade im Exodusgeschehen ihre tiefste Begründung.

Die Exoduserzählungen bedeuten aber auch für den einzelnen
Menschen Einladung und Aufforderung zur Veränderung seines Lebens,

zum Aufbruch aus einer entfremdeten Existenz, zum Wagnis auf ein

neues Leben hin. Immer mehr Menschen geraten heute durch Armut,
Arbeitslosigkeit und Obdachlosigkeit in physische Notsituationen. Wir
sehen die menschlichen Wracks unserer Gesellschaft auf den Strassen

und den grossen Plätzen unserer Städte konkret und äusserst lebendig
vor uns. Sie hocken dort, strecken bettelnd die Hände aus und erinnern
uns an die Bilder der niedergebeugten Sklaven auf den ägyptischen
Wänden. Immer mehr Menschen werden aber auch psychisch krank,
leben trotz Wohlstandes in einer Atmosphäre der Kälte, Einsamkeit und

Entfremdung. Sie suchen nach einem Sinn in ihrem Leben oder noch
einfacher: sie suchen nach jemandem, der auf ihrer Seite steht.

Und so können gerade die Exoduserzählungen zum Modell einer
Befreiungsgeschichte für jeden einzelnen Menschen werden. Wir erfahren

aus ihr, dass Gott ganz sicher nicht einverstanden ist mit Armut und

Obdachlosigkeit oder Einsamkeit und Depression. Wir hören aus ihr
vielmehr den Ruf heraus, den Kampf gegen unhaltbare Zustände aufzunehmen,

die gesellschaftlichen Verhältnisse oder die existentielle Situation
zu verbessern. Und wir lesen in dieser Geschichte, dass Aufbrüche und

Veränderungen möglich sind, weil da einer ist, der bei uns ist und uns dabei

hilft.

35



Exodus - das bedeutet aber auch Einladung und Aufforderung an die
christlichen Kirchen, sich wie die Kinder Israels immer wieder auf den

Weg der Befreiung zu begeben. Denn allzu leicht und allzu schnell schleichen

sich Herrschaftsinteressen, Rechthaberei und Intoleranz in unseren

eigenen Reihen ein. Und allzu gern passen wir uns der übrigen
Gesellschaft mit ihren Verhaltensweisen der Sattheit und Bequemlichkeit
an. So vergessen wir die, die an den Rand der Gesellschaft gestossen
sind, die diskriminiert werden, die nichts mehr gelten und nichts mehr
sind. In unseren gut eingerichteten Kirchenräumen genügen wir uns
selbst. In unseren Gemeinden kommen wir ganz gut mit uns selbst aus.

Nein, auch an uns ergeht der Ruf Gottes, sich auf den Weg zu machen
wie damals das Volk Israel, sich zu befreien von Ägypten unter uns und
in uns.

IL Wanderung durch die Wüste

Doch mit dem Impuls der Aufforderung zum Aufbruch ist die Komplexität
des Exodus-Berichtes noch längst nicht erschöpft. Das Gelobte

Land, das Ziel des Aufbruches, liegt nicht sogleich neben Ägypten.
Dazwischen dehnt sich die Wüste aus, die unendliche, heisse, glühende,
trockene Wüste. Sie zehrt aus, macht schwach und müde. In ihr lauern
alle möglichen Feinde, Krankheiten und Seuchen. 40 Jahre lang - so die

Erzählung der Bibel - müsste Israel durch die Wüste wandern. D. h. eine
Generation lang, ein Leben lang dauerte dieser Exodus, bis die Kinder
Israels ihr Ziel, das Gelobte Land, erreichten.

Es ist nur allzu verständlich, dass diese ausgehungerten, abgekämpften

und geschwächten Menschen an dem Punkt anlangten, von dem aus

sie am liebsten wieder umkehren wollten. Was war denn schon Ägypten
verglichen mit dieser schrecklich grausamen Wüste? Was war denn
schon die Arbeit in den Sümpfen im Vergleich mit diesem Elendszug
durch den heissen, schmerzenden Sand? Träume werden lebendig,
wenn man erschöpft ist von Hunger und Durst, Träume vom vergangenen

Leben, von den Essnäpfen in Ägypten, von Sicherheit, die man hier

genossen hatte, von Ruhe vor irgendwelchen Feinden. Die Schreie der
Aufseher bei der Arbeit damals werden allmählich leiser und sanfter,
ihre Peitschen, die man auf dem Rücken gespürt hatte, werden mit der
Zeit weicher und milder. Die Vergangenheit verklärt sich angesichts der
harten Realität, der man nun ausgesetzt ist. Auflehnung und Empörung
flackern auf gegen diejenigen, die für das ganze Unternehmen verant-

36



wortlich sind. Verzweiflung breitet sich aus angesichts der Unendlichkeit

des Weges und der Aussichtslosigkeit, jemals das Ziel zu erreichen:
«Wären wir doch in Ägypten geblieben und dort gestorben!»

Jedem Aufbruch schliesst sich unweigerlich eine lange Wanderung
durch die Wüste an. Wer aufbricht aus seiner alten Existenz, um ein
verändertes, neues Leben zu beginnen, muss mit einem langen Weg rechnen,

muss einkalkulieren, dass Gefahren auftreten, Feinde sich in den

Weg stellen, Kämpfe und Auseinandersetzungen auf einen warten.
Denken wir an den Blinden von Jericho, der apathisch an irgendeiner

Strassenecke sass, bis er plötzlich hörte, dass Jesus vorbeiging. Da

sprang er auf und schrie laut hinter Jesus her: «Sohn Davids, erbarme
dich meiner!» Doch die anderen Menschen herrschten ihn an:

«Schweig! Setz dich wieder! Behalte deinen Platz, an dem du jahrelang
gesessen hast!» Doch der Blinde liess sich nicht abbringen und erfuhr
auf Grund seiner Hartnäckigkeit, seiner Entschlossenheit die Hilfe, die

er brauchte (Mk. 10,46-52).
Denken wir an Franz von Assisi, der einen Ruf zu einem neuen, ganz

anderen Leben gehört hatte. Doch da trat ihm sein Vater, der reiche

Tuchhändler, in den Weg und versuchte, seinen Sohn zurückzuhalten,
ihm seinen angestammten Platz wieder zuzuweisen. Erst nach dieser
öffentlichen und gerichtlichen Auseinandersetzung war Franziskus in der

Lage, seinen eigenen Weg zu gehen.
Wer aufbricht aus unmenschlichen Systemen, wie etwa die Menschen

des ehemaligen Ostblocks, sieht sich bald konfrontiert mit Problemen,
Schwierigkeiten, Notsituationen, an die man vorher nicht gedacht hat.
Die Menschen der ehemaligen DDR, des vergangenen Jugoslawiens,
der überwundenen Sowjetunion erleben Identifikationskrisen ungeheuren

Ausmasses, Nationalitätskonflikte, wirtschaftlichen Niedergang,
Arbeitslosigkeit, Verelendung. Viele sehnen die ehemaligen Verhältnisse
wieder herbei, in denen es ihnen im Vergleich mit der heutigen Situation
besser ging. Die Unfreiheit, Unmündigkeit, Unmenschlichkeit des
totalitären kommunistischen Systems verblassen angesichts der jetzigen
Armut, des Hungers, der Erniedrigung.

Nein, niemand, der Grenzen niederreisst, veralterte Systeme überwindet,

eintrainierte Gewohnheiten ablegt, hat sogleich die Türklinke zum
Gelobten Land in der Hand. Im Gegenteil, der Zustand zwischen Ägypten

und dem Gelobten Land erscheint meistens schlimmer, unruhiger,
gefahrvoller als das Leben zuvor.

Nicht anders ergeht es auch uns und unseren altkatholischen Kirchen.
In dem Buch «Für ein offenes Christentum» habe ich den Prozess der

37



Wanderung, die Bewegung nach vorn oder die Progression als ein besonderes

Merkmal der christlichen Kirchen beschrieben. Es sollte ein Merkmal

jeder Kirche sein. Es ist von unserem Ursprungsverständnis her ein
Merkmal insbesondere der altkatholischen Kirchen. Sie sind ja
aufgebrochen zu Zeitpunkten, an denen sich in gefährlicher Weise in der
römischen Kirche wieder all die Handlungsweisen durchgesetzt hatten, die
für Ägypten charakteristisch sind: Herrschaft, Bevormundung, Gesetze
und Strafen. So befinden wir uns nun wie Israel auf dem Weg durch die
Wüste, wie auf einer Suchwanderung. Wir haben nur wenig
Orientierungspunkte, wenig Sicherheiten. So ist Unruhe, Ängstlichkeit, auch
Streit um den Weg vorprogrammiert. Und da mag sich mancher sehnen
nach den alten Sicherheiten, nach klaren Befehlen, nach festen Geboten.

Aber es gibt für uns wie für Israel eben nur den unsichtbaren, oft
scheinbar abwesenden Gott, der aber in Wirklichkeit genauso für uns da
ist und uns führt wie das Volk in der Wüste.

III. Übergang und Ankommen

Die Bilder der Bibel zeigen auf realistische und eindringliche Weise, wie
sich die Wüste vor den Augen der Kinder Israels dehnt und dehnt und
kein Ende nehmen will. Wo ist das Ziel, zu dem wir aufgebrochen sind,
wo das verheissene Land, das wir bereits eine Generation lang suchen?
So mögen die Kinder Israels gefragt haben.

Da endlich, endlich glauben sie, es erreicht zu haben. Es heisst, es sei

nicht mehr weit, es liege unmittelbar vor ihnen. Man brauche nur noch
die Hand auszustrecken, nur einen kleinen, unbedeutenden Fluss

überqueren, um dann endlich seinen Fuss in das Gelobte Land setzen zu können.

Zu den erzählerischen Impulsen des Aufbruchs und der Wanderung
stossen wir nun auf ein neues Element, auf einen neuen Impuls, den des

Übergangs - allerdings mit einer ganz eigenen Dramatik.
Denn genau in dieser Situation, da sie glauben, nur noch die Hand

ausstrecken zu müssen, da ist es so, als ob sich alle Teufel noch einmal
verbündeten, als ob sich jetzt noch einmal alle Hindernisse der Vergangenheit

auftürmten zu einem letzten, gewaltigen und abschreckenden
Hindernis. Ein unüberwindbares Wasser liegt vor ihnen, das ihnen Angst
einjagt, das sie verzweifeln lässt und den Sinn ihres Aufbruchs und ihrer
langen Wanderung völlig in Frage stellt. Diese Fluten des Jordan erinnern

sie daran, dass sie schon einmal vor solchen Wassern gestanden hat-

38



ten, am Beginn ihrer Flucht aus Ägypten. Es waren die Wasser des Roten

Meeres, die sich ihnen in den Weg stellten. Damals, beim ersten Mal,
da hatte er geholfen, Jahwe. Aber nun - würde er noch einmal ein
solches Wunder wie damals bewirken?

Der Wiederholungsfall jagt uns Schrecken ein, lässt uns am guten
Ausgang völlig zweifeln. Ist man z.B. einmal von einer schweren Krankheit
genesen, dann können wir Gott gegenüber gar nicht dankbar genug
sein. Aber überfällt einen die gleiche Krankheit noch einmal, da wird
man schier verzweifeln und überträgt seine Skepsis auch auf das erste
Mal. Es war doch nur Glück, und das kommt nicht noch einmal wieder.

Die Kinder Israels kamen sich völlig verlassen vor, getäuscht,
enttäuscht. Was hatte die ganze nicht endenwollende Wanderung denn
gebracht, wozu hatten sie alle Entbehrungen hingenommen, warum die
Gefahren überstanden, da sie nun niemals hinüberkommen würden
über die Wasser des Jordan? Wir können uns vorstellen, wie sie dastanden,

das Gelobte Land so nah, das Hindernis davor jedoch so gross.

Übergang heute
Übergang! Auch wir befinden uns mit unserem christlichen Glauben,
mit unserer Kirche heute an einem Übergang, und das ist der Übergang
ins dritte Jahrtausend. Das mag zunächst nur eine Zahl sein. Bedeutet es

aber nicht viel mehr? Ist uns heute nicht die Aufgabe gestellt, Christentum

und Kirche auf eine Weise neu oder um- oder besser zu gestalten,
dass auch unsere Kinder und deren Kinder daran noch teilnehmen
können?

Aber dieser Übergang ins nächste Jahrtausend erscheint heute genauso

bedrohlich wie damals die Durchquerung des Jordan. Wir starren
ebenso erschrocken auf die vor uns liegenden Hindernisse wie die Kinder

Israels auf die Wasser des Flusses, die zu eben dieser Zeit weit über
die Ufer getreten waren. Wir blieben am liebsten da, wo wir sind, weil
der Übergang oder die Durchquerung den wirklich letzten Ernst von
Veränderung, Verwandlung, Neugeburt erfordert. Jedoch können wir
ins nächste Jahrtausend nicht so eintreten, wie wir das jetzige verlassen:

- mit den alten Formeln der Theologie, welche die Kirchen in der
Vergangenheit immer mehr getrennt haben;

- mit der überlieferten Sprache der Kirche, die die Menschen von heute
kaum noch verstehen;

- mit der herkömmlichen Gestalt von Kirche, in der immer noch zu
sehr die Institution dominiert als der freie, spontane, unkonventionelle

Geist Jesu.

39



Der Übergang ins nächste Jahrtausend erfordert ein ernsthaftes
Um- und Neudenken, erfordert substantielle Veränderungen. Doch
davor haben viele Angst. Sie möchten lieber, dass alles beim alten bleibt,
so wie es ist, wie sie es gelernt haben, wie sie es immer schon gewohnt
sind. Sie haben Angst vor Aufbrüchen, vor Veränderungen, vor
Übergängen.

Angst! Wo bleibt das Vertrauen auf die Hilfe dessen, der sich den
Kindern Israels als «Ich bin für euch da» offenbart hat?

Israel
Mit solchen Ängsten mögen auch die Kinder Israels auf die Fluten
geschaut haben, die nach menschlichem Ermessen für viele von ihnen, vor
allem für die Kinder und Frauen, für die Alten und Kranken, unüber-
windbar waren. Würde der «Ich bin für euch da» noch einmal helfen,
und wie würde er helfen?

In zahlreichen Erzählungen, die eine Suchwanderung, einen Prozess
der Reifung thematisieren, wird dieser entscheidende Augenblick des

Übergangs zum lang erstrebten Ziel hin in besonderer Weise erzählt.
Eine deutliche Parallele zu unserer Übergangsgeschichte bildet z. B. das

Ende der Irrfahrten des Odysseus. Der Held aus dem trojanischen
Krieg ist bei den Phäaken gelandet und erzählt zum ersten Mal seine ganze

Geschichte, offen und ehrlich, wie in einer Beichte, die Reinigung,
Katharsis bewirkt. Danach wollen ihn die Phäaken in die Heimat, nach Itha-
ka, bringen. Die Seeleute gehen mit Odysseus aufs Schiff, und die nun
endgültige Heimfahrt beginnt. Und genau in diesem Augenblick, in dieser

letzten Nacht, da er sich so kurz vor seiner Heimat befindet, da das

Ziel seiner Irrfahrten in so greifbare Nähe gerückt ist, da schläft der
Held Odysseus ein:

«Und ein sanfter Schlaf bedeckte die Augen Odysseus',
Unerwecklich und süss, und fast dem Tode zu gleichen.» (Od. XIII,

79/80)
Die Phäaken legen ihn, den Schlafenden, sanft auf die Erde Ithakas,

auf den Boden seiner Heimat, nieder. Das heisst doch wohl: Man muss
sich nach all den Anstrengungen und Kämpfen irgendwann loslassen,
schlafen können, sich gleichsam dem Tode vereinen, um die Heimat, um
seine Bestimmung, sein Lebensziel zu erreichen.

Ganz ähnlich, wunderbar und wunderhaft, geschieht der Durchzug
Israels durch den Jordan, der Übergang ins Gelobte Land, die Ankunft in
der Heimat. Schauen wir uns den Bericht etwas genauer an. Da wird
sehr bedeutungsvoll zunächst erzählt:

40



«Sic (die Israeliten) gelangten bis zum Jordan und übernachteten
dort, bevor sie hindurchzogen.»

Diese Bemerkung, dass sie vor dem Übergang dort übernachteten,
zeigt etwas von der Bedeutsamkeit, der Schwere ihres bevorstehenden
Vorhabens. Vor wichtigen Entscheidungen wie Prüfungen, Reisen wird
man noch einmal tief und fest schlafen wollen. Der Schlaf ist so etwas
wie ein Kräftesammeln, ein Anlaufnehmen aus der Tiefe der Regeneration,

der Erholung. Aber auch danach bleiben die Israeliten dort noch
drei Tage lang liegen, eine Zeitangabe, die wie ein Ganzheitssymbol
wirkt. Erst danach sind sie bereit, fähig, haben Kräfte genug gesammelt,
wirken sie wie erneuert, um dieses letzte, dieses schwierigste und gefährlichste

Unternehmen von allen zu bestehen. Wenn nur ein wenig fehlte,
wenn zu wenig Sammlung, Regeneration erfolgt wäre, dann würde die

Durchquerung scheitern, dann kämen sie um in den Fluten, von denen

es ausdrücklich heisst, dass sie während der Erntezeit über die Ufer hinaus

flössen. Sie würden untergehen wie Pharao mit seinen Heeren in
den Wassern des Roten Meeres, wie Petrus bei seinem ersten Versuch,
auf den Wogen des galiläischen Sees zu Jesus zu gelangen.

Aber nicht allein auf die Kräftesammlung, auf die menschliche

Anspannung kommt es an, sondern dazu kommt etwas wesentlich anderes.
Josua verkündet es den Frauen, Männern und Kindern:

«Daran werdet ihr erkennen, dass ein lebendiger Gott in eurer Mitte
ist. Seht, die Lade Jahwes, des Herrn der ganzen Erde, wird vor euch

durch den Jordan durchziehen... Sobald die Priester, die die Lade
Jahwes, des Herrn der ganzen Erde, tragen, ihre Fusssohlen in die Wasser
des Jordan gesetzt haben, werden die Wasser des Jordan gespalten, die
Wasser, die von oben herabkommen, und sie werden stehenbleiben wie
ein einziger Haufe.»

Der Fluss, der zunächst unüberwindbar erschien, kann auf einmal
durchschritten werden. Die Fluten, die genau zu dieser Zeit weit über
die Ufer traten, weichen zurück. Die Wasser, die in ihrer dunklen
Unheimlichkeit eine tödliche Gefahr bildeten, wirken nun wie ein

lebensspendendes Element, aus dem die Kinder Israels wie neugeboren,
wie getauft, hervorgehen. Sowie der schlafende Odysseus von den
Phäaken auf den Boden seiner Heimat niedergelegt wurde, so erreichen
die Israeliten in einem wunderhaften Zurückweichen der Wasser das
andere Ufer und damit ihr Ziel, das verheissene Land, den Ort ihrer Heimat.

Die Ruhe oder Regeneration auf der einen Seite und die helfende
Anwesenheit Jahwes, des «Ich bin für euch da», haben den gelungenen

41



Übergang bewirkt. Die drei Tage und das Vorhergehen Gottes machen
die Rettung aus. 40 Jahre wanderten, irrten die Israeliten in der Wüste
umher, hatten mit Hunger und Durst zu kämpfen, waren in Kriege mit
feindlichen Völkern und Stämmen verwickelt, waren Krankheiten und
Seuchen verfallen, schienen nie ans Ende ihres Aufbruchs zu gelangen,
und dann, als die Angst und Furcht kulminierten, das beinah erreichte
Land auf einmal wieder in unendliche Ferne rückte, da wich plötzlich
die Angst und Spannung, da fühlten sie sich wie getragen und erlebten,
dass das Gelobte Land ihnen wirklich geschenkt wurde von Jahwe, dem
Gott. «Ich bin für euch da».

Angst und Beruhigung
Sie fühlten sich getragen. - Wenn wir den Exodus, diese Befreiungsgeschichte

Israels in ihrem Beginn als unsere eigene entdeckt haben, dann
können wir auch das Ende, den Übergang über den Jordan und das

Ankommen im Gelobten Land als unsere Geschichte weilerlesen.
Haben wir nicht auch schon oft gespürt, dass wir Angst hatten vor wichtigen

Entschlüssen, Angst vor entscheidenden Aussprachen. Angst vor
endgültigen Veränderungen? Die Angst macht sich am ganzen Körper
bemerkbar, schleicht sich in die Glieder ein, macht unfähig, klar zu denken

und zu handeln. Vielleicht kann man noch einmal alles hinausschieben,

verzögern, so denkt man. Aus Berichten z. B. über römisch-katholische

Priester, die während ihrer Amtszeit eine Partnerschaft eingegangen

waren und heiraten wollten, begegnet immer wieder stereotyp
folgender Ablauf: «Ich hatte ausserordentliche Angst, dem Bischof meinen

Entschluss zur Heirat mitzuteilen. Das entscheidende Gespräch
habe ich immer wieder verschoben. Und auch als sich die Tür zum
Bischofshaus öffnete, da wäre ich am liebsten wieder davongelaufen.
Aber auf einmal, als ich dem Bischof gegenübersass, da war alle Angst
verflogen, da konnte ich frei sprechen, alles sagen. Ich hatte keine Angst
mehr.»

Vielen geht es so bei ähnlich wichtigen Entscheidungen, beim
Berufswechsel, bei einer Änderung der Umgebung. Die Angst packt einen
angesichts der endgültigen Verwirklichung. Aber das war genau wie bei
Israel eine lange Zeit des Suchens. der Auseinandersetzung, der Kämpfe.
Und da war genau wie beim Übergang über den Jordan auf einmal die
Ruhe und Sicherheit, um die vorher getroffene Entscheidung zu
verwirklichen. Psychologisch mag man auf ein inneres Kräftereservoir
spekulieren, das uns zur Verfügung steht und in entscheidenden Augenblik-
ken, in gefährlichen Momenten, in Krisen mobilisiert wird. Aber kön-

42



nen wir in theologischer Hinsicht in diesem Reservoir nicht auch den

«Ich-bin-für-euch-da»-Gott erkennen, der unter uns und in uns ist und

uns wie Israel ans andere Ufer, ins Gelobte Land führt?

Gelobtes Land heute
Wenn es unsere Geschichte ist, der wir hier nachgehen, dann ist
vielleicht auch die Frage erlaubt, was denn das Gelobte Land für uns heute
bedeutet. Oder ist dieser Begriff als einziger in unserem Erzählzyklus
ausschliesslich historisch zu verstehen und somit für uns überhaupt
nicht übertragbar? Wenn aber auch das historische Ägypten zur Chiffre
oder zum Symbol wird, wenn es nämlich als Ort der Unfreiheit und
Unmenschlichkeit, der Sklaverei und Knechtschaft verstanden wird, dann
wäre es doch notwendig, auch nach dem symbolhaften Gehalt des
Gelobten Landes zu fragen.

Stellen wir zunächst fest, was Gelobtes Land im Sinne der Bibel und
in der Übertragung für uns nicht ist oder sein kann: es ist nicht das Paradies,

aus dem die Menschen für immer vertrieben worden sind. Es ist
auch nicht das Himmelreich, von dem das nachbiblische Judentum, vor
allem die pharisäische Richtung, durchaus konkrete Vorstellungen hatte

und über das auch Jesus sprechen konnte. Es hat über seine geographische

Bedeutung sicherlich von beidem etwas: die Erinnerung an eine

vergangene Heimat und das Sehnen nach einem neuen, einem zukünftigen

Zuhause.
Es ist ein realisierbarer - um mit Ernst Bloch zu sprechen -, ein

realutopischer Ort in unserem Leben und in unserer Welt. Es ist der Ort,
den Martin Luther King in seiner berühmten Rede «I have a dream»
anvisierte. Auch wenn er von einem Traum sprach, so waren seine Bilder
dennoch von einer beeindruckenden Realität geprägt.

Gelobtes Land ist - positiv formuliert - der Anfang der Heimatwer-
dung des Menschen bereits hier auf Erden, der Versuch, wenigstens der
Versuch, seiner Bestimmung nachzukommen, sein Ziel zu erreichen,
das ein jeder in sich trägt, das einem jeden von Gott, dem Schöpfer, gegeben

worden ist. Es ist - immer noch individuell betrachtet - das Wagnis,
seinen Gaben und Begabungen nachzukommen, irgendwann einmal seiner

inneren Stimme zu gehorchen und nicht immer nur fremden Befehlen.

Die Psychologen sprechen von der «Ich-findung» oder der «Selbst-

werdung», was wohl weniger definierbar als erzählbar ist.

In den Evangelien wird erzählt, dass Jesus Blinde, Gehörlose und
Gelähmte heilt. Er schenkt den Unreinen, Pest- und Pockenkranken
Gesundheit und führt die Besessenen wieder der menschlichen Gemein-

43



schaft zu. Ausdrücklich spricht er beim Eintritt in das Haus des Zöllners
Zachäus vom Heil, das diesem Menschen geschehen ist. Dieser Begriff
bedeutet nicht nur etwas Zukünftiges, sondern meint zweifellos auch
den Jetztzustand des Zachäus.

In den Märchen wird davon erzählt, z.B. im Grimmschen Märchen
«Das Mädchen ohne Hände». Da lebt eine junge Frau zunächst im
Elternhaus, später im Hause ihres Gatten kindlich, unselbständig und
unfertig. Symbolisiert wird diese Abhängigkeit dadurch, dass der Vater ihr
die Hände abgeschlagen und ihr Gatte sie durch silberne ersetzt hat.
Erst in der Ferne der Menschen, weitab vom Vater und auch vom Gatten,

findet das Mädchen in einem Haus zu sich selbst, findet ihre
Selbständigkeit, ihre Würde. Hier allein mit sich und dem Kind, das den
bezeichnenden Namen «Schmerzensreich» trägt, lässt Gott ihr die richtigen

Hände wieder wachsen. Das Haus, in dem die Frau mit ihrem Kind
Zuflucht gefunden hatte, trägt die Aufschrift: «Hier wohnt ein jeder
frei.»

«Hier wohnt ein jeder frei.» Diese Aufschrift könnte auch über dem
Gelobten Land stehen, genauso wie das Wort Jesu an Zachäus: «Heute
ist diesem Haus Heil widerfahren.» Das Gelobte Land ist das Gegenteil
von Ägypten, das ein Haus oder ein Land der Unfreiheit und Sklaverei,
der Unmenschlichkeit und Heillosigkeit war. Im Gelobten Land durften
die Israeliten ein Leben führen ohne Pharao und Sklavenaufseher, ohne
Peitsche und Zwänge. Im Gelobten Land dürfen auch wir - wenn wir es

denn betreten - leben ohne Bevormundung, Massregelungen, ohne
fremde Vorschriften und falsche Gesetze.

Die Kernsätze der alten Moral lauteten: «Du sollst... Du darfst nicht!»
Wir empfinden heute eine solche Sprache als zutiefst veräusserlicht und
sehnen uns nach einer neuen Ethik, die in der Sprache Jesu zu uns redet,
positiv, heilend, befreiend: «Du darfst leben, du darfst dich frei entfalten,

du darfst Anlagen und Begabungen, ja, deine Eigenart und
Besonderheit entfalten.» Für Sokrates bestand das Böse gerade darin, der
Wahrheit, die ein jeder in sich trägt, nicht zu gehorchen und sich dafür
den Vorstellungen und Wünschen anderer zu unterwerfen.

Du darfst leben entsprechend der Wahrheit in dir, das schliesst nicht
die Verantwortung für andere aus. Diese setzt vielmehr voraus, dass ich
mir zunächst selbst Antwort gegeben habe. Nächstenliebe kann nicht
geschehen, ohne sich selbst zuvor als wertvoll einzuschätzen. «Du
sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst», hatte Jesus formuliert
und damit das eigene Selbst und das des anderen auf eine Stufe
gestellt.

44



Das Gelobte Land ist dabei nicht ein statischer Ort, so als könne man
ihn nicht wieder verlieren, wenn man ihn einmal gefunden oder erreicht
hat. Wir sehen am Beispiel Israels, dass schon bald nach dem Einzug ins

Gelobte Land die Propheten mit beissender Kritik auf das Leben dort
reagiert haben.

Immer besteht die Gefahr, dass sich im Gelobten Land ägyptische
Zustände wieder ausbreiten, dass Pharaone wieder ihre Herrschaft antreten,

dass die Reichen die Armen ausbeuten, dass wieder Gewalt und

Zwang sich durchzusetzen beginnen. Soweit das Gelobte Land auch von
Ägypten entfernt ist, so rasch kann es dort wieder wachsen.

Nicht anders ist es im Christentum geschehen. Die frohe Botschaft
von der Versöhnung und dem Schalom wich bald der Gewalt und dem

Zwang, dem Schwert, dem Krieg, den Kreuzzügen, der Inquisition, den

Hexenverbrennungen. Die frohe Botschaft von der Gleichheit und der
menschlichen Würde aller wich bald wieder einer hierarchischen Struktur,

der heiligen Herrschaft mit all den Implikationen, die wir so gut kennen.

Das Gelobte Land kann man gewinnen und wieder verlieren. Aber
es bleibt die Aufgabe eines jeden Menschen, dieses Land, das Haus zu

suchen, wo ein jeder frei lebt.

Kirche und Gelobtes Land
An den Exoduserzählungen entlang haben wir auch die Aufgabe der
Kirche gedeutet. Sie ist keine soeietas perfecta, eine schon auf
Erden vollkommene Gesellschaft, wie bereits die mittelalterlich scholastische

Theologie Kirche verstanden hat. D.h. konkret, sie kann nicht
einfach stehenbleiben in dem zufriedenen Gefühl, dass alles in ihr
und an ihr schon gut und vollkommen sei. Vielmehr muss sie sich stets

von neuem auf den Weg machen, oft genug die Wüste durchwandern.

Allerdings müssen wir dann konsequent folgern, dass auch ihr, der
Kirche, ein Ziel vorgegeben worden ist. Nennen wir es das Gelobte
Land.

Aber haben wir auch schon genügend darüber nachgedacht, was das

bedeutet? Haben wir genügend nachgedacht über die Durchquerung
des Jordan und das Ankommen im Gelobten Land? Ist uns genügend
bewusst. dass wir vor einem realen Übergang stehen und dass hinter den

Fluten, die noch zu durchqueren sind, ein Land liegt, das wir erst noch

zu erobern und neu zu gestalten haben? Ich meine den Übergang ins dritte

Jahrtausend, den ich bereits angedeutet habe, und ich sehe ein Land

vor uns. das wir bzw. unsere Kinder in Besitz nehmen können, wenn wir
nicht zurückschrecken aus Angst und Furcht.

45



Andere Kirchen, z.B. die römisch-katholische, sind schon dabei,
Konzepte zu entwerfen. Man spricht in Rom von der Neumissionierung
Europas als Aufgabe vor dem Eintritt in das nächste Jahrtausend. Zugleich
entstehen ausserhalb oder neben den offiziellen Kirchen neuartige
Gestaltungen der Theologie und Christologie. Da hat sich z.B. die esoterische

Theologie entwickelt, da gibt es eine kosmisch orientierte Christologie

oder eine von der Psychologie beeinflusste Theologie.
Sicherlich werden wir uns mit solchen unterschiedlichen Vorstellungen

auseinanderzusetzen haben. Aber die Aufgabe von kleinen
Kirchen, wie den altkatholischen, sollte vielleicht doch eine andere, nämlich

mehr auf die Praxis gerichtete sein, d. h. konkret eine ernsthafte und
intensive Verwirklichung dessen, was christliche Existenz ausmacht,
und das im Raum - und nicht abseits - der Kirche.

Denn Kirche sollte mehr sein als nur Institution, mehr sein als auch

nur Versammlungsraum allein für Sonntagsgottesdienste;
Kirche sollte mehr vermitteln als nur Erinnerungen an vergangene

Geschichte oder nur Hoffnung auf ein zukünftiges Leben im Himmel;
Kirche könnte schon hier auf Erden ein Haus sein, wo ein jeder frei

leben kann;
Kirche könnte schon hier zum Ort werden,

- an dem wir, wie die Kranken zu Lebzeiten Jesu, Worte des Heils
hören und dieses Heil auch erfahren können;

- an dem wir, wie die Ausgestossenen und Geächteten zur Zeit Jesu,

aufgenommen werden in die Gemeinschaft Gottes und der Menschen.
Dazu gehört freilich, dass wir an den Jetztzustand unserer Kirchen

kritische Fragen zu richten haben.
Können wir etwa die Theologie so weiterbetreiben wie bisher, mit

dogmatisch fixierten Formeln in einer für Laien unverständlichen Sprache?

Können wir sie so weiterbetreiben mit den Kategorien von richtig
und falsch, von wahr und unwahr? Können wir sie so betreiben, dass sie

unversöhnlich, desintegrierend wirkt? Wie kommt es z.B., dass die
Vereinbarung zwischen der evangelischen und altkatholischen Kirche
Deutschlands über die gegenseitige Einladung zum Abendmahl bzw.

zur Eucharistie in den anderen Kirchen der Utrechter Union soviel
Unbehagen bereitete, ja Streit entfachte? Die Vereinbarung bedeutete nur
ein ganz zaghaftes Zeichen ökumenischen Miteinanders, das auch in vielen

anderen Bereichen in Deutschland praktiziert wurde und wird. Sie

bedeutet keine Kirchengemeinschaft und auch keine Anerkennung
oder Legitimierung aller theologischen Vorstellungen der anderen
Kirche.

46



Es ist nur gut, dass solche internen Streitigkeiten meistens nicht bis

zur Basis dringen. Sie würden auf völliges Unverständnis stossen. Hinter

der Ablehnung, hinter dem Misstrauen steht m.E. die Angst, die

Angst vergleichbar jener, mit der die Kinder Israels zunächst auf die Fluten

des Jordans starrten. Sollten wir dagegen nicht den gleichen Mut
haben wie Jesus, der die theologischen Vorschriften seiner Zeit durchbrach

und selbst mit Huren, Sündern und Zöllnern Mahl hielt?
Sollten wir nicht den gleichen Mut haben wie er, der den Zöllner

Zachäus besuchte und zu ihm sprach: «Heute ist diesem Haus Heil
widerfahren, weil auch dieser ein Sohn Abrahams ist.» (Lk. 19,9) Sind unsere
evangelischen Mitchristen etwa keine Töchter und Söhne Gottes, die
wir besuchen und zu uns einladen können?

Wir sehen an diesem Beispiel, wie sehr festbetonierte theologische
Positionen - unsere Experten sprechen von theologischen Sachzwängen -
wieder Schranken aufbauen, die heute alles andere als einladend,
vielmehr nur noch abstossend wirken. Mit solchen Abschottungsversuchen
und Grenzbefestigungen gelangen wir nicht ins nächste Jahrtausend;
damit bleiben wir weit entfernt vom Gelobten Land.

Können wir in Wahrheit davon reden, wir seien synodale Kirchen,
wenn z.B. die Einführung der Frauenordination durch die letzte
Bistumssynode in Deutschland auf so heftigen Widerstand bei manchen
Personen in den anderen altkatholischen Kirchen stösst? Die Entscheidung

ist mit einer imponierenden Mehrheit gefasst worden, und sie ist
nach jahrzehntelangem Ringen um theologische Argumente gefallen.
Schon zeichnet sich die Möglichkeit des Ausschlusses der deutschen Kirche

oder die Suspension ihres Bischofs am Horizont ab. Exkommunizierte

Kirchen exkommunizieren eine Gliedkirche oder suspendieren
deren Bischof. Das würde wahrlich ein Treppenwitz der Kirchengeschichte!

Allerdings wäre das die konsequente Folge der desintegrierenden

oder ausschliessenden Theologie, der wir noch immer verhaftet
sind.

Als Hans Küng auf der vorletzten Synode im Jahre 1989 gefragt wurde,

wie er in dieser Frage entscheiden würde, antwortete er nach einigem

Überlegen mit der Gegenfrage: «Was würde Jesus heute tun?» Das
ist die entscheidende Frage. Entscheidend ist dagegen nicht dauernde
Taktik oder falsche ökumenische Rücksicht gegenüber einer Hierarchie
in der römisch-katholischen Kirche, die in dieser Frage längst die Mehrheit

verloren hat.
«Was würde Jesus heute tun?» Mit dieser Frage im Hintergrund

haben die deutschen Synodenteilnehmer ihre Gewissensentscheidung ge-

47



fällt. Sollte eine solche Gewissensentscheidung mit Ausschluss oder
Suspension bestraft werden? Niemand in Deutschland wollte den anderen
Kirchen einen Fehdehandschuh hinwerfen. Jeder, der sich auf der Synode

dazu geäussert hat, bekundete seinen Wunsch, trotz der Entscheidung

in der Utrechter Union zu verbleiben.
Vielleicht könnte dieses Ereignis Anlass sein, darüber nachzudenken,

was eine Union ausmacht bzw. was Einheit der Utrechter Union heute
bedeutet. Liefert nicht das Neue Testament genügend Beispiele für plurale

Formen? Ich erinnere nur an den Streit zwischen Petrus und Paulus

um die Beschneidung und die Geltung des jüdischen Gesetzes. Am
Ende ihrer sicherlich heftigen Auseinandersetzungen stand ein Kompro-
miss, den der Apostel Paulus im Brief an die Galater folgendermassen
wiedergibt:

«Und sie erkannten die mir zuteil gewordenen Gnade, Jakobus und

Kephas und Johannes, die als Säulen gelten, und gaben mir und Barnabas

den Handschlag der Gemeinschaft: wir sollten unter den Heiden, sie

aber unter den Beschnittenen predigen.» (Gal. 2,9)
Ich erinnere weiter daran, dass wir in den Pastoralbriefen völlig andere

Kirchenstrukturen vor uns haben als in den zeitgleichen Schriften des

Johannes, seinem Evangelium und den drei Briefen. Auf der einen Seite

gibt es bereits feste Ämter, das Prinzip der Sukzession und Lehrtradition,

Appelle zum Gehorsam gegenüber dem Bischof und zur Bewahrung

der richtigen Lehre. Zugleich beginnt der Ausschluss der Frauen

von kirchlichen Diensten. l.Tim. 2,11 ff. liefert ein geradezu schockierendes

Argument dafür:
«Die Frau soll sich stillschweigend in aller Unterordnung belehren

lassen. Zu lehren gestatte ich der Frau nicht. Sie soll auch nicht über den

Mann herrschen, sondern sich still verhalten. Denn Adam wurde zuerst
erschaffen, dann erst Eva. Und nicht Adam liess sich verführen, sondern
das Weib liess sich betrügen und kam zu Fall.»

Im vierten Evangelium und in den Schriften des gleichen Verfassers
sind dagegen Männer und Frauen noch in gleicher Weise und gleichberechtigt

in Gemeindefunktionen tätig. Die Ämter in diesen Gemeinden
sind längst noch nicht fest geprägt. Die johannäische Theologie hat
gegenüber der sicherlich effizienteren Struktur der Pastoralbriefe etwas

von dem ursprünglichen Provisorium Jesu und der ersten Jünger
aufbewahrt. Es geht hier gar nicht um die Frage, welche Strukturen besser

waren, vielmehr um die Einsicht, dass verschiedene Weisen von Christsein
und Kirchesein nebeneinander existierten, ja, dass es möglich ist, über
Differenzen hinaus sich die Hände zu reichen.

48



Ich plädiere also für Pluralität. Aber gibt es nicht auch Grenzen der
Legitimität? - so wurde während dieses Kongresses gefragt. Ich frage
jedoch zurück, wer steckt denn die Grenzen? Die Bischöfe, die Theologen,

die Kirche? Ich meine, dass wir mehr darauf schauen sollten, wie
und wieweit Jesus Grenzen gesteckt hat. Er hat sie weit gesteckt, weit
hinausgeschoben - sehr zum Ärger der damaligen Theologen. Seine

Grenzen verliefen weit hinter dem Haus des Zachäus, weit hinter den

Häusern der Huren, Sünder und Zöllner, der Aussätzigen und von
Dämonen Besessenen.

Jesus verschob die Grenzen soweit, dass es für ihn keine Trennung
mehr geben sollte zwischen Mensch und Gott, zwischen Mensch und
Mensch. Er verschob sie soweit, dass Paulus in authentischer Interpretation

Jesu in Gal. 3,28 keine Trennung mehr sah zwischen Mann und
Frau, Griechen und Juden, Freien und Sklaven. Jesus verschob die Grenzen

soweit, dass wir ein gehöriges Stück gehen mussten, um an sie zu stos-

sen. Erst später begannen die Theologen wieder, mit theologischen
Argumenten und Sachzwängen die Grenzen enger zu stecken, genauso wie
es die Theologen zur Zeit Jesu getan hatten. Theologen - zu ihnen hatte
Jesus gesagt, dass Huren und Zöllner vor ihnen in das Himmelreich
eingehen werden.

Warum sind wir heute dazu nicht fähig, warum sind wir nicht bereit,
Spannungen, Differenzen auszuhalten und über alle Meinungs- und

Handlungsverschiedenheiten, über alle Pluralität hinweg die Einheit in
Christus zu bewahren? Warum dividieren wir uns weiterhin auseinander,

anstatt uns immer näherzukommen? Die Antwort darauf lautet,
dass auch wir nicht frei sind von Ängsten;

- von Ängsten gegenüber anderen Kirchen, mit denen man eines Tages

vielleicht, vielleicht zur Einheit findet;

- von Ängsten vor pluralen Formen, vor der Vielfalt, die man dann
nicht mehr in den Griff bekommt;

- von Ängsten vor Gewissensentscheidungen des einzelnen oder einzelner

Gruppen, die alles so schwierig machen könnten.

Mit solchen Ängsten gelangen wir allerdings nicht ins nächste Jahrtausend;

damit bleiben wir weit entfernt vom Gelobten Land.
Mit solchen Ängsten geht es uns letztlich wie dem Apostel Petrus, der

spontan Mut hatte, aufzubrechen und seinem Herrn über die aufgewühlten

Wellen entgegenzugehen. Doch dann holte ihn die Angst wieder ein,
und genau in diesem Augenblick der Angst und Furcht ging er im Wasser

unter.

49



Befinden wir uns in eben dieser Situation? Wir sind aufgebrochen,
und nun packt uns wieder die Angst, zu weit zu gehen, andere zu verprellen,

um am Ende allein dazustehen.

Aber die Petrusgeschichte enthält noch eine entscheidende Fortsetzung.

In dem Augenblick äusserster Gefahr, tödlicher Krise, da ruft er
um Hilfe: «Herr, rette mich!» Das, glaube ich, ist für uns wichtiger als

alle Rückwärtsgewandtheit und alle Seitenblicke, als aller Respekt vor
den Grosskirchen, als alle Angst vor der Gefährdung der Ökumene und
als alle Argumentation mit den sogenannten theologischen Sachzwän-

gen. «Herr, rette mich!»
Und dem sinkenden Apostel streckte sich die Hand Jesu entgegen

und zog ihn ins Boot. Es ist diese Hand, die uns rettet und keine andere.

Und es ist dieses Wort, das die Begründung gibt für den Untergang:
«Kleingläubiger!» So wie die Fluten des Jordan zurückwichen, da Israel
hinter der Lade herzog, so verloren die Wellen des galiläischen Sees auf
einmal ihre Gefährlichkeit. Sie wurden tragfähig, weil Petrus die Eland
Jesu ergriff.

Visionen
Gelobtes Land! Ich sehe ein Land vor uns, in dem man sich streiten
kann - heftig, leidenschaftlich -, aber in dem man sich nicht gegenseitig
ausschliesst, in dem Worte wie Exkommunikation oder Suspension
unbekannt sind. Das Motto des ersten altkatholischen Bischofs in Deutschland,

Josef Hubert Reinkens, war dem Brief des Apostels Paulus an die

Römer entnommen und lautete: «Alles, was nicht aus Überzeugung
getan wird, ist Sünde.» Ich denke, dass das Gewissen und die
Gewissensentscheidung Maxime unseres kirchlichen Handelns bleiben sollte.

Ich sehe ein Land vor uns, in dem es verschiedene Formen christlichen

Lebens, verschiedene Vorstellungen von Kirche gibt. Die eine Kirche

mag progressiv, die andere konservativ sein. Aber eines darf es nicht
geben, dass man solche Verschiedenheiten mit den Kategorien von
orthodox und nicht-orthodox, von richtig und falsch bewertet. Im Gelobten

Land, in der Kirche des dritten Jahrtausends, darf es keine gegenseitige

Häresieanklagen geben.
Ich sehe ein Land vor uns, in dem für uns mehr und mehr die Denk-

und Handlungsweise Jesu zum Modell wird. Er fühlte sich nicht gebunden

an die Kategorien der damaligen Synagoge oder Gesellschaft. Er
handelte offen und einladend, versöhnlich und friedlich. Er heilte und

akzeptierte die verschiedenen Charaktere unter seinen Anhängern. Er
gab den Menschen einen Ort, an dem sie frei wurden.

50



Ich sehe ein Land vor uns, in dem ein bisschen von der Güte Gottes
aufleuchtet, dann nämlich, wenn wir die Armen und Hungernden, die
Einsamen und Enttäuschten in unserer Gesellschaft nicht vergessen,
ihnen vielmehr einen Platz in unseren Herzen und in unseren Gemeinden
einräumen.

Vor der Abstimmung in der Frage der Frauenordination auf der
deutschen Bistumsynode sagte ein Teilnehmer: «Wenn ich Angst habe, dann
bin ich nicht in der Lage, richtig zu denken und zu handeln. Eine richtige
Entscheidung ist nur möglich im angstfreien Zustand.» Dazu wollen uns
die beiden Geschichten verhelfen: in einem angstfreien Zustand und in
der Gewissheit der Anwesenheit Gottes den Übergang ins nächste
Jahrtausend zu wagen.

Steh auf

Bibelarbeit zu Lk. 8,40-56
(Frau Dr. Brigitte Kahl, Berlin)

I. Ein Stück mit vielen Rollen - und die Rolle, die wir als Leserinnen
und Leser spielen

Was für eine Geschichte! Je länger ich mit den Texten der Bibel arbeite,
desto mehr glaube ich, dass die Geschichten selbst viel klüger sind als

alle Auslegung. Und dass man sie immer wieder neu lesen, hören,
nacherzählen muss, damit sich Schritt für Schritt ihr Sinn erschliesst. Wir wollen

also etwas scheinbar sehr Simples tun - diese Geschichte zu verstehen

suchen, indem wir sie «einfach» nacherzählen.

Beginnen wir, da es eine lange Geschichte ist, bei den Personen. Eine

Menge Leute treten auf, es gibt Nebendarsteller und Hauptrollen:
- Eine der kleinen Rollen spielt das Volk. Es hat Jesus erwartet, es

empfängt ihn, als er zurückkommt von seinem sensationellen Auftritt in
Gerasa am anderen Ufer des Sees (8,26 ff.). Es hat grosse Erwartungen

an Jesus und erdrückt ihn fast.

- Die zweite Gruppe von Nebendarstellern sind die Leute aus dem

Haus des Synagogenvorstehers Jairus: Zuerst die Todesboten und
dann diejenigen, die den Tod der Tochter beweinen und beklagen. Sie

erwarten von Jesus nichts mehr. Sie verlachen ihn allenfalls.

51



- Damit sind wir schon bei den Hauptrollen. Einmal Jairus, der
Synagogenvorsteher - wichtigster Mann unter den jüdischen Einwohnern
des Ortes. Sein Amt vereint die höchste geistliche und zugleich
kommunale Autorität. Er leitet den Synagogengottesdienst und repräsentiert

das Gesetz, die Thora, als Lebensordnung Israels.

- Dann Jesus, der umherziehende Rabbi und Wundertäter mit dem

grossen Zulauf, der es sich nicht nehmen lässt, in den Synagogen Galiläas

und Judäas von seinem Recht - dem Recht jedes erwachsenen
männlichen Israeliten - auf Predigt und Schriftauslegung Gebrauch
zu machen (4,15.44). Allerdings löst er dabei mitunter Tumulte aus

(4,16 ff.). Seine Theologie ist eine Zumutung für jeden, der es mit der
herrschenden Lehre ernst meint.

- Schliesslich die Frau, die zwölf Jahre lang unter Blutfluss gelitten hat.
Nach Lev. 15,25 bedeutet das 12 Jahre lang Unreinheit, Unberührbar-
keit. Wer mit dieser Frau irgendwie physisch in Kontakt kommt, auch

mittelbar, wird selbst unrein. Das heisst unter anderem auch: Kein
Mann, keine Familie, keine Kinder. Niemand kann ihr helfen, sie hat
schon ihr ganzes Vermögen für Ärzte ausgegeben und ist jetzt auch
finanziell am Ende. Sie hat keine Chance mehr, am Leben teilzunehmen.

- Aus ganz anderen Gründen ist diese Chance auch verspielt für die
Tochter des Jairus. Zwölf Jahre ist sie alt, d. h. sie steht an der Schwelle
des Erwachsenseins. Ein jüdisches Mädchen wurde im 1. Jahrhundert
mit zwölf Jahren (und einem Tag) dem Recht nach zur Frau und
damit heiratsfähig. Aber, so wie es aussieht, wird sie diese Schwelle zum
Leben nicht überschreiten. Sie liegt im Sterben. Dennoch, anders als

die Frau, ist sie sozial nicht isoliert. Sie hat Eltern, eine Hausgemeinschaft,

die um sie trauert. Und sie hat einen Vater, der alles zu tun
bereit ist, um seine einzige Tochter zu retten.
Es scheint, dass damit die Haupt- und Nebendarsteller in dieser

Geschichte komplett sind. Aber eine Gruppe fehlt doch noch. Das sind wir
selbst, die Leser und Leserinnen. Auch wir spielen eine Rolle in dieser
Geschichte. Sie wurde geschrieben, um gelesen, gehört zu werden. Zwar
sind wir rund 2000 Jahre älter als die Leser, die «Lukas» (wer immer das

war) meinte, aber wir sind eingeplant. Wir sollen die Fäden dieser
Geschichte aufnehmen, sie zu entwirren versuchen, uns selbst in sie verwik-
keln lassen: Damit wir sie neu verknüpfen mit unserer eigenen Lebensund

Zeitgeschichte, sie in neuen Geschichten weiterspinnen. Ohne uns
bleibt die Geschichte tot. Wir wollen also beginnen, uns in diesen Text
hineinzuerzählen.

52



II. Ein Vater, der alles tut für seine Tochter - und unserer Sympathie
als Leserinnen und Leser gewiss sein kann

Szene 1: Inmitten der erwartungsvollen, Jesus in Beschlag legenden
Volksmenge, die sich um den aus dem (heidnischen) Gerasa heimgekehrten

Exorzisten schart, taucht auf einmal ein Einzelner auf: der
Synagogenvorsteher Jairus. Offensichtlich wird ihm respektvoll Raum
gewährt. Er fällt nieder zu Jesu Füssen und bittet ihn dringlich, in sein

Haus zu kommen. Seine einzige, zwölfjährige Tochter liegt im Sterben.
Dieser vor aller Augen erfolgende Fussfall des Synagogenvorstehers

hat etwas Spektakuläres. Von einem Mann, der in der sozialen und
religiösen Hierarchie ganz oben steht wie Jairus, erwartet man nicht, dass er
sich so klein macht, am allerwenigsten vor einem wie diesem da. Hat Jairus

nicht gehört von den unerhörten Vorfällen in der Synagoge von
Nazareth, wo Jesus mit seiner provozierenden Predigt die Heimatstadt so

gegen sich aufbrachte, dass sie ihn umbringen wollten? (4,29) Oder von
der peinlichen Geschichte mit der Prostituierten im Hause eines Pharisäers?

(7,36 ff.) Weiss er nicht, dass es eine Menge ernstzunehmender
Theologen der pharisäischen Richtung gibt, die diese Art die Thora
auszulegen und von Gott zu reden schlichtweg für Gotteslästerung halten?
(5,21.30; 6,2.7.11) Wie also kann es Jairus mit der Würde seines Amtes
vereinbaren, vor diesem theologisch skandalumwitterten Mann öffentlich

auf dem Boden zu liegen und ihn in sein Haus zu bitten?
Und das alles wegen eines kleinen Mädchens. Genauer besehen offenbart

die Geschichte an dieser Stelle abgrundtiefe Ironie. Wenn ein
Synagogengottesdienst stattfindet, wenn Jairus das Wort erteilt, um die Tho-
ra-Rolle zu lesen oder die Propheten auszulegen, wenn im Kreise der
Ältesten Gemeindebelange zu entscheiden sind - immer nur zählen Männer,

niemals Frauen. Und nun setzt Jairus diese ganzen männlich
definierten prestigeträchtigen Amtswürden und Statussymbole aufs Spiel
ausgerechnet um seiner Tochter willen, die gerade zur Frau werden soll.

Es kann Jairus nicht leicht gefallen sein, vor Jesus niederzufallen. Dieser

Akt der Selbsterniedrigung des «Obersten» bringt die ganze soziale,
religiöse und Geschlechterhierarchie durcheinander. Aber die auf dem
Sterbebett liegende Tochter, die sein einziges Kind ist und damit seine

ganze Zukunft repräsentiert, konfrontiert Jairus wohl auf unausweichliche,

existentielle Art mit der Frage von Leben und Tod. Und
wahrscheinlich ist ihm das theologische Grundproblem, wie sich nämlich Thora

und Leben zueinander verhalten, noch nie so hautnah und bedrängend

gewesen. Dieser Jesus, bei dem er da Hilfe sucht, hat eine dubiose

53



Theologie respektive Gesetzesauslegung, ohne Zweifel. Aber genauso
unbestritten hat er auch Macht, Leben wiederherzustellen. Thora, so
weiss Jairus, bedeutet Leben. Aber was heisst das? Wenn jemand gegen
die Bestimmungen der Thora, z.B. am Sabbat, beschädigtes Leben
heilmacht wie damals bei der Geschichte mit der verdorrten Hand (6,6ff.),
ist das also gesetzwidrig? Oder könnte es gerade auch umgedreht sein:
Wenn Leben wiederhergestellt wird, wie soll das gegen den Willen Gottes

und gegen das Gesetz sein?

Wie auch immer: Was in diesem Augenblick zählt für Jairus, ist das
Leben, das Leben seiner Tochter. Es scheint, dass er dafür alles preiszugeben

bereit ist. Aus seinem Haus, in dem der Tod schon hockt, hat er sich

aufgemacht, um Leben zu finden. Jairus ist der erste in dieser Geschichte,

der aufsteht, sich aufmacht. Und wie bei dem anderen, grossen Auszug

aus einem Kinder-Sterbe-Haus damals in Ägypten (vgl. Ex. 1,15 ff.)
bedeutet auch der Exodus des Jairus ein Sich-Lösen-Müssen aus den
alten Verhältnissen.

Und wir? Können wir anders, als mit diesem aufgestandenen,
aufgebrochenen, menschlich gewordenen Mann und Amtsträger Jairus aus
vollstem Herzen mitzufühlen? Im Akt des Niederfaliens gesteht er seine

ganze Verletzlichkeit und Angewiesenheit ein. Die Szene ist anrührend
bis ins Innerste, er hat unsere ganze Sympathie. Wir möchten, dass Jairus

schnell Hilfe findet. Er verdient es. Wir möchten wissen, wie die
Geschichte weitergeht. Es bleibt nicht viel Zeit mehr für das rettende Handeln

Jesu. Das Mädchen liegt in den letzten Zügen. Ein Aufbruch mit
Eile ist geboten.

III. Die Geschichte verliert den roten Faden und verwirrt sich -
wir als Leserinnen und Leser sind frustriert

Szene 2: Jesus begibt sich also auf den Weg ins Haus des Jairus, so viel
wird immerhin gesagt. Aber dann auf einmal scheint sich dieser Weg ins
Nichts zu verlieren. Die Menge umdrängt Jesus, und aus diesem
Menschengewühl heraus macht sich eine Frau an Jesus heran. Sie kommt,
namenlos, von hinten, und muss es geschafft haben, in diesem Gedränge
und Geschiebe sich zu den Quasten am Saume seines Gewandes hinun-
terzubeugen. Wir hören, sie hat zwölf Jahre an Blutfluss gelitten und ist

inzwischen bettelarm. Das ist ein schweres Schicksal, sicher. Aber wir
können uns jetzt nicht auf diese Geschichte einlassen. Immer gibt es

irgendwo anders schwere Schicksale. Aber wir haben schon unsere eige-

54



ne Geschichte, und die duldet keinen Zeitverzug, keine Umwege.
Ausserdem: die Frau ist zwar schlimm dran, aber sie schwebt nicht in akuter
Lebensgefahr wie die Tochter des Jairus.

Jesus jedoch ist offensichtlich so durchdrungen von der geheimnisvoll
heilenden, lebenschaffenden Gotteskraft, dass sie auch ohne sein Wollen

und Wissen von ihm ausgeht. Die Frau, die ihn heimlich berührt hat,
wird auf der Stelle gesund. Wir können aufatmen. Es war nur eine kleine

Episode zwischendurch. Ein Aufschub ist nun um so weniger nötig. Die
Frau ist geheilt, Jesus kann sich wieder voll und ganz auf seine Mission
im Haus des Jairus konzentrieren.

Aber was jetzt kommt, stellt unsere Geduld auf eine harte Probe.
Statt an Tempo zuzulegen, gerinnt die Geschichte zu quälender
Langsamkeit, erstarrt bis auf Zeitlupengeschwindigkeit, um schliesslich ganz
auf der Stelle zu treten. Jesus macht das Heilungswunder publik und
beginnt umständlich nach der Nutzniesserin zu suchen. Er will wissen, wer
ihn berührt hat. Das allein ist absurd angesichts des Drängens der
Volksmenge. Aber es verschlägt einem die Sprache, wenn man sich die Situation

des Jairus vor Augen hält. Was geht ihn diese Frau an, wenn seine

Tochter im Sterben liegt? Was soll das, diese Zurschaustellung des Wunders?

Hat Jesus es womöglich nötig, seinen Erfolg herauszustreichen?
Weshalb sonst muss er diese anonyme Frau zwingen, sich zu erkennen
zu geben und ihre Geschichte noch einmal in aller Öffentlichkeit
auszubreiten?

Wie dem auch sei: Während sie erzählt von den zwölf Jahren ihres
Leidens und wie es, als keine Hoffnung mehr blieb, zu diesem ausserge-
wöhnlichen Entschluss kam, Jesus heimlich zu berühren, während sie

das alles in Worte formt (es hat sicher einige Zeit gedauert) und Jesus

dann seinen abschliessenden Kommentar spricht, ist die Tochter des Jairus

gestorben.
Was ist das für ein Heiland, der sich angesichts eines extremen Notfalls

mit Problemen am Rande beschäftigt? Was für eine bodenlose
Grausamkeit, welches Ausmass an Zynismus, einen um das Leben seiner

Tochter zitternden Vater die langatmige Leidens- und Heilungsgeschichte

einer x-beliebigen Frau sich anhören zu lassen: Und als sie zu
Ende ist, kommt die Nachricht vom Tod des eigenen Kindes.

Wir sind frustriert und empört, zu Recht. Was ist das für eine
Geschichte, die uns Leserinnen und Leser zuerst in ein Engagement verwik-
kelt und dann in der Luft hängen lässt - die mitten beim Erzählen plötzlich

ihren Faden verliert, in eine andere Geschichte überspringt. Nun
bleibt uns nichts mehr, als auch unsererseits einen Schlusspunkt zu set-

55



zen. Diesen Rabbi sollten wir jedenfalls nicht weiter bemühen. Aber
vielleicht wenigstens noch gemeinsam mit dem Vater zurück ins Trauerhaus
gehen, um in das Weinen der dort schon versammelten Klagefrauen
einzustimmen. Mehr können wir nicht tun.

Allerdings, ganz unter uns gesagt: Haben wir überhaupt ernstlich
etwas anderes erwartet? Wissen wir nicht schon längst - und im Jahr fünf
nach der grossen historischen «Wende» von 1989 mehr denn je -, dass

die kleinen wie grossen Aufbrüche zum Leben immer wieder in Gräbern

versanden? Dass die mutigen, hoffnungsträchtigen Visionen vom
Ausbrechen aus den alten todbringenden Verhältnissen sich noch allemal

als Fata Morgana erwiesen haben? Da ist einer aufgestanden,
manchmal stehen sogar ganze Völker auf, aber nun kann er sich wieder
hinsetzen: Der Tod hat ja doch das letzte Wort. Du hättest gleich zu Hause

bleiben können, Jairus, dann wärst du wenigstens in den letzten Minuten

noch bei ihr gewesen und hättest nicht die Todesnachricht aus dem
Munde anderer hören müssen. Wie sagten doch damals die Kinder Israel

in der Wüste gleich nach dem Auszug? «Waren nicht Gräber genug in
Ägypten, dass du uns wegführen musstest, damit wir in der Wüste
sterben...» (Ex. 14,11)

Eine bittere Geschichte, ja. Aber eine Geschichte, die nun immerhin
wieder auf dem Boden der Realität gelandet ist. Unserer Realität.

rv. Doch ein roter Faden - und eine neue Sicht auf den Tod

Aber die Geschichte geht ganz anders weiter. Was auch immer wir tun
oder tun würden - Jairus für seinen Teil stimmt nicht ein in die Vergeb-
lichkeitserklärung der Todesboten noch in das Klagegeschrei in seinem
Haus. Was ist geschehen? «Fürchte dich nicht, glaube nur, dann wird sie

gerettet werden» (8,50) - das ist alles, was Jesus verlauten lässt, als er
hört, dass das Mädchen gestorben und damit die Sache eigentlich vorbei
ist. Jesus beendet die Geschichte nicht. Mehr noch, er verknüpft die
Geschichte des 12jährigen Mädchens mit der Geschichte der 12 Jahre lang
stigmatisierten Frau. «Tochter, dein Glaube hat dich gerettet», hatte er
zu ihr gesagt (8,48) - die gleichen Worte wie unmittelbar anschliessend

zu Jairus. Beidemal geht es um den Glauben, der eine «Tochter» retten
kann - aber diesen Glauben, den die Frau schon unter Beweis gestellt
hat, den muss Jairus erst bewähren, soll seine Tochter gerettet werden.

Die Herausforderung ist mehrfacher Art und könnte nicht härter
sein. Der Synagogenvorsteher Jairus muss glauben lernen von einer

56



fremden Frau, deren Glaubensdemonstration seine Tochter immerhin
das Leben gekostet hat: Er muss genau dies als Weg zu ihrer Rettung
akzeptieren. Was aber ist das für ein Glaube, der da wider alle Vernunft
und alle realistische Resignation von Jairus verlangt wird?

Um das zu verstehen, müssen wir noch einmal in die Geschichte der
Frau zurückgehen. 12 Jahre Blutfluss bedeuteten 12 Jahre Unreinheit.
Alles Unreine muss nach dem Gesetz abgesondert werden (vgl. Lev.

11-15), weil im symbolischen Universum Israels damals die Trennlinie
zwischen Reinheit und Unreinheit die Grenze von Leben und Tod
repräsentierte. Eine blutende Frau, wie jede Frau während der Zeit ihrer
Menstruation (Lev. 15,19ff.), ist Trägerin des Todes mitten im Leben
und damit hochinfektiös: Jede Art des Kontaktes mit ihr ist auszuschlies-

sen.
Was aber tut die Frau? Sie wendet das ganze System um. Als sie nach

zwölf Jahren und offensichtlich am Ende aller ihrer Reserven sich ent-
schliesst, Jesus heimlich von hinten anzurühren, überschreitet sie

unerlaubterweise die magische Grenze zwischen Leben und Tod. Sie tut dies

in der Hoffnung, dass nicht der Tod, den sie am Leibe trägt, ihn anstekken

wird, sondern umgekehrt seine Lebenskraft ihre Heilung bewirken
kann. Sie glaubt an die Macht des durch Jesus verkörperten Lebens
mehr als an die Macht des Todes, gegen den das Gesetz die Gemeinschaft

durch Berührungsverbote abzuschirmen versucht. Das ist ihr
Glaube. Er wird bestätigt durch die Realität dessen, was zwischen Jesus

und ihr tatsächlich geschieht, ebenso wie durch die abschliessenden Worte

Jesu. Er rechtfertigt ihren Glauben an die Macht des Lebens, der sie

gerettet hat.
Nach dem Gesetz aber, und das wiederum muss Jairus sehr wohl

wissen, ist ihr Tun ein absoluter Tabubruch. Jesus ist nun selbst verunreinigt.

Das Gesetz verbietet Jairus, einen Unreinen in sein Haus zu lassen.

Aber Jesus verlangt von Jairus, er solle glauben wie diese Frau
geglaubt hat, damit seine Tochter gerettet wird wie jene. Er holt die
Geschichte der von hinten gekommenen Frau, die sich auf der rückwärtigen

Bühne und im Schatten der «eigentlichen» Geschichte abspielt, auf
die Vorderseite. Er macht sie öffentlich, sucht so lange nach der verborgenen

Fremden, bis sie ihm gegenübersteht. Beides: die aus der Männerwelt

verbannte Frauenrealität und die im «normalen Leben» verdrängte
Todesrealität werden sichtbar gemacht und hörbar, ohne alle

Berührungsängste.

Jairus muss sich dieser doppelten Realität stellen, er muss anhören,
wie die Frau ihre Geschichte verkündigt (da steht wirklich nicht einfach

57



das Wort «erzählen», sondern «verkündigen»; 8,47). Die Frau also ist

zur Verkündigerin einer frohen Botschaft, einer Leidens- und
Befreiungsgeschichte geworden, die Jairus noch in keinem seiner
Synagogengottesdienste hören konnte. Denn da predigen nur Männer. Die Frau ist

zum Vorbild eines Glaubens geworden, der sich gegen den Tod nicht
abzuschotten versucht, noch sich damit abfindet, sondern die mitten
durchs Leben verlaufende tödliche Demarkationslinie in Richtung
Leben überschreitet, hier und jetzt, in diesem Augenblick.

Jairus lässt sich von dieser Geschichte und von diesem Glauben berühren

wie vorher Jesus. Er vergisst die Angst, sich an ihr oder ihm zu
verunreinigen. Er lässt sich in das fremde Leid und das fremde Heil mit hineinziehen

und wird so Teil der Bewegung hin zum Leben, die von dieser
Geschichte ausgeht. 12 Jahre lang, die seine Tochter wohlbehütet in seinem
Haus aufgewachsen ist, das waren zwölf Jahre, in denen die Frau mit
ihrem körperlichen Gebrechen und dessen sozialen und religiösen
Konsequenzen kämpfen müsste - mit Ausgrenzung, Isolation, Demütigung,
Einsamkeit. Schutzlosigkeit. Nun ist sie gerettet. Anders als die Leute in
seinem Haus kann Jairus angesichts dieses Wunders nicht mehr in die

Klage über die Unbezwingbarkeit der Todes-Macht einstimmen -
obwohl seine Tochter nun gestorben ist.

Auch an Jairus hat sich ein Wunder ereignet. Er ist ein anderer geworden.

Er hat einen Perspektivwechsel vollzogen. Jairus sieht die Welt
nicht mehr nur mit den Augen eines Vaters, der nach zwölf Jahren an

der Schwelle zum Leben sein Kind verliert, sondern auch mit «anderen»

Augen - den Augen einer Frau, die zwölf Jahre lang lebendig tot war, in
einer Paria-Existenz begraben kraft des Gesetzes, das er, Jairus,
repräsentiert. Jairus ist infiziert von mitleidender Solidarität weit über seinen

bisherigen Horizont hinaus, aber auch von Erstaunen über die
todüberwindende Macht des Glaubens. Jairus hat sich wie die Frau anstecken
lassen von der Kraft des Lebens, das durch Jesus hindurch wirksam ist.

Er ist nicht mehr fixiert auf die Macht des Todes. Die Geschichte der
Frau hat ihn weggeholt von seiner Eingegrabenheit in die eigene Sorge.
Diese «Tochter» Jesu, eine Wildfremde, ist ihm zur Nächsten geworden,
deren Schicksal ihn angeht wie das seiner eigenen Tochter.

Und genau dies wohl ist der Wendepunkt, an dem die Geschichte des

Jairus geöffnet wird für die Kraft der Auferstehung: Der Aufschub war
in Wahrheit der Kairos, der Umweg über die andere Frau der einzige
Weg zum Leben für die Tochter.

58



V. Aufstehen gegen den Tod

Und wir? Wir fürchten den Tod. Wir beklagen ihn, wir möchten ihn
verdrängen. Wir haben eine Menge Rituale entwickelt, die unser Leben
«reinhalten» sollen von den Anzeichen des Todes; wir versuchen uns in

kleinen, heilen, todfreien Arealen abzuschotten. Wir sagen «Es wird
schon wieder», wenn einer an Krebs stirbt. Wir beteuern, dass die extreme

Hitze dieses Sommers nichts mit einer weltweiten Klimaverschiebung

zu tun hat und schreiben «Freie Fahrt für freie Bürger» auf
Wahlplakate, während der autoabgasträchtige Ozonnebel unsere Augen und

Lungen zerbeisst. Wir hoffen auf einen wirtschaftlichen Aufschwung,
auch wenn wir wissen, dass unsere Wirtschaftsordnung zwei Drittel der

Weltbevölkerung von der Teilhabe an den Gütern der Erde ausschliesst.

Wir fürchten den Tod, ja, und wir beklagen ihn, wenn er uns trifft - aber
fürchten wir nicht noch mehr das Leben: genauer gesagt, die Vorstellung,

unser Leben ändern zu müssen?

Wir wissen, dass unsere eigene Geschichte, wenn sie so weitergeht
wie bisher, nicht gut enden und spätestens unsere Kinder mit tödlichen
Katastrophen konfrontieren wird. Deswegen haben wir wohl auch keine

Zeit zu verlieren, müssen so eilig leben, konsumieren, geniessen, die
Anzeichen des Todes in unseren Seelen, auf der Haut unserer Kinder,
an den Blättern der Bäume und den Fischen im Meer kaschieren und
oberflächlich kurieren, so lange es noch irgendwie geht. Vielleicht ist
das auch der Grund, weswegen uns das abrupte Stehenbleiben der Jai-
rus-Geschichte bei dieser fremden Frau so aufgebracht und in Panik
versetzt hat. Wer vom Tode gejagt wird, kann nicht einfach innehalten und
sich in fremde Geschichten verwickeln lassen.

Und doch ist, wie wir gesehen haben, dieser erzwungene Stillstand die

eigentliche Chance: für Jairus, für seine Tochter - und auch für uns. In
diesen quälenden Minuten des Untätigbleibens, Wartens, Zuhörens hatte

sich für Jairus seine eigene Geschichte vom Sterbenmüssen der Tochter

nach zwölf Jahren verknüpft mit der Geschichte einer Frau, die

zwölf Jahre lang nicht leben konnte. Die Zwölf-Zahl, von Lukas besonders

hervorgehoben, signalisiert, dass es hier um etwas Grundsätzliches
geht. Symbolisch steht die Lebensordnung des Gottesvolkes überhaupt
zur Diskussion. Jairus macht die Entdeckung, dass der Tod, der ihn in

dieser konkreten Situation persönlich und punktuell betrifft, gar keine
individuelle und private Angelegenheit ist, sondern ein weitverzweigtes
Geflecht mit vielen Ausläufern hat, die sein ganzes bisheriges Lebensge-
füge durchdringen und bestimmen. Jairus war aufgestanden und hatte

59



sich auf den Weg gemacht, den Tod von seiner Tochter abzuwenden - er
kehrt zurück als einer, der begriffen hat, dass er sein Leben verändern
muss.

Szene 3: Jetzt endlich sind wir soweit, dass wir ins Haus des Jairus
zurückkehren können. Wir haben keine Zeit verloren, als wir bei der Frau

stehengeblieben sind, genauer gesagt: Wir haben zwar den Wettlauf mit
dem Tod verloren, aber wir haben Zeit zum Leben gewonnen. Das laute
Weinen und Klagen der Trauernden empfängt uns und schreit uns noch
einmal die Unausweichlichkeit und Endgültigkeit des Todes in die Ohren.

Aber Jesus und Jairus schweigen, und dieses Schweigen ist der lauteste

Protestschrei gegen den Glauben an die Allmacht des Todes, der je
gehört wurde. «Sie ist tot», sagen die Leute (8,49), sie wissen es sogar
(8,53), und sie haben vermutlich recht, was die medizinischen Fakten
betrifft. Aber: «Sie schläft nur», sagt Jesus (8,52), und das ist eine theologische

Aussage, die etwas mit der Allmacht Gottes zu tun hat, der Leben
schaffen kann, wann und wo er will. Fünf Menschen sind um Jesus
versammelt und um das tote Mädchen. Sie wagen es, an das Möglichwerden
des Unmöglichen zu glauben, haben den Fuss auf das Gelobte Land
gesetzt. Schweigend und mit zitternden Gliedern stehen sie auf dem Boden

dieser anderen, neuen Realität im Zeichen des Lebens: Jairus, die
Mutter des Mädchens und drei Jünger (8,51). Sie sind aufgestanden,

weggegangen aus der Klagegemeinschaft und umgekehrt zum Leben. In
diese «neue Familie», diese umgewendete Lebensgemeinschaft hinein
wird das Mädchen auferweckt: in die Realität des Reiches Gottes, das

mitten unter uns ist.

«Steh auf», sagt Jesus zu ihr, und ihr Geist (oder Atem) wendet sich

um, so heisst es, und sie steht auf. Diese Umwendung des Geistes/Atems
hat etwas mit «metanoia», Umkehr zu tun. Es geht nicht einfach um das

Mirakel der Reanimation eines Leichnams, sondern um eine neue
Lebensdynamik. Das Mädchen ist nicht eigentlich «vom Tod» erweckt, aus
dem Tod zurückgeholt worden, sondern sie steht auf zu einem neuen
Leben gegen den Tod, für das dieser kleine Kreis der um sie Versammelten

- Männer und Frauen - miteinsteht.
Ich habe vorhin gesagt: Wir gehen zurück ins Haus des Jairus. Wie

weit sind wir wirklich mitgegangen? Bis in den Raum der Auferstehung
und des Lebens? Oder sind wir am Ende doch zurückgeblieben bei
denen, die klagen über den Tod und die Hoffnungslosigkeit zelebrieren
mit tod-sicheren Argumenten? Sind wir bereit, das Wunder des Innehal-
tens und der Umwendung unserer mörderischen Lebenspraxis geschehen

zu lassen - oder lassen wir lieber unsere Kinder sterben?

60



Zusammenfassung und Zukunftsvision

(Herr Prof. Dr. J. Visser)

Schwestern und Brüder - am liebsten hätte ich aufgehört, wie wir mit
dem Shalom chaverim herumgegangen sind. Besser kann man das, was
wir in diesen Tagen erfahren haben, nicht ausdrücken. Es ist aber heute
meine Aufgabe, unsere Kongressarbeit zusammenzufassen und in eine

Zukunftsperspektive zu bringen. Stellen Sie sich vor, Sie sollten so etwas
machen, dann verstehen Sie meine Verlegenheit. Ich bin mir bewusst,
dass es um meine Zusammenfassung geht. Ich hoffe aber, dass jedermann

sich mit seinem Erlebnis teilweise in dem was ich sage, wiedererkennt.

Wenn wir den Kongress mit einem entfalteten Regenschirm vergleichen,

wird das ganze von mehreren unterschiedlichen Stäben getragen,
die am Ende sehr weit voneinander entfernt sind, jedoch in der Mitte
einander treffen. Diese Metapher entleihe ich Frau Middag, die damit die

Strömungen innerhalb des Judentums angab. Ich versuche mich darin -
gut altkatholisch - die Mitte anzugeben. Ich bin mir wohl bewusst, es

nicht jedem recht tun zu können. Obwohl ich zugehört habe, ist, was ich

sage, persönlich gefärbt. Bitte identifizieren Sie sich nicht allzu fest mit
mir, es sind meine Impressionen, ich möchte nicht ex cathedra reden.
Leider gibt es keine Möglichkeit mehr, das, was Sie hörten, zu mir
zurückzukoppeln. Ich spreche nicht völlig aus dem Stegreif, sondern habe

ein Schema vorbereitet:
Erstens spreche ich über die Möglichkeit, überhaupt über die

Zukunft zu reden und über das Risiko, darüber etwas zu sagen; zweitens
über Glaube, Hoffnung, Liebe in Verbindung mit unserem Kongressthema;

drittens über ein Bild der Zukunft auf Grund dessen, was wir
zusammengebracht haben.

Es ist eine schwere und riskante Aufgabe, inhaltlich über die Zukunft
zu reden. Alle, die versuchen, Entwicklungen in Wirtschaft oder Politik
vorauszusagen, erfahren ihre Unzulänglichkeit. Prognosen auf diesem
Gebiete zeigen es: nie kann man zuverlässige Aussagen machen. Unsere
Welt und soziale Umwelt sind so kompliziert, dass man nie den Verlauf
der Ereignisse vorhersagen kann. Immer tauchen nicht erwartete Faktoren

auf, die unseren Entwurf der Zukunft durchqueren und unsere

Erwartungen und Hoffnungen zerstören. Davon hat Prof. Goudzwaard
eindringlich gesprochen und aus seinem Fachbereich mit Beispielen
illustriert. Es zeigt sich häufig, dass die Zukunft anders ist als die positiven

61



Extrapolationen, die wir von der Gegenwart machen. An sich Gutes
erweist sich mehr und mehr als kontraproduktiv.

Das trifft nicht nur zu für unser wirtschaftliches Leben. Man kann es

auch auf das persönliche Leben anwenden: Wenn ich mich befreie, meine

Selbstverwirklichung erstrebe, was bedeutet das für die, mit denen
meine Existenz verbunden ist? - Dann fängt es an mit den Schwierigkeiten.

Das trifft auch zu für die kirchliche Existenz: Wo man auf Grund
seiner bestimmten Situation auf den Weg geht, was zeitigt dies für Gruppen

in einer anderen Situation und was können die Stäbe des ekklesialen

Regenschirms noch ertragen, ohne dass der Schirm sich nicht mehr
entfaltet?

Es ist nun nicht meine Aufgabe, auf Grund unserer Konferenzarbeit
von Prognosen zu reden. Angekündigt ist eine Vision der Zukunft. Das

hat meistens etwas Utopisches an sich. Buchstäblich handelt es sich um
etwas, das nicht da ist, um eine sogenannte negative Extrapolation der

Gegenwart. Was man entbehrt, enttäuschende Erfahrungen, das Leere
in der Wirklichkeit, wird umgesetzt in das, was man von der Realität
träumen möchte. Es handelt sich aber um Nirgendheim oder Dingskirchen.

Negatives von heute wird positiv auf die Wand der Zukunft projiziert.

Sie sind jedoch von unserer Wirklichkeit abgeleitet: wir selbst
produzieren die Visionen und Träume. Sie sind gebaut mit unseren unerfüllten

Wünschen, sie entstammen der menschlichen Sehnsucht. Sie spiegeln

unsere Unvollkommenheit und Begrenztheit und sprechen häufig
von einer Wirklichkeit, die wir innerhalb unserer Bedingungen nicht
verwirklichen können, sie sprechen von unserer Unzufriedenheit mit der

politischen, sozialen, physischen Situation. Wenn wir versuchen, diese

Träume Wirklichkeit werden zu lassen, stossen wir auf Ambivalenzen.
Wie oft haben nicht Revolutionen im Terror geendet. Wie oft rufen
Änderung und Reform unbeabsichtigte und unvorhergesehene neue
Probleme auf! Wir bestreiten Unrecht und rufen neues Unrecht hervor. Wir
bestreiten Gewalt und brauchen dazu neue Gewalt... Wir sehnen uns
nach einer Gemeinschaft des Friedens und der Gleichberechtigung und
schaffen kirchliche Institutionen, in denen man miteinander Streit hat
und wo der eine sich den anderen hierarchisch unterwirft oder der eine

den anderen anprangert!
Was wollen wir mit Visionen und Träumen: Sich idealistisch gläubig

täuschen? Wäre es nicht besser, zu resignieren und die Wirklichkeit
hinzunehmen wie sie ist - voller Ambivalenzen?

Wir haben in diesen Tagen von «Geschichten» geredet. Wie wichtig
das sei, haben die Theologinnen unter uns gezeigt: Die biblischen Ge-

62



schichten erhellen zwanglos unsere Existenz, eröffnen Perspektiven,
bieten kreative Sichtweise und laden zu neuen Wegen ein. Lebendige
Tradition, wie man erfahren hat, wenn man in der Gruppe die Geschichte

«nachgespielt» hat, gibt mehr Inspiration und geht uns mehr zu Herzen

als harte Argumentation, vor der unser Theologe mit Recht gewarnt
hat!

Wir haben uns geistig genährt von uralten bewährten Erzählungen:
Wie Menschen in der Wüste nicht nur vom Gelobten Land träumten,
sondern trotz Ambivalenzen und Enttäuschungen auf dem Weg blieben.

Sie sprechen von einem unerschütterlichen Vertrauen - bei der
Syrophönizierin, bei Jairus und dem Volk Israel. Sie hatten nicht sosehr

eine Vision, sondern sie glaubten einer Verheissung, die nicht ihrer
menschlichen Wirklichkeit entstammte. Sie hörten auf einen Durchbruch

in ihre Welt. Sie lebten von Hoffnung und gingen im Glauben,
dass sie aus ihrer harten Situation ausbrechen oder darin durchhalten
könnten.

Was das bedeutet, hält Paulus uns in Abraham vor Augen. Wenn Paulus

im Römerbrief (4,18-23) schreibt, dass Abraham Gott, der ihm die
Geburt Isaaks verhiess, die Ehre gab, indem er seine Verheissung glaubte

und nicht zweifelte «angesichts seines erstorbenen Leibes», macht er
klar, was er mit Hoffnung meint, denn er führt diese Feststellung ein mit
der Behauptung, Abraham glaube gegen alle Hoffnung auf Hoffnung
hin.

Abraham verlässt sich auf Gott. Er bringt Ihm Vertrauen entgegen.
Das hat einen Zukunftsbezug in Gestalt der Erwartung, dass Gott, dem

er vertraut, sich als beständig und wohltätig erweisen wird. Für Abraham

bedeutet dies, dass die Unerfülltheit seines Lebens nicht das Letzte
sein kann. Hoffnung gründet in diesem Glauben, Hoffnung richtet sich

auf die inhaltliche Erfüllung des Glaubens. Und wenn jemand sich

selbst überschreitet, wenn er dem anderen glaubt, so überschreitet er
auch sich selber und seine Prognosen, wenn er in Hoffnung sich richtet
auf das, was ihm von Gott verheissen worden ist. Diese Hoffnung ist keine

positive oder negative Extrapolation der menschlichen Wirklichkeit,
diese Hoffnung gründet sich im Glauben an Ihn. der das Menschliche

übersteigt.
Hier möchte ich auch für den «offenen Himmel über der Wüste»

(Goudzwaard) sprechen. In der Geschichte der Kirche sind damals
Menschen wohlbewusst in die Wüste gegangen: Wüstenväter, aber auch

Franziskus, wie gestern gesagt worden ist, um den Durchbruch von Gottes

Gnade zu erhoffen!

63



Seine Verheissung übersteigt inhaltlich auch alles, was nach menschlicher

Erfahrung zu erwarten oder zu erhoffen ist. Abraham glaubte
wider alle Hoffnung, die seinem Lebensalter angemessen war. Nüchtern
hat er feststellen müssen, dass er von Sarah keinen Sohn erwarten konnte.

Dennoch glaubte er der Verheissung Gottes und der von ihr in Aussicht

gestellten Hoffnung auf die Geburt eines Sohnes. So glauben Christen

gegen alle sonstige Analogie menschlicher Erfahrung an das ihnen
in der Auferweckung Christi verheissene Heil eines neuen Lebens über
den Tod hinaus. Wir teilen diese Hoffnung auf Leben über den Tod hinaus

mit den Juden, wie mir aufgegangen ist mit dem Referat von Frau
Middag. Die Christen und die Juden nehmen diesen Kurs in der Hoffnung

einer heilen Vollendung. Das dauert ein Leben lang, die ganze
menschliche Geschichte lang. Wüstenerfahrung gab es auch nachher im
Gelobten Land. Wie Abraham dies erfuhr: Die Erfüllung der Verheissung

führte zu Streit in seiner Familie. Das Gelobte Land Sarahs brachte

Hagar mit ihrem Sohn in die Wüste, wo sie verzweifelt umherirrte, bis
auch ihr vom selben Gott die Quelle gezeigt wurde: Hagar die Verstosse-

ne am Brunnen wie die Syrophönizierin.
Das ist Hoffnung gegen Hoffnung: Wir Menschen können unser Heil,

die Ganzheit und Vollendung unseres Daseins, unsere Identität mit
unserer Bestimmung, wahrhaft wir selbst zu sein, nicht von uns aus und
durch unser eigenes Handeln hervorbringen. Wir können es auch nicht
von den Zufällen des Lebens erwarten. Die Hoffnung auf Vollendung,
auf das, was wirklich Frieden schafft und heilt, übersteigt alles, was
durch eigenes Tun und im Rahmen des normalen Laufs der Welt möglich

ist. Sie gründet sich auf den, der die Toten lebendig macht und das

Nichtseiende ins Sein ruft (Röm. 4,17). Was wir hoffen, gründet im Glauben,

der sich nicht richtet auf Menschliches, sondern auf das, was von
Gott in Erzählungen bezeugt wird. «Sie schläft nur», die Aussage Jesu

über Jairus' Tochter, ist eine Aussage über Gott, der Leben schaffen
kann - wann und wo er will. Warum sollen wir bei denen zurückbleiben,
die klagen in Tod und Hoffnungslosigkeit?

Paulus fand diese Verheissung, die alles, was Menschen erreichen können

und den Lauf der Welt übersteigt, bekundet in der Kreuzigung und

Auferstehung Jesu. Dieses Geschehen rückt die Situation des
Menschen in ein neues Licht, eröffnet eine neue Möglichkeit menschlichen
Zusammenseins, überwindet die egozentrische und ambivalente Struktur

menschlicher Hoffnungen. Ich hoffe nicht, dass nur ich gerettet werden

soll, aber in Christo werde ich die Erfüllung meines persönlichen
Lebens finden in der neuen Gemeinschaft des Leibes Christi.

64



Führt dies zu Resignation oder Weltflucht? Nein: Was wir in Christo
hoffend erwarten, wirft sein Licht schon voraus auf unser gegenwärtiges
Leben. Wenn wir im Glauben hoffen auf eine Vollendung unseres
Lebens über den Tod hinaus, schliesst das innerweltliche Hoffnungen nicht
aus. Es kann diese orientieren und uns ermutigen, trotz aller Ernüchterung

im Bewusstsein der Schranken des unter den Bedingungen des

irdischen Lebens Erreichbaren. Diese Hoffnung bewahrt vor Verzweiflung,
aber auch davor, endliche Hoffnungsziele illusionär zu überschätzen
oder sogar zu verabsolutieren.

Es gibt in der Wüste Brunnen. Es gibt die Weisung. Es gibt das Fragen
und Lernen. Es gibt das Brot vom Himmel, jedoch nicht zur Aufbewahrung,

wie köstlich es auch sei - deshalb beten wir Tag für Tag «das tägliche

Brot gib uns heute». Es ist begreiflich, dass man versucht hat, das

köstliche Brot der Tradition zu bewahren und es noch immer versucht.
Indem der Brunnen «mitgezogen» ist auf dem Wege, wie Paulus bildhaft
sagt, können wir die irdischen Formen des Glaubens, die kirchlichen
Strukturen, nie sakralisieren! Das ist das Positive des damaligen
altkatholischen Neins.

Hoffnung und Liebe schliesslich gehören zusammen. Nur wer mit
anderen und für sie hofft, kann sie auch lieben. Nicht im Sinne des Besitzes
des Geliebten, sondern im Sinne liebenden Wohlwollens, das den
andern auf dem Wege zur Verwirklichung seiner besonderen menschlichen

Bestimmung fördert. Hoffnung belebt die Phantasie der Liebe, ist

ihr schöpferischer Impuls.
Diese Hoffnung, die von Gott her Neues erwartet über den Tod

hinweg, ist in ihrer innerweltlichen Orientierung ein Zugang zur christlichen

Liebe. Wenn wir Gott vertrauen als Grund unserer Hoffnung auf
eine neue heile Welt, ist er auch die Quelle der Liebe, die uns das Wohlsein

unseres Nächsten fördert.
Wo antizipieren wir an dem, was wir hoffen? Da, wo die Geschichte

nicht nur in Worten, sondern auch in symbolischer Feier vermittelt wird:
im Gottesdienst. Die Liturgie ist wie ein Fenster, durch das wir das Heil
der Menschen im Reiche Gottes sehen, das in der Lebenswelt des Alltags

nicht gegenwärtig ist. Das ist das Einzigartige der Kirche, das keine
andere gesellschaftliche Institution ersetzen kann. So ist gesagt: Im
Zentrum steht die Feier des Herrenmahls als symbolische Teilhabe am
Gottesreich, an der Tischgemeinschaft mit dem Messias, die in ihrer Symbolik

reale Gemeinschaft mit Jesus Christus vermittelt. In diesem Sinne ist

die Liturgie dem Kunstwerk verwandt und sind bildende Kunst und Musik

bei ihr zu Hause. Sie finden dort ihre Erfüllung, wo sie die Ganzheit

65



und das Heil des Menschen als eine Vision innerhalb der manchmal
erbärmlichen Wirklichkeit hervorrufen und so wirksam werden lassen.
Das habe ich in den verschiedenen Feiern unseres Kongresses erfahren,
davon zeugen bis heute auch ausserhalb der Kirche ursprünglich vom
Glauben und der Hoffnung her entsprungene Lieder und Musik. Es gibt
nicht nur die Brunnen Jakobs und Abrahams, auch den Brunnen
Hagars, den wir nicht vergessen sollten. Es ist mir aufgefallen, wie auch in
höchst modernen Opern noch immer die Gottesfrage mitspielt, z.B. in
Wozzeck von Alban Berg, und wie auch die Passionen von Bach in Holland

noch immer viele faszinieren und wie sehr viele, die der Kirche ferne

stehen, sich nähren mit klassischer Musik und wie an diesen Brunnen
zwanglos neu gefragt wird nach den geistlichen Quellen unseres Lebens:
wo man erfährt, man lebt nicht von Brot allein. Brot, das Glaube, Hoffnung

und Liebe entbehrt, ernährt nicht. Brot, das von Glaube, Hoffnung

und Liebe erfüllt ist, daran nährt man sich an den beiden Brunnen
der Kirche und dem ausserhalb.

Wenn wir nun in diesen Tagen die Ambivalenz erfahren haben,
zusammenzugehören und jedoch so verschieden zu sein, dann haben wir auch
immer erfahren, es hat auch einen Brunnen gegeben, an dem wir uns
alle gelabt haben: die Eucharistie mit Gebet und Liedern und Kommunion

halten. Wir teilen eine Hoffnung, jedoch in unterschiedlichen
Situationen.

Es gibt aber mehr. Nebst Feiern gibt es auch das zusammen Lernen.
Das heisst miteinander austauschen, was wir am gemeinsamen Brunnen
erfahren und miteinander darüber sprechen, was diese Erfahrung für
mich, für dich, für uns in unserer gemeinsamen Situation bedeutet. Dies
zu ermöglichen fördert mehr als Reglementierung und Kirchenleitung,
wie notwendig sie auch sein dürfen. Es fördert die Besinnung auf die Art
und Weise, wie wir miteinander kommunizieren. Da stellen sich eingehende

Fragen. Zum Beispiel: Wenn ich Befreiung erfahren habe, wie
kann ich diese Erfahrung dem andern so zwanglos übertragen, dass ich
ihm keine Angst einflösse? Wie kann ich, was mir am Herzen liegt,
andern tradieren mit Respekt für seine/ihre Situation? Wie können wir auf
zwangslose Weise gesellschaftliche Probleme in Angriff nehmen und,
wenn das nicht gelingt, die Fragen aushalten? Zwanglos, denn wie oft
hat politische christliche Gruppenbildung nicht zu Zwang geführt. Wie
können wir die kirchliche Einheit so gestalten, dass sie nicht zu Uniformität

zwingt, noch zu freibleibender Verbundenheit führt?
Diese Fragen bringen eine Herausforderung mit sich, die unsere

altkatholischen Probleme übersteigt. Es ist eine ökumenische Aufgabe, da

66



wo wir zu Hause sind. Es fordert Anstrengung, unsere positiven
Erfahrungen am Kongress in unsere tagtägliche Situation zu tragen. Das Positive

jedoch hätten wir hier nicht erfahren können ohne den nüchternen
und sachlichen Einsatz vieler. Fortsetzung der Kongressarbeit heisst

nicht nur Übertragung der genossenen Früchte, sondern auch der sachlichen

Züchtung, die die Ernte ermöglichte. Bildhaft gesagt: Welche «Ha-

garbrunnen» können wir in unserer täglichen kirchlichen Situation
finden, wie können wir zur Fortsetzung unserer Arbeit vorgegebene
gesellschaftliche Möglichkeiten nutzen? Und unsere auch hier erfahrenen
Unterschiede kreativ bewältigen?

Vor Jahren las ich eine theologische meditative Arbeit, die sich eingehend

mit der Problematik befasste, wie im Unterschied die Gemeinschaft

zu finden und zu bewahren sei. Der Autor, der französische Jesuit
Michel de Certeau, hat seinem Buch den Titel gegeben: «L'Etranger, ou
de l'Union dans la Différence», d.h. «Der Fremdling, oder die Einheit
im Unterschied». Seine Gedanken haben mich bis heute beeindruckt.
Sein Anliegen verdeutlicht er in der vom Evangelisten Johannes erzählten

Geschichte der dritten Begegnung des auferstandenen Herrn mit
den Jüngern. Am Ufer des Sees Galiläas erscheint er wie ein Fremdling
den Jüngern, die eine ganze Nacht vergebens gearbeitet haben. Er fragt:
Habt ihr etwas zum Essen? Nachdem sie mit Nein geantwortet haben,

nötigt der Fremdling sie, nochmals die Netze auszuwerfen - ein blöder
Auftrag. Wie sie doch auf seine Nötigung eingehen, fangen sie eine
unerwartete Menge Fische. Unser Herr erscheint uns als der Fremdling, der
uns nötigt, uns selbst zu übersteigen und was wir an Besitz hegen, von
uns fordert. So ist die Kirche wie eine Sekte, die dazu tendiert, sich um
den Schatz zu schliessen, damit er unverletzt bewahrt bleibt. Aber in
ihrer Wanderung durch die Zeit wird sie ständig in der Begegnung mit
dem Fremdling, in dem sie ihren Herrn erkennt, gefordert sich selbst zu
«transzendieren». So verbreitet sich in Verschiedenheit die Gemeinschaft.

Als Mensch hat auch Jesus diese Erfahrung gemacht in der

Begegnung mit der Syrophönizierin, wie uns hier erzählt worden ist.
Deshalb sollen wir nicht unsere «Schätze» einander aufoktroyieren,

sondern «abnehmen» lassen von dem, der uns fremd erscheint, in dem
wir unserm Herrn begegnen dürfen, damit wir in der Verschiedenheit
die Einheit finden und erfahren: wir leben vom gleichen Brunnen.

Zum Schluss: Was bedeutet das für unser Leben an unserem Ort? Ich

gebe nur drei Hinweise für unser persönliches, gesellschaftliches und
kirchliches Leben. Persönlich: Vielleicht haben wir hier am Kongress in

Gruppenarbeit und sonstigen Begegnungen das Wohl der gegenseitigen

67



Aufmerksamkeit gespürt. Etwas was wir im gesellschaftlichen Wettbewerb

und in der Arbeit oft vermissen. Denn oft ist jeder verhaftet mit
dem, was ihm materiell und auch geistig nützt. Da kann man sich nicht
umeinander kümmern. Wenn wir hier das Wohl des Zusammenseins
erfahren haben, wie in einer Oase, so lassen wir uns dann bestreben, diese

Erfahrung in unsere eigene Lebenswelt zu übertragen und nicht nur
nach der Oase sehnen. Dann ist «Lernen», wie Frau Middag uns gelehrt
hat, ausserordentlich wichtig.

Gesellschaftlich kann dies bedeuten, dass wir Perspektive auf kreative

Änderungen offenhalten. Es gibt noch etwas anderes als das, was uns
in der Konsumgesellschaft als wichtig vorgestellt wird. Ist es nicht wieder

an der Zeit, uns bewusst zu werden, dass wir grundsätzlich «von Gnade

und Wunder» leben? Ein Religionslehrer erzählte mir, wie viele junge

Leute seines Erachtens sich nach einer derartigen Lebenshaltung
sehnen. Es gibt dafür keine imposanten Programme. Hier könnte die alte,
besser die junge Kirche mit ihrem verletzbaren Dasein in der damaligen
Umwelt, uns ein Beispiel sein.

Kirchlich: Wenn Altkatholiken einander treffen, bedauern sie oft ihre
Kleinheit und möchten gross werden. In unserm Land sind momentan
vier Pfarreien intensiv tätig mit einer Identitätsberatung. Man stellt sich

Fragen: Von woher kommen wir, was ist unsere Geschichte, wo gehen
wir hin, was ist unsere Aufgabe und wie können wir diese Aufgabe in
unserer heutigen Situation und mit unseren Möglichkeiten bewältigen?
Mit zwei Kollegen der katholischen theologischen Universität Utrechts
begleite ich den Verfasser und Führer dieses Prozesses. Ein Auftrag war
die Beschreibung der Sachlage der Pfarrei. Wenn meine Kollegen die

niedrige Zahl sahen, meinten sie, innerhalb von fünf Jahren sei diese

Pfarrei verschwunden. Da lächelte ich; sie waren nicht gewohnt, in der
Kirche mit kleinen Gruppen zu rechnen. Und ich sagte ihnen: So geht es

in unserer Kirche nicht. Man meint, eine Pfarrei sei zum Tode bestimmt,
aber ständig gibt es unerwartete Entwicklungen, die eine kleine Gemeinschaft

wieder beleben. Wer von uns kennt diese Erfahrung nicht? Oft
wird, was wir anfänglich als eine Wüste erfahren, allmählich ein Ort der
Brunnen. Wie das vor sich geht, kann ich hier nicht beschreiben. Sie müssen

das an Ort und Stelle selbst entdecken. Dazu dies: Einer der grössten

Theologen unseres Jahrhunderts war Dietrich Bonhoeffer. Er ahnte
die gesellschaftliche Situation, in der alle Kirchen sich befinden. Sie lässt

sich kennzeichnen als Institutionen im Übergang. Als Märtyrer eines

ideologischen Systems wurde er verhaftet und gehängt. Seine Briefe aus
dem Gefängnis sind bis heute für Kirche und Theologie wegweisend.

68



Am 21. Februar 1944 schreibt er einem Freund über die Frage, wo man

gegen das Schicksal Widerstand leisten und wo man sich ergeben muss,
beides in der Hoffnung, dass Gott, was tot ist, wieder lebendig machen

wird. Diese Hoffnung hält, schenkt Leben, gründet den Glauben.
Mit Widerstand und Ergebung dürfen wir den Kurs der Zukunft auf

uns nehmen, hoffend auf Gottes Vollendung.
Lass das Volk Gottes sich aufmachen!

Wichtige Anstösse für dieses Referat fand ich in Wolfhart Pannenbergs
Betrachtung über den Glauben, die Hoffnung und die Liebe in seiner «Systematischen

Theologie III», 1993, S. 156-265.

69



Teilnehmerliste

(in alphabetischer Reihenfolge)

Belgien

Coemans P.

Gorodetzky M.
Simon I.
Staes M.
Vercammen J.

Wirix B.
Witters H.

Deutschland

Amling M.
Amling M.
Berlis A.
Bruns B.
Dick M.

Engelmann K.
Flügel A.
Flügel S.

Frosch 1 H.
FröschlH.W.
GoebelH.P.
Hecke! H.
HeckelH.E.
Hehn E.

Hehn L.
Heitz B.
Heitz M.
Hildenbrand J.

Huppertz G.

Huppertz H.
Jittler E.
Joanta R.S.
Koger J.

Koger M.
Kraft E.

Kraft S.

Kramer F.

Kramer I.

Liebler K.
Liebler W.

Minde H.J.v.d.
Nickel E.
Nickel K.
Niehaus M.
Noordijk-Jans T
Oeven-Löns U.
Oeyen Ch.
Peterson B.A.
Preuss H.
Probst A.
Probst L.
Probst T
Ring M.
Schäfers G.
Schmidt C.

Schneider H.
Schreiber G.
Schreiber I.
Schreubs Ch.
Seifer A.
Stump S.

Weisenberger A.
Weisenberger F.

Wilson H.R.

Frankreich

Girard T.

Grab M.
Verheij-Copper H.

Grossbritannien

Bond G.
Boorman M.
Boorman L.

Burley J.

Burley E.
Butterworth J.K.
Clayton G.B.
Foster S.

Harbord G.

Morris EL.
Mumford D.
Neuhoff K.H.
Norman W.
Patch S.J.
Penhallurick R.
Richards G.
Richmond H.
Richmond CM.
Ridsdale P.

Ridsdale L.
Simpson L.

Swingler P. F.

Tucker H. K.
Williams A.
Wilson CR.
Hume M.
Pask K.

Italien

Caroppo L.
Caroppo O.
Caroppo M.A.
Dagostino A.
D'Alba A.R.
Leomanni C.

Leomanni E.
Leomanni N.
Leomanni R.

Leomanni S.M.
Minervini L.G.
RaemDr. H.A.

Kroatien

Abicic D.
Abicic Z.
Hrsak Dr. I.
Hrsak V.

Kuzolic J.

Marojevic V

70



Mikulicic N.

Topolski K.

Niederlande

Allen G.G.
Andriessen A.
Blom-Blokland M.
BlomG.J.
Blusse E.
Boer H.
Boer W. de
Bosboom R.
BosH.W.M.
Brugge J.D. ter
Bruin P. de

Buuren L. van
Dejonge-Hanssen I.

Dejonge J.
Ditmarsch-van 't Wel H.J
Ditmarsch J.N. van
Driel T v.

Duurkoop A.
Eman W.A.
Estrella L.
Feenstra P.

Frede R.

Frings M.M.
Giskes J.

Glazemaker-de
Groot G.G.

Glazemaker A.J.
Groesen E. van
Haan J.W. de

Haart-Rinkel D. de

Haart C.J. de
Herle-Westerhuis T van
Herle S. van
Homan E.
Homan K.J.
Homan R.
Horstman E.

Horstman T.

Jager J.G. de

Jong-de Wilde M. de

Jong-Zwart E. J. de

Jonker-Hillesum
Jonker G.

Kennedy R.
Kinneging J. V.

Kleef-Stuurman
P.W.A. van

Kleef G.A. van
Liebler M.
Maan-van Werven H.
Maan E. A.
Maan E.B.
Meerveld J.

Münch H.
Nieuwenhuizen J.

Nieuwenhuizen L.
Nobel M.A.
Nooteboom A.
Olivier F.CE.
Oosterhout J.A. van
Ouwens K.
Paasen A.
Plantinga M.G.
Ploeger M.
Rijk-SmitT.de
Rijk G. de

Rijk G. de

Rijk R. de
Roobol-Groen E.

Roobol W.
Roobol W.N.
Roosjen M.J.Y.W.
Rosier R.
Schoon D.
Schoonderbeek G.
Schoon H.
Schoon H.
Schoon J.

SmitJ.H.
Somsen-Nacion F.

Spaans J.

Steen J. van der
Stokkum M. van
Tiessens A.
Velde W. van
Vliet-Helfert M. van
Wagenaar L.
Water R.L.v.d.
Wijker J.

Wijker L.
Wilts G. H.

Winter F. de

Zwart-Vuil L.E.

Österreich

Doleschal G.
Dolezal Dr. G.
Dolezal J.

Fischer H.
Fischer Dr. R.
Halama Ch.

Hejkrlik Dr. E.
Hummel N.
Ickelsheimer E.
Ickelsheimer I.
Kirchner F.

Kohlweg Kurat F.

Krammer M.
Leutner M.
Mandela R.
NoeP.
Petko N.
Pritisanac M.
Pritisanac M.
Répits R.

Répits E.

Sahliger R.
Schumacher M.
Seda Dr. P.

Sei beri F.

Seiberl M.
Speierl Dr. H.
Spuller R.
Thum 1.

Török Dr. G.

Philippinen

Millamena TA.
Ramento A.B.
Tanyag K.C.

Polen

Boguskaha-Wokynska E.

Dabrowa E.
Dabrowski H.
Damska M.
Jaworski Z.

71



Kropielnicka-Czeskah T.

Kropielnicki B.
Kusinski A.
Rybka T.

Siepetowski T.

Szotmiller J.

Wiktorowski W.

Wojtowicz Dr. T.

Wojtowicz M.
Wysoczanski W.

Schweiz

Allemann F.

Bauer U.
Bindschedler-Robert D.
Böhm-Vogt K.
Böhm M.
Borer-Vogt L.
Burkhardt S.

Burri E.
Damaskinos Metropolit
DeluzD.
Desarzens I.
Domeisen-Frey E.

Ducrey Y.

Felchlin E.
Felchlin El
Frei-Heinz U.
Frei Dr. H.
Frey-Wyser R.
Führer C.

Führer G.

Gerny H.
Gerny M.
Gut E.

Haag R.

Hagmann P.

Herzog H.
Hohler P.

ImhofO.
Jebelean J.

Kaufmann A.M.
Kaufmann F.

Konrad D.
Laubscher-Gerny M.
Laubscher A.
Lorge R.

Metzger H.
Mokry H.
MokryJ.C.
Murbach F.

Newman-Staal M.H.
Nicole Dr. J.

Raass R.
Renschier L.
Schneider-Schäfer G.
Schuler C.
Soder F.

Soland C.

Stolz Urs
Stolz Ursula
Suter A.
Uldry P.

Uldry S.

Vogt F.

Weyermann M.
Ziegler A.

Tschechien

Bacinska B.

Bacinsky A.
Bajcura L.
Dvorackova T
Gerych D.M.
Heibai D.
Hejbalova D.
Husak J.

Janouskova M.
Lockerova A.
Malina K.
Misek Dr. V.

Misek V.

Misek jr. V.

Miskova Ing. B.
Miskova B.
Mrazek M.
Mrazkova R.
Pletkova I.
Rokosova L.

Stybr K.
Vseteckova Z.
Vseteckova H.

USA

Rysz A.M.
Skrzypek S.

Skrzypek F.

72


	Bericht über den 26. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Delft, 22.-26. August 1994

