
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 3-4

Artikel: Echo aus den Kirchen der Reformation?

Autor: Heyer, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Echo aus den Kirchen der Reformation?

Der antirömische Affekt hatte sich während des 19. Jh. in den aus der
Reformation hervorgegangenen Kirchen verstärkt, angesichts der
ultramontanen Orientierung der deutschen Katholiken einen nationalistischen

Unterton gewonnen. Die Dogmatisierung der unbefleckten
Empfängnis Mariens, die Liberalismuskritik des Syllabus, die Verkündigung
des päpstlichen Universalepiskopats und die Erscheinungen von Lourdes

trieben die evangelische Polemik jeweils auf die Höhe. Mit
unverhohlener Mitfreude begleitete man das Phänomen, dass ein gut Teil
katholischer Gläubiger die Entwicklung der römischen Kirche nicht
mitvollzog, ja, vom Gewissen bestimmt, sich separierte. Das evangelische
Echo kam vernehmlicher aus liberalen Kreisen, ja, als aus Berliner
Hofpredigerkreisen, die der Kirchenpartei der «Positiven Union» zuzurechnen

waren, in den 80er Jahren dem Altkatholizismus jede Lebensfähigkeit

abgesprochen wurde, kam es, was die Deutung des Altkatholizismus

anlangt, zu innerprotestantischen Kontroversen.
Schon gegenüber dem Deutschkatholizismus war es zu evangelischen

Sympathieerklärungen gekommen. Als der aufsässige Kaplan Ronge,
innerlich verletzt durch den Druck der ultramontanen Kirchenpartei, den
die Reformkatholiken zu spüren bekamen, 1845 seine erste Rundreise
unternahm, ehrte ihn der protestantische Konsistorialrat Schwarz aus

Gotha mit einer Ansprache: «Wir hoffen auf diese neue Reformation,
welche aus dem Schooße der katholischen Kirche hervorgebrochen,
daß sie auch unsere protestantische mit berühren und im Innersten
bewegen wird. Wir bedürfen einander, meine theuren Freunde. Die große
protestantische Kirche hat die heilige Verpflichtung, diese neue, schwache

und noch um ihr Leben kämpfende Gemeinschaft zu schützen..., ihr
mit äußeren Mitteln beizustehen und mit dem Schild der Wissenschaft
sie zu beschirmen... Wir reichen Euch die Hand hinüber über die Kluft,
welche uns noch trennt. Und so fest wir sie halten, wollen wir doch für
jetzt noch diese Trennung, damit nicht eine unmittelbare Verschmelzung,

sondern eine bewußte Vereinigung einst zustande komme.»'
Der Königsberger Pfarrer Rupp schrieb in einem Offenen Brief:

«Was alle deutschgesinnten Männer auf dem Gebiete der Religion
erstreben, das wollen auch wir: alle deutschen Stämme zu einer allgemeinen

christlichen Kirche vereinigt... Aber alle Teile des grossen Ganzen

1 Ronges erste Rundreise zu den christ-katholischen Gemeinden Schlesiens.
Sachsens und der Mark. Breslau 1845. 18ff.

236



(sollen) den alten Feind des menschlichen Geschlechts, den Geist der
Hierarchie, des Priester- und Schriftgelehrtentums mit vereinter Kraft
bekämpfen.»2 Der Heidelberger Literarhistoriker Gervinus urteilte
1847, dass die «protestantische Geistlichkeit in ihrer Gesamtheit ein
natürliches Interesse» habe, «der neuen Deutsch-Katholischen Gemeinschaft

eine willkommene Hand entgegenzureichen»3.
Auf evangelischer Seite hatte während des vatikanischen Konzils und

danach die Enttäuschung Platz gegriffen, dass die Zahl der Katholiken,
die am Protest gegen die neuesten Entwicklungen festhielten, stetig
schrumpfte. Die «Protestantische Kirchenzeitung für das evangelische
Deutschland» schrieb 1870, unter den Katholiken sei «Einsicht in die

Nothwendigkeit einer offenen Lossagung von Rom vorhanden, aber die

Lossagung selber steht bisher nur auf Schreib- und Druckpapier».4 Um
so mehr Sympathie wandte man den Unbeugsamen zu. An den

Altkatholikenkongress 1884 in Krefeld richtete der evangelische Theologieprofessor

Willibald Beyschlag eine Grussadresse. Der Kirchenhistoriker

der Heidelberger Fakultät Friedrich Nippold sprach dort unter Beifall

über «die Bedeutung der katholischen Reformbewegung aus evangelischer

Sicht»5. Den Besuch, den Nippold dem greisen Ignaz von Döllinger

abgestattet hatte, beschrieb der Heidelberger Professor in den

«Zwanglosen Skizzen über Protestantismus und Katholizismus, Eine
Ferienreise nach München» so reizvoll, dass der Bericht anlässlich Döllingers

Tod 1890 noch einmal von der «Protestantischen Kirchenzeitung
für das evangelische Deutschland» übernommen wurde. Nippold fühlte
sich bei Döllinger an den verehrten Kollegen der Heidelberger Fakultät
Richard Rothe erinnert.6

Prüft man die zeitgenössische evangelische Presse 1889/1890 durch,
so gelangt man zu einem erstaunlichen Ergebnis: Das evangelische Interesse

am Altkatholizismus ist wach wie eh und je, aber über den
Zusammenschluss der acht altkatholischen Kirchen zur Utrechter Union wird
keine Zeile verlautet. In einer für den damaligen Protestantismus
kennzeichnenden Beschränktheit vermittelt man, was auf der Ebene der alt-

3 J. Rupp, Offener Brief 17.

' G. G. Gervinus, Die Mission der Deutschkatholiken. Heidelberg 1845, 6.
4 Protestantische Kirchenzeitung /7(1870) 913.
5 Neue Evangelische Kirchenzeitung (1884) 616.
6 Deutsch-evangelische Blätter 1881 und Protestantische Kirchenzeitung für

das evangelische Deutschland 37 (1890) 157-164 und 183-188. Ein Vortrag, den

Nippold 1873 über «Ursprung und Hemmnisse der altkatholischen Bewegung»
hielt, fand im Druck Verbreitung.

237



katholischen Gemeinden spielte, schrieb Reiseberichte und Artikel
über die altkatholische Position in Österreich, die Lebendigkeit der
Altkatholiken in Böhmen und über ihre neue Rechtsstellung in Bayern7.

Aber was in den Rängen der Hierarchie, im Bereich der Leibhaftigkeit

universaler Kirchwerdung beim neuen Einheitsgewinn des
Unionsbeschlusses geschah, fiel nicht in den Bereich evangelischer Beobachtung.

Dass hier ein Markstein in der altkatholischen Geschichte gesetzt
wurde, wurde nicht erkannt.

Die Gründe dafür lassen sich leicht entdecken. Die deutschen evangelischen

Protektoren der altkatholischen Bewegung hatten vorrangig
den Nutzen, auch politischen Nutzen des Altkatholizismus für die deutsche

Szene im Auge, und in dieser Hinsicht trug das Ereignis von
Utrecht nichts aus. Willibald Beyschlag argumentierte: Der tridentinische
Katholizismus sei im deutschen Reich staatsrechtlich anerkannt, nicht
aber die veränderte, deteriorierte Kirche. Deren künftiger Einfluss aufs

Volksleben und seine veränderte Stellung zum Staate schliesse schwere
Gefahren in sich. Der Altkatholizismus, so hiess es, sei der gewiesene
Weg, «auf dem unser armes Vaterland» aus seinem konfessionellen

Zwiespalt herauskommen und sich von Rom befreien könne. «Was uns
in Deutschland retten kann, ist allein eine den Vaticanismus von Innen
heraus überwindende religiöse Reform im deutschen katholischen
Volke.»8 Zur Politisierung des Urteils über den Altkatholizismus trug bei,
dass Zentrumsabgeordnete wie Majuske und Windhorst im Preussischen

Abgeordnetenhaus das protestantische Eintreten für die
Altkatholiken kritisierten. Um «Utrecht» richtig einzuschätzen, hätte man

ekklesiologische Kriterien anwenden müssen. Die damalige Protestantengeneration

aber war durch Bismarcks Kulturkampf und seinen jähen
Abbruch auf eine politische Urteilsweise fixiert.

7 Beispiele der Nachrichten über den Altkatholizismus in der zeitgenössischen
evangelischen Presse: Neue Evangelische Kirchenzeitung 1886, 184 über
Altkatholizismus in Österreich, 616 über die dortige altkatholische Synode, 365 über
die Altkatholiken in Wiesbaden, 460 über die Christkatholische Synode in Rheinfelden.

Protestantische Kirchenzeitung 1889, 187 Bericht über die Christkatholische

Synode in Ölten mit Referat Thürlings aus Bern über amtliche Beziehungen
zu romfreien Kirchen. 1890, 429 über die altkatholische Bewegung in Böhmen:
auf dem «durch den Romanismus ausgesaugten Volksboden» altkatholische
Gruppen in 80 Ortschaften zerstreut. 1890, 378 «Regelung der Altkatholikenfrage

in Bayern».
H W. Beyschlag, Der Altkatholizismus, eine Denk- und Schutzschrift an das

evangelische Deutschland6, Halle 1883, Vorworte und 1.

238



Beyschlag besass Gespür dafür, um wieviel ernsthafter die altkatholische

Bewegung war im Vergleich zu dem «windigen Wesen des einstigen
Deutschkatholizismus»: Mehr Gewissensernst, Reichtum an bedeutenden

Persönlichkeiten9. Altkatholisch bedeutet für ihn: «das Römische
verwerfen und das Katholische festhalten». Rom gilt ihm als «Partikularkirche»,

der es gelang, «die Herrschaft in der Universalkirche an sich zu
reissen». «Diese Verfälschung wieder aufzuheben, das ist eine reformatorische

That.» Da lag die Frage nahe: Warum wurden die Altkatholiken

nicht gleich protestantisch? Antwort: «Unseren Ultramontanen
könnte kein grösserer Gefallen getan werden... Sie wären das peinliche
Zeugnis ihres Abfalls von dem ächten Katholizismus los.»10

Wäre Beyschlag bei dieser Antwort stehen geblieben, dann wäre die
Konstitution einer altkatholischen Kirche als blosses taktisches Manöver

im Rivalitätskampf der Konfessionen erschienen. Beyschlag hat
aber noch eine tiefere Antwort auf diese Frage bereit: «Unsere eigene
Kirche kann nicht <das letzte Wort> sein, welches der Geist Gottes in der

Kirchengeschichte zu sprechen hat. Ist uns nie der Gedanke gekommen,
dass die göttliche Weltregierung unseren reformatorischen Kirchenbildungen

gegenüber eine katholische Kirche hat fortbestehen lassen -
nicht bloss als ein abschreckendes Scheusal des Widerchristenthums
sondern auch als eine Bewacherin geschichtlicher Erbgüter, die uns abhanden

gekommen und doch für die kirchliche Zukunft von Wert?»"
Beyschlag ging der Frage in einer Stellungnahme nach, die im

Stiftungsjahr der Utrechter Union in der Zeitschrift der protestantischen
Bildungsschicht «Die Christliche Welt» erschien und für die protestantischen

Leser das Utrechtereignis geradezu zudeckte.
Wilhelm Bornemann12 hatte durch Schuhes' umfassende Darstellung

der altkatholischen Bewegung von 1887 (683 Seiten) sich veranlasst
gesehen, in der «Christlichen Welt» 1889 der Kernfrage nachzugehen, ob
der Altkatholizismus als evangelisch-reformatorische Bewegung zu deuten

sei. Das leitete eine inner-evangelische Kontroverse um das richtige
Verständnis der altkatholischen Bewegung ein. Hatte sich Beyschlag
früher, gestützt auf Briefe von Altkatholiken, die an ihn gerichtet waren, da-

9 W. Beyschlag, Der Altkatholizismus. a.a.O., 30.
111 A.a.O.. 35 und 65.

1 G. Maron, Willibald Beyschlag und die Entstehung des Evangelischen Bundes,

in: G. Maron (Hrsg.) Evangelisch und Ökumenisch, Beiträge zum hundertjährigen

Bestehen des Evangelischen Bundes, Göttingen 1986, 38.
13 1884 Privatdozent in Göttingen, 1886 Inspektor in Magdeburg, 1898 Prof. in

Basel, der Kirchlichen Rechten zugehörig.

239



hin ausgesprochen, dass sich in der altkatholischen Bewegung «eine

wahrhaft evangelische Gesinnung» ausdrücke, so wies Bornemann diese

Deutung zurück. Er sah in der Protestbewegung nunmehr nur einen

neuen Versuch, «den Episkopalismus, den nationalen Charakter der
einzelnen katholischen Landeskirchen und eine relative Freiheit der
katholischen Wissenschaft aufrecht zu erhalten».

Bornemann analysiert: Den «Zielen der Jesuiten gegenüber» werden
moderne Kultur, Wissenschaft, moderne Gesellschaftsverhältnisse
geltend gemacht - «sehr beachtenswerte Instanzen! Aber das ist auch alles.

Die treibende Kraft jeder wahren evangelischen Reformation fehlt: das

Evangelium selbst.» Protestantischerseits «trägt man in diese
kirchengeschichtliche Erscheinung etwas hinein, was von den leitenden Kreisen
der Altkatholiken selbst nicht bestätigt wird».13

Bornemann sieht den Altkatholizismus als «zwitterhaftes» Gebilde:
die offizielle Richtung, konservativ, betont mit Schulte: «Irgendwelche
Veränderungen der Lehre haben nicht stattgefunden.» Daneben eine

«vorwärtsdrängende Richtung wirklicher Reformationsbestrebungen»,
in der Hauptsache aber «liberale Bildungsphilister, in religiöser Beziehung

überhaupt heimatlos», die «in der Unfehlbarkeitserklärung eine
willkommene Gelegenheit fanden, ihr heutzutage recht billiges
Bekenntnis zu Aufklärung, Bildung, Kultur, Toleranz und Gewissensfreiheit

mit Effekt abzulegen». Durch das «erbärmliche Benehmen (der
deutschen Bischöfe) gründlich enttäuscht», war es doch «einer der
ersten Schritte altkatholischer Kirchenweisheit, sich wieder eine solche,
noch eben so trefflich erprobte Glaubensautorität zu schaffen und eine

(legitime altkatholische Episkopalgewalt herzustellen)».
Von Parteigängern Bornemanns wäre eine Würdigung der Utrechter

Union, wenn die Nachricht davon sie erreicht hätte, nicht zu erhoffen
gewesen.

Willibald Beyschlag reagierte prompt auf die giftige Analyse
Bornemanns14.

Die Behandlung des Themas habe ihm wehe getan - «nicht weil die

Erörterung, ohne meinen Namen zu nennen, gegen eine These gerichtet
ist, die niemand in Deutschland wärmer vertreten hat als eben ich. Darüber

in kirchlichen Parteiblättern verspottet zu werden lässt mich
kalt. Ich denke, sie wissens nicht anders. Die Enge und Befangenheit
ihres Standpunktes fordert es so. Aber ein ander Ding ists, wenn ein Blatt

13 Die christliche Welt 3 (1889) 387-390.
14 A.a.O., 455-458.

240



von so weitem Gesichtskreis und einem mir so sinnesverwandten Leserkreise

Urteile über eine bedrängte gute Sache verbreitet, welche dieselbe

in dem Freundeskreise, auf den sie angewiesen ist, nur zu schädigen

vermögen». Beyschlag weist die Klassifikation, die Bornemann unter
den Altkatholiken vorgenommen hat, zurück und blättert nun den
Reichtum eindrucksvoller altkatholischer Persönlichkeiten auf, die ihm
vertraut sind - gleichsam ein Freundschaftsalbum.

Als der Evangelische Bund einen Aufruf zur Unterstützung der
deutschen und österreichischen Altkatholiken erliess, brachte der Berliner
«Kirchliche Anzeiger» einen Gegenartikel. Beyschlag mutmasst: «aus

leicht erkennbarer Feder». Im Gegenartikel war nun auch Bezug auf die
Utrechter Union aufgenommen, die aber, weil sie das hierarchische
Moment hervorkehrte, als Beweis dienen müsste, wie wenig der Altkatholizismus

evangelischen Geistes sei15. Dass Prof. Schulte, dessen Buch
Bornemann als Hauptzeuge für seine Thesen gedient hatte, Beyschlag
seinen Dank für die «Gegenrede» aussprach, hat Beyschlag tief befriedigt16.

Kaum war auf Beyschlags Initiative 1886 der Evangelische Bund zur
Verteidigung evangelischer Interessen gegründet, begann ein
Besuchsaustausch zwischen Altkatholikenkongressen und den Kongressen des

Evangelischen Bundes. Beispiel: Am Schlussabend des Bundeskongresses

1890 in Stuttgart bezeugte «inmitten einer ganzen Reihe extemporierter

Ansprachen der altkatholische Pfarrer Wrubel von Zürich die
brüderliche Gemeinschaft seiner Confessionsgenossen mit uns und die
gemeinsame Aufgabe, der vaticanischen Menschenvergötterung gegenüber
dem Volke seinen Heiland wiederzugeben». Lebhaftes Echo! Beyschlag
schreibt: «Ich durfte... die persönlichen Eindrücke und Erfahrungen schildern,

die mich zu einem so warmen Fürsprecher des Altkatholizismus
gebracht. Da ergriffen die anwesenden Vertreter unserer Studentenvereine

unaufgefordert die Collectenteller und brachten (für die altkatholische

Seminargründung) eine Liebesgabe von 171 Mark zusammen.»17

Vom 10. Altkatholikenkongress im September 1890 in Köln berichtet
Beyschlag: «Der von der Unwissenheit oder Böswilligkeit todtgesagte
Altkatholizismus hat ein grossartiges Lebenszeichen gegeben...
Aufgrund der vorjährigen Union der altkatholischen Bischöfe von Deutschland.

Niederlanden und Schweiz (war der 10. Kongress) der erste
internationale, und schon als solcher ein bedeutsames Zeichen des Fort-

15 Deutsch-evangelische Blätter 1890. 139.
16 Deutsch-evangelische Blätter 1889, 123-132.
17 Deutsch-evangelische Blätter, Zeitschrift für den gesamten Bereich des

deutschen Protestantismus, Hrsg. W. Beyschlag, Halle 1890,716.

241



schreitens der guten Sache.» Die altkatholischen Bischöfe seien vereinigt

gewesen «mit Freunden aus allen romfreien Kirchen des Erdkreises,

der anglikanischen, orthodoxen, armenischen und auch der
deutschen evangelischen». Dem Prof. D. Weber sei es darum gegangen, «den

gläubigen Protestanten zum gemeinsamen Kampf gegen Socialdemo-
kratie und Jesuitismus die Bundeshand zu bieten».18

Beyschlag sah am Horizont ein altkatholisch-evangelisches Geben
und Nehmen: «Wie, wenn der Altkatholizismus, der offenbar so vieles
von den Segnungen der Reformation in sich aufgenommen hat, doch
auch uns einiges vorzuhalten hätte, was aus dem Erbe der alten Kirche
aneignenswerth ist? Wir haben es niemals zu einer befriedigenden, vom
Staate hinreichend unabhängigen Organisation gebracht. Der Altkatholizismus

hat sie in seiner auf Gemeinde- und Synodalrechten aufgebauten

bischöflichen Verfassung bewahrt.»19 Nicht zufällig sucht Beyschlag,
am Ende seines Lebens mit kirchlichen Verfassungsfragen befasst, in
diesem Bereich die Möglichkeit von Übernahmen altkatholischer Muster.

Auf einem eigentümlichen Umwege ist die protestantische Beurteilung

des Altkatholizismus auch ausserhalb des Deutschen Reiches
öffentlich wirksam geworden. Die Dozenten der orthodoxen Akademie
Chalki, die der Ökumenische Patriarch als Gutachter heranzog, waren
in deutschen evangelischen Fakultäten erzogene Theologen, nicht
anders die von der Kirche von Hellas entsandten Griechen. Erzbischof
Alexandros Lykourgos. der im September 1872 eine Korrespondenz mit
dem altkatholischen Professor J.N. Huber aufnahm und darin seine

Freude über den ökumenischen Impuls der ersten altkatholischen
Verlautbarungen ausdrückte, hatte in Leipzig, Heidelberg, Halle und Berlin

studiert. Lykourgos vertrat die These, die ungeteilte Kirche der
ersten Jahrhunderte und ihre Lehre sei das Mass für eine Einigung. Zum
dritten Altkatholikenkongress im September 1873 in Konstanz sandte

er ein neues Schreiben. Lykourgos war es, der den Professor Zikos Rossis

der Eleiligen Synode als halboffiziellen Delegierten für die Bonner
Unionskonferenz vorschlug2".

Auch Nikiphoros Kalogeras. Sekretär der Athener Synode, war
durch den Besuch deutscher Universitäten zur Teilnahme an den Bonner

Verhandlungen qualifiziert21.

'"A.a.O.. 785.
19 W. Beyschlag, Aus meinem Leben, II. 1899. 563.
311 R. Ruthenberg, KiO /6 (1973) 71-81.
31 Basilios Atesi, Epitomos Episkopi Istoria Tes Hellados I. Athen 1948. 195 f.

242



Die aus dem Lehrkörper von Chalki 1875 nach Bonn gesandten
Professoren Philotheos Bryennios und Philaret Bapheidês und Johannes
Anastasiades hatten ihre Bildung aus Deutschland geholt. Bapheides
war Schüler der Leipziger Theologen Kahnis und Luthardt und des

Philologen Curtius. Anastasiades hatte 1864-1867 in Strassburg, Heidelberg

und Göttingen studiert. In die Urteile der orthodoxen Theologen
flössen evangelische antipäpstliche Argumente ein.

Nach einem Jahrhundert tiefgreifender Veränderungen der
zwischenkirchlichen Verhältnisse muss die Beziehung der evangelischen
Christenheit zur altkatholischen Kirche neu formuliert werden. Da auf römischer

Seite infolge des IL Vatikanums ein neues Verfassungsdenken
Raum greift, das die gleiche Gewalt, die dem Papst zugesprochen ist,

gleichermassen dem Kollegium der Bischöfe zuweist, die Laien in ihrem

Auftrag zur Weltgestaltung bestätigt und zur conscia participatio in der

Liturgie ermutigt sind, und die katholische Theologie sich von der Neu-
Scholastik gelöst hat, kann die evangelische Theologie die damalige
Romkritik nicht einfach wiederholen und das altkatholische Phänomen
nicht zur Legitimation einer antirömischen evangelischen Existenz nutzen.

Die Grundströmung des Liberalismus, die im 19. Jh. die katholischen

Reformbewegungen und den liberalen Flügel des Protestantismus

gleichermassen bestimmte und beide einander wahlverwandt
erscheinen liess, ist versandet. Die Utrechter Union ist mit uns in ökumenische

Gremien eingebunden. Fragt man, was die Evangelischen heute an

den Altkatholiken fasziniert, so wird man als Antwort erhalten: Die
Vorbildwirkung ihres Umgangs mit den orthodoxen Kirchen des Ostens.

Die letzten Urteile, die von evangelischer Seite über den Altkatholizismus

zu hören waren -A. Erhard in Ekklèsia III, 1931 und G. Maron in
seiner Darstellung der römisch-katholischen Kirche, 1972 - beschränken

sich auf eine historische Einordnung: «Mit historischer Gelehrsamkeit

war Rom nicht zu besiegen. Der Altkatholizismus blieb eine Gelehr-
tcnhäresie mit Ausstrahlung auf Teile des Bildungsbürgertums.»22Aber
der vor unseren Augen gelebte Glaube einer Kirche provoziert nicht
«historische Feststellungen», sondern die Aufnahme einer gelebten agapi-
schen Beziehung.

Heidelberg Friedrich Heyer

- G. Maron, Die römisch-katholische Kirche von 1870 bis 1970, in: Die Kirche
in ihrer Geschichte. Göttingen 1972. 286-288.

243


	Echo aus den Kirchen der Reformation?

