
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 3-4

Artikel: Ist Frauenordination ein ökumenisches Problem?

Autor: Jensen, Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist Frauenordination ein ökumenisches Problem?:

Zu den jüngsten Entwicklungen in den anglikanischen,
altkatholischen und orthodoxen Kirchen

I. Die Frage der Frauenordination im ökumenischen Dialog
II. Die Beziehungen zwischen den altkatholischen. anglikanischen und orthodo¬

xen Kirchen
III. Die Entwicklung in der altkatholischen Kirche
IV. Die Reaktionen der Orthodoxie

I. Die Frage der Frauenordination im ökumenischen Dialog

Das Fragezeichen im Titel bezüglich des Problems mag verwundern - allzu

offensichtlich wird zwischen den Kirchen über die Frauenordination
nicht nur kontrovers, sondern mit äusserster Heftigkeit diskutiert, neue

Kirchenspaltungen werden angedroht und die Ergebnisse der bisherigen

ökumenischen Einigung in Frage gestellt. Dennoch: ist die Lage
tatsächlich so dramatisch? Ist der Streit um die Priesterweihe von Frauen
wirklich mit jenen grossen Konflikten vergleichbar, die in der Vergangenheit

die Christenheit gespalten haben?

Mir scheint, dass man die Sache auch anders sehen kann. Heute wird
zwar häufig die Stagnation in der Ökumene beklagt, doch meines Wissens

macht niemand die zunehmende Zahl der Frauenordinationen dafür

verantwortlich, sondern die Haltung der Kirchenleitungen, die sich

trotz des erreichten theologischen Konsenses nicht zur «Öffnung der
Grenzen» entschliessen können. Blickt man zurück, so kann man
vielmehr feststellen: Die Entwicklung hin zur Frauenordination in vielen
Kirchen läuft in Wirklichkeit parallel zur zunehmenden ökumenischen

Einigung der Christen.
Man könnte es fast als ein Symbol bezeichnen, dass die erste Priesterweihe

einer Frau - durch einen anglikanischen Bischof mit Zustimmung
seiner Synode im Jahr 1944 in Hongkong-in eben jener Zeit vorgenom-

* Vollständiger Text des Habilitationskolloquiums, das Frau Dr. Anne Jensen,
Mitarbeiterin am ökumenischen Institut Tübingen, am 31.1.1992 in gekürzter
Form vorgetragen hat. In Nr.4/1993 der Theologischen Quartalschrift erschien in
stark bearbeiteter Form eine gerade um viele auf die altkatholische Entwicklung
bezugnehmende Details gekürzte Version, so dass wir uns freuen, den Lesern
unserer Zeitschrift den authentischen Wortlaut zur Kenntnis bringen zu können. -
Die Redaktion.

210



men wurde, als die Gründung des Weltrats der Kirchen bevorstand.
Allerdings war damals für die Frauen der Kairos offensichtlich noch nicht

gekommen, denn die zur Priesterin ordinierte Diakonin Li Tim Oi trat
schliesslich aufgrund des Protestes der Bischöfe in England freiwillig
wieder von ihrem Amt zurück.

Als 1948 in Amsterdam die Gründung des Ökumenischen Rats der

Kirchen stattfand, war das Problem der unterschiedlichen Praxis
hinsichtlich der Frauenordination also bereits gegeben und wurde im Komitee

«Leben und Arbeit der Frauen in den Kirchen» diskutiert. Damals
kam man zu folgendem Ergebnis:

«Die Kirchen sind in der wichtigen Frage der Zulassung von Frauen zum Pfarramt

(ministry) nicht einer Meinung. Manche Kirchen sind aus theologischen
Gründen nicht geneigt, die Frage einer solchen Ordination zu erwägen; manche
haben im Prinzip nichts einzuwenden, sehen aber verwaltungsmässige oder soziale

Schwierigkeiten; manche gestatten eine teilweise, aber nicht volle Teilnahme
an der Arbeit des Pfarramtes; in anderen sind Frauen für alle Ämter (offices) in
der Kirche wählbar. Sogar in der letzten Gruppe schaffen jedoch gesellschaftliche

Sitte und öffentliche Meinung noch Hindernisse. In manchen Ländern lässt

eine Knappheit an Geistlichen dringende praktische und religiöse Probleme
entstehen. Diejenigen, welche die Zulassung von Frauen zum Pfarramt wünschen,
glauben, dass die Kirche vor Erreichen dieses Zieles nicht ihre volle Gesundheit
und Kraft erlangen wird. Wir sind gemeinsam der Ansicht, dass diese ganze
Sache noch weiteres sorgfältiges und objektives Studium verlangt.» (Bericht des
Komitees für Leben und Arbeit der Frauen, Punkt 4)'

Diese Gesamtbeschreibung trifft heute im wesentlichen immer noch

zu - allzu viel geändert hat sich also nicht, ausser dass die Zahl der

Mitgliedskirchen, die Frauen ordinieren, ständig zunimmt. In der Samm-

1 Zitiert aus: Die erste Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen (Die Unordnung der Welt und Gottes Heilsplan V), hg. Studienabteilung
des Ökumenischen Rates der Kirchen in Genf, Zürich 1948,194f.; engl. Original:
"The churches are not agreed on the important question of admission of women
to the full ministry. Some churches for theological reasons are not prepared to
consider the question of such ordination; some find no objection in principle but
see administrative or social difficulties; some permit partial but not full participation

in the work of the ministry; in others women are eligible for all offices of the
Church. Even in the last group, social custom and public opinion still create obstacles.

In some countries a shortage of clergy raises urgent practical and spiritual
problems. Those who desire the admission of women to the full ministry believe
that until this is achieved the Church will not come to full health and power. We

are agreed that this whole subject requires further careful and objective study."
(Report of Committee IV: I. The Life and Work of Women in the Church, 4.

Ordination of Women), in: The First Assembly of the World Council of Churches
(Man's Disorder and God's Design), ed. W. A. Visser 't Hooft, London 1949, 147.

211



lung der offiziellen Konvergenz- und Konsenspapiere von 1931 bis 1982

«Dokumente wachsender Übereinstimmung»2 taucht das Stichwort
«Frauenordination» nur fünfmal auf; die Texte füllen knapp 8 Seiten
des über 700seitigen Bandes. Das ist nicht eben viel für ein gewichtiges
ökumenisches Problem.

Die erste Problematisierung der Frage findet sich interessanterweise
im methodistisch/römisch-katholischen Dialog (also im Gespräch mit
einer Freikirche) im «Schicksalsjahr» 1976 (ich werde auf das Datum
zurückkommen): Dort wird in knappen fünf Zeilen der faktische Dissens
in Theorie und Praxis festgestellt3. Ähnlich verfahren Anglikaner und
Orthodoxe, die 1978 in der «Athen-Erklärung» getrennt ihre
unterschiedlichen Auffassungen zu Protokoll geben - es ist mit fünf Seiten die
umfassendste Äusserung zu der Frage4. 1979 folgt seitens der Anglikaner

und römischen Katholiken der «Salisbury-Bericht»; er umfasst eine
halbe Seite. Obwohl ihm ein erregter Briefwechsel zwischen Papst Paul
VI. und Erzbischof Donald Coggan vorangegangen war5, wird hier
ausdrücklich festgehalten, dass der Streit um die Frauenordination den
erreichten Konsens über «Ursprung und Wesen des ordinierten Amtes»
nicht in Frage stellt6. Ähnlich lautet das Papier von Lutheranern und
Katholiken von 1980 (eine gute halbe Seite)7. Den vorläufigen Abschluss
bildet das sogenannte Lima-Dokument von 1982, die Konvergenzerklärung

«Taufe, Eucharistie und Amt» der Kommission von Faith and
Order, an der auch römisch-katholische Theologen sowie andere
NichtMitglieder des Weltrats der Kirchen mitgearbeitet haben: Hier wird der

Frage der Frauenordination eine halbe Seite Text gewidmet und eine
weitere halbe Seite Kommentar - in letzterem wird auf die inzwischen

2 Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und
Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene, hg. Harding Meyer/
Hans Jörg Urban/Lukas Vischer, Paderborn 1983; engl.; Growth in Agreement.
Reports and Agreed Statements of Ecumenical Conversations on a World Level,
ed. Harding Meyer/Lukas Vischer (Faith and Order Paper 108), Genf 1984.

3 M-RK/2 («Dublin-Bericht») 102; Dokumente. 447.
4 A-O/2, («Athen-Erklärung») 5-15; Dokumente, 90-94.
5 Briefe des Erzbischofs Dr. Donald Coggan vom 9.7.1975 und 10.2.1976

(grösstenteils abgedruckt in: The Replies of the Leaders of Certain Churches to
Letters of the Archbishop of Canterbury Concerning the Ordination of Women
to the Priesthood with Extracts from the Archbishop's Letters, ed. by the Church
Union, London. 1977); Briefe des Papstes Paul VI. vom 30.11.1975 und
23.3.1976 (letztere in: a.a.O.. 1-4; sowie in: AAS 68 [1976] 599-601).

6 A-RK/3 Eri.. («Salisbury-Bericht») 5; Dokumente. 158.
7 L-RK75,25; Dokumente, 337.

212



gemachten positiven Erfahrungen verwiesen8. Im Hinblick auf die
wechselseitige Anerkennung der Ämter wird die Frage dann noch ein zweites
Mal problematisiert:

«Einige Kirchen ordinieren Männer und Frauen, andere ordinieren nur Männer.

Unterschiede in dieser Frage werfen Hindernisse für die gegenseitige
Anerkennung der Ämter auf. Aber diese Hindernisse dürfen nicht als unüberwindliche

Hürden für weitere Bemühungen um gegenseitige Anerkennung angesehen
werden. Offenheit füreinander trägt die Möglichkeit in sich, dass der Geist sehr
wohl zu einer Kirche durch die Einsichten einer anderen sprechen kann. Ökumenische

Erwägungen sollten daher die Erörterung dieser Frage fördern und nicht
hemmen.»9

Die Frage, ob Frauen zu Diakoninnen ordiniert werden können und
wie eine solche Weihe zu bewerten ist, wird in den interkonfessionellen
Konsenstexten bis 1982 überhaupt nicht diskutiert. Wir können also

einen ersten Befund erheben: Solange die Frauenordinationen nur im
reformatorischen und freikirchlichen Bereich angesiedelt waren, hat die

Frage den ökumenischen Dialog in keiner Weise beeinträchtigt. Trotz
der zunehmenden Frauenordinationen haben die orthodoxen Kirchen
ihre Mitarbeit im Weltrat der Kirchen ständig intensiviert und auch die
Kontakte zwischen dem Weltrat der Kirchen und den Organen der
römisch-katholischen Kirche haben zugenommen.

Dies alles scheint sich 1976 geändert zu haben: In diesem Jahr wurde
in den USA die am 29. Juli 1974 in Philadelphia illicite erfolgte Ordination

von elf Diakoninnen zu Priesterinnen durch drei Bischöfe im Ruhestand

von der Generalsynode der Episcopal Church als valide
anerkannt111. Vorausgegangen waren schon 1971 drei Ordinationen in Hongkong;

grundsätzlich für die Frauenordination ausgesprochen hatten sich
die Generalsynoden der Kirchen von Burma (1972), Indischer Ozean

(1974), Neuseeland (ebenfalls 1974), Wales, Kanada und England (alle
1975). In den USA war die Frage dagegen 1973 mit einer knappen Mehrheit

negativ entschieden worden ". Auffällig ist, dass auch hier die frühesten

positiven Entscheidungen aus «Missionsländern» kommen - ähn-

s FO/A, (Lima/Amt) 18; Dokumente, 573.
9 FO/A. (Lima/Amt) 54; Dokumente, 584.
"'Eines der theologisch interessantesten Dokumente aus der anglikanischen

Debatte über Frauenordination ist der «Report on the Validity of the Philadelphia

Ordination», der von vier Theologen nach dem Ereignis auf Bitte eines Di-
özesanbischofs erstellt wurde. Er ist abgedruckt in: The Ordination of Women:
Pro and Con, ed. Michael P.Hamilton/Nancy S.Montgomery, New York 1975,
179-195.

11 Informationen aus: AKID Nr. 176/1460, vom 10.7.1975.

213



lieh wie die frühen Impulse in der ökumenischen Bewegung. Seit 1976

breitete sich die Praxis von Frauenordinationen im anglikanischen
Bereich immer mehr aus und fand ihren Höhepunkt am 12. Februar 1989,

als in Amerika Barbara Harris zur Bischöfin der Episkopalkirche ordiniert

wurde.
Zurück nach 1976. In diesem Jahr äusserte sich die Römische

Glaubenskongregation durch die Veröffentlichung von «Inter Insigniores»12

zwar nicht «unfehlbar», aber doch verbindlich zur Frage der
Frauenordination: «Die Kirche hält sich aus Treue zum Vorbild des

Herrn nicht dazu berechtigt, die Frauen zur Priesterweihe zuzulassen»

(Einl.)u. Hauptargumente waren die Berufung auf die Tradition und der
Hinweis auf die repraesentatio Christi, die durch eine Frau nicht geschehen

könne.
Die Bischöfe der altkatholischen Kirche reagierten im gleichen Jahr

1976 mit einer wesentlich kürzeren, aber in der Sache noch restriktiveren

Erklärung auf die anglikanischen Organisationen:

«Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz der Utrechter Union
kann, in Übereinstimmung mit der alten ungeteilten Kirche, einer sakramentalen
Ordination von Frauen zum katholisch-apostolischen Amt eines Diakons,
Presbyters und Bischofs nicht zustimmen. Der Herr der Kirche, Jesus Christus, hat
durch den Heiligen Geist zwölf Männer in das apostolische Amt berufen, um sein

Erlösungswerk für die Menschen fortzusetzen. Die katholischen Kirchen des
Ostens und Westens haben nur Männer in das sakramentale katholisch-apostolische

Amt berufen. Die Frage der Ordination von Frauen berührt die Grundordnung

und das Mysterium der Kirche. Die Kirchen, welche die Kontinuität mit der
alten, ungeteilten Kirche und ihrer sakramentalen Ämterordnung bewahrt ha-

12 Inter Insigniores. Erklärungder Kongregation fürdie Glaubenslehre zur Frage

der Zulassung der Frauen zum Priesteramt (Verlautbarungen des Apostolischen

Stuhls 3, hg. Deutsche Bischofskonferenz), 1976; lat.: AAS 69 (1977)
98-116.

13 Das Zitat ersetzt hier meine von Peter Hiinermann im Kolloquium zu Recht
kritisierte Formulierung «die Priesterweihe von Frauen sei unvereinbar mit der
katholischen Glaubenslehre». Zum Grad der kanonischen Verbindlichkeit dieses

Dokumentes vgl.: Peter Hiinermann, Roma locuta - Causa finita? Zur
Argumentation der vatikanischen Erklärung über die Frauenordination. in: HK 31

1977) 206-209; Hervé Legrand, Die Frage der Frauenordination aus der Sicht
katholischer Theologie. «Inter Insigniores» nach zehn Jahren, in: Warum keine
Ordination der Frau? Unterschiedliche Einstellungen in den christlichen Kirchen,
hg. Elisabeth Gössmann/Dietmar Bader (Schriftenreihe der Katholischen Akademie

Freiburg), München-Zürich 1987, 89-111.

214



ben, sollten die Frage der Frauenordination gemeinsam beraten und dabei die

möglichen Folgen einseitiger Entscheidungen voll in Betracht ziehen.»14

Die Altkatholiken gingen also zunächst noch weiter in ihrer Ablehnung

als die Römische Glaubenskongregation, da sie auch das weibliche
Diakonat miteinbezogen - allerdings sollten sie ihre Meinung bald
revidieren, wie wir sehen werden.

Auf dem Hintergrund dieser unterschiedlichen Entscheidungen von
1976 (auch die «Athen-Erklärung» von 1978 der Anglikaner und Orthodoxen

geht auf eine Konferenz in Moskau in diesem Jahr zurück)
scheint es interessant, die Entwicklung in den von Rom getrennten
Kirchen katholischer Tradition zu untersuchen, und zwar sowohl im
Hinblick auf die theologische Diskussion der Frage wie hinsichtlich der
konkreten Etappen im Übergang zu praktizierten Ordinationen und
schliesslich in bezug auf die Auswirkungen, die diese Ordinationen auf
die Beziehungen der drei Kirchen untereinander hatten. Dafür sei

zunächst die Situation vor 1976 skizziert.

II. Die Beziehungen zwischen den altkatholischen, anglikanischen und
orthodoxen Kirchen

Diesen drei von Rom getrennten Kirchenfamilien ist gemeinsam, dass

sie sich als eine Communio von unabhängigen Landes- oder Regionalkirchen

ansehen, die kein zentrales Jurisdiktionsorgan kennen. 1889

schlössen sich durch die «Utrechter Union» jene Katholiken der
Schweiz, Deutschlands und Österreichs, die das Unfehlbarkeitsdogma
des I.Vatikanums ablehnten, mit der kleinen «Kirche von Utrecht»
zusammen, die sich bereits 150 Jahre zuvor in den Wirren des Jansenismus

von Rom losgesagt hatte. Zu Anfang unseres Jahrhunderts kamen noch
weitere Kirchen in Osteuropa und Amerika hinzu. In der bereits
erwähnten Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz haben diese

Kirchen sich ein zentrales synodales Gremium geschaffen; einen
Primas kennen sie nicht15.

14 Text entnommen aus: Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte,
ihre Lehre, ihr Anliegen (Die Kirchen der Welt III), Stuttgart 21978 (von Christian

Oeyen ergänzt und mit einem Nachtrag versehen), 460f.
15 Vgl. Urs Küry (s.o.); Erwin Fahlbusch, Kirchenkunde der Gegenwart

(Theologische Wissenschaft 9). Stuttgart 1979.

215



Die «Anglican Communion», zu der etwa dreissig Kirchen gehören,
sieht den Erzbischof von Canterbury als ihren Primas an, doch hat er
keinerlei jurisdiktioneile Vollmachten, ebensowenig wie der Ökumenische
Patriarch von Konstantinopel, der Ehrenprimas der Orthodoxie16. Auf
die Altorientalischen Kirchen kann ich hier nicht eingehen. Seit 1867

versammelt die sogenannte «Lambeth-Konferenz» alle zehn Jahre die
Bischöfe der anglikanischen Kirchen17. In der Orthodoxie bemüht man
sich seit Anfang des Jahrhunderts um das Zustandekommen eines
Panorthodoxen Konzils, was zu einer Art Institutionalisierung relativ
regelmässiger panorthodoxer, nunmehr «vorkonziliarer» Konferenzen
geführt hat1S.

Noch zwei weitere Gemeinsamkeiten zwischen diesen Kirchenfamilien

sind zu betonen: 1. Sie kennen kein Eheverbot für ihren Klerus (mit
Ausnahme der orthodoxen Bischöfe, die zum Zölibat verpflichtet sind);
2. Die Laien haben bei ihnen in kirchlichen Gremien wie Pfarrgemeinderäten,

Diözesansynoden usw. weit mehr Mitspracherechte als dies in der
römischen Kirche der Fall ist. Dieser Unterschied, der wichtig ist für die

Bedeutung, die man der Frauenordination in einer Kirche zumisst, wird
oft wenig beachtet. In der Orthodoxie beispielsweise, insbesondere in
Griechenland, ist sowohl die wissenschaftliche Theologie an den Universitäten

wie auch die katechetische Unterweisung in den Schulen Sache

der Laien. Wenn sie ein Theologiestudium absolviert haben (die Priester

werden nur als Liturgen ausgebildet), sind sie zur Predigt berechtigt.

Alle diese Funktionen können grundsätzlich auch von Frauen
ausgeübt werden; für die Lehre ist das durchaus üblich, für die Predigt im
Gottesdienst dagegen nicht19.

""Vgl. Die Kirche von England und die anglikanische Kirchengemeinschaft,
hg. Hans Heinrich Harms (Die Kirchen der Welt IV), 1966. Bei Fahlbusch (s.o.)
kommt der Anglikanismus nur als Unterpunkt eines Exkurses vor, weil das
Auswahlkriterium seiner «Kirchenkunde der Gegenwart» die Mitgliedschaft in der
«Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in der BRD und Berlin/West» ist

(17). Vgl. ferner: Kap. IV Der ökumenische Weg des Anglikanismus, Altkatholizismus

und der Freikirchen, in: Handbuch der Ökumenik II. hg. Hans Jörg Ur-
ban/Harald Wagner, Paderborn 1986.

17 Vgl. Eric W. Kemp, The Problems of Church Relationships facing the
Anglican Communion in the coming Lambeth Conference, in: IKZ 78 (1988)
65-78.

IS Vgl. Anne Jensen, Die Zukunft der Orthodoxie. Konzilspläne und
Kirchenstrukturen (Ökumenische Theologie 14), Zürich-Einsiedeln-Köln 1986.

19 Diese Angaben entstammen einem Vortrag von Anastasia Protopsaltis, Die
Orthodoxe Kirche, gehalten in der Evangelischen Akademie Bad Boll,
30.10.1991.

216



Zwischen diesen drei von Rom getrennten, aber sich nicht minder als

katholisch verstehenden Kirchen bestehen seit langem Bestrebungen,
sich gegenseitig anzuerkennen, um zur Interkommunion, wenn nicht

gar zur «full communion» zu gelangen. Hinsichtlich des Vokabulars
bestehen hier Schwankungen: Man hat versucht, zwischen «intercommunion»

(der eucharistischen Gastfreundschaft), «full intercommunion»
(der Möglichkeit Amtsträger auszutauschen) und der «full
communion» (der organisatorischen Kircheneinheit) zu differenzieren,
doch meist wird mit «full communion» die Möglichkeit zur Interzeiebration

bezeichnet20.

Dieses Ziel wurde zwischen Anglikanern und Altkatholiken tatsächlich

erreicht. Bereits 1880 anerkannten die Altkatholiken die «Einheit
des Episkopats» (mit einigen Störmanövern seitens der Holländer bis

1925), d.h. sie anerkannten die Gültigkeit der anglikanischen Weihen -
ein Schritt, zu dem sich die römisch-katholische Kirche bis heute nicht
durchringen konnte21. Der definitive Schritt zur Abendmahlsgemeinschaft

zwischen Anglikanern und Altkatholiken (einschliesslich des

Rechtes zur Interzeiebration) ist 1931 in der Übereinkunft von Bonn
erfolgt. Das Abkommen hat den Wortlaut:

«1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und Selbständigkeit
der andern und hält die eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern der
andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

20 Vgl. Urs von Arx, Zwischen Krise und Stabilität, in: 1KZS/ (1991) 1^10.
'-' 1990 war der ÖR zu entnehmen: «Eine gemeinsame anglikanisch/römischkatholische

Studie anglikanische Weihen - Bericht über den sich fortentwik-
kelnden Kontext ihrer Bewertung in der römisch-katholischen Kirche> wurde
kürzlich in den USA veröffentlicht. Sie plädiert für eine Neubewertung, die eine
Revision der Nichtigkeitserklärung dieser Weihen durch Leo XIII. im Jahr 1896

zur Folge haben könnte.» ÖR 39 1990) 485. Im neuesten Konsensdokument der
zweiten anglikanisch/römisch-katholischen Dialogkommission (ARCIC II) vom
September 1990 steht die Frage der nicht anerkannten Weihen in der Liste der
noch zu lösenden Probleme an erster Stelle; es folgen die Frauenordination. die
«moral issues» und die Frage nach der Autorität: beim letzten Punkt geht es nicht
nur um die Primatsfrage, sondern auch um die Rolle der Laien in Entscheidungs-
prozessen (The Church as Communion 57, in: The Pontifical Council For Promoting

Christian Unity. Information Service 77, 1991/11, 96). In der offiziellen
Stellungnahme Roms zum ersten Konsensdokument «The Final Report» (ARCIC I.

Windsor 1981). die erst am 5.12.1991 veröffentlicht wurde, werden laut KNA
folgende Probleme als ungelöst benannt: 1. die Realpräsenz; 2. das Weihesakrament
(die Frauenordination kommt hier nicht zur Sprache); 3. das Unfehlbarkeitsdogma;

4. die Mariologie; vgl. KN A-ÖKI vom 11.12.1991. 3.

217



3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Übernahme
aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit oder liturgischen Praxis, die
der anderen eigentümlich ist. sondern schliesst in sich, dass jede glaubt, die andere

halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest.»22

Das Verhältnis zum christlichen Osten ist von der Geschichte her für
den Anglikanismus natürlich ein ganz anderes als das der Kirchen der
Utrechter Union. Doch aus der Perspektive der heutigen Orthodoxie
handelt es sich in beiden Fällen um westliche katholische Kirchen. So

verliefen die ökumenischen Kontakte zunächst parallel: 1968 auf der 4.

Panorthodoxen Konferenz wurde beschlossen, mit beiden Kirchen
offizielle bilaterale theologische Dialoge aufzunehmen. Die anglikanischorthodoxe

Kommission begann 1973 mit ihrer Arbeit, die altkatholisch-
orthodoxe 1975 (zum Vergleich: erst 1980 begann der offizielle theologische

Dialog mit der römisch-katholischen Kirche, 1982 mit dem lutherischen

Weltbund).
Wie wir bereits sahen, kam es in der anglikanisch-orthodoxen

Kommission zu erheblichen Spannungen nach der Anerkennung der
«unerlaubten» Weihen von 1974 durch die Episkopalkirche der USA. Der
Dialog geriet danach zwar ins Stocken und es kam schliesslich zu den

getrennten Erklärungen von Athen (1978), aber allen Unkenrufen zum
Trotz wurde das Gespräch bereits 1980 wiederaufgenommen und geht
seither normal weiter; die letzte Vollversammlung der gemischten
Kommission fand 1989 statt.

Der Dialog mit den Altkatholiken kam 1987 sogar zum offiziellen
Abschluss, d. h. der theologische Konsens gilt als hergestellt; er bedarf lediglich

noch der Sanktion durch die jeweiligen Kirchenleitungen23. Konkret

heisst das für die Orthodoxie: Er müsste durch ein Panorthodoxes
Konzil bestätigt werden. Also im Klartext: Die definitive Entscheidung
ist sine die vertagt. Trotzdem ist die offizielle Einigung einer westlichen
Kirche auf theologischer Ebene mit der östlichen Orthodoxie ein
beachtenswertes Ereignis, und man begreift die Emotion, mit der Damaskinos

Papandreou, Metropolit der Schweiz und Generalsekretär der künftigen

panorthodoxen Synode, gegenüber einer häufig anzutreffenden
Tendenz, den Osten gegen den Westen auszuspielen, betont: «Wir
haben durch den Dialog eine andere Antwort gegeben. Dieser christliche

22 Zitiert nach Küry (s.o.). 110.
23 Vgl.: Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der

gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit
französischer und englischer Übersetzung, hg. Urs von Arx. Beiheft zu IKZ 79,

1989.

218



Geist - ob lateinisch oder griechisch - bildet ein einziges Erbe des

Westens und Ostens.»24

Das Abschlussdokument des offiziellen theologischen Dialogs
zwischen den Altkatholiken und der Orthodoxie wurde 1987 in Kavala

(Griechenland) unterzeichnet. Zu diesem Zeitpunkt hatte die altkatholische

Kirche bereits selbst den Weg hin zur Frauenordination beschritten
(davon wird noch die Rede sein). Wie wurde das Problem nun im
Konsenspapier gelöst? Das gesamte Kompendium der in sieben
Vollversammlungen erarbeiteten Beschlüsse umfasst etwa 50 Seiten. Die Frage
der Frauenordination wird in einem einzigen Satz abgehandelt. Er lautet:

«4. Die ungeteilte Kirche hat, abgesehen von der nicht geklärten Einrichtung
der Diakoninnen, die Ordination von Frauen nicht zugelassen.» (Aus: V
Sakramentenlehre. 7. Die Ordination)25

In der für die Orthodoxie typischen vorsichtig-pragmatischen Elal-

tung hinsichtlich neuer dogmatischer Festlegungen begnügt man sich

hier also mit einer Feststellung des historischen Befundes, ohne über die

Zukunft zu präjudizieren. Für die Diakoninnen wird sogar ausdrücklich

gesagt, dass die Wertung ihrer Ordination strittig ist. Diese offizielle
bzw. offiziöse Stellungnahme (denn es handelt sich ja nur um die

Äusserungen einer offiziell ernannten Theologenkommission) lässt also alle

Türen offen. Man könnte sich uneingeschränkt darüber freuen, wenn
man nicht wusste, dass hier nicht alles gesagt worden ist.

Das Ungesagte verrät ein Beitrag von dem bereits zitierten Damaskinos

Papandreou in der Internationalen Kirchlichen Zeitschrift von
1989, dem altkatholischen theologischen Publikationsorgan. Dort legt
er nämlich den Altkatholiken nahe, ihre Interkommunion mit den

Anglikanern aufzukündigen, und er äussert die Befürchtung, dass die zu
erwartende Entscheidung der Altkatholiken für die Frauenordination die

erreichte Einigung bedrohen könnte26. Allerdings spricht Damaskinos
Papandreou hier nicht in offizieller Mission, sondern gleichsam «privat»
als theologischer Kommentator.

24 Damaskinos Papandreou. Der orthodox-altkatholische Dialog. Ein Modell
für die Überwindung der kirchlichen Spaltung zwischen Abendland und Morgenland?,

in: IKZ 78 (1988) 88.
25 Zitiert nach: Koinonia (s. o.). 95.

* Damaskinos Papandreou. Theologischer Konsens und kirchliche Gemeinschaft.

Die Einheit zwischen der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche, in:

IKZ 79 (1989) 44-52.

219



Ich werde am Ende noch einmal auf weitere orthodoxe Äusserungen
zur Frauenordination zurückkommen, doch jetzt möchte ich mich
zunächst der Entwicklung in der altkatholischen Kirche selbst zuwenden.
Den langen und komplizierten Weg nachzuzeichnen, den die anglikanischen

Kirchen in ihrer Ordinationspraxis durchlaufen haben, ist im Rahmen

dieses Kolloquiums nicht möglich; es sei nur auf einige Stationen
hingewiesen. Durch Handauflegung eingesetzte Diakonissen gab es in

England bereits seit 1862. 1920 empfahl die Lambeth-Konferenz, den
weiblichen Diakonat in den Rang einer kanonischen Weihe zu erheben.
Doch erst als die Lambeth-Konferenz von 1968 noch einmal ausdrücklich

die Entscheidung von 1920 bestätigte, wonach Diakoninnen durch
ihre Ordination den gleichen kanonischen Rang wie männliche Diakone

haben, setzte sich auch in der Praxis die Ordination von Frauen zum
Diakonat allmählich durch27. Die weiteren Schritte hin zur Priester- und

sogar Bischofsweihe wurden bereits erwähnt.

III. Die Entwicklung in der altkatholischen Kirche

In gewisser Weise wiederholt sich dieser Prozess, der in der anglikanischen

Kirche seit etwa 1920 zu verfolgen ist, gleichsam unter unseren
Augen seit den siebziger Jahren in der altkatholischen Kirche. Wir
sahen bereits: Zunächst hatte sie jede Ordination von Frauen grundsätzlich

abgelehnt. Allerdings war schon 1971 auf der 13. Internationalen
Altkatholischen Theologenkonferenz hinsichtlich der Frauenordination

der Gedanke laut geworden, dass man vielleicht auch hier einen
Alleingang wagen müsse wie vor hundert Jahren bei der Abschaffung des

Zölibats: «Können wir uns einfach hinter der römisch-katholischen und
orthodoxen Kirche verschanzen?» fragte man sich21*.

27 Zu der anglikanischen Diskussion um Frauenordination vgl. Patricia A. Kendall

(ed.), Women and the Priesthood: A Selected and Annotated Bibliography,
Episcopal Diocese of Pennsylvania 1976; The Ordination of Women to the Priesthood.

A consultative document presented by the Advisory Council for the
Church's Ministry (General Synod 104, 1972); Supplementary Report on the
Ordination of Women to the Priesthood (General Synod 104B, 1975); Emily C.

Hewitt/Suzanne R. Hiatt, Women Priests Yes or No, New York 1973; The Ordination
of Women: Pro and Con. ed. Michael P. Hamilton/Nancy S. Montgomery, New
York 1975; Norene Carter, The Episcopalian Story, in: Women of Spirit. Female
Leadership in the Jewish and Christian Traditions, ed. Rosemary Ruether/Elea-
nor McLaughlin, New York 1979.

2S IKZ 62 (1972) 213.

220



Doch soweit war die Mehrheit noch nicht. 1972 liess die Internationale

Altkatholische Bischofskonferenz verlauten, dass Frauen weder die

Eucharistie feiern noch andere Sakramente spenden könnten29. 1973

erschien in der IKZ ein ausführlicher Artikel von Kurt Pursch, der den

Ausschluss der Frauen vom Priestertum mit den unterschiedlichen
Geschlechterrollen des Vaters und der Mutter in der Familie begründete.
Den Repräsentationsgedanken brachte er ausdrücklich mit dem Willen
Jesu in Zusammenhang: Dieser habe selbst entschieden, wer ihn
repräsentieren könne. Die römische Umwelt sei emanzipationsfreundlich
gewesen; wenn in der jungen Kirche gegenläufige Tendenzen deutlich werden,

könne man daraus schliessen, dass Jesus diese Emanzipation abgelehnt

habe3". 1975. auf der 16. Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz, wurden die mittlerweile «unerlaubt» ordinierten Angli-
kanerinnen abfällig als «Piratenpriester» bezeichnet; man befürwortete
allerdings die verstärkte Mitarbeit von Frauen in allen kirchlichen
Gremien31. 1976 erfolgte dann das bereits zitierte grundsätzliche Nein der
Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz32.

Aber, und das ist bemerkenswert: trotz dieser Ablehnung wurde die

Interkommunion zwischen den Anglikanern und den Kirchen der
Utrechter Union aufrechterhalten! Den anglikanischen Priesterinnen wurde

lediglich verweigert, in altkatholischen Gottesdiensten zu zelebrieren.

Nur vor Ort, d.h. in den Vereinigten Staaten und Kanada, kam es

zur Aufkündigung der Interkommunion durch die Polish National
Catholic Church, doch hier wurde der Kontakt, wenn auch nicht die

Eucharistiegemeinschaft, bald wieder hergestellt33. 1977 fand eine
anglikanisch-altkatholische Theologenkonferenz statt, die keinen Konsens
herstellen konnte und das einseitige Vorgehen einer Kirche problematisier-
te - zu einem Abbruch der Beziehungen kam es jedoch nicht34.

Was schliesslich die Wende in der Einstellung der Altkatholiken zur
Frauenordination bewirkt hat, vermag ich nicht zu sagen, aber 1982

revidiert die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz ihre Entscheidung

von 1976 und stimmt der Ordination von Frauen zum Diakonat
grundsätzlich zu. 1984 wurde beschlossen, ein für Männer und Frauen

29 Angabe bei Pursch (s.u.). 129.
30 Kurt Pursch, Frauen als Priester, in: IKZ 63 (1973) 129-167.
31 IKZ 66 (1976) 103ff.
:: S.o.: S.5 und Anm. 14.
'-'¦ Vgl. AKID Nr. 176/1487. 1.9.1976; Urs von Arx, Zwischen Krise und Stabilität.

IKZ 81 (1991) 1 (mit der sehr ausführlichen Anm. 3).
•J Vgl. die Resolution der Konferenz, IKZ 67 (1977) 185 f.

221



gleichlautendes Weiheformular zu erarbeiten. Im gleichen Jahr behandelt

die 24. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz das Thema:

«Für eine reichere Entfaltung des apostolischen Amtes im Blick auf
die Ergänzung von Mann und Frau». Alle Referenten entkräften die
bisher vorgebrachten Argumente gegen die Ordination von Frauen,
und die Konferenz verabschiedet schliesslich höchst bemerkenswerte
Thesen:

«1. Die auf überholten nichttheologischen Voraussetzungen beruhende
Argumentation der altkirchlichen Tradition gibt uns heute auf, die Frage der Ordination

von Frauen zum Presbyterat neu zu bedenken.
2. Der ordinierte Amtsträger repräsentiert sowohl Christus, den Sohn Gottes,

als auch die Gemeinde, den Tempel des Heiligen Geistes. Die Beschränkung dieser

Repräsentation auf Männer allein wird als Mangel empfunden. Wir suchen
nach einem Weg, diesen Mangel zu beheben.

3. Wir empfehlen eine reichere Entfaltung des Amtes im Sinn der Polarität
von Mann und Frau. Mann und Frau ergänzen sich gegenseitig und sind aufeinander

angewiesen, so dass sich in einem so erweiterten Amt die Fülle der Menschheit

zeigt. Eine Konferenzminderheit legt Wert auf den Zusatz: <Dabei ist auch
die Bedeutung des bereits angenommenen ständigen Diakonats von Männern
und Frauen zu bedenken^

4. Der notwendige Bewusstseinswandel in der Einstellung zum Amt wird nicht
allein durch die Zulassung von Frauen herbeigeführt. Der Abbau des Ein-Mann-
Betriebs müsste damit verbunden sein: Die Gemeinde ist eine Angelegenheit
aller.

5. Das Gespräch mit den anderen katholischen Kirchen soll gesucht werden im
Hinblick auf einen möglichen Konsens. Wird dieser nicht erreicht, mussten wir
uns fragen, ob wir eigenständig nach unserer Überzeugung zu handeln hätten.
Eine solche Entscheidung wäre auch als Dienst an den anderen katholischen
Kirchen zu verstehen.»35

Hier wird also nicht nur die Ordination von Frauen grundsätzlich
bejaht, sondern gleichzeitig setzt eine tiefergehende Reflexion darüber
ein, wie kirchliche Ämter innerhalb der Gemeinden auszuüben sind.
Bereits ein Jahr später, als die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz

revidierte Riten für die Feier der Bischofs- und Priesterweihe
(selbstverständlich nur in einer «männlichen» Version) in Kraft setzte,
«gab sie zugleich den Ritus der Weihe von Diakonen und Diakoninnen
frei, der jedoch für Verbesserungen aus der praktischen Erfahrung geöffnet

bleiben sollte» - so berichtet Sigisbert Kraft, der altkatholische
Bischof von Deutschland36. Interessant ist hier, dass die Internationale Alt-

35 IKZ 75 (1985) 70.

36Sigisbert Kraft, Die neugefasste Weiheliturgie der altkatholischen Kirchen
und ihre ekklesiologische Bedeutung, in: IKZ 79 (1989) 192-203.

222



katholische Liturgiekommission «das Wagnis der völligen Neubearbeitung

einer wörtlichen oder nur modifizierten Übernahme des
römischen bzw. eines anglikanischen (oder gar des orthodoxen) Ritus vorgezogen

hat»37 - für die Bischofs- und Priesterweihe hatte sie sich dagegen
an das Pontificale Romanum gehalten.

Es wird hier nicht ausdrücklich gesagt, dass die Ordination einer
Diakonin als «höhere Weihe» anzusehen ist, also als Teil des

«katholischapostolischen Amts», wie sich die Erklärung von 1976 ausgedrückt hatte,

aber das ergibt sich zwangsläufig aus der Gleichstellung mit dem Diakon.

Mit der sprachlichen Gleichbehandlung hat die Liturgiekommission

allerdings nicht ganz Wort gehalten, denn in dem langen Gebet
weichen zwei Sätze signifikant voneinander ab. So heisst es für die Diakone:

«Mit seinem <d.h. des Heiligen Geistes> Beistand erwählten Apostel und die
Gemeinde sieben Männer zum Dienst für die Kirche. Ihr gibst du auf ihrem Weg
Diakone, die dem Bischof und den Prieslern helfen, damit sich die apostolische
Verkündigung entfalte durch die Zuwendung zu den Menschen mit ihren Sorgen
und Nöten.» (Hervorhebung von mir)

Für die Diakoninnen dagegen:

«Zusammen mit den Aposteln begleiteten Frauen das Wirken deines Sohnes
und begegneten als erste dem Auferstandenen. Deiner Kirche gibst du auf ihrem
Weg Diakoninnen, die mithelfen, dass sie ihren apostolischen Auftrag erfülle und
das Erbarmen und die Güte des Erlösers zu den Menschen bringe.»38 (Hervorhebung

von mir)

Man muss sich also fragen: Wird hier nun doch wieder den Männern
die Verkündigung und den Frauen die Caritas zugewiesen? Da hinsichtlich

der Priesterweihe in der altkatholischen Kirche immer noch keine
definitive Entscheidung gefallen ist. muss die weitere Entwicklung
abgewartet werden. Die Ordination von Diakoninnen wird jedenfalls bereits
praktiziert.

IV. Die Reaktionen der Orthodoxie

Wie verhalten sich nun die Kirchen des Ostens angesichts dieser
Veränderungen bei den zwei ihr am nahestehendsten westlichen Kirchenfamilien?

Eine verbindliche Entscheidung für die Gesamtorthodoxie kann

nur von der zukünftigen Synode getroffen werden; zwei «offiziöse» Äus-

' A.a.O.. 196.

'"A.a.O.. 200.

223



serungen, d.h. von offiziell ernannten panorthodoxen theologischen
Dialogkommissionen, liegen jedoch vor - beide wurden bereits
erwähnt. Die Verfasser der «Athen-Erklärung» von 1978 äussern sich
nicht ausdrücklich zum kanonischen Rang des weiblichen Diakonats,
lehnen aber die Ordination zum Priestertum auf das Entschiedenste ab

- es gehe hier «um die Grundlage des christlichen Glaubens» (9); ausserdem

sagen sie einen «verheerenden Rückschlag» für alle Hoffnungen
auf Einigung voraus. Wie wir bereits sahen, blieb dieser Rückschlag aus.
Die zweite «offiziöse» Verlautbarung findet sich im altkatholisch/orthodoxen

Konsensdokument von 1987 und wurde bereits zitiert: «Die ungeteilte

Kirche hat, abgesehen von der nicht geklärten Einrichtung der
Diakoninnen, die Ordination vonFrauen nicht zugelassen.»39 Als halboffizielle

Äusserungen sind darüber hinaus jedoch auch die Antworten
einzelner orthodoxer Kirchen auf das von Faith and Order erarbeitete
gewichtige Konsensdokument «Taufe, Eucharistie und Amt» von Lima
1982 anzusehen, und sie sind höchst aufschlussreich. Zunächst: Von den
acht Kirchen, die der Aufforderung nachgekommen sind, auf das

Konvergenzpapier zu reagieren40, haben sich drei gar nicht zur Frage
der Frauenordination geäussert, nämlich Konstantinopel Griechenland

und Finnland; die Kirchen Russlands und Bulgariens lehnen sie

grundsätzlich ab, drohen aber keineswegs mit dem Abbruch ökumenischer

Beziehungen41; die Kirchen von Alexandrien, Rumänien und
der USA schliesslich wünschen ausdrücklich eine weitergehende
vertiefte Diskussion42 - «...die Argumente für die Frauenordination
haben uns noch nicht überzeugt», formulieren die Amerikaner sehr
vorsichtig43.

Für eine besondere Überraschung gut ist schliesslich noch ein Blick
über den byzantinischen Zaun, d. h. zu den wenigen Ostkirchen altorientalischer

Tradition, die auf das Lima-Papier geantwortet haben44. In der

39 Koinonia, 95 (s.o.).
411 Die Antworten der Kirchen auf das Lima-Papier wurden vom Weltrat der

Kirchen veröffentlicht: Churches respond to BEM I-VI, ed. Max Thurian, Genf
1986-1988.

41 Vgl. a.a. O. Bd. IL 9 (Russland); Bd. II, 23 (Bulgarien).
42 Vgl. a.a.O. Bd.III, 2 (Alexandrien); Bd.III, 13 (Rumänien); Bd.III, 24f.

(Amerika).
43 Engl.: «...we are not convinced by the arguments in favour of the ordination

of women» a.a.O. Bd. Ill, 25.
44 Geantwortet haben die Armenische und die Assyrische Kirche, ohne sich

zur Frauenordination zu äussern; die Syrische Kirche der Malankaren spricht

224



Stellungnahme der kleinen syrischen «Mar Thoma Kirche der Mala-
baren»45 heisst es:

"The document calls for 'a deeper understanding of the comprehensiveness of
ministry which reflects the interdependence of men and women'. We
wholeheartedly support this concern. The male-dominated social order which one
encounters in many parts of the world is partly a reflection of technologies used by
these societies which are dependent more on muscle power than brain power.
The modern developments in science and technology liberate women partly
because human mastery over nature is now dependent more on brain power than
muscle power. Women now are able to share responsibilities which were formerly
exclusively male. This change in society must be seen as an act of God. This must
be reflected in increased sharing by women in the priestly ministry of the church.
There is no theological barrier to such a development in the Mar Thoma Church.
However, the Mar Thoma Church presently has barriers due to custom,
culture and tradition in allowing women to share in the ordained ministry of the
church. It is earnestly hoped that these will break down as men develop greater
consciousness of the change of times and women become willing and open
to new challenges that God is opening before them. At the same time we also
earnestly hope that ways will be found so that the ordination of women does
not create new barriers on the way to mutual recognition of ministry and
sacraments."46

In ihrer Antwort fordert sie zugleich eine grundsätzliche Relativierung

des Lima-Papiers unter Hinweis auf den gerade erst beginnenden
Dialog in der Dritten Welt «with non-Semitic, non-Latin, non-Greek
cultures»47.

Wenn Konstantinopel in seiner Antwort auf das Lima-Papier die
Frauenordination ausgespart hat, so ist das Ökumenische Patriarchat in
der Frage dennoch aktiv geworden - nicht zuletzt im Hinblick auf die
geplante zukünftige Synode. Es hat nämlich eine Interorthodoxe Konsultation

veranlasst, die 1988 auf Rhodos stattfand; ihr verdanken wir einen

sich für eine aktivere Beteiligung von Frauen, aber gegen die Ordination zum
Priestertum aus; die möglichen Schwierigkeiten in der Ökumene werden nicht
dramatisiert; a.a.O. Bd. V, 6f.

45 Diese Kirche hat eine Zeitlang unter anglikanischem Einfluss gestanden, ist
aber seit 1877 selbständig (vgl. Handbuch der Ostkirchenkunde I. hg. Wilhelm
Nyssen/Hans-Joachim Schulz/Paul Wiertz, Düsseldorf 1984, 260f.); auf der
Lambeth-Konferenz von 1988 war sie als Gastkirche in «full communion» vertreten,
also im gleichen Status wie die Altkatholiken.

46 A.a.O. Bd.IV, 12.
47 A.a.O. Bd.IV. 13.

225



wiederum sehr interessanten und aufschlussreichen Abschlussbericht4S.

Wir finden dort zwar zunächst die traditionellen Begründungen für die

«Unmöglichkeit der Zulassung von Frauen zum christozentrischen
sakramentalen Priesteramt» wieder, aber ansonsten eine erstaunliche
Offenheit für «die Herausforderung durch die feministische Bewegung»
und eine grosse Bereitschaft, faktische Diskriminierungen von Frauen
ausserhalb des strikt liturgischen Bereiches abzubauen. Ganz kurz: die

Argumente der Orthodoxie gegen die Ordination sind 1. die Berufung
auf die Tradition und 2. die Hinordnung der Frau (des weiblichen
Geschlechtes) auf die Theotókos und den Heiligen Geist. Die Frage der re-
praesentatio taucht in der theologischen Diskussion auf, aber in offiziellen

Dokumenten allenfalls am Rand, wobei der Priester nicht als Sakrament,

sondern als Ikone zu sehen ist. Natürlich wird in dem Papier auch
über die Wiederbelebung des weiblichen Diakonats nachgedacht, der ja
keinerlei kanonisches Hindernis entgegensteht - eine Diakoninnenweihe

könnte jederzeit gleichsam aus dem Stand praktiziert werden. Strittig
ist in der Orthodoxie lediglich, ob diese Ordination der des Diakons
gleichwertig ist, oder eine Art «mittlere» Ordination sui generis
darstellt (nach den Weiheformularen der byzantinischen Kirche handelt es

sich eindeutig um eine sakramentale Weihe, nicht um eine einfache
Segnung)49.

Wir können also zu dem Schluss kommen, dass sich auch in der Orthodoxie

in dieser Frage einiges bewegt. Um allerdings kein zu optimistisches

Gemälde zu zeichnen, sei noch erwähnt, dass die orthodoxe
Bischofskonferenz der USA im Oktober vergangenen Jahres sowohl ihre
Mitarbeit im National Council of Churches vorübergehend aufgekündigt

wie auch ihren theologischen Dialog mit der Episkopalkirche
unterbrochen (nicht abgebrochen!) hat50.

"Original griechisch in: Episkepsis 412 vom 1.2.1989; dt. in: Una Sancta 44

(1989) 252-260 (unter Einbeziehung der offiziellen englischen Version und der
französischen Übersetzung), und in: Orthodoxes Forum 3 (1989) 93-102.

49 Dies wurde bereits 1954 von dem orthodoxen Theologen Evangelos Theodo-
rou in seiner Dissertation (Universität Athen) nachgewiesen: Evangelos Theodo-

rou, I «cheirotonia», i «cheirothesia» tön diakonissön (Die Weihe, die Segnung
der Diakoninnen; neugr.) in: Theologia 25 (1954) 430-469. 576-601; 26 0955)
57-76, dt. Arbeitsübersetzung von Anne Jensen im Institut für ökumenische
Forschung der Universität Tübingen.

50 Vgl. Service Orthodoxe de Presse 163. décembre 1991, 3.

226



Fazit

In der Theorie wird die Frage der Frauenordination von den Kirchenleitungen

der römisch-katholischen und den orthodoxen Kirchen immer
noch als ein grundlegendes dogmatisches Problem angesehen. In der
ökumenischen Praxis des Dialogs ist es aber zusehends zu einer konkreten

Frage der Kirchenordnung geworden, an der die grundsätzliche
theologische Verständigung nicht scheitern muss. Nicht nur zwischen

den Kirchen, sondern auch innerhalb der Kirchen ist Frauenordination
nach wie vor ein Problem. Bisher hat es deswegen zwar viel Spannungen
und Streit gegeben, aber zu einer wirklich schwerwiegenden neuen Spaltung

ist es nicht gekommen. Für die Zukunft ist das allerdings nicht aus-
zuschliessen. Doch wenn es gelingt, den jeweils anderen Standpunkt zu

respektieren, ist ein kirchliches Miteinander durchaus möglich.
Hier war die Lambeth-Konferenz von 1988 vielleicht ein Signal und

ein Vorbild. Sie hat grundsätzlich den Weg für die Bischofsordination
freigegeben, aber zugleich davor gewarnt, dies allzu schnell in die Tat

umzusetzen. Die Episkopalkirche der USA tat den Schritt ein Jahr später

trotzdem. Der «irreparable Bruch nicht nur mit der katholischen,
sondern auch mit der orthodoxen Kirche» den beispielsweise Kardinal
Lustiger 1984 vorhergesagt hat51, ist zum Glück nicht eingetreten. Im
Gegenteil, auf der Konferenz war ein orthodoxer Theologe und Bischof -
John Zizioulas - als Vertreter des Ökumenischen Patriarchats zu Gast,
der zwar mit grossem Ernst seine Bedenken vorgetragen hat, aber
zugleich auch sagte: «Mir scheint, dass wir auf ökumenischer Ebene noch
nicht einmal damit angefangen haben, die Frage der Frauenordination
als theologisches Problem zu diskutieren»52. So könnten die Resolutionen

von Lambeth, die programmatisch für den Zusammenhalt der
«Anglican Communion» sind, vielleicht ein Modell für den Dialog der
Kirchen werden. Die erste dieser Resolutionen lautet:

«Jede Provinz sollte die Entscheidung und die Einstellung anderer Provinzen
bezüglich der Ordination oder Weihe von Frauen zum Episkopat respektieren,

51 KNA vom 12.12.1984.
52 Engl.: "It seems to me that we have not even begun to treat the issue of the

ordination of women as a theological problem at an ecumenical level". Zitiert nach:

Response by the Most Reverend Professor John D. Zizioulas, Metropolitan of
Pergamos (Ecumenical Patriarchate), in: The Truth shall make you free. The
Lambeth Conference 1988. The Reports, Resolutions and Pastoral Letters from
the Bishops. London 1988. 287. Vgl. Berichte und Dokumentation zur Lambeth-
Konferenz von 1988 in: Istina 34, 1989.

227



ohne deswegen notwendig die zugrundeliegenden Prinzipien akzeptieren zu müssen,

und sie sollte den höchst möglichen Grad an Gemeinschaft mit den Provinzen,

die anderer Ansicht sind, aufrechterhalten.»53

Ist Frauenordination also ein ökumenisches Problem? Ganz gewiss -
aber vor allem eine ökumenische Aufgabe!

Tübingen Anne Jensen

53 Engl.: "That each Province respect the decision and attitudes of other Provinces

in the ordination or consecration of women to the episcopate, without such

respect necessarily indicating acceptance of the principles involved, maintaining

the highest possible degree of communion with the Provinces which differ";
The Truth (s.o.), 201.

228


	Ist Frauenordination ein ökumenisches Problem?

