Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 3-4

Artikel: Ist Frauenordination ein 6kumenisches Problem?
Autor: Jensen, Anne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404835

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist Frauenordination ein okumenisches Problem? *

Zu den jiingsten Entwicklungen in den anglikanischen,
altkatholischen und orthodoxen Kirchen

I. Die Frage der Frauenordination im 6kumenischen Dialog
I1. Die Beziehungen zwischen den altkatholischen, anglikanischen und orthodo-
xen Kirchen '
IT11. Die Entwicklung in der altkatholischen Kirche
IV. Die Reaktionen der Orthodoxie

I. Die Frage der Frauenordination im 6kumenischen Dialog

Das Fragezeichen im Titel beziiglich des Problems mag verwundern — all-
zu offensichtlich wird zwischen den Kirchen iiber die Frauenordination
nicht nur kontrovers, sondern mit dusserster Heftigkeit diskutiert, neue
Kirchenspaltungen werden angedroht und die Ergebnisse der bisheri-
gen okumenischen Einigung in Frage gestellt. Dennoch: ist die Lage tat-
sdchlich so dramatisch? Ist der Streit um die Priesterweihe von Frauen
wirklich mit jenen grossen Konflikten vergleichbar, die in der Vergan-
genheit die Christenheit gespalten haben?

Mir scheint, dass man die Sache auch anders sehen kann. Heute wird
zwar hiufig die Stagnation in der Okumene beklagt, doch meines Wis-
sens macht niemand die zunehmende Zahl der Frauenordinationen da-
fiir verantwortlich, sondern die Haltung der Kirchenleitungen, die sich
trotz des erreichten theologischen Konsenses nicht zur «Offnung der
Grenzen» entschliessen konnen. Blickt man zuriick, so kann man viel-
mehr feststellen: Die Entwicklung hin zur Frauenordination in vielen
Kirchen lauft in Wirklichkeit parallel zur zunehmenden 6kumenischen
Einigung der Christen.

Man konnte es fast als ein Symbol bezeichnen, dass die erste Priester-
weihe einer Frau — durch einen anglikanischen Bischof mit Zustimmung
seiner Synode im Jahr 1944 in Hongkong - in eben jener Zeit vorgenom-

* Vollstandiger Text des Habilitationskolloquiums, das Frau Dr. Anne Jensen,
Mitarbeiterin am 6kumenischen Institut Tiibingen, am 31.1.1992 in gekiirzter
Form vorgetragen hat. In Nr.4/1993 der Theologischen Quartalschrift erschien in
stark bearbeiteter Form eine gerade um viele auf die altkatholische Entwicklung
bezugnehmende Details gekiirzte Version, so dass wir uns freuen, den Lesern un-
serer Zeitschrift den authentischen Wortlaut zur Kenntnis bringen zu konnen. —
Die Redaktion.

210



men wurde, als die Griindung des Weltrats der Kirchen bevorstand. Al-
lerdings war damals fiir die Frauen der Kairos offensichtlich noch nicht
gekommen, denn die zur Priesterin ordinierte Diakonin Li Tim O trat
schliesslich aufgrund des Protestes der Bischofe in England freiwillig
wieder von ihrem Amt zuriick.

Als 1948 in Amsterdam die Griindung des Okumenischen Rats der
Kirchen stattfand, war das Problem der unterschiedlichen Praxis hin-
sichtlich der Frauenordination also bereits gegeben und wurde im Komi-
tee «Leben und Arbeit der Frauen in den Kirchen» diskutiert. Damals
kam man zu folgendem Ergebnis:

«Die Kirchen sind in der wichtigen Frage der Zulassung von Frauen zum Pfarr-
amt (ministry) nicht einer Meinung. Manche Kirchen sind aus theologischen
Griinden nicht geneigt, die Frage einer solchen Ordination zu erwiédgen; manche
haben im Prinzip nichts einzuwenden, sehen aber verwaltungsmissige oder sozia-
le Schwierigkeiten; manche gestatten eine teilweise, aber nicht volle Teilnahme
an der Arbeit des Pfarramtes; in anderen sind Frauen fiir alle Amter (offices) in
der Kirche wihlbar. Sogar in der letzten Gruppe schaffen jedoch gesellschaftli-
che Sitte und offentliche Meinung noch Hindernisse. In manchen Landern ldsst
eine Knappheit an Geistlichen dringende praktische und religiose Probleme ent-
stehen. Diejenigen, welche die Zulassung von Frauen zum Pfarramt wiinschen,
glauben, dass die Kirche vor Erreichen dieses Zieles nicht ihre volle Gesundheit
und Kraft erlangen wird. Wir sind gemeinsam der Ansicht, dass diese ganze Sa-
che noch weiteres sorgfiltiges und objektives Studium verlangt.» (Bericht des Ko-
mitees fiir Leben und Arbeit der Frauen, Punkt 4)!

Diese Gesamtbeschreibung trifft heute im wesentlichen immer noch
zu — allzu viel gedndert hat sich also nicht, ausser dass die Zahl der Mit-
gliedskirchen, die Frauen ordinieren, stindig zunimmt. In der Samm-

' Zitiert aus: Die erste Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kir-
chen (Die Unordnung der Welt und Gottes Heilsplan V), hg. Studienabteilung
des Okumenischen Rates der Kirchen in Genf, Ziirich 1948, 194f.; engl. Original:
“The churches are not agreed on the important question of admission of women
to the full ministry. Some churches for theological reasons are not prepared to
consider the question of such ordination; some find no objection in principle but
see administrative or social difficulties; some permit partial but not full participa-
tion in the work of the ministry; in others women are eligible for all offices of the
Church. Even in the last group, social custom and public opinion still create obsta-
cles. In some countries a shortage of clergy raises urgent practical and spiritual
problems. Those who desire the admission of women to the full ministry believe
that until this is achieved the Church will not come to full health and power. We
are agreed that this whole subject requires further careful and objective study.”
(Report of Committee I'V: I. The Life and Work of Women in the Church, 4. Ordi-
nation of Women), in: The First Assembly of the World Council of Churches
(Man’s Disorder and God’s Design), ed. W. A. Visser t Hooft, London 1949, 147.

211



lung der offiziellen Konvergenz- und Konsenspapiere von 1931 bis 1982
«Dokumente wachsender Ubereinstimmung»? taucht das Stichwort
«Frauenordination» nur fiinfmal auf; die Texte fiillen knapp 8 Seiten
des iiber 700seitigen Bandes. Das ist nicht eben viel fiir ein gewichtiges
Okumenisches Problem.

Die erste Problematisierung der Frage findet sich interessanterweise
im methodistisch/romisch-katholischen Dialog (also im Gesprich mit ei-
ner Freikirche) im «Schicksalsjahr» 1976 (ich werde auf das Datum zu-
rickkommen): Dort wird in knappen fiinf Zeilen der faktische Dissens
in Theorie und Praxis festgestellt’. Ahnlich verfahren Anglikaner und
Orthodoxe, die 1978 in der «Athen-Erkldrung» getrennt ihre unter-
schiedlichen Auffassungen zu Protokoll geben — es ist mit fiinf Seiten die
umfassendste Ausserung zu der Frage‘. 1979 folgt seitens der Anglika-
ner und romischen Katholiken der «Salisbury-Bericht»; er umfasst eine
halbe Seite. Obwohl ihm ein erregter Briefwechsel zwischen Papst Paul
V1. und Erzbischof Donald Coggan vorangegangen war?, wird hier aus-
driicklich festgehalten, dass der Streit um die Frauenordination den er-
reichten Konsens iiber «Ursprung und Wesen des ordinierten Amtes»
nicht in Frage stellt®. Ahnlich lautet das Papier von Lutheranern und Ka-
tholiken von 1980 (eine gute haibe Seite)’. Den vorldufigen Abschluss
bildet das sogenannte Lima-Dokument von 1982, die Konvergenzerkla-
rung «Taufe, Eucharistie und Amt» der Kommission von Faith and Or-
der, an der auch romisch-katholische Theologen sowie andere Nicht-
Mitglieder des Weltrats der Kirchen mitgearbeitet haben: Hier wird der
Frage der Frauenordination eine halbe Seite Text gewidmet und eine
weitere halbe Seite Kommentar — in letzterem wird auf die inzwischen

2 Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Samtliche Berichte und Kon-
senstexte interkonfessioneller Gesprache auf Weltebene, hg. Harding Meyer/
Hans Jorg Urban/Lukas Vischer, Paderborn 1983; engl.; Growth in Agreement.
Reports and Agreed Statements of Ecumenical Conversations on a World Level,
ed. Harding Meyer/Lukas Vischer (Faith and Order Paper 108), Genf 1984.

3M-RK/2 («Dublin-Bericht») 102; Dokumente, 447.

* A-O/2, («Athen-Erkldarung») 5-15; Dokumente, 90-94.

SBriefe des Erzbischofs Dr. Donald Coggan vom 9.7.1975 und 10.2.1976
(grosstenteils abgedruckt in: The Replies of the Leaders of Certain Churches to
Letters of the Archbishop of Canterbury Concerning the Ordination of Women
to the Priesthood with Extracts from the Archbishop’s Letters, ed. by the Church
Union, London, 1977); Briefe des Papstes Paul VI. vom 30.11.1975 und
23.3.1976 (letztere in: a.a. O., 1-4; sowie in: AAS 68 [1976] 599-601).

® A-RK/3 Erl., («Salisbury-Bericht») 5; Dokumente, 158.

7L-RK/S, 25; Dokumente, 337.

212



gemachten positiven Erfahrungen verwiesen®. Im Hinblick auf die wech-
selseitige Anerkennung der Amter wird die Frage dann noch ein zweites
Mal problematisiert:

«Einige Kirchen ordinieren Manner und Frauen, andere ordinieren nur Mén-
ner. Unterschiede in dieser Frage werfen Hindernisse fiir die gegenseitige Aner-
kennung der Amter auf. Aber diese Hindernisse diirfen nicht als uniiberwindli-
che Hiirden fiir weitere Bemithungen um gegenseitige Anerkennung angesehen
werden. Offenheit fireinander triagt die Moglichkeit in sich, dass der Geist sehr
wohl zu einer Kirche durch die Einsichten einer anderen sprechen kann. Okume-
nische Erwédgungen sollten daher die Erorterung dieser Frage fordern und nicht
hemmen.»®

Die Frage, ob Frauen zu Diakoninnen ordiniert werden konnen und
wie eine solche Weihe zu bewerten ist, wird in den interkonfessionellen
Konsenstexten bis 1982 iiberhaupt nicht diskutiert. Wir konnen also ei-
nen ersten Befund erheben: Solange die Frauenordinationen nur im re-
formatorischen und freikirchlichen Bereich angesiedelt waren, hat die
Frage den d6kumenischen Dialog in keiner Weise beeintriachtigt. Trotz
der zunehmenden Frauenordinationen haben die orthodoxen Kirchen
ithre Mitarbeit im Weltrat der Kirchen stidndig intensiviert und auch die
Kontakte zwischen dem Weltrat der Kirchen und den Organen der ro-
misch-katholischen Kirche haben zugenommen.

Dies alles scheint sich 1976 geidndert zu haben: In diesem Jahr wurde
in den USA die am 29.Juli 1974 in Philadelphia illicite erfolgte Ordina-
tion von elf Diakoninnen zu Priesterinnen durch drei Bischofe im Ruhe-
stand von der Generalsynode der Episcopal Church als valide aner-
kannt'’. Vorausgegangen waren schon 1971 drei Ordinationen in Hong-
kong; grundsitzlich fiir die Frauenordination ausgesprochen hatten sich
die Generalsynoden der Kirchen von Burma (1972), Indischer Ozean
(1974), Neuseeland (ebenfalls 1974), Wales, Kanada und England (alle
1975). In den USA war die Frage dagegen 1973 mit einer knappen Mehr-
heit negativ entschieden worden''. Aufféllig ist, dass auch hier die friihe-
sten positiven Entscheidungen aus «Missionsldndern» kommen - dhn-

*FO/A, (Lima/Amt) 18; Dokumente, 573.

*FO/A, (Lima/Amt) 54, Dokumente, 584.

'"Eines der theologisch interessantesten Dokumente aus der anglikanischen
Debatte iiber Frauenordination ist der «Report on the Validity of the Philadel-
phia Ordination», der von vier Theologen nach dem Ereignis auf Bitte eines Di-
ozesanbischofs erstellt wurde. Er ist abgedruckt in: The Ordination of Women:
Pro and Con, ed. Michael P Hamilton/Nancy S. Montgomery, New York 1975,
179-195.

" Informationen aus: AKID Nr.176/1460, vom 10.7.1975.

213



lich wie die frithen Impulse in der 6kumenischen Bewegung. Seit 1976
breitete sich die Praxis von Frauenordinationen im anglikanischen Be-
reich immer mehr aus und fand thren Hohepunkt am 12. Februar 1989,
als in Amerika Barbara Harris zur Bischofin der Episkopalkirche ordi-
niert wurde.

Zuriick nach 1976. In diesem Jahr dusserte sich die Romische Glau-
benskongregation durch die VeroOffentlichung von «Inter Insignio-
res»'? zwar nicht «unfehlbar», aber doch verbindlich zur Frage der
Frauenordination: «Die Kirche hélt sich aus Treue zum Vorbild des
Herrn nicht dazu berechtigt, die Frauen zur Priesterweihe zuzulassen»
(Einl.) . Hauptargumente waren die Berufung auf die Tradition und der
Hinweis auf die repraesentatio Christi, die durch eine Frau nicht gesche-
hen konne.

Die Bischofe der altkatholischen Kirche reagierten im gleichen Jahr
1976 mit einer wesentlich kiirzeren, aber in der Sache noch restriktive-
ren Erkldrung auf die anglikanischen Organisationen:

«Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz der Utrechter Union
kann, in Ubereinstimmung mit der alten ungeteilten Kirche, einer sakramentalen
Ordination von Frauen zum katholisch-apostolischen Amt eines Diakons, Pres-
byters und Bischofs nicht zustimmen. Der Herr der Kirche, Jesus Christus, hat
durch den Heiligen Geist zwolf Médnner in das apostolische Amt berufen, um sein
Erlosungswerk fiir die Menschen fortzusetzen. Die katholischen Kirchen des
Ostens und Westens haben nur Midnner in das sakramentale katholisch-apostoli-
sche Amt berufen. Die Frage der Ordination von Frauen berithrt die Grundord-
nung und das Mysterium der Kirche. Die Kirchen, welche die Kontinuitdt mit der
alten, ungeteilten Kirche und ihrer sakramentalen Amterordnung bewahrt ha-

2 Inter Insigniores. Erklarung der Kongregation fiir die Glaubenslehre zur Fra-
ge der Zulassung der Frauen zum Priesteramt (Verlautbarungen des Apostoli-
schen Stuhls 3, hg. Deutsche Bischofskonferenz), 1976; lat.: AAS 69 (1977)
08-116.

1? Das Zitat ersetzt hier meine von Peter Hiinermann im Kolloquium zu Recht
kritisierte Formulierung «die Priesterweihe von Frauen sei unvereinbar mit der
katholischen Glaubenslehre». Zum Grad der kanonischen Verbindlichkeit die-
ses Dokumentes vgl.: Peter Hiinermann, Roma locuta — Causa finita? Zur Argu-
mentation der vatikanischen Erkldrung uber die Frauenordination, in: HK 3/
(1977) 206-209; Hervé Legrand, Die Frage der Frauenordination aus der Sicht ka-
tholischer Theologie. «Inter Insigniores» nach zehn Jahren, in: Warum keine Or-
dination der Frau? Unterschiedliche Einstellungen in den christlichen Kirchen,
hg. Elisabeth Gossmann/Dietmar Bader (Schriftenreihe der Katholischen Akade-
mie Freiburg), Miinchen-Ziirich 1987, 89-111.

214



ben, sollten die Frage der Frauenordination gemeinsam beraten und dabei die
moglichen Folgen einseitiger Entscheidungen voll in Betracht ziehen.» '

Die Altkatholiken gingen also zunichst noch weiter in ithrer Ableh-
nung als die Romische Glaubenskongregation, da sie auch das weibliche
Diakonat miteinbezogen — allerdings sollten sie ihre Meinung bald revi-
dieren, wie wir sehen werden.

Auf dem Hintergrund dieser unterschiedlichen Entscheidungen von
1976 (auch die «Athen-Erklarung» von 1978 der Anglikaner und Ortho-
doxen geht auf eine Konferenz in Moskau in diesem Jahr zuriick)
scheint es interessant, die Entwicklung in den von Rom getrennten Kir-
chen katholischer Tradition zu untersuchen, und zwar sowohl im Hin-
blick auf die theologische Diskussion der Frage wie hinsichtlich der kon-
kreten Etappen im Ubergang zu praktizierten Ordinationen und
schliesslich in bezug auf die Auswirkungen, die diese Ordinationen auf
die Beziehungen der drei Kirchen untereinander hatten. Dafiir sei zu-
néchst die Situation vor 1976 skizziert.

II. Die Beziehungen zwischen den altkatholischen, anglikanischen und
orthodoxen Kirchen

Diesen drei von Rom getrennten Kirchenfamilien ist gemeinsam, dass
sie sich als eine Communio von unabhingigen Landes- oder Regional-
kirchen ansehen, die kein zentrales Jurisdiktionsorgan kennen. 1889
schlossen sich durch die «Utrechter Union» jene Katholiken der
Schweiz, Deutschlands und Osterreichs, die das Unfehlbarkeitsdogma
des 1. Vatikanums ablehnten, mit der kleinen «Kirche von Utrecht» zu-
sammen, die sich bereits 150 Jahre zuvor in den Wirren des Jansenismus
von Rom losgesagt hatte. Zu Anfang unseres Jahrhunderts kamen noch
weitere Kirchen in Osteuropa und Amerika hinzu. In der bereits er-
wihnten Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz haben die-
se Kirchen sich ein zentrales synodales Gremium geschaffen; einen Pri-
mas kennen sie nicht .

“ Text entnommen aus: Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche. lhre Geschichte,
ihre Lehre, ihr Anliegen (Die Kirchen der Welt III), Stuttgart 21978 (von Chri-
stian Qeyen erganzt und mit einem Nachtrag versehen), 460f.

'S Vel. Urs Kiiry (s.0.); Erwin Fahlbusch, Kirchenkunde der Gegenwart (Theo-
logische Wissenschaft 9), Stuttgart 1979.

215



Die «Anglican Communion», zu der etwa dreissig Kirchen gehoren,
sicht den Erzbischof von Canterbury als ihren Primas an, doch hat er kei-
nerlei jurisdiktionelle Vollmachten, ebensowenig wie der Okumenische
Patriarch von Konstantinopel, der Ehrenprimas der Orthodoxie'*. Auf
die Altorientalischen Kirchen kann ich hier nicht eingehen. Seit 1867
versammelt die sogenannte «Lambeth-Konferenz» alle zehn Jahre die
Bischofe der anglikanischen Kirchen'. In der Orthodoxie bemiitht man
sich seit Anfang des Jahrhunderts um das Zustandekommen eines Pan-
orthodoxen Konzils, was zu einer Art Institutionalisierung relativ regel-
massiger panorthodoxer, nunmehr «vorkonziliarer» Konferenzen ge-
fiihrt hat'.

Noch zwei weitere Gemeinsamkeiten zwischen diesen Kirchenfami-
lien sind zu betonen: 1. Sie kennen kein Eheverbot fiir ihren Klerus (mit
Ausnahme der orthodoxen Bischofe, die zum Zolibat verpflichtet sind);
2. Die Laien haben bei thnen in kirchlichen Gremien wie Pfarrgemeinde-
rdaten, Didzesansynoden usw. weit mehr Mitspracherechte als dies in der
romischen Kirche der Fall ist. Dieser Unterschied, der wichtig ist fiir die
Bedeutung, die man der Frauenordination in einer Kirche zumisst, wird
oft wenig beachtet. In der Orthodoxie beispielsweise, insbesondere in
Griechenland, ist sowohl die wissenschaftliche Theologie an den Univer-
sitaten wie auch die katechetische Unterweisung in den Schulen Sache
der Laien. Wenn sie ein Theologiestudium absolviert haben (die Prie-
ster werden nur als Liturgen ausgebildet), sind sie zur Predigt berech-
tigt. Alle diese Funktionen konnen grundsétzlich auch von Frauen aus-
geiibt werden; fiir die Lehre ist das durchaus iblich, fiir die Predigt im
Gottesdienst dagegen nicht!.

'* Vgl. Die Kirche von England und die anglikanische Kirchengemeinschaft,
hg. Hans Heinrich Harms (Die Kirchen der Welt 1V), 1966. Bei Fahlbusch (s.0.)
kommt der Anglikanismus nur als Unterpunkt eines Exkurses vor, weil das Aus-
wahlkriterium seiner «Kirchenkunde der Gegenwart» die Mitgliedschaft in der
«Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in der BRD und Berlin/West» ist
(17). Vgl. ferner: Kap.IV. Der 6kumenische Weg des Anglikanismus, Altkatholi-
zismus und der Freikirchen, in: Handbuch der Okumenik II, hg. Hans Jorg Ur-
ban/Harald Wagner, Paderborn 1986.

" Vgl. Eric W. Kemp, The Problems of Church Relationships facing the An-
glican Communion in the coming Lambeth Conference, in: IKZ 78 (1988)
65-78.

' Vgl. Anne Jensen, Die Zukunft der Orthodoxie. Konzilspldne und Kirchen-
strukturen (Okumenische Theologie 14), Ziirich—Einsiedeln—Koln 1986.

" Diese Angaben entstammen einem Vortrag von Anastasia Protopsaltis, Die
Orthodoxe Kirche, gehalten in der Evangelischen Akademie Bad Boll,
30.10.1991.

216



Zwischen diesen drei von Rom getrennten, aber sich nicht minder als
katholisch verstehenden Kirchen bestehen seit langem Bestrebungen,
sich gegenseitig anzuerkennen, um zur Interkommunion, wenn nicht
gar zur «full communion» zu gelangen. Hinsichtlich des Vokabulars be-
stehen hier Schwankungen: Man hat versucht, zwischen «intercom-
munion» (der eucharistischen Gastfreundschaft), «fullintercommunion»
(der Moglichkeit Amtstrager auszutauschen) und der «full com-
munion» (der organisatorischen Kircheneinheit) zu differenzieren,
doch meist wird mit «full communion» die Moglichkeit zur Interzelebra-
tion bezeichnet.

Dieses Ziel wurde zwischen Anglikanern und Altkatholiken tatsich-
lich erreicht. Bereits 1880 anerkannten die Altkatholiken die «Einheit
des Episkopats» (mit einigen Stormanévern seitens der Holldnder bis
1925), d.h. sie anerkannten die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen —
ein Schritt, zu dem sich die romisch-katholische Kirche bis heute nicht
durchringen konnte?. Der definitive Schritt zur Abendmahlsgemein-
schaft zwischen Anglikanern und Altkatholiken (einschliesslich des
Rechtes zur Interzelebration) ist 1931 in der Ubereinkunft von Bonn er-
folgt. Das Abkommen hat den Wortlaut:

«1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitdt und Selbstidndigkeit
der andern und hilt die eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern der an-
dern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

2 Vgl. Urs von Arx, Zwischen Krise und Stabilitdt, in: IKZ 87 (1991) 1-40.

211990 war der OR zu entrehmen: «Eine gemeinsame anglikanisch/romisch-
katholische Studie <Anglikanische Weihen — Bericht tiber den sich fortentwik-
kelnden Kontext threr Bewertung in der romisch-katholischen Kirche> wurde
kiirzlich in den USA veroffentlicht. Sie pladiert fiir eine Neubewertung, die eine
Revision der Nichtigkeitserkldrung dieser Weihen durch Leo XIII. im Jahr 1896
zur Folge haben konnte.» OR 39 (1990) 485. Im neuesten Konsensdokument der
zweiten anglikanisch/romisch-katholischen Dialogkommission (ARCIC II) vom
September 1990 steht die Frage der nicht anerkannten Weihen in der Liste der
noch zu lésenden Probleme an erster Stelle; es folgen die Frauenordination, die
«moral issues» und die Frage nach der Autoritdt; beim letzten Punkt geht es nicht
nur um die Primatsfrage, sondern auch um die Rolle der Laien in Entscheidungs-
prozessen (The Church as Communion 57, in: The Pontifical Council For Promot-
ing Christian Unity. Information Service 77, 1991/11, 96). In der offiziellen Stel-
lungnahme Roms zum ersten Konsensdokument «The Final Report» (ARCIC I,
Windsor 1981), die erst am 5.12. 1991 veroffentlicht wurde, werden laut KNA fol-
gende Probleme als ungelost benannt: 1. die Realpridsenz; 2. das Weihesakrament
(die Frauenordination kommt hier nicht zur Sprache); 3. das Unfehlbarkeitsdog-
ma; 4. die Mariologie; vgl. KNA-OKI vom 11.12.1991, 3.

217



3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Ubernahme
aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frommigkeit oder liturgischen Praxis, die
der anderen eigentliimlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt, die ande-
re halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest.»*

Das Verhiltnis zum christlichen Osten ist von der Geschichte her fir
den Anglikanismus natiirlich ein ganz anderes als das der Kirchen der
Utrechter Union. Doch aus der Perspektive der heutigen Orthodoxie
handelt es sich in beiden Fillen um westliche katholische Kirchen. So
verliefen die 6kumenischen Kontakte zunédchst parallel: 1968 auf der 4.
Panorthodoxen Konferenz wurde beschlossen, mit beiden Kirchen offi-
zielle bilaterale theologische Dialoge aufzunehmen. Die anglikanisch-
orthodoxe Kommission begann 1973 mit ihrer Arbeit, die altkatholisch-
orthodoxe 1975 (zum Vergleich: erst 1980 begann der offizielle theologi-
sche Dialog mit der romisch-katholischen Kirche, 1982 mit dem lutheri-
schen Weltbund).

Wie wir bereits sahen, kam es in der anglikanisch-orthodoxen Kom-
mission zu erheblichen Spannungen nach der Anerkennung der «uner-
laubten» Weihen von 1974 durch die Episkopalkirche der USA. Der
Dialog geriet danach zwar ins Stocken und es kam schliesslich zu den ge-
trennten Erklirungen von Athen (1978), aber allen Unkenrufen zum
Trotz wurde das Gesprich bereits 1980 wiederaufgenommen und geht
seither normal weiter; die letzte Vollversammlung der gemischten Kom-
mission fand 1989 statt.

Der Dialog mit den Altkatholiken kam 1987 sogar zum offiziellen Ab-
schluss, d. h. der theologische Konsens gilt als hergestellt; er bedarf ledig-
lich noch der Sanktion durch die jeweiligen Kirchenleitungen®. Kon-
kret heisst das fiir die Orthodoxie: Er miisste durch ein Panorthodoxes
Konzil bestatigt werden. Also im Klartext: Die definitive Entscheidung
ist sine die vertagt. Trotzdem ist die offizielle Einigung einer westlichen
Kirche auf theologischer Ebene mit der ostlichen Orthodoxie ein beach-
tenswertes Ereignis, und man begreift die Emotion, mit der Damaski-
nos Papandreou, Metropolit der Schweiz und Generalsekretdr der kiinf-
tigen panorthodoxen Synode, gegeniiber einer hdufig anzutreffenden
Tendenz, den Osten gegen den Westen auszuspielen, betont: «Wir ha-
ben durch den Dialog eine andere Antwort gegeben. Dieser christliche

2 Zitiert nach Kiiry (s.0.), 110.
»Vgl.: Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der
gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit fran-

zosischer und englischer Ubersetzung, hg. Urs von Arx, Beiheft zu IKZ 79,
1989.

218



Geist — ob lateinisch oder griechisch — bildet ein einziges Erbe des We-
stens und Ostens.»**

Das Abschlussdokument des offiziellen theologischen Dialogs zwi-
schen den Altkatholiken und der Orthodoxie wurde 1987 in Kavala
(Griechenland) unterzeichnet. Zu diesem Zeitpunkt hatte die altkatholi-
sche Kirche bereits selbst den Weg hin zur Frauenordination beschritten
(davon wird noch die Rede sein). Wie wurde das Problem nun im Kon-
senspapier gelost? Das gesamte Kompendium der in sieben Vollver-
sammlungen erarbeiteten Beschliisse umfasst etwa 50 Seiten. Die Frage
der Frauenordination wird in einem einzigen Satz abgehandelt. Er lau-
tet:

«4. Die ungeteilte Kirche hat, abgesehen von der nicht gekldrten Einrichtung
der Diakoninnen, die Ordination von Frauen nicht zugelassen.» (Aus: V. Sakra-
mentenlehre, 7. Die Ordination)®

In der fiir die Orthodoxie typischen vorsichtig-pragmatischen Hal-
tung hinsichtlich neuer dogmatischer Festlegungen begniigt man sich
hier also mit einer Feststellung des historischen Befundes, ohne iiber die
Zukunft zu prijudizieren. Fiir die Diakoninnen wird sogar ausdriicklich
gesagt, dass die Wertung ihrer Ordination strittig ist. Diese offizielle
bzw. offiziose Stellungnahme (denn es handelt sich ja nur um die Ausse-
rungen einer offiziell ernannten Theologenkommission) ldsst also alle
Tiiren offen. Man konnte sich uneingeschrinkt dariiber freuen, wenn
man nicht wiisste, dass hier nicht alles gesagt worden ist.

Das Ungesagte verrit ein Beitrag von dem bereits zitierten Damaski-
nos Papandreou in der Internationalen Kirchlichen Zeitschrift von
1989, dem altkatholischen theologischen Publikationsorgan. Dort legt
er namlich den Altkatholiken nahe, ihre Interkommunion mit den An-
glikanern aufzukiindigen, und er dussert die Befiirchtung, dass die zu er-
wartende Entscheidung der Altkatholiken fiir die Frauenordination die
erreichte Einigung bedrohen konnte?. Allerdings spricht Damaskinos
Papandreou hier nicht in offizieller Mission, sondern gleichsam «privat»
als theologischer Kommentator.

* Damaskinos Papandreou, Der orthodox-altkatholische Dialog. Ein Modell
fiir die Uberwindung der kirchlichen Spaltung zwischen Abendland und Morgen-
land?, in: IKZ 78 (1988) 88.

3 Zitiert nach: Koinonia (s.0.), 95.

* Damaskinos Papandreou, Theologischer Konsens und kirchliche Gemein-
schaft. Die Einheit zwischen der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche, in:
IKZ 79 (1989) 44-52.

219



Ich werde am Ende noch einmal auf weitere orthodoxe Ausserungen
zur Frauenordination zurickkommen, doch jetzt mochte ich mich zu-
ndchst der Entwicklung in der altkatholischen Kirche selbst zuwenden.
Den langen und komplizierten Weg nachzuzeichnen, den die anglikani-
schen Kirchen in threr Ordinationspraxis durchlaufen haben, ist im Rah-
men dieses Kolloquiums nicht moglich; es sei nur auf einige Stationen
hingewiesen. Durch Handauflegung eingesetzte Diakonissen gab es in
England bereits seit 1862. 1920 empfahl die Lambeth-Konferenz, den
weiblichen Diakonat in den Rang einer kanonischen Weihe zu erheben.
Doch erst als die Lambeth-Konferenz von 1968 noch einmal ausdriick-
lich die Entscheidung von 1920 bestétigte, wonach Diakoninnen durch
ihre Ordination den gleichen kanonischen Rang wie miénnliche Diako-
ne haben, setzte sich auch in der Praxis die Ordination von Frauen zum
Diakonat allméhlich durch?. Die weiteren Schritte hin zur Priester- und
sogar Bischofsweihe wurden bereits erwihnt.

I11. Die Entwicklung in der altkatholischen Kirche

In gewisser Weise wiederholt sich dieser Prozess, der in der anglikani-
schen Kirche seit etwa 1920 zu verfolgen ist, gleichsam unter unseren
Augen seit den siebziger Jahren in der altkatholischen Kirche. Wir sa-
hen bereits: Zunéchst hatte sie jede Ordination von Frauen grundsitz-
lich abgelehnt. Allerdings war schon 1971 auf der 13. Internationalen
Altkatholischen Theologenkonferenz hinsichtlich der Frauenordina-
tion der Gedanke laut geworden, dass man vielleicht auch hier einen Al-
leingang wagen miisse wie vor hundert Jahren bei der Abschaffung des
Zolibats: «Kdnnen wir uns einfach hinter der romisch-katholischen und
orthodoxen Kirche verschanzen?» fragte man sich*.

7 Zu der anglikanischen Diskussion um Frauenordination vgl. Patricia A. Ken-
dall (ed.), Women and the Priesthood: A Selected and Annotated Bibliography,
Episcopal Diocese of Pennsylvania 1976; The Ordination of Women to the Priest-
hood. A consultative document presented by the Advisory Council for the
Church’s Ministry (General Synod 104, 1972); Supplementary Report on the Or-
dination of Women to the Priesthood (General Synod 104 B, 1975); Emily C. He-
witt/Suzanne R. Hiatt, Women Priests Yes or No, New York 1973; The Ordination
of Women: Pro and Con, ed. Michael P Hamilton/Nancy S. Montgomery, New
York 1975; Norene Carter, The Episcopalian Story, in: Women of Spirit. Female
Leadership in the Jewish and Christian Traditions, ed. Rosemary Ruether/Elea-
nor McLaughlin, New York 1979,

*IKZ 62 (1972) 213.

220



Doch soweit war die Mehrheit noch nicht. 1972 liess die Internationa-
le Altkatholische Bischofskonferenz verlauten, dass Frauen weder die
Eucharistie feiern noch andere Sakramente spenden konnten®. 1973 er-
schien in der IKZ ein ausfiihrlicher Artikel von Kurt Pursch, der den
Ausschluss der Frauen vom Priestertum mit den unterschiedlichen Ge-
schlechterrollen des Vaters und der Mutter in der Familie begriindete.
Den Repridsentationsgedanken brachte er ausdriicklich mit dem Willen
Jesu in Zusammenhang: Dieser habe selbst entschieden, wer ihn repri-
sentieren konne. Die romische Umwelt sei emanzipationsfreundlich ge-
wesen; wenn in der jungen Kirche gegenldufige Tendenzen deutlich wer-
den, konne man daraus schliessen, dass Jesus diese Emanzipation abge-
lehnt habe . 1975, auf der 16. Internationalen Altkatholischen Theolo-
genkonferenz, wurden die mittlerweile «unerlaubt» ordinierten Angli-
kanerinnen abfallig als «Piratenpriester» bezeichnet; man beflirwortete
allerdings die verstiarkte Mitarbeit von Frauen in allen kirchlichen Gre-
mien?. 1976 erfolgte dann das bereits zitierte grundsitzliche Nein der In-
ternationalen Altkatholischen Bischofskonferenz ™.

Aber, und das ist bemerkenswert: trotz dieser Ablehnung wurde die
Interkommunion zwischen den Anglikanern und den Kirchen der Ut-
rechter Union aufrechterhalten! Den anglikanischen Priesterinnen wur-
de lediglich verweigert, in altkatholischen Gottesdiensten zu zelebrie-
ren. Nur vor Ort, d.h. in den Vereinigten Staaten und Kanada, kam es
zur Aufkiindigung der Interkommunion durch die Polish National
Catholic Church, doch hier wurde der Kontakt, wenn auch nicht die Eu-
charistiegemeinschaft, bald wieder hergestellt*. 1977 fand eine anglika-
nisch-altkatholische Theologenkonferenz statt, die keinen Konsens her-
stellen konnte und das einseitige Vorgehen einer Kirche problematisier-
te — zu einem Abbruch der Bezichungen kam es jedoch nicht*.

Was schliesslich die Wende in der Einstellung der Altkatholiken zur
Frauenordination bewirkt hat, vermag ich nicht zu sagen, aber 1982 revi-
diert die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz ihre Entschei-
dung von 1976 und stimmt der Ordination von Frauen zum Diakonat
grundsédtzlich zu. 1984 wurde beschlossen, ein fiir Midnner und Frauen

* Angabe bei Pursch (s.u.), 129.

* Kurt Pursch, Frauen als Priester, in: IKZ 63 (1973) 129-167.

MKZ 66 (1976) 103 ff.

28.0.:S.5und Anm. 14.

#* Vgl AKID Nr. 176/1487, 1.9.1976; Urs von Arx, Zwischen Krise und Stabili-
tat. IKZ 87 (1991) 1 (mit der sehr ausfiithrlichen Anm. 3).

* Vgl. die Resolution der Konferenz, IKZ 67 (1977) 185f.

221



gleichlautendes Weiheformular zu erarbeiten. Im gleichen Jahr behan-
delt die 24. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz das The-
ma: «Fir eine reichere Entfaltung des apostolischen Amtes im Blick auf
die Ergidnzung von Mann und Frau». Alle Referenten entkréften die
bisher vorgebrachten Argumente gegen die Ordination von Frauen,
und die Konferenz verabschiedet schliesslich hochst bemerkenswerte
Thesen:

«1. Die auf iiberholten nichttheologischen Voraussetzungen beruhende Argu-
mentation der altkirchlichen Tradition gibt uns heute auf, die Frage der Ordina-
tion von Frauen zum Presbyterat neu zu bedenken.

2. Der ordinierte Amtstrager reprasentiert sowohl Christus, den Sohn Gottes,
als auch die Gemeinde, den Tempel des Heiligen Geistes. Die Beschrankung die-
ser Repridsentation auf Médnner allein wird als Mangel empfunden. Wir suchen
nach einem Weg, diesen Mangel zu beheben.

3. Wir empfehlen eine reichere Entfaltung des Amtes im Sinn der Polaritat
von Mann und Frau. Mann und Frau ergdnzen sich gegenseitig und sind aufeinan-
der angewiesen, so dass sich in einem so erweiterten Amt die Fiille der Mensch-
heit zeigt. Eine Konferenzminderheit legt Wert auf den Zusatz: <Dabei ist auch
die Bedeutung des bereits angenommenen stdndigen Diakonats von Minnern
und Frauen zu bedenken.

4. Der notwendige Bewusstseinswandel in der Einstellung zum Amt wird nicht
allein durch die Zulassung von Frauen herbeigefiihrt. Der Abbau des Ein-Mann-
Betriebs misste damit verbunden sein: Die Gemeinde ist eine Angelegenheit al-
ler.

5. Das Gespridach mit den anderen katholischen Kirchen soll gesucht werden im
Hinblick auf einen moglichen Konsens. Wird dieser nicht erreicht, missten wir
uns fragen, ob wir eigenstindig nach unserer Uberzeugung zu handeln hitten.
Eine solche Entscheidung wire auch als Dienst an den anderen katholischen Kir-
chen zu verstehen.»*

Hier wird also nicht nur die Ordination von Frauen grundsatzlich be-
jaht, sondern gleichzeitig setzt eine tiefergechende Reflexion dariiber
ein, wie kirchliche Amter innerhalb der Gemeinden auszuiiben sind. Be-
reits ein Jahr spéter, als die Internationale Altkatholische Bischofskonfe-
renz revidierte Riten fiir die Feier der Bischofs- und Priesterweihe
(selbstverstdndlich nur in einer «mannlichen» Version) in Kraft setzte,
«gab sie zugleich den Ritus der Weihe von Diakonen und Diakoninnen
frei, der jedoch fiir Verbesserungen aus der praktischen Erfahrung ge 6ff-
net bleiben sollte» — so berichtet Sigisbert Kraft, der altkatholische Bi-
schof von Deutschland**. Interessant ist hier, dass die Internationale Alt-

3 IKZ 75 (1985) 70.

* Sigisbert Kraft, Die neugefasste Weiheliturgie der altkatholischen Kirchen
und ihre ekklesiologische Bedeutung, in: IKZ 79 (1989) 192-203.

222



katholische Liturgiekommission «das Wagnis der volligen Neubearbei-
tung einer wortlichen oder nur modifizierten Ubernahme des romi-
schen bzw. eines anglikanischen (oder gar des orthodoxen) Ritus vorge-
zogen hat»*" — fiir die Bischofs- und Priesterweihe hatte sie sich dagegen
an das Pontificale Romanum gehalten.

Es wird hier nicht ausdriicklich gesagt, dass die Ordination einer Dia-
konin als «<hohere Weihe» anzusehen ist, also als Teil des «katholisch-
apostolischen Amts», wie sich die Erkldarung von 1976 ausgedriickt hat-
te, aber das ergibt sich zwangsldufig aus der Gleichstellung mit dem Dia-
kon. Mit der sprachlichen Gleichbehandlung hat die Liturgiekommis-
sion allerdings nicht ganz Wort gehalten, denn in dem langen Gebet wei-
chen zwei Sitze signifikant voneinander ab. So heisst es fiir die Diakone:

«Mit seinem «d.h. des Heiligen Geistes> Beistand erwihlten Apostel und die
Gemeinde sieben Manner zum Dienst fiir die Kirche. Ihr gibst du auf ihrem Weg
Diakone, die dem Bischof und den Priestern helfen, damit sich die apostolische
Verkiindigung entfalte durch die Zuwendung zu den Menschen mit ihren Sorgen
und Noten.» (Hervorhebung von mir)

Fiir die Diakoninnen dagegen:

«Zusammen mit den Aposteln begleiteten Frauen das Wirken deines Sohnes
und begegneten als erste dem Auferstandenen. Deiner Kirche gibst du auf ihrem
Weg Diakoninnen, die mithelfen, dass sie ihren apostolischen Auftrag erfille und
das Erbarmen und die Giite des Erlosers zu den Menschen bringe.»* (Hervorhe-
bung von mir)

Man muss sich also fragen: Wird hier nun doch wieder den Midnnern
die Verkiindigung und den Frauen die Caritas zugewiesen? Da hinsicht-
lich der Priesterweihe in der altkatholischen Kirche immer noch keine
definitive Entscheidung gefallen ist, muss die weitere Entwicklung abge-
wartet werden. Die Ordination von Diakoninnen wird jedenfalls bereits
praktiziert.

IV. Die Reaktionen der Orthodoxie

Wie verhalten sich nun die Kirchen des Ostens angesichts dieser Verin-
derungen bei den zwei ihr am nahestehendsten westlichen Kirchenfami-
liecn? Eine verbindliche Entscheidung fiir die Gesamtorthodoxie kann
nur von der zukiinftigen Synode getroffen werden; zwei «offizidse» Aus-

T A AC |96
*ALa.0., 200.

223



serungen, d.h. von offiziell ernannten panorthodoxen theologischen
Dialogkommissionen, liegen jedoch vor — beide wurden bereits er-
wihnt. Die Verfasser der «Athen-Erklarung» von 1978 dussern sich
nicht ausdriicklich zum kanonischen Rang des weiblichen Diakonats,
lehnen aber die Ordination zum Priestertum auf das Entschiedenste ab
—es gehe hier «um die Grundlage des christlichen Glaubens» (9); ausser-
dem sagen sie einen «verheerenden Riickschlag» fiir alle Hoffnungen
auf Einigung voraus. Wie wir bereits sahen, blieb dieser Riickschlag aus.
Die zweite «offiziose» Verlautbarung findet sich im altkatholisch/ortho-
doxen Konsensdokument von 1987 und wurde bereits zitiert: «Die unge-
teilte Kirche hat, abgesehen von der nicht gekldarten Einrichtung der
Diakoninnen, die Ordination von Frauen nicht zugelassen.»* Als halbof-
fizielle Ausserungen sind dariiber hinaus jedoch auch die Antworten ein-
zelner orthodoxer Kirchen auf das von Faith and Order erarbeitete ge-
wichtige Konsensdokument «Taufe, Eucharistie und Amt» von Lima
1982 anzusehen, und sie sind hochst aufschlussreich. Zunichst: Von den
acht Kirchen, die der Aufforderung nachgekommen sind, auf das Kon-
vergenzpapier zu reagieren®, haben sich drei gar nicht zur Frage
der Frauenordination gedussert, ndmlich Konstantinopel (!), Griechen-
land und Finnland; die Kirchen Russlands und Bulgariens lehnen sie
grundsatzlich ab, drohen aber keineswegs mit dem Abbruch 6kumeni-
scher Beziehungen*'; die Kirchen von Alexandrien, Ruminien und
der USA schliesslich wiinschen ausdriicklich eine weitergehende ver-
tiefte Diskussion® - «..die Argumente fiir die Frauenordination
haben uns noch nicht tiberzeugt», formulieren die Amerikaner sehr vor-
sichtig®.

Fiir eine besondere Uberraschung gut ist schliesslich noch ein Blick
iiber den byzantinischen Zaun, d. h. zu den wenigen Ostkirchen altorien-
talischer Tradition, die auf das Lima-Papier geantwortet haben*. In der

¥ Koinonia, 95 (s.0.).

“ Die Antworten der Kirchen auf das Lima-Papier wurden vom Weltrat der
Kirchen veroffentlicht: Churches respond to BEM I-VI, ed. Max Thurian, Genf
1986-1988.

Vgl a.a.0. Bd.Il, 9 (Russland); Bd.1I, 23 (Bulgarien).

“Vgl. a.a.O. Bd.11l, 2 (Alexandrien); Bd.III, 13 (Rumadnien); Bd.IIl, 24f.
(Amerika).

# Engl.: «...we are not convinced by the arguments in favour of the ordination
of women» a.a.O. Bd.[ll, 25.

* Geantwortet haben die Armenische und die Assyrische Kirche, ohne sich
zur Frauenordination zu dussern; die Syrische Kirche der Malankaren spricht

224



Stellungnahme der kleinen syrischen «Mar Thoma Kirche der Mala-
baren»* heisst es:

“The document calls for *a deeper understanding of the comprehensiveness of
ministry which reflects the interdependence of men and women’. We whole-
heartedly support this concern. The male-dominated social order which one en-
counters in many parts of the world is partly a reflection of technologies used by
these societies which are dependent more on muscle power than brain power.
The modern developments in science and technology liberate women partly be-
cause human mastery over nature is now dependent more on brain power than
muscle power. Women now are able to share responsibilities which were formerly
exclusively male. This change in society must be seen as an act of God. This must
be reflected in increased sharing by women in the priestly ministry of the church.
There is no theological barrier to such a development in the Mar Thoma Church.
However, the Mar Thoma Church presently has barriers due to custom, cul-
ture and tradition in allowing women to share in the ordained ministry of the
church. [t is earnestly hoped that these will break down as men develop greater
consciousness of the change of times and women become willing and open
to new challenges that God is opening before them. At the same time we also
earnestly hope that ways will be found so that the ordination of women does
not create new barriers on the way to mutual recognition of ministry and sacra-
ments.”

In ihrer Antwort fordert sie zugleich eine grundsitzliche Relativie-
rung des Lima-Papiers unter Hinweis auf den gerade erst beginnenden
Dialog in der Dritten Welt «with non-Semitic, non-Latin, non-Greek cul-
tures» .

Wenn Konstantinopel in seiner Antwort auf das Lima-Papier die
Frauenordination ausgespart hat, so ist das Okumenische Patriarchat in
der Frage dennoch aktiv geworden — nicht zuletzt im Hinblick auf die ge-
plante zukiinftige Synode. Es hat ndmlich eine Interorthodoxe Konsulta-
tion veranlasst, die 1988 auf Rhodos stattfand; ihr verdanken wir einen

sich fiir eine aktivere Beteiligung von Frauen, aber gegen die Ordination zum
Priestertum aus; die moglichen Schwierigkeiten in der Okumene werden nicht
dramatisiert; a.a.O. Bd. V, 6f.

“ Diese Kirche hat eine Zeitlang unter anglikanischem Einfluss gestanden, ist
aber seit 1877 selbstandig (vgl. Handbuch der Ostkirchenkunde I, hg. Wilhelm
Nyssen/Hans-Joachim Schulz/Paul Wiertz, Disseldorf 1984, 260f.); auf der Lam-
beth-Konferenz von 1988 war sie als Gastkirche in «full communion» vertreten,
also im gleichen Status wie die Altkatholiken.

“ A.a.0.Bd.1V, 12.

7A.a.0. Bd.1V, 13.

225



wiederum sehr interessanten und aufschlussreichen Abschlussbericht*.
Wir finden dort zwar zunichst die traditionellen Begriindungen fiir die
«Unmoglichkeit der Zulassung von Frauen zum christozentrischen sa-
kramentalen Priesteramt» wieder, aber ansonsten eine erstaunliche Of-
fenheit fiir «die Herausforderung durch die feministische Bewegung»
und eine grosse Bereitschaft, faktische Diskriminierungen von Frauen
ausserhalb des strikt liturgischen Bereiches abzubauen. Ganz kurz: die
Argumente der Orthodoxie gegen die Ordination sind 1. die Berufung
auf die Tradition und 2. die Hinordnung der Frau (des weiblichen Ge-
schlechtes) auf die Theotokos und den Heiligen Geist. Die Frage der re-
praesentatio taucht in der theologischen Diskussion auf, aber in offiziel-
len Dokumenten allenfalls am Rand, wobei der Priester nicht als Sakra-
ment, sondern als Ikone zu sehen ist. Natiirlich wird in dem Papier auch
tiber die Wiederbelebung des weiblichen Diakonats nachgedacht, der ja
keinerlei kanonisches Hindernis entgegensteht — eine Diakoninnenwei-
he konnte jederzeit gleichsam aus dem Stand praktiziert werden. Strittig
ist in der Orthodoxie lediglich, ob diese Ordination der des Diakons
gleichwertig ist, oder eine Art «mittlere» Ordination sui generis dar-
stellt (nach den Weiheformularen der byzantinischen Kirche handelt es
sich eindeutig um eine sakramentale Weihe, nicht um eine einfache Seg-
nung)*.

Wir kénnen also zu dem Schluss kommen, dass sich auch in der Ortho-
doxie in dieser Frage einiges bewegt. Um allerdings kein zu optimisti-
sches Gemailde zu zeichnen, sei noch erwihnt, dass die orthodoxe Bi-
schofskonferenz der USA im Oktober vergangenen Jahres sowohl ihre
Mitarbeit im National Council of Churches voriibergehend aufgekiin-
digt wie auch ihren theologischen Dialog mit der Episkopalkirche unter-
brochen (nicht abgebrochen!) hat*.

* Original griechisch in: Episkepsis 412 vom 1.2.1989; dt. in: Una Sancta 44
(1989) 252-260 (unter Einbeziehung der offiziellen englischen Version und der
franzosischen Ubersetzung), und in: Orthodoxes Forum 3 (1989) 93-102.

“ Dies wurde bereits 1954 von dem orthodoxen Theologen Evangelos Theodo-
rou in seiner Dissertation (Universitat Athen) nachgewiesen: Evangelos Theodo-
rou, | «cheirotonia», 1 «cheirothesia» ton diakonisson (Die Weihe, die Segnung
der Diakoninnen; neugr.) in: Theologia 25 (1954) 430469, 576-601; 26 (1955)
57-76, dt. Arbeitsiibersetzung von Anne Jensen im Institut fiir 6kumenische For-
schung der Universitdt Tiibingen.

®Vegl. Service Orthodoxe de Presse 163, décembre 1991, 3.

226



Fazit

In der Theorie wird die Frage der Frauenordination von den Kirchenlei-
tungen der romisch-katholischen und den orthodoxen Kirchen immer
noch als ein grundlegendes dogmatisches Problem angesehen. In der
okumenischen Praxis des Dialogs ist es aber zusehends zu einer konkre-
ten Frage der Kirchenordnung geworden, an der die grundsétzliche
theologische Verstindigung nicht scheitern muss. Nicht nur zwischen
den Kirchen, sondern auch innerhalb der Kirchen ist Frauenordination
nach wie vor ein Problem. Bisher hat es deswegen zwar viel Spannungen
und Streit gegeben, aber zu einer wirklich schwerwiegenden neuen Spal-
tung ist es nicht gekommen. Fiir die Zukunft ist das allerdings nicht aus-
zuschliessen. Doch wenn es gelingt, den jeweils anderen Standpunkt zu
respektieren, ist ein kirchliches Miteinander durchaus moglich.

Hier war die Lambeth-Konferenz von 1988 vielleicht ein Signal und
ein Vorbild. Sie hat grundsitzlich den Weg fiir die Bischofsordination
freigegeben, aber zugleich davor gewarnt, dies allzu schnell in die Tat
umzusetzen. Die Episkopalkirche der USA tat den Schritt ein Jahr spé-
ter trotzdem. Der «irreparable Bruch nicht nur mit der katholischen,
sondern auch mit der orthodoxen Kirche» den beispielsweise Kardinal
Lustiger 1984 vorhergesagt hat*', ist zum Gliick nicht eingetreten. Im Ge-
genteil, auf der Konferenz war ein orthodoxer Theologe und Bischof -
John Zizioulas - als Vertreter des Okumenischen Patriarchats zu Gast,
der zwar mit grossem Ernst seine Bedenken vorgetragen hat, aber zu-
gleich auch sagte: «Mir scheint, dass wir auf dkumenischer Ebene noch
nicht einmal damit angefangen haben, die Frage der Frauenordination
als theologisches Problem zu diskutieren»*. So konnten die Resolutio-
nen von Lambeth, die programmatisch fiir den Zusammenhalt der «An-
glican Communion» sind, vielleicht ein Modell fiir den Dialog der Kir-
chen werden. Die erste dieser Resolutionen lautet:

«Jede Provinz sollte die Entscheidung und die Einstellung anderer Provinzen
beziiglich der Ordination oder Weihe von Frauen zum Episkopat respektieren,

STKNA vom 12.12.1984.

2 Engl.: “It seems to me that we have not even begun to treat the issue of the or-
dination of women as a theological problem at an ecumenical level”. Zitiert nach:
Response by the Most Reverend Professor John D. Zizioulas, Metropolitan of
Pergamos (Ecumenical Patriarchate), in: The Truth shall make you free. The
Lambeth Conference 1988. The Reports, Resolutions and Pastoral Letters from
the Bishops, London 1988, 287. Vgl. Berichte und Dokumentation zur Lambeth-
Konferenz von 1988 in: Istina 34, 1989.

227



ohne deswegen notwendig die zugrundeliegenden Prinzipien akzeptieren zu miis-
sen, und sie sollte den hochst moglichen Grad an Gemeinschaft mit den Provin-
zen, die anderer Ansicht sind, aufrechterhalten.»*

Ist Frauenordination also ein 6kumenisches Problem? Ganz gewiss —
aber vor allem eine 0kumenische Aufgabe!

Tibingen Anne Jensen

* Engl.: “That each Province respect the decision and attitudes of other Prov-
inces in the ordination or consecration of women to the episcopate, without such
respect necessarily indicating acceptance of the principles involved, maintain-

ing the highest possible degree of communion with the Provinces which differ”;
The Truth (s.0.), 201.

228



	Ist Frauenordination ein ökumenisches Problem?

