Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 3-4

Artikel: Kirche : woher - wohin?

Autor: Kok, Marinus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche: Woher — Wohin? *

Einleitung

Irgendwo habe ich einmal gelesen, dass, als Churchill in Amerika einen
Ehrendoktor verliehen bekam, der Dekan der Fakultit stolz erklarte,
man sei in wenigen Jahren in der Lage, die Gedanken des Menschen ge-
nau unter Kontrolle zu bringen.

Churchill muss damals geantwortet haben: «I shall be very content to
be dead before that happens» (Es wird mir ein Vergniigen sein, tot zu
sein, bevor dies passiert).

Ich schliesse mich dem an. Freie Meinungsdusserung ist ein sehr ho-
hes Gut, was sicherlich auch fiir die Personen gilt, die als Wissenschaft-
ler tatig sind.

So darf ich dann auch in einigen Gedanken frei meine Meinung dus-
sern zum Thema «Kirche: Woher — Wohin?», historisch als Blick zuriick,
futurologisch als ein vorsichtiger Blick in die Zukunft. Zweifellos wer-
den etliche von Thnen diese Auffassungen nicht teilen; aber das darf
kein Grund sein, dass sie nicht gedussert werden.

«Historia magistra vitae.» Die Geschichte ist die Lehrmeisterin des
Lebens.

In der Tat: Die Geschichte erteilt uns eine Lektion aus der Vergangen-
heit, die uns in der Gegenwart niitzlich sein kann und uns den Weg in die
Zukunft weist.

Gegenwart und Zukunft konnen nicht ohne die Vergangenheit beste-
hen. Die Gegenwart und die Zukunft haben die Vergangenheit immer
notig. Das sehen wir in der Kultur, aber auch in der Theologie. Denken
wir zum Beispiel an die uralte Malkunst der Ikonen. Die damals ge-
brduchlichen Techniken werden jetzt wieder in einer neuen Formge-
bung angewandt. Wir sehen das in der Musik. Das «Stabat Mater» des
zeitgenossischen polnischen Komponisten Krzystof Penderecki (gebo-
ren 1933 in Debica) zeigt in der Form und Struktur mit seinen tbrigens
sehr modernen Klidngen viel Ubereinstimmung mit dem «Stabat Mater»
des italienischen Barockkomponisten Giovanni Battista Pergolesi
(1710-1736).

* Text des Vortrags, den Mgr. Marinus Kok im Anschluss an die Verleihung der
Ehrendoktorwiirde durch die Christlich-Theologische Akademie Warschau (vgl.
IKZ [406] 2/94, S.65) am 7.Mirz 1994 vor der Festversammlung gehalten hat.

193



Das Wesen der Kirche

So geht es auch in der Theologie und der Kirchengeschichte. Der Ekkle-
siologie wird im Augenblick wieder sehr viel Aufmerksamkeit im dku-
menischen Gesprich geschenkt. Was ist das Wesen der Kirche? Dabei
greift man immer wieder zuriick auf die Urkirche und die Kirche der er-
sten Jahrhunderte, die ecclesia primitiva. Aber der Unterschied zwi-
schen dem zarten, ideellen Anfang der Gemeinschaft, die an Jesus Chri-
stus als den von Gott gesandten Erloser glaubt, die dies durch die Taufe
bestitigt und aus seiner Botschaft heraus zu leben versucht (Apostelge-
schichte 4,32), und dem michtigen Bau der straff hierarchisch organi-
sierten Kirche der spédteren Jahrhunderte ist iberdeutlich. Welch ein Un-
terschied zwischen den ekklesiologischen Anschauungen des Mittelal-
ters und denen der Reformation. Welch ein Unterschied zwischen dem
Vatikanum I mit der «Constitutio dogmatica de Ecclesia», die sich auf
den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes von Rom konzentriert,
und dem Vatikanum II mit derselben Konstitution, die beginnt mit «De
Ecclesiae mysterio» und «De populo Dei».

So wird sich auch in der Zukunft die Ekklesiologie dndern, weil die
Welt, in der die Kirche lebt, sich immer dndert. Und wie! Bedngstigend
schnell. Aber doch wird die Ekklesiologie immer wieder zuriickgreifen
miissen auf die Vergangenheit, auf die ecclesia primitiva, weil Jesus Chri-
stus selbst mit seinem Kerygma an deren Anfang steht, mit seiner Ver-
kiindigung des Reiches Gottes.

Altertum

Eine dhnliche Entwicklung sehen wir in der Geschichte der Kirche, der
sichtbaren Kirche, der irdischen Gestalt des kommenden Reiches Got-
tes. Auch hier Aufstieg, Niedergang, zuriick zum Ursprung. Bereits im
allerersten Anfang, in der apostolischen Zeit, gibt es grosse Meinungsun-
terschiede, die die von Jesus gewollte Einheit (Johannes 17,22) zu zer-
brechen drohen. Das sogenannte Apostelkonzil von ungefidhr 43 bringt
hierin die Losung.

Die enorme Krise des Gnostizismus im 2.Jahrhundert wird besiegt
durch die festgesetzten Normen des Glaubensbekenntnisses, des Ka-
nons der Schrift und des monarchischen Episkopats. Dies gilt auch fiir
den Montanismus. Hier ist nicht der Ort, alle Streitigkeiten durchzuge-
hen, die die alte Kirche spalteten und Trennung zur Folge hatten.

194



Der Augenblick, in dem das Christentum von einer religio illicita zur
religio licita wurde - bekriftigt durch das Edikt von Mailand (313) —, be-
deutete einen Wendepunkt in der Kirchengeschichte, der bis zum heuti-
gen Tag noch Auswirkungen hat. Die Kirche wurde Staatskirche, mit —
wie wir auch jetzt noch merken - allen Vor- und Nachteilen, die damit
verbunden sind.

Die weltlichen Herrscher wiinschten, die Einheit des Reiches und da-
mit auch die Einheit der Kirche zu bewahren. Wir wissen sehr wohl, wel-
che entscheidende Rolle die Kaiser im Arianismusstreit auf den Konzi-
lien von Nizda (325) und Konstantinopel (381) spielten. Dasselbe gilt
fir die christologischen Streitfragen auf den Konzilien von Ephesus
(431), Chalcedon (451) und Konstantinopel (553). Auf dem 6. Okumeni-
schen Konzil von Konstantinopel (680) und dem 7. von Nizda (780)
machten sich der Einfluss und die wachsende Macht der westlichen Kir-
che und insbesondere der Pidpste von Rom bemerkbar im Bilderstreit.

Der Ubergang der arianischen Westgermanen zur katholischen Kir-
che bedeutete eine enorme Aufgabe fiir die Kirche, namlich die Weiter-
gabe der antiken Kultur an die jungen, unkultivierten germanischen
Volker.

Der heillose Bruch zwischen der Kirche des Ostens und des Westens
1054, der auf tiefgreifenden nationalen, politischen und kulturellen Un-
terschieden basierte, wird ebenso bis auf unsere Tage schmerzlich fiihl-
bar. Die Ostkirche geht seitdem, gebiickt unter dem Siegeszug des Is-
lam, in sich selbst verschlossen unbeirrbar ihren Weg, ohne grosse schop-
ferische Kraft.

Mittelalter

Das Frithmittelalter wird in der westlichen Kirche beherrscht vom Streit
zwischen dem imperium und dem sacerdotium, wihrend das gesamte
kulturelle Leben unter den direkten Einfluss der Kirche geriit.

Die katholische Kirche wird romisch-katholisch, wird Papstkirche.
Unter Verweis auf Augustinus’ «De civitate Dei» versucht Papst Gregor
VII., die civitas Dei und die civitas terrena zu identifizieren - eine grosse
Utopie, die aber viel Blut gekostet hat, missgliickt ist und schliesslich
den Ruf nach Reform der Kirche an Haupt und Gliedern hat laut wer-
den lassen. So geschah es in England mit John Wiclif und in Bbhmen mit
Jan Hus. Der Unterschied zwischen der Urkirche und der Papstkirche
1st schr gross geworden. Der Protest kommt auch von den «Sekten», den

195



Katharern und Waldensern, den unbezahlten Rechnungen der Kirche.
Man spricht auch vom finsteren Mittelalter. Ich mochte diesen Aus-
druck nicht gern iibernehmen, auch gerade angesichts unseres eigenen
Jahrhunderts mit zwei Weltkriegen, Auschwitz und jetzt Sarajevo.

Grosse Entwiirfe wurden von den Kirchenfiihrern herangezogen,
aber bei aller Institutionalisierung der Kirche vergass man, dass das
kommende Reich Gottes nicht von dieser Welt ist.

Der Verfall der Kirche, die «Babylonische Gefangenschaft» der Pip-
ste, all dies trug bei zum Ruf nach Reform. Aber die Reformkonzilien
von Konstanz (1414-1418) und Basel (1431-1449) brachten schliesslich
doch keine Losung. Der Episkopalismus und der Konziliarismus muss-
ten gegen den Papalismus immer wieder den kirzeren ziehen.

Neuzeit

Im 16.Jahrhundert kommt dann doch der endgiiltige Bruch in der Kir-
che des Westens, die Reformation. Luther und Calvin stehen am Beginn
der lutherischen und calvinistischen Kirchen, aus denen wieder weitere
Abspaltungen hervorgehen. Die anglikanische Kirche von England ver-
dankte ihr organisatorisches Entstehen nicht so sehr religiosen als viel-
mehr politischen Faktoren. Konig Heinrich VIII. (1507-1547) spielte
hierbei eine grosse Rolle. Gegeniiber der Reformation stand die Gegen-
reformation mit ihrem Hohepunkt, dem Konzil von Trient (1545-1563).
Das Konzil hat den Glauben aufs neue deutlich formuliert und mit einer
Anzahl von Missstdnden in der Kirche aufgerdumt. Wenn auch Kuriali-
sten und Episkopalisten sich auf dem Konzil heftig stritten, war man
sich noch einig in der Ablehnung der Reformation. Die Religionskriege,
die schliesslich hierdurch ausbrechen, verdeutlichen, wie weit man -
trotz allen Eifers und aller Worte und Widerworte — vom Urchristentum
abgekommen war. Das Wort des Apostels Paulus von der «maior cari-
tas» (1 Korinther 13, 13) spielt auf den Schlachtfeldern kaum mehr eine
Rolle.

Beide Parteien, Reformatoren und Gegenreformatoren, griffen in ih-
ren Schriften zuriick auf die alte Kirche, die ecclesia primitiva. In jenen
Tagen kam grosses Interesse auf fiir ein lange vergessenes Biichlein, das
Commonitorium des Vincentius von Lérin, das er 434 geschrieben hat-
te. Dieser Mdnch, der in der stiirmischen Zeit des nestorianischen Strei-
tes im Osten und der Kontroverse zwischen Augustinus und Pelagius im
Westen lebte, wollte fiir sich selbst Deutlichkeit haben, was die Wahr-

196



heit des katholischen Glaubens und was Ketzerei war. Nach Gennadius
von Marseille war Vincentius wohlbewandert in der Schrift und der
Glaubenslehre der Kirche.

So kommt Vincentius dann dazu, seine berithmte, oft benutzte und
oft missbrauchte (Vaticanum I!) regula fidei zu schreiben. «In ipsa au-
tem catholica ecclesia magnopere curandum est ut id teneamus, quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. Hoc est etenim
vere proprieque catholicum» (Commonitorium 2). Dabei geht Vincenti-
us aus von der Schrift und einer richtigen Interpretation der Schrift
durch die Viter. Man muss glauben, was die Viter aus verschiedenen
Zeiten und Orten einstimmig bezeugt haben (Commonitorium 3). «Ut
propheticae et apostolicae interpretationis linea secundum ecclesiastici
et catholici sensus normam dirigatur» (Commonitorium 2). Bei ernsthaf-
tem Abweichen wird der katholische Christ die Beschliisse eines alle um-
fassenden Konzils iiber den Ubermut und die Unwissenheit einzelner
stellen (universalis concilii decreta praeponat, Commonitorium 3).

In der Tradition kennt er wohl einen profectus fidei, aber keine per-
mutatio. Dasselbe, was fiir Timotheus galt (1 Timotheus 6,20-21), gilt
fiir alle Gldubigen: «eadem tamen quae didicisti doce, ut cum dicas no-
ve, non dicas nova» (Commonitorium 22).

Bellarmin (gestorben 1621) rithmt das Commonitorium als «parvum
mole, sed virtute maximum» (de script.eccles.).

Die «Magdeburger Centurien» (1559-1574) loben das kleine Werk
als «scriptum eruditum esse et acutumy.

Der grosse Historiker und fromme Priester Sébastien Le Nain de Til-
lemont (1637-1698) des franzosischen Klosters Port-Royal war, weil er
bei Vincentius Semipelagianismus vermutete, nicht sehr geneigt, ihn in
das Martyrologium aufzunehmen.

Bischof Jacques Bénigne Bossuet war davon iiberzeugt, dass Vincenti-
us ein Anhédnger des Semipelagianismus und deshalb ein Gegenspieler
des Augustinus war.

Dies erkliart das Zogern verschiedener jansenistischer Schreiber ge-
geniiber Vincentius, wenn sie seinen canon fidei auch oft benutzen.
Auch der grosse deutsche Historiker Ignaz von Dollinger benutzt das
Commonitorium oft in seinen Schriften vor und nach dem 1. Vatikani-
schen Konzil, auch wenn man anfingt, die Relativitdt des canon fide1
des Vincentius zu sehen. Von welcher Glaubensregel gilt eigentlich, dass
sie liberall, immer und von allen geglaubt wird?, so fragt man sich.

197



Jansenismus

Es wiirde hier zu weit fithren, alle Entwicklungen in den Kirchen der Re-
formation anzufithren und zu kommentieren. Fiir mich als Katholik ist
es wichtig, dem Weg der katholischen Kirche im Westen in Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft zu folgen.

In der katholischen Kirche des Westens kam es im 17. Jahrhundert zu
grosser Uneinigkeit durch den sogenannten Jansenismus.

Der Jansenismus geht zuriick auf Bischof Cornelius Jansenius, Bi-
schof von Ypern in Flandern (gestorben 1638). Er schrieb ein grosses
Werk iiber die Siinden- und Gnadenlehre des Kirchenvaters Augusti-
nus, das postum publiziert wurde (1640). Das Buch stiess sofort nach der
Veroffentlichung auf heftigen Widerstand des Jesuitenordens.

In der «Congregatio de auxiliis divinae gratiae» (1601-1607) waren
die Unterschiede zwischen der Gnadenlehre des Jesuiten Luis de Moli-
na (1535-1600) und des Kirchenlehrers Augustinus (354-430) ausfiihr-
lich besprochen. Molina wurde von der Kommission verurteilt, aber der
Papst wagte nicht, diese Verurteilung zu itbernehmen. Deshalb der hefti-
ge Widerstand der Jesuiten gegen das Werk des Jansenius, der die Gna-
denlehre Augustins nochmals ausfithrlich darstellte. Das Buch des Jan-
senius wurde verurteilt (Formular Alexanders VII. 1665). Viele in
Frankreich (das Kloster Port-Royal) und in den Niederlanden weiger-
ten sich, dieses Formular zu unterschreiben, und wurden daraufhin als
Jansenisten verurteilt.

Dieser Jansenismus war eine der Ursachen des Bruchs zwischen Rom
und Utrecht, weil die Ortskirche in den Niederlanden sich weigerte, ihre
Freiheit des Denkens und Handelns aufzugeben. Die Wahl eines neuen
Erzbischofs von Utrecht, Cornelis Steenoven, durch das Metropolitan-
kapitel von Utrecht (1723) bedeutete einen definitiven Bruch mit Rom.

Die im Gefolge des I. Vatikanums (Primat und Unfehlbarkeit des Pap-
stes von Rom) organisatorisch entstandenen alt-katholischen Kirchen
in Deutschland und der Schweiz empfingen von den Bischofen der Kir-
che von Utrecht ithre Weihe und apostolische Sukzession.

Utrechter Union

Im Jahr 1889 wurde mit der Utrechter Erkldrung das Fundament gelegt
fuir die Utrechter Union.

In dieser Erkldarung der Bischofe, einer Erkldrung tiber Prinzipien,
die von jedem Bischof, der der Union beitritt, unterzeichnet werden

198



muss, wird in einer Anzahl von Punkten dargestellt, wie die Bischofe ihr
Amt ausgeiibt haben und wie sie dies weiterhin tun werden.

1. Die Bischofe halten am canon fidei des Vincentius von Lérin fest:
«Id teneamus quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est; hoc est enim vere proprieque catholicum.»

Die Bischofe wollen also am Glauben der alten Kirche festhalten, wie
er in den Glaubensbekenntnissen der 0kumenischen Konzilien der er-
sten 10 Jahrhunderte zur Sprache kommt.

2. Verworfen werden die Beschliisse des Vatikanum I iiber die Unfehl-
barkeit und den Primat des Papstes von Rom. Wohl wird der historische
Primat des Bischofs von Rom als «primus inter pares» anerkannt.

3. Verworfen wird das Dogma von 1854 iiber die Unbefleckte Emp-
fdngnis Mariens.

4. Verworfen werden die Bullen Unigenitus (gegen Quesnel), Aucto-
rem fidei (gegen die Synode von Pistoia), der Syllabus von 1864 (gegen
die Ideen der modernen Zivilisation). Nochmals werden die Proteste
der Kirche von Utrecht gegen Rom zur Sprache gebracht.

5. Das Konzil von Trient wird nur insofern akzeptiert, als es mit der
Lehre der alten Kirche ibereinstimmt.

6. In einem ausfiihrlichen Abschnitt wird die Lehre iiber die Euchari-
stie in Ubereinstimmung mit dem Glauben der alten Kirche wiedergege-
ben. Die Eucharistie ist keine Erneuerung des Opfers Christi, sondern
ein bleibendes Gedichtnis (zikkaron, memoriale).

7. Man gibt der Hoffnung Ausdruck, dass die Spaltungen in der Kir-
che mit Hilfe des Glaubens der ungeteilten Kirche geheilt werden kon-
nen. Dabei werden die Geistlichen ermahnt, den Akzent mehr darauf zu
legen, was alle Kirchen eint, als darauf, was sie trennt.

8. Die Bischofe glauben, man konne den Unglauben und die Gleich-
giiltigkeit gegeniiber der Religion am besten durch das Festhalten am de-
positum fidei bestreiten.

Soweit die Erkldarung der Bischofe.

In der Utrechter Union sind die alt-katholischen Kirchen der Nieder-
lande, Deutschlands, der Schweiz, Osterreichs, der Tschechischen Repu-
blik (und der Slowakei), im fritheren Jugoslawien, in den Vereinigten
Staaten und Kanada und in Polen durch ihre Bischofe vertreten.

199



Okumene

So ist also heutzutage die Kirche Jesu Christi gespalten. Die Kirchen der
Reformation sind gespalten, die katholischen Kirchen sind gespalten,
und die Zahl der Sekten wiichst beunruhigend stark. Der 1948 gegriinde-
te Weltrat der Kirchen hat die Wiedervereinigung der getrennten Kir-
chen bis heute noch nicht weiter bringen konnen. Auch die Kirchen ei-
ner katholischen Signatur, wie die romisch-katholische Kirche, die or-
thodoxen Kirchen, die anglikanischen Kirchen und die alt-katholischen
Kirchen, sind in ihren wechselseitigen Dialogen noch nicht viel weiter
gekommen. Nur zwischen den anglikanischen Kirchen und den alt-ka-
tholischen Kirchen wurde 1931 ein Abkommen iiber Interkommunion
abgeschlossen. Der Dialog der alt-katholischen Kirchen mit der ro-
misch-katholischen Kirche und den orthodoxen Kirchen wird im Augen-
blick behindert durch die Frage der Zulassung von Frauen zum dreifa-
chen Amt und durch die Anndherung zwischen der evangelischen und
alt-katholischen Kirche in Deutschland.

Sowohl in den protestantischen wie in den katholischen Kirchen
klingt schon jahrhundertelang der Ruf «ad fontes», zuriick zu den Quel-
len. Der Protestantismus legt den Akzent auf das sola fide, sola gratia,
sola scriptura. Die katholischen Kirchen betonen die Werte von Kirche,
Amt und Tradition.

Der sogenannte BEM-Bericht iiber Taufe, Eucharistie und Amt, den
die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Weltrates der
Kirchen aufihrem Treffen in Lima 1982 verabschiedete, schien eine hoff-
nungsvolle Perspektive auf die Zukunft hin zu bieten. Und doch ist es
nicht zu einem Durchbruch gekommen. Die romisch-katholische Kir-
che hilt an ihrem Standpunkt fest, dass vollige Einheit im Glauben notig
ist, um zur eucharistischen Gemeinschaft zu gelangen; die protestanti-
schen Kirchen pldadieren mehr fiir okumenische Gastfreundschaft, wie
auch die alt-katholischen Kirchen. Auch wenn der Prasident des Péapstli-
chen Rates zur Forderung der Einheit der Christen auf der Konferenz
der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung in Santiago
de Compostela 1993 einen leidenschaftlichen Appell fiir die Einheit
der Christen gehalten hat, so wird doch jedesmal wieder offenbar, dass
Rom im Augenblick Einheit vor allem als eine Riickkehr nach Rom
sicht. Aus der Enzyklika «Veritatis splendor» wird wieder deutlich,
dass ein Dialog iiber die Wahrheit, wie Rom sie versteht, kaum mo-
glich ist.

Wenn auch die Aussicht auf die Zukunft nicht hoffnungsvoll ist, muss

200



doch die Arbeit des Weltrates der Kirchen mit aller Kraft unterstiitzt
werden.

Der Ruf des Herrn zwingt uns dazu, und das Wirken des Heiligen Gei-
stes kann man nicht aufhalten.

Alle Kirchen werden in der Zukunft darauf bedacht sein missen, in
der Welt zu kimpfen fir Gerechtigkeit, Frieden und Freiheit, gegen Ras-
sismus und Nationalismus, gegen Umweltverschmutzung und Miss-
brauch der Schopfung, gegen diese grossen Gefahren dieser Zeit und
der Zukunft.

Zukunft

Zum Schluss noch ein Wort tiber die Zukunft der Utrechter Union. Die
Utrechter Union ist eine Union von Bischofen, hat keine jurisdiktionel-
len Befugnisse, ist kein Super-Organ, kein 6kumenisches Konzil oder
Provinzialkonzil. Die Union ist ein Organ des Dialogs miteinander.

Kann die Union in der Zukunft in dieser Form bestehen bleiben? Mei-
ner Meinung nach nicht. Die Frage der Frauen im Amt ruft grosse Span-
nungen in den angeschlossenen Kirchen hervor. Es gibt Kirchen und Bi-
schofe, die deutlich dafiir sind, es gibt Kirchen und Bischofe, die deut-
lich dagegen sind. Dadurch wird die Einheit der Union sehr geféahrdet.

Es ist darum vielleicht zu empfehlen, die Union zu verdndern in eine
Union von Ortskirchen, die zusammen Teil der einen, heiligen, katholi-
schen und apostolischen Kirche sind. Dann kdnnen die obersten Orga-
ne dieser Kirchen frei miteinander im Dialog diskutieren, um Uberein-
stimmung zu erzielen — oder nicht. Dann kann jeder Bischof in seinem ei-
genen Bistum schliesslich selbstdndig zu einer vor dem Gewissen zu ver-
antwortenden Entscheidung kommen. So wird die Verantwortlichkeit
ausgeweitet und die Spannung vermindert. Das bedeutet auf der einen
Seite eine Schwiéchung der Utrechter Union, auf der anderen Seite eine
Starkung. Weiterhin mit dem heutigen Modell zu arbeiten beinhaltet
meiner Meinung nach grossere Gefahren.

Geht man dazu iiber, die Union 1n eine Union von Ortskirchen zu ver-
dndern, wird auch die Bischofserkldrung von 1889 neu formuliert wer-
den miissen. Ganz entschieden wird man beim canon fidei von Vincenti-
us bleiben miissen. Wieviel Angriffsflichen dieser auch bieten mag, er
enthélt doch die grosse Wahrheit, dass die Fiille des Glaubens, wie die-
ser uns durch all die Jahrhunderte iiberliefert ist, weitergegeben werden
muss.

201



Die Punkte 2 bis 5 der Erkldrung werden revidiert und an heutige Ein-
sichten angepasst werden missen.

Auch die Punkte 6 bis 8 miissen angepasst werden, konnen aber in-
haltlich so bestehen bleiben.

Es geht also um eine Anpassung an die heutige Zeit, nicht um eine
grossere inhaltliche Anderung.

Natiirlich werden dann auch die «Vereinbarung» und das «Regle-
ment» neu formuliert werden missen.

Was ist die Zukunft der Utrechter Union inmitten der vielen Kir-
chen? Sie kann meiner Meinung nach dadurch, dass sie am Glaubensgut
der «ecclesia primitiva» festhilt, einen fiir alle gangbaren Weg in die Zu-
kunft weisen.

Auf diesem Weg wird als Prinzip der bekannte Spruch gelten miissen:

«In necessariis unitas, in non necessariis libertas, in utrisque caritas.»!

Gottes Heiliger Geist wird uns auf diesem Weg des Dialogs auf dem
vorsichtigen Tasten nach der Wahrheit erleuchten und erhellen miissen.

Donkerbroek/Niederlande Marinus Kok

' Dieser Spruch stammt nicht, wie oft angenommen, vom Kirchenvater Augu-
stinus, sondern von Rupertus Meldenius (Petrus Meiderlinus, 1582-1651). Er
kommt in seinem kleinen irenischen und pietistischen Buch «Paraenesis votiva
pro pace ecclesiae» vor.

202



	Kirche : woher - wohin?

