
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 3-4

Artikel: Kirche : woher - wohin?

Autor: Kok, Marinus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche: Woher - Wohin? *

Einleitung

Irgendwo habe ich einmal gelesen, dass, als Churchill in Amerika einen
Ehrendoktor verliehen bekam, der Dekan der Fakultät stolz erklärte,
man sei in wenigen Jahren in der Lage, die Gedanken des Menschen
genau unter Kontrolle zu bringen.

Churchill muss damals geantwortet haben: «I shall be very content to
be dead before that happens» (Es wird mir ein Vergnügen sein, tot zu
sein, bevor dies passiert).

Ich schliesse mich dem an. Freie Meinungsäusserung ist ein sehr
hohes Gut, was sicherlich auch für die Personen gilt, die als Wissenschaftler

tätig sind.
So darf ich dann auch in einigen Gedanken frei meine Meinung

äussern zum Thema «Kirche: Woher - Wohin?», historisch als Blick zurück,
futurologisch als ein vorsichtiger Blick in die Zukunft. Zweifellos werden

etliche von Ihnen diese Auffassungen nicht teilen; aber das darf
kein Grund sein, dass sie nicht geäussert werden.

«Historia magistra vitae.» Die Geschichte ist die Lehrmeisterin des

Lebens.
In der Tat: Die Geschichte erteilt uns eine Lektion aus der Vergangenheit,

die uns in der Gegenwart nützlich sein kann und uns den Weg in die
Zukunft weist.

Gegenwart und Zukunft können nicht ohne die Vergangenheit bestehen.

Die Gegenwart und die Zukunft haben die Vergangenheit immer
nötig. Das sehen wir in der Kultur, aber auch in der Theologie. Denken
wir zum Beispiel an die uralte Malkunst der Ikonen. Die damals
gebräuchlichen Techniken werden jetzt wieder in einer neuen Formgebung

angewandt. Wir sehen das in der Musik. Das «Stabat Mater» des

zeitgenössischen polnischen Komponisten Krzystof Penderecki (geboren

1933 in Debica) zeigt in der Form und Struktur mit seinen übrigens
sehr modernen Klängen viel Übereinstimmung mit dem «Stabat Mater»
des italienischen Barockkomponisten Giovanni Battista Pergolesi
(1710-1736).

* Text des Vortrags, den Mgr. Marinus Kok im Anschluss an die Verleihung der
Ehrendoktorwürde durch die Christlich-Theologische Akademie Warschau (vgl.
IKZ [406] 2/94, S.65) am 7. März 1994 vorder Festversammlung gehalten hat.

193



Das Wesen der Kirche

So geht es auch in der Theologie und der Kirchengeschichte. Der
Ekklesiologie wird im Augenblick wieder sehr viel Aufmerksamkeit im
ökumenischen Gespräch geschenkt. Was ist das Wesen der Kirche? Dabei

greift man immer wieder zurück auf die Urkirche und die Kirche der
ersten Jahrhunderte, die ecclesia primitiva. Aber der Unterschied
zwischen dem zarten, ideellen Anfang der Gemeinschaft, die an Jesus Christus

als den von Gott gesandten Erlöser glaubt, die dies durch die Taufe

bestätigt und aus seiner Botschaft heraus zu leben versucht (Apostelgeschichte

4,32), und dem mächtigen Bau der straff hierarchisch organisierten

Kirche der späteren Jahrhunderte ist überdeutlich. Welch ein
Unterschied zwischen den ekklesiologischen Anschauungen des Mittelalters

und denen der Reformation. Welch ein Unterschied zwischen dem
Vatikanum I mit der «Constitutio dogmatica de Ecclesia», die sich auf
den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes von Rom konzentriert,
und dem Vatikanum II mit derselben Konstitution, die beginnt mit «De
Ecclesiae mysterio» und «De populo Dei».

So wird sich auch in der Zukunft die Ekklesiologie ändern, weil die
Welt, in der die Kirche lebt, sich immer ändert. Und wie! Beängstigend
schnell. Aber doch wird die Ekklesiologie immer wieder zurückgreifen
müssen auf die Vergangenheit, auf die ecclesia primitiva, weil Jesus Christus

selbst mit seinem Kerygma an deren Anfang steht, mit seiner
Verkündigung des Reiches Gottes.

Altertum

Eine ähnliche Entwicklung sehen wir in der Geschichte der Kirche, der
sichtbaren Kirche, der irdischen Gestalt des kommenden Reiches Gottes.

Auch hier Aufstieg, Niedergang, zurück zum Ursprung. Bereits im
allerersten Anfang, in der apostolischen Zeit, gibt es grosse Meinungsunterschiede,

die die von Jesus gewollte Einheit (Johannes 17,22) zu
zerbrechen drohen. Das sogenannte Apostelkonzil von ungefähr 43 bringt
hierin die Lösung.

Die enorme Krise des Gnostizismus im 2. Jahrhundert wird besiegt
durch die festgesetzten Normen des Glaubensbekenntnisses, des

Kanons der Schrift und des monarchischen Episkopats. Dies gilt auch für
den Montanismus. Hier ist nicht der Ort, alle Streitigkeiten durchzugehen,

die die alte Kirche spalteten und Trennung zur Folge hatten.

194



Der Augenblick, in dem das Christentum von einer religio illicita zur
religio licita wurde - bekräftigt durch das Edikt von Mailand (313) -,
bedeutete einen Wendepunkt in der Kirchengeschichte, der bis zum heutigen

Tag noch Auswirkungen hat. Die Kirche wurde Staatskirche, mit -
wie wir auch jetzt noch merken - allen Vor- und Nachteilen, die damit
verbunden sind.

Die weltlichen Herrscher wünschten, die Einheit des Reiches und
damit auch die Einheit der Kirche zu bewahren. Wir wissen sehr wohl, welche

entscheidende Rolle die Kaiser im Arianismusstreit auf den Konzilien

von Nizäa (325) und Konstantinopel (381) spielten. Dasselbe gilt
für die christologischen Streitfragen auf den Konzilien von Ephesus
(431), Chalcedon (451) und Konstantinopel (553). Auf dem 6. Ökumenischen

Konzil von Konstantinopel (680) und dem 7. von Nizäa (780)
machten sich der Einfluss und die wachsende Macht der westlichen Kirche

und insbesondere der Päpste von Rom bemerkbar im Bilderstreit.
Der Übergang der arianischen Westgermanen zur katholischen Kirche

bedeutete eine enorme Aufgabe für die Kirche, nämlich die Weitergabe

der antiken Kultur an die jungen, unkultivierten germanischen
Völker.

Der heillose Bruch zwischen der Kirche des Ostens und des Westens

1054, der auf tiefgreifenden nationalen, politischen und kulturellen
Unterschieden basierte, wird ebenso bis auf unsere Tage schmerzlich fühlbar.

Die Ostkirche geht seitdem, gebückt unter dem Siegeszug des

Islam, in sich selbst verschlossen unbeirrbar ihren Weg, ohne grosse
schöpferische Kraft.

Mittelalter

Das Frühmittelalter wird in der westlichen Kirche beherrscht vom Streit
zwischen dem imperium und dem sacerdotium, während das gesamte
kulturelle Leben unter den direkten Einfluss der Kirche gerät.

Die katholische Kirche wird römisch-katholisch, wird Papstkirche.
Unter Verweis auf Augustinus' «De civitate Dei» versucht Papst Gregor
VIL, die civitas Dei und die civitas terrena zu identifizieren - eine grosse
Utopie, die aber viel Blut gekostet hat. missglückt ist und schliesslich
den Ruf nach Reform der Kirche an Haupt und Gliedern hat laut werden

lassen. So geschah es in England mit John Wiclif und in Böhmen mit
Jan Hus. Der Unterschied zwischen der Urkirche und der Papstkirche
ist sehr gross geworden. Der Protest kommt auch von den «Sekten», den

195



Katharern und Waldensern, den unbezahlten Rechnungen der Kirche.
Man spricht auch vom finsteren Mittelalter. Ich möchte diesen
Ausdruck nicht gern übernehmen, auch gerade angesichts unseres eigenen
Jahrhunderts mit zwei Weltkriegen, Auschwitz und jetzt Sarajevo.

Grosse Entwürfe wurden von den Kirchenführern herangezogen,
aber bei aller Institutionalisierung der Kirche vergass man. dass das

kommende Reich Gottes nicht von dieser Welt ist.

Der Verfall der Kirche, die «Babylonische Gefangenschaft» der Päpste,

all dies trug bei zum Ruf nach Reform. Aber die Reformkonzilien
von Konstanz (1414-1418) und Basel (1431-1449) brachten schliesslich
doch keine Lösung. Der Episkopalismus und der Konziliarismus mussten

gegen den Papalismus immer wieder den kürzeren ziehen.

Neuzeit

Im 16. Jahrhundert kommt dann doch der endgültige Bruch in der Kirche

des Westens, die Reformation. Luther und Calvin stehen am Beginn
der lutherischen und calvinistischen Kirchen, aus denen wieder weitere
Abspaltungen hervorgehen. Die anglikanische Kirche von England
verdankte ihr organisatorisches Entstehen nicht so sehr religiösen als
vielmehr politischen Faktoren. König Heinrich VIIL (1507-1547) spielte
hierbei eine grosse Rolle. Gegenüber der Reformation stand die
Gegenreformation mit ihrem Höhepunkt, dem Konzil von Trient (1545-1563).
Das Konzil hat den Glauben aufs neue deutlich formuliert und mit einer
Anzahl von Missständen in der Kirche aufgeräumt. Wenn auch Kuriali-
sten und Episkopalisten sich auf dem Konzil heftig stritten, war man
sich noch einig in der Ablehnung der Reformation. Die Religionskriege,
die schliesslich hierdurch ausbrechen, verdeutlichen, wie weit man -
trotz allen Eifers und aller Worte und Widerworte - vom Urchristentum
abgekommen war. Das Wort des Apostels Paulus von der «maior Caritas»

(1 Korinther 13,13) spielt auf den Schlachtfeldern kaum mehr eine

Rolle.
Beide Parteien. Reformatoren und Gegenreformatoren, griffen in

ihren Schriften zurück auf die alte Kirche, die ecclesia primitiva. In jenen
Tagen kam grosses Interesse auf für ein lange vergessenes Büchlein, das

Commonitorium des Vincentius von Lérin, das er 434 geschrieben hatte.

Dieser Mönch, der in der stürmischen Zeit des nestorianischen Streites

im Osten und der Kontroverse zwischen Augustinus und Pelagius im
Westen lebte, wollte für sich selbst Deutlichkeit haben, was die Wahr-

196



heit des katholischen Glaubens und was Ketzerei war. Nach Gennadius

von Marseille war Vincentius wohlbewandert in der Schrift und der
Glaubenslehre der Kirche.

So kommt Vincentius dann dazu, seine berühmte, oft benutzte und

oft missbrauchte (Vaticanum I!) régula fidei zu schreiben. «In ipsa
autem catholica ecclesia magnopere curandum est ut id teneamus, quod
ubique. quod semper, quod ab omnibus creditum est. Hoc est etenim

vere proprieque catholicum» (Commonitorium 2). Dabei geht Vincentius

aus von der Schrift und einer richtigen Interpretation der Schrift
durch die Väter. Man muss glauben, was die Väter aus verschiedenen
Zeiten und Orten einstimmig bezeugt haben (Commonitorium 3). «Ut
propheticae et apostolicae interpretationis linea secundum ecclesiastici

et catholici sensus normam dirigatur» (Commonitorium 2). Bei ernsthaftem

Abweichen wird der katholische Christ die Beschlüsse eines alle
umfassenden Konzils über den Übermut und die Unwissenheit einzelner
stellen (universalis concilii decreta praeponat, Commonitorium 3).

In der Tradition kennt er wohl einen profectus fidei, aber keine per-
mutatio. Dasselbe, was für Timotheus galt (1 Timotheus 6,20-21), gilt
für alle Gläubigen: «eadem tarnen quae didicisti doce, ut cum dicas nove,

non dicas nova» (Commonitorium 22).
Bellarmin (gestorben 1621) rühmt das Commonitorium als «parvum

mole, sed virtute maximum» (de script, eccles.).
Die «Magdeburger Centurien» (1559-1574) loben das kleine Werk

als «scriptum eruditum esse et acutum».
Der grosse Historiker und fromme Priester Sébastien Le Nain de Til-

lemont (1637-1698) des französischen Klosters Port-Royal war, weil er
bei Vincentius Semipelagianismus vermutete, nicht sehr geneigt, ihn in
das Martyrologium aufzunehmen.

Bischof Jacques Bénigne Bossuet war davon überzeugt, dass Vincentius

ein Anhänger des Semipelagianismus und deshalb ein Gegenspieler
des Augustinus war.

Dies erklärt das Zögern verschiedener jansenistischer Schreiber
gegenüber Vincentius. wenn sie seinen canon fidei auch oft benutzen.
Auch der grosse deutsche Historiker Ignaz von Döllinger benutzt das

Commonitorium oft in seinen Schriften vor und nach dem 1. Vatikanischen

Konzil, auch wenn man anfängt, die Relativität des canon fidei
des Vincentius zu sehen. Von welcher Glaubensregel gilt eigentlich, dass

sie überall, immer und von allen geglaubt wird?, so fragt man sich.

197



Jansenismus

Es würde hier zu weit führen, alle Entwicklungen in den Kirchen der
Reformation anzuführen und zu kommentieren. Für mich als Katholik ist
es wichtig, dem Weg der katholischen Kirche im Westen in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu folgen.

In der katholischen Kirche des Westens kam es im 17. Jahrhundert zu

grosser Uneinigkeit durch den sogenannten Jansenismus.

Der Jansenismus geht zurück auf Bischof Cornelius Jansenius,
Bischof von Ypern in Flandern (gestorben 1638). Er schrieb ein grosses
Werk über die Sünden- und Gnadenlehre des Kirchenvaters Augustinus,

das postum publiziert wurde (1640). Das Buch stiess sofort nach der

Veröffentlichung auf heftigen Widerstand des Jesuitenordens.
In der «Congregatio de auxiliis divinae gratiae» (1601-1607) waren

die Unterschiede zwischen der Gnadenlehre des Jesuiten Luis de Molina

(1535-1600) und des Kirchenlehrers Augustinus (354-430) ausführlich

besprochen. Molina wurde von der Kommission verurteilt, aber der

Papst wagte nicht, diese Verurteilung zu übernehmen. Deshalb der heftige

Widerstand der Jesuiten gegen das Werk des Jansenius, der die
Gnadenlehre Augustins nochmals ausführlich darstellte. Das Buch des
Jansenius wurde verurteilt (Formular Alexanders VII. 1665). Viele in
Frankreich (das Kloster Port-Royal) und in den Niederlanden weigerten

sich, dieses Formular zu unterschreiben, und wurden daraufhin als

Jansenisten verurteilt.
Dieser Jansenismus war eine der Ursachen des Bruchs zwischen Rom

und Utrecht, weil die Ortskirche in den Niederlanden sich weigerte, ihre
Freiheit des Denkens und Handelns aufzugeben. Die Wahl eines neuen
Erzbischofs von Utrecht, Cornelis Steenoven, durch das Metropolitan-
kapitel von Utrecht (1723) bedeutete einen definitiven Bruch mit Rom.

Die im Gefolge des I. Vatikanums (Primat und Unfehlbarkeit des Papstes

von Rom) organisatorisch entstandenen alt-katholischen Kirchen
in Deutschland und der Schweiz empfingen von den Bischöfen der Kirche

von Utrecht ihre Weihe und apostolische Sukzession.

Utrechter Union

Im Jahr 1889 wurde mit der Utrechter Erklärung das Fundament gelegt
für die Utrechter Union.

In dieser Erklärung der Bischöfe, einer Erklärung über Prinzipien,
die von jedem Bischof, der der Union beitritt, unterzeichnet werden

198



muss, wird in einer Anzahl von Punkten dargestellt, wie die Bischöfe ihr
Amt ausgeübt haben und wie sie dies weiterhin tun werden.

1. Die Bischöfe halten am canon fidei des Vincentius von Lérin fest:

«Id teneamus quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est: hoc est enim vere proprieque catholicum.»

Die Bischöfe wollen also am Glauben der alten Kirche festhalten, wie

er in den Glaubensbekenntnissen der ökumenischen Konzilien der
ersten 10 Jahrhunderte zur Sprache kommt.

2. Verworfen werden die Beschlüsse des Vatikanum I über die Unfehlbarkeit

und den Primat des Papstes von Rom. Wohl wird der historische
Primat des Bischofs von Rom als «primus inter pares» anerkannt.

3. Verworfen wird das Dogma von 1854 über die Unbefleckte
Empfängnis Mariens.

4. Verworfen werden die Bullen Unigenitus (gegen Quesnel), Auctorem

fidei (gegen die Synode von Pistoia), der Syllabus von 1864 (gegen
die Ideen der modernen Zivilisation). Nochmals werden die Proteste
der Kirche von Utrecht gegen Rom zur Sprache gebracht.

5. Das Konzil von Trient wird nur insofern akzeptiert, als es mit der
Lehre der alten Kirche übereinstimmt.

6. In einem ausführlichen Abschnitt wird die Lehre über die Eucharistie

in Übereinstimmung mit dem Glauben der alten Kirche wiedergegeben.

Die Eucharistie ist keine Erneuerung des Opfers Christi, sondern
ein bleibendes Gedächtnis (zikkaron, memoriale).

7. Man gibt der Hoffnung Ausdruck, dass die Spaltungen in der Kirche

mit Hilfe des Glaubens der ungeteilten Kirche geheilt werden können.

Dabei werden die Geistlichen ermahnt, den Akzent mehr darauf zu

legen, was alle Kirchen eint, als darauf, was sie trennt.
8. Die Bischöfe glauben, man könne den Unglauben und die

Gleichgültigkeit gegenüber der Religion am besten durch das Festhalten am de-

positum fidei bestreiten.

Soweit die Erklärung der Bischöfe.

In der Utrechter Union sind die alt-katholischen Kirchen der Niederlande.

Deutschlands, der Schweiz, Österreichs, der Tschechischen Republik

(und der Slowakei), im früheren Jugoslawien, in den Vereinigten
Staaten und Kanada und in Polen durch ihre Bischöfe vertreten.

199



Ökumene

So ist also heutzutage die Kirche Jesu Christi gespalten. Die Kirchen der
Reformation sind gespalten, die katholischen Kirchen sind gespalten,
und die Zahl der Sekten wächst beunruhigend stark. Der 1948 gegründete

Weltrat der Kirchen hat die Wiedervereinigung der getrennten
Kirchen bis heute noch nicht weiter bringen können. Auch die Kirchen
einer katholischen Signatur, wie die römisch-katholische Kirche, die
orthodoxen Kirchen, die anglikanischen Kirchen und die alt-katholischen
Kirchen, sind in ihren wechselseitigen Dialogen noch nicht viel weiter
gekommen. Nur zwischen den anglikanischen Kirchen und den
alt-katholischen Kirchen wurde 1931 ein Abkommen über Interkommunion
abgeschlossen. Der Dialog der alt-katholischen Kirchen mit der
römisch-katholischen Kirche und den orthodoxen Kirchen wird im Augenblick

behindert durch die Frage der Zulassung von Frauen zum dreifachen

Amt und durch die Annäherung zwischen der evangelischen und
alt-katholischen Kirche in Deutschland.

Sowohl in den protestantischen wie in den katholischen Kirchen
klingt schon jahrhundertelang der Ruf «ad fontes», zurück zu den Quellen.

Der Protestantismus legt den Akzent auf das sola fide, sola gratia,
sola scriptura. Die katholischen Kirchen betonen die Werte von Kirche,
Amt und Tradition.

Der sogenannte BEM-Bericht über Taufe, Eucharistie und Amt, den
die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Weltrates der
Kirchen auf ihrem Treffen in Lima 1982 verabschiedete, schien eine
hoffnungsvolle Perspektive auf die Zukunft hin zu bieten. Und doch ist es

nicht zu einem Durchbruch gekommen. Die römisch-katholische Kirche

hält an ihrem Standpunkt fest, dass völlige Einheit im Glauben nötig
ist, um zur eucharistischen Gemeinschaft zu gelangen; die protestantischen

Kirchen plädieren mehr für ökumenische Gastfreundschaft, wie
auch die alt-katholischen Kirchen. Auch wenn der Präsident des Päpstlichen

Rates zur Förderung der Einheit der Christen auf der Konferenz
der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung in Santiago
de Compostela 1993 einen leidenschaftlichen Appell für die Einheit
der Christen gehalten hat, so wird doch jedesmal wieder offenbar, dass

Rom im Augenblick Einheit vor allem als eine Rückkehr nach Rom
sieht. Aus der Enzyklika «Veritatis splendor» wird wieder deutlich,
dass ein Dialog über die Wahrheit, wie Rom sie versteht, kaum
möglich ist.

Wenn auch die Aussicht auf die Zukunft nicht hoffnungsvoll ist, muss

200



doch die Arbeit des Weltrates der Kirchen mit aller Kraft unterstützt
werden.

Der Ruf des Herrn zwingt uns dazu, und das Wirken des Heiligen Geistes

kann man nicht aufhalten.
Alle Kirchen werden in der Zukunft darauf bedacht sein müssen, in

der Welt zu kämpfen für Gerechtigkeit, Frieden und Freiheit, gegen
Rassismus und Nationalismus, gegen Umweltverschmutzung und
Missbrauch der Schöpfung, gegen diese grossen Gefahren dieser Zeit und
der Zukunft.

Zukunft

Zum Schluss noch ein Wort über die Zukunft der Utrechter Union. Die
Utrechter Union ist eine Union von Bischöfen, hat keine jurisdiktioneilen

Befugnisse, ist kein Super-Organ, kein ökumenisches Konzil oder
Provinzialkonzil. Die Union ist ein Organ des Dialogs miteinander.

Kann die Union in der Zukunft in dieser Form bestehen bleiben? Meiner

Meinung nach nicht. Die Frage der Frauen im Amt ruft grosse
Spannungen in den angeschlossenen Kirchen hervor. Es gibt Kirchen und
Bischöfe, die deutlich dafür sind, es gibt Kirchen und Bischöfe, die deutlich

dagegen sind. Dadurch wird die Einheit der Union sehr gefährdet.
Es ist darum vielleicht zu empfehlen, die Union zu verändern in eine

Union von Ortskireben, die zusammen Teil der einen, heiligen, katholischen

und apostolischen Kirche sind. Dann können die obersten Organe

dieser Kirchen frei miteinander im Dialog diskutieren, um
Übereinstimmung zu erzielen - oder nicht. Dann kann jeder Bischof in seinem

eigenen Bistum schliesslich selbständig zu einer vor dem Gewissen zu
verantwortenden Entscheidung kommen. So wird die Verantwortlichkeit
ausgeweitet und die Spannung vermindert. Das bedeutet auf der einen
Seite eine Schwächung der Utrechter Union, auf der anderen Seite eine

Stärkung. Weiterhin mit dem heutigen Modell zu arbeiten beinhaltet
meiner Meinung nach grössere Gefahren.

Geht man dazu über, die Union in eine Union von Ortskirchen zu
verändern, wird auch die Bischofserklärung von 1889 neu formuliert werden

müssen. Ganz entschieden wird man beim canon fidei von Vincentius

bleiben müssen. Wieviel Angriffsflächen dieser auch bieten mag, er
enthält doch die grosse Wahrheit, dass die Fülle des Glaubens, wie dieser

uns durch all die Jahrhunderte überliefert ist, weitergegeben werden

muss.

201



Die Punkte 2 bis 5 der Erklärung werden revidiert und an heutige
Einsichten angepasst werden müssen.

Auch die Punkte 6 bis 8 müssen angepasst werden, können aber
inhaltlich so bestehen bleiben.

Es geht also um eine Anpassung an die heutige Zeit, nicht um eine

grössere inhaltliche Änderung.
Natürlich werden dann auch die «Vereinbarung» und das «Reglement»

neu formuliert werden müssen.
Was ist die Zukunft der Utrechter Union inmitten der vielen

Kirchen? Sie kann meiner Meinung nach dadurch, dass sie am Glaubensgut
der «ecclesia primitiva» festhält, einen für alle gangbaren Weg in die
Zukunft weisen.

Auf diesem Weg wird als Prinzip der bekannte Spruch gelten müssen:
«In necessariis unitas, in non necessariis libertas, in utrisque Caritas.»1

Gottes Heiliger Geist wird uns auf diesem Weg des Dialogs auf dem

vorsichtigen Tasten nach der Wahrheit erleuchten und erhellen müssen.

Donkerbroek/Niederlande Marinas Kok

1 Dieser Spruch stammt nicht, wie oft angenommen, vom Kirchenvater
Augustinus, sondern von Rupertus Meldenius (Petrus Meiderlinus. 1582-1651). Er
kommt in seinem kleinen irenischen und pietistischen Buch «Paraenesis votiva
pro pace ecclesiae» vor.

202


	Kirche : woher - wohin?

