Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 3-4

Artikel: Anglican - Old Catholic full communion as a vision for the unity we seek
Autor: Kraft, Sigisbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anglican - Old Catholic Full Communion as a Vision for
the Unity We Seek'

Bischof emeritus John A.Baker in Dankbarkeit

1. Der Weg zum Bonn-Agreement

Die vatikanische Antwort auf ARCIC I vom 6. Dezember 1991 und das
Communio-Dokument der romischen Kongregation fiir die Glaubens-
lehre und die Erkldarung des Papstes bei der Generalaudienz am
24. April dieses Jahres haben bestétigt und bekriftigt: Die Sédtze von der
Unfehlbarkeit und vom Jurisdiktionsprimat des Papstes sind unverriick-
bare Grenzsteine der romisch-katholischen Ekklesiologie. Es gibt keine
Wege zur vollen Gemeinschaft der romisch-katholischen Kirche mit an-
deren Kirchen, die diese Grenzen ausser acht lassen diirfen.

Gegen die «neuen» Glaubenssidtze haben nach ihrer Verkiindigung
auf dem L. Vatikanischen Konzil zahlreiche europdische Katholiken op-
poniert. Sie taten das unter Berufung auf die alte Kirche, der diese Leh-
ren unbekannt waren, und nannten ihre Bewegung «alt-katholisch».

Rom verhéngte iiber alle, die an diesem Protest festhielten, die Ex-
kommunikation.

Unm fiir sich und die Kinder die Gemeinschaft der Sakramente zu be-
wahren, schlossen sie sich zu eigenen Gemeinden und dann zu Bisti-
mern zusammen.

Vor genau 120 Jahren, am 4.Juni 1873, wihlte erstmals wieder seit
Jahrhunderten eine Synode aus Priestern und Laien einen Bischof. Die-
ser erste «Katholische Bischof der Alt-Katholiken in Deutschland», der
vormalige Theologieprofessor aus Breslau Dr. Joseph Hubert Rein-
kens, empfing die Bischofsweihe am 11. August desselben Jahres in Am-
sterdam durch Bischof Heykamp von Deventer, einem Bischof der seit
1723 von Rom unabhingigen Kirche von Utrecht.

Die Altkatholiken beliessen es nicht bei threm Protest, sondern such-
ten schon bei ihren ersten internationalen Kongressen Verbindung mit
anderen autonomen bischoflichen Kirchen, vor allem mit der orthodo-
xen Kirche und der Anglikanischen Gemeinschaft. Bereits am ersten
dieser Kongresse 1871 in Miinchen nahmen Anglikaner teil, 1872 in

' Text des Vortrags, den Bischof Dr. Sigisbert Kraft (Bonn) am 5.Juni 1992 in
Salisbury (England) gehalten hat.

181



Koln waren es bereits 27, darunter zwei Bischofe aus England und aus
den USA.

Der bedeutende Miinchner Kirchenhistoriker Ignaz Dollinger lud
1874 und 1875 nach Bonn zu Unions-Conferenzen ein. Der Begriff
«Okumene» war im Sinne von Kircheneinigung noch nicht gebréuchlich.

An der ersten Unionskonferenz nahmen 19 Vertreter der Kirche von
England und sechs aus den USA teil. Weiterhin beteiligten sich dreizehn
Altkatholiken aus Deutschland, der Schweiz und Frankreich, drei luthe-
rische Dinen, zehn deutsche Evangelische, vier Orthodoxe aus Russ-
land und einer aus Griechenland.

Bei der 2. Konferenz war die Zahl der Anglikaner gewachsen. Aus
England, Irland und Schottland kamen 49 Teilnehmer, aus Amerika 15,
orthodoxe waren es 22.

1879 haben der schottische Bischof Cotterill, die Bischofe Reinkens,
Bonn, und Herzog, Bern, durch gemeinsame Kommunion ihre Gemein-
schaft 6ffentlich bekannt.

1883 beschloss die deutsche altkath. Synode, «es sei zu gestatten, dass
den Mitgliedern der anglikanischen Kirche das hl. Abendmahl unter bei-
den Gestalten gereicht werde».

Im Jahre 1887 besuchten der deutsche altkatholische Bischof Rein-
kens und sein schweizerischer Bruder im Bischofsamt Eduard Herzog
neun Tage lang die Kirche von England. In einem begeisterten Bericht
iiber die Reise (veroffentlicht im Amtlichen Alt-Katholischen Kirchen-
blatt vom 25.November 1887) weist Bischof Reinkens die Priester und
Glaubigen in Deutschland darauf hin, dass «wir im Jahre 1874 erklart»
haben: «Wir erkennen an, dass die anglikanische Kirche und die von ihr
herstammenden Kirchen die ununterbrochene bischofliche Succession
bewahrt haben». Er fahrt fort: «Und die Bischofe und die Theologen die-
ser Kirchen legen darauf selbst das grosste Gewicht, denn sie sehen in
dem sich forterbenden bischoflichen Amt die Bewahrung der Charis-
men und Gaben des gottlichen Geistes fiir die Kirche, der jedoch in al-
len Mitgliedern derselben waltet.»

Am 13. Oktober 1887 beginnt dann im Bischofshaus zu Bonn eine be-
deutsame Konferenz, die zu verbindlicher Gemeinschaft fithren sollte.
Als offizielle Vertreter des Erzbischofs von Canterbury, Edward White
Benson, sind Bischof John Wordsworth von Salisbury und Bischof Wil-
liam Macglacan von Lichfield mit drei Priestern zugegen. Themen der
Konferenz sind die Quellen des Glaubens, das Verhaltnis zum Konzil
von Trient, die Glaubensbekenntnisse, die Sakramente und die Fragen
der Heiligenverehrung.

182



Eine weitere Konferenz folgte in Olten in der Schweiz.

Von entscheidender Bedeutung fiir die nidchsten Schritte sollte die
Lambeth-Conference von 1888 werden. Sie nahm eine Entschliessung
an, in der unter Anerkennung «der wiirdigen und unabhidngigen Stel-
lung der Kirche der Niederlande» die Intensivierung der freundlichen
Relationen mit den altkatholischen Kirchen in Deutschland und in der
Schweiz als verpflichtend bezeichnet und ihnen weitgehende kirchliche
Rechte angetragen werden.

Die weitere Entwicklung verlduft dann langsamer. Die Lambeth-Con-
ference von 1887 will nicht nur bilaterale Beziehungen, sondern eine
Entwicklung, wie sie sich in den Bonner Unionskonferenzen gezeigt hat-
te. Die niederlidndische altkatholische Kirche entschloss sich erst 1925
zur Anerkennung der anglikanischen Kirche.

Das ermoglichte eine gemeinsame Entscheidung, die seit dem Zusam-
menschluss der einzelnen altkatholischen Kirchen zur Utrechter Union
im Jahre 1889 erforderlich war.

Bereits im Jahre 1908 war die Willibrord-Society ins Leben gerufen
worden, die der Festigung der Beziehungen zwischen Altkatholiken
und Anglikanern dienen wollte.

Ander 7. Lambeth-Conference im Jahre 1930 nahm erstmals eine offi-
zielle Delegation der altkatholischen Bischofskonferenz teil, vor allem,
um Beratungen mit einem Committee der Lambeth-Conference Wege
zur Gemeinschaft zu bahnen.

Die Lambeth-Conference nahm daraufhin eine Resolution an, in der
u. a. festgestellt ist, dass die Utrechter Glaubenserkldarung der altkatholi-
schen Bischofe von 1889 nichts enthalte, was der anglikanischen Lehre
widerspreche. Die Utrechter Erkldrung wurde in vollem Wortlaut in
den Report der Lambeth-Conference aufgenommen. C. B.Moss meint
dazu, hier hdtten viele Anglikaner wohl erstmals etwas iiber die Altka-
tholiken erfahren.

Die Frage einer «Reunion» gelangte damit zum erstenmal in die angli-
kanische Offentlichkeit.

Bereits am 2. Juli des folgenden Jahres trafen Kommissionen beider
Kirchen in Bonn, im Hotel Kénigshof, zusammen und vermochten als
Ergebnis iiberaus konzentrierter Beratungen bereits am Abend das
«Bonn-Agreement» zu unterzeichnen.

Es lautet:

«1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitat und Selb-
standigkeit der andern und hailt die eigene aufrecht.

183



2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern
der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die
Ubernahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frommigkeit oder li-
turgischen Praxis, die der andern eigentiimlich ist, sondern schliesst in
sich, dass jede glaubt, die andre halte alles Wesentliche des christlichen
Glaubens fest.»

2. Spitere Entwicklung

Die altkatholische Bischofskonferenz hat diesem Abkommen am 7. Sep-
tember 1931 in Wien zugestimmt.

Schwer wiegen Vorginge in unserer deutschen Kirche, die uns zu-
tiefst beschdmen und fiir die wir unsere anglikanischen Schwestern und
Briider aufrichtig um Verzeihung bitten miissen. Im Amtlichen Kirchen-
blatt fiir die Bistiimer Bonn, Wien und Warnsdorf der katholischen Kir-
che des Deutschen Reiches vom 20.Juli 1940 stand folgender Erlass:

«Der Willibrordbund dient der Forderung freundschaftlicher Beziehungen
zwischen den alt-katholischen und den anglikanischen Kirchen. Angesichts des
Verhaltens der amtlichen Vertreter der Kirche von England im gegenwirtigen
Krieg und der Tatsache, dass gerade in der Kirche von England der anglikanische
Zweig des Willibrordbundes seine Hauptvertretung hat, erkldren wir, dass unse-
re Bistilmer sich nicht mehr an der Arbeit des Willibrordbundes beteiligen. Die
fiir unsere Bistimer zu Sekretdaren des Bundes bestellten Geistlichen stellen ihre
Tatigkeit ein. Der Willibrordbund wird von der Liste unserer kirchlichen Vereine
gestrichen.

Bonn, Warnsdorf und Wien, den 13.Juli 1940 Bischof Erwin Kreuzer

Bischof Alois Paschek
Bischof Robert Tiichler»

In einem Hirtenbrief vom 22. Juli 1944, abgefasst zwei Tage nach dem
Attentat auf Hitler, verteidigt Kreuzer die Eroberungsfeldziige, bezich-
tigt die Englander, die Interessen des Bolschewismus zu unterstiitzen
und erklart:

«Uns als Alt-Katholiken erschiittert dabei zutiefst, dass massgebende Fiihrer
der anglikanischen Kirche, mit der wir in Sakramentsgemeinschaft standen, sich
zu Handlangern dieses heuchlerischen Wesens (gemeint sind die Engldnder und
ubrigen Alliierten) hergeben. Wir miissten den Glauben an die Menschheit verlie-
ren, wenn wir nicht doch annehmen diirften, dass es anglikanische Glaubige gibt,
die das erkennen und unter der Stellungnahme ihrer Staatsméanner und zumal ih-
rer Kirchenfiihrer leiden. Aber sie konnen sich nicht zur Geltung bringen, und so

184



bleibt uns gegeniiber den amtlichen Vertretern dieser Kirche nur die bitterernste
Feststellung: Thr habt einen anderen Geist und der ist nicht der Geist der Wahr-
heit.»

Wir sind von Herzen dankbar, dass — nicht zuletzt iiber zahlreiche Be-
gegnungen im Okumenischen Rat der Kirchen seit 1948 - die schwere
Krise tiberwunden werden konnte.

Auf Grund der 6kumenischen Terminologie, die auf der 3. Weltkonfe-
renz fiir Glaube und Kirchenverfassung 1952 in Lund vorgelegt und von
der Lambeth-Conference 1958 iibernommen worden ist, wird unser zwi-
schenkirchliches Verhiltnis seit 1961 als «full communion» prézisiert.

Von besonderer Bedeutung ist eine Rede, die der Erzbischof von Ut-
recht, Dr. Andreas Rinkel, auf dem XVI. Internationalen Alt-Katholi-
ken-Kongress im September 1953 in Miinchen gehalten hat. Anstelle
des im Programm vorgesehenen Themas «Die 6kumenische Bewegung
und der Altkatholizismus» sprach er iiber «Interkommunion - ihre
Grundlage, ihr Inhalt, ihre Folgerungen».

Er weist auf den 2. Artikel des Bonn-Agreements hin, der von «Sakra-
menten» in der Mehrzahl spricht, um zu verdeutlichen, dass sich «Inter-
kommunion» nicht nur auf die Gemeinschaft beim Mahl des Herrn be-
ziehe. Deutlich unterstreicht er den «Grund» der Kirchengemeinschaft,
«ndmlich die Anerkennung beider Katholizitat». Er fiihrt aus: «Als man
beiderseits liberzeugt war, dass man auf derselben Glaubensgrundlage
stand, die namlichen Amter und Sakramente besass, stand nichts mehr
im Wege, einander als <Katholische Kirche> anzuerkennen. Die 1931 zu-
standegekommene Interkommunion besagte, dass die Altkatholische
Kirche die Anglikanische Kirche als «die katholische Kirche von Eng-
land> und dass die Anglikanische Kirche die Altkatholische als «die ka-
tholische Kirche der Niederlande, Deutschlands, der Schweiz usw.> be-
trachtet. Dies bedeutete sowohl ihre Einheit wie beider Unabhéngig-
keit und Selbstandigkeit. Und dies ist der volle Sinn ihrer Interkommu-
nion. Es ist keine organische <unio» zustandegekommen; sie ist auch
nicht bezweckt. Es bleibt fraglich, ob diese je notig sein werde oder ob
uns dies einen Schritt weiter bringen wiirde, Interkommunion ist kein
Mittel zum Ziel, sondern das Ziel selbst. Es bleiben immer historische
und regionale Grenzlinien, die aber keine Trennungslinien sind, son-
dern logische Merkmale historischer und ortlicher Selbstédndigkeit. Die
tiefere Einheit aber, die <unio», liegt in der Katholizitdt>, bei der die
Kontinuitédt mit der alten Kirche, vor jedem Bruch oder Schisma, aner-
kannt wird. In dieser Katholizitit liegt beschlossen, dass man bereits

185



iiberzeugt ist, dass die andere das <holon»>, das Ganze der Kirche besitzt,
in der Lehre, im Amt, im Sakrament.»

Bedeutsam ist auch, was Erzbischof Rinkel im Blick auf die 39 Arti-
kel sagt: «Natiirlich liegen bei der einen Kirche die Akzente in der Leh-
re anders als bei der anderen, aber es besteht eine gemeinsame Basis des
«Wesentlichen>, das die volle Katholizitit verbiirgt. Und es ist eine Biirg-
schaft vorhanden, dass auf der anglikanischen Seite nie beabsichtigt ist,
in einer Reformation einen neuen Anfang zu machen, und dass auf altka-
tholischer Seite keine Abbiegung, z.B. im romischen Geist, gemacht
worden ist, durch welche die Grundlage der alten Kirche verlassen wiir-
de.»

Wir miissen es uns versagen, Rinkels Rede hier noch weiter zu zitie-
ren. Das Gesagte zeigt hinreichend, in welcher Weise die Gemeinschaft
unserer beiden Kirchen als «Vision» der «Unity we seek» gesehen wer-
den kann.

Doch sehen wir auf die weitere Entwicklung:

Die «Polish National Catholic Church», Mitgliedskirche der Utrech-
ter Union in den USA, vereinbarte erst im Jahre 1946 mit der Episcopal
Church «full communion». Sie beendete jedoch diese Gemeinschaft im
Oktober 1978 wieder infolge der Einfithrung der Frauenordination
durch den Beschluss der General Convention der Episcopal Church von
1976.

Eine kritische Entwicklung ganz anderer Art steht in Verbindung mit
dem zwischen 1975 und 1987 gefiihrten altkatholisch/orthodoxen Dia-
log.

Metropolit Damaskinos Papandreou von Chambésy schreibt dazu
(IKZ 79 [1989] 45), die Panorthodoxe Konferenz sei «der Meinung, dass
fiir eine umfassendere Ausweitung der Dialogergebnisse zwei wesentli-
che Aspekte nicht ausser acht gelassen werden diirfen».

Er nennt

«die Aufrechterhaltung der alten Interkommunionspraxis der Alt-Katholi-
schen Kirche mit der Anglikanischen Kirche

sowie die neueren Tendenzen zu einer dhnlichen Praxis mit der Evangelischen
Kirche in Deutschland.»

In einem Festvortrag anldsslich der 100-Jahr-Feier der Utrechter Er-
kldarung von 1889 schloss Metropolit Damaskinos mit den folgenden
Ausfiihrungen:

«Im Blick auf die anglikanisch/altkatholische Interkommunion miiss-
ten sich meines Erachtens die Altkatholiken folgende Fragen stellen:

186



a) Die Interkommunion scheint insofern problematisch zu sein, als
ihre Voraussetzungen unklar sind, wie sich bei ihrer Vorbereitung und ih-
rem Abschluss gezeigt hat. Viele Probleme hinsichtlich unterschiedli-
cher Lehre und Praxis der beiden Kirchen wurden mehr iiberspielt als
wirklich ins Auge gefasst oder gar gelost. Miisste nicht die altkatholi-
sche Kirche dies zumindest offiziell feststellen?

b) Sollte die Interkommunion mit den Anglikanern nicht neu und
ernsthaft untersucht werden sowohl im Geist der Utrechter Erkldrung
und des Willens zur altkatholischen Identitit als auch im Wissen, dass
eine Kirchengemeinschaft einerseits ohne Not nicht gebrochen werden
darf, andrerseits aber der Wille zur Aufrechterhaltung nicht zu einer
Verdriangung der gegebenen Probleme fithren darf?

Die Utrechter Erkldrung definiert knapp, aber deutlich die Kriterien,
die nach altkatholischem Selbstverstandnis fiir die Bestimmung der
Grenzen eucharistisch-kirchlicher Gemeinschaft gelten. Im Blick auf sie
mochte ich meine Ausfiihrungen mit einer Aussage von Professor Wer-
ner Kiippers, des unvergesslichen Pioniers bei der Vorbereitung des offi-
ziellen Dialogs unserer beiden Kirchen, schliessen. Er hat in bezug auf
das Problem einer aus orthodoxer Sicht annehmbaren Behandlung der
Frage der altkatholischen/anglikanischen Interkommunion folgende
Anregung gemacht: <Gegebenenfalls ist von der Internationalen Altka-
tholischen Bischofskonferenz als dem hochsten synodalen Organ der Ut-
rechter Union eine die bisher geschlossenen Abkommen interpretieren-
de oder notfalls auch modifizierende Erklidrung zu erbitten. (IKZ 62,
108)»

3. Erkenntnisse und Fragen

Diese kurze Darstellung einer langen Geschichte zeigt in gleicher Weise
mogliche Schritte und Gefahren auf dem Weg zur Einheit getrennter
Kirchen.

Ich versuche, auf einige besonders wichtige Punkte einzugehen, so-
weit es den zeitlichen Rahmen dieses Vortrags nicht sprengt.

3.1. Das «Bonn-Agreement» besteht nur aus drei Sdtzen. Bischof Urs
Kiiry wiirdigt das (im Standardwerk «Die altkatholische Kirche — ihre
Geschichte, ihr Leben, ihr Anliegen» als «weise Beschrankung auf das
Wesentliche und (auf) die bestehenden Grundlagen.»

Andere meinen, solche Knappheit gehe auf Kosten der Klarheit.

187



Kurzformeln wie das Bonn-Agreement (oder auch wie das Lambeth-
Quadrilateral) sind meines Erachtens angebracht und hilfreich. Sie die-
nen keiner Verkiirzung der Bekenntnisse und der zwischenkirchlichen
Probleme. Sie sind wie Wegweiser. Am Wegweiser bin ich noch nicht am
Ziel.

Der Satz «Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitat und
Selbstidndigkeit der anderen und hélt die eigene aufrecht» weist auf Be-
kenntnis, Verkiindigung, Glaubensleben und Liturgiefeier, auf synodale
Verfassung und synodale Lebenswirklichkeit hin. Ahnliches gilt von
den beiden anderen Sdtzen. So fordert der genannte erste Satz geradezu
auf, die andere Kirche zu erleben: «Komm und sich!» Einem Wegweiser
darf man nicht vorwerfen, dass er vom Leben und den Strukturen des
auf ihm genannten Ortes noch nichts zeigt.

Bisweilen kann man horen, das Bonn-Agreement sei zu plakativ.
Doch von einem Plakat, das fiir ein Konzert wirbt, erwarte ich noch
nicht die Auffithrung.

Lehrformeln wie die genannten sind Zeichen des Vertrauens, das Kir-
chen einander schenken, die miteinander Weggemeinschaft wagen. Sie
tun das aber im Vertrauen auf den Herrn, der sie leitet und fiihrt.

Bischof Reinkens schreibt in dem bereits zitierten Hirtenbrief vom
Jahre 1887:

«Jeder Katholik, der nicht in geschichtsloser Beschranktheit bloss von seiner
eigenen Messe weiss und meint, diese sei so von den Aposteln fertiggestellt wor-
den, muss sich auch in der anglikanischen Abendmabhlsfeier heimisch fiihlen, von
katholischem Geiste angeweht.»

Es bedeutet erst recht Erfahrung von Katholizitdt, wenn wir uns in
der liturgischen Erneuerung aus der Uberlieferung der alten Kirche glei-
chermassen von Gottes Geist gefiihrt sehen und in der lex orandi unse-
rer Kirchen unsere eigene lex credendi wiedererkennen.

Wir erkennen die Katholizitdt auch in anderen geistlichen Zeugnis-
sen der Schwesterkirche. Drei Beispiele mogen fiir zahlreiche weitere
stehen:

Das theologisch und spirituell dichte Zeugnis fiir den priesterlichen
Dienst, das in Erzbischof Michael Ramseys Sammlung «The Christian
Priest Today» gegeben ist, Bischof John V. Taylors Buch iiber den Heili-
gen Geist und die Mission der Kirche «The Between God» und den «Pa-
storal Letter» der ACC von Cape Town, einen Brief, den auch wir gerne
als Empfanger annehmen, sind Zeichen der im Bonn-Agreement be-
zeugten Katholizitit.

188



Gegenseitige Anerkennung von Katholizitdt bedeutet aber auch ge-
genseitige Verantwortung, gemeinsames Ringen in neu auftretenden
Fragen und das freimiitige, offene Wort, wenn man in der Schwesterkir-
che Irrwege zu sehen meint.

3.2. Der dritte Satz des Bonn-Agreements weist auf eine wichtige Vor-
aussetzung kirchlicher Einheit hin: Einheit bedeutet nicht zentralistisch
geordnete Uniformitéat. Sie schliesst Inkulturation ebenso ein wie beson-
dere Erfahrungen der eigenen Geschichte. Sie ist Einheit in versohnter
Vielfalt, Einheit in Freiheit und in der Bindung an «alles Wesentliche
des christlichen Glaubens».

In der jiingsten Geschichte der Anglican Communion zeigt sich eine
Entwicklung, die das vor iiber sechzig Jahren Gesagte bestitigt und ent-
faltet. Es ist nicht mehr «the English», gar in der viktorianischen Ge-
stalt, was die Anglikanische Gemeinschaft weltweit charakterisiert, son-
dern die gemeinsame ekklesiologische Grundlage, ausgeprégt in vielen
Sprachen, Volkern und Nationen.

Dazu gehort die wichtige Entwicklung, dass die Anglikanische und
die Alt-Katholische Kirche auf der Basis des Bonn-Agreements auch
mit anderen Kirchen in full communion gekommen sind.

3.3. Wir hoffen und beten, dass wir nicht von neuem durch nationalisti-
sche Verirrungen getrennt werden. Der Weg zum vereinten Europa mit
allen Hindernissen und manchen spiirbaren Vorbehalten ist auch fiir die
zwischenkirchliche Einheit bedeutsam. Gerade vertiefte selbstverstdnd-
liche kirchliche Bindung iiber Lindergrenzen hinweg kann helfen, wie-
der erwachenden Nationalismus zuriickzuweisen.

Die volle Kirchengemeinschaft auch mit Christen weit entfernter Lan-
der macht den unlosbaren Zusammenhang zwischen local church und
Gesamtkirche bewusst. Das wird in vielen unserer altkatholischen Ge-
meinden dann besonders deutlich, wenn iiber kiirzere oder ldngere Zeit
Anglikaner aus der ganzen Welt in der Gemeinde mitleben, ja sogar be-
wusst besondere Aufgaben wahrnehmen, vom Lektorendienst bis zu
synodaler Verantwortung. So wird bewusst, dass 6kumenische Bemii-
hungen und Vereinbarungen hinausreichen miissen tiber pragmatische
Pastoralregelungen im unmittelbaren Nachbarschaftsbereich oder fir
konfessionsverschiedene Familien.

3.4. Full Communion als Form kirchlicher Gemeinschaft kann gerade
heute gegeniiber der romisch-katholischen Kirche einerseits und landes-
kirchlichen oder kongregationalistischen Verengungen in reformatori-
schen Kirchen andererseits die altkirchliche Theologie der «local
church» als Voraussetzung wieder zu gewinnender Einheit bezeugen. Es

189



ist ekklesiologisch gemeint, wenn es im ersten Satz des Bonn-Agree-
ments heisst, dass jede Kirche die Selbstindigkeit der anderen anerken-
ne und die eigene aufrecht erhalte.

Die konkrete Verwirklichung in der anglikanisch/altkatholischen full
communion hat, wenn auch bis jetzt nur ansatzweise, gezeigt, dass sie
das Zusammenwirken einschliesst. Es sei nur daran erinnert, dass mitt-
lerweilen Bischofen aller Kirchen in full communion Sitz und Stimme
auf der Lambeth-Conference gegeben ist und dass sich Bischofe vice ver-
sa bei Bischofsweihen beteiligen und dass altkatholische Bischofe auf
dem Kontinent immer wieder auf die Bitte des zustindigen Ordinarius
hin Anglikanern die Confirmation spenden.

Die internationale altkatholisch/anglikanische Theologenkonferenz
(seit 1957 bestehend) wird kiinftig als Konsultations-Gremium titig wer-
den dhnlich wie die européischen ak/anglikanischen Bishopsmeetings.

Problematisch erscheint in diesem Zusammenhang aus ekklesiologi-
scher Sicht die doppelte Jurisdiktion, wie sie besonders im Bereich der
Diocese of Europe gehandhabt wird. In Spanien und Portugal sind da-
von auch Kirchen tangiert, die mittlerweilen nicht mehr nur in full
communion stehen, sondern als extraprovincial dioceses Canterbury zu-
geordnet sind.

3.5. Full Communion ist selbstverstindlich Gemeinschaft der Kirchen
insgesamt, nicht nur einzelner Fliigel und Interessengruppen, die in der
anderen Kirche eine bestimmte spirituelle oder historische Ndhe erken-
nen. Es ist mit der Konzeption wachsender Gemeinschaft unvereinbar,
wenn etwa Gegner der Frauenordination oder/und traditionalistische
Gruppen auf beiden Seiten miteinander koalieren.

Aus dieser Sicht ist es konsequent, wenn solche Gruppen in der
Church of England an romisch-katholische Tiiren anklopfen, nicht an
die der Altkatholiken in Europa. Ebenso kann eine wachsende Annihe-
rung zwischen Anglikanern und Lutheranern in Europa nicht nur mit
dem evangelikalen Fliigel der Church of England bestehen.

Full Communion bedeutet, dass wir die Bandbreite, aber auch die
Spannungen in den einzelnen Kirchen miteinander durchtragen.

3.6. Unabhingig davon, dass die Frage der Ubereinstimmung der Ut-
rechter Erklarung mit dem Bonn-Agreement schon vor 1931 positiv be-
antwortet worden ist, miissen die Anfragen der panorthodoxen Konfe-
renz, die Metropolit Damaskinos weitergegeben hat, mit einer Gegen-
frage beantwortet werden: Darf zunehmende Einheit unter den Kir-
chen auf Kosten bereits gewachsener Gemeinschaft gehen? Entwicklun-
gen wie die full communion zwischen Anglikanern und Altkatholiken

190



sind von ihrer Herkunft und Eigenart nicht etwa mit Vereinbarungen
zwischen verschiedenen Staaten gleichzusetzen. Es geht auch nicht nur
um die Dankbarkeit fiir die beachtliche theologische Miihe, die in Kom-
missionen und durch Berater investiert worden ist. Vielmehr bekennen
wir dankbar die Fiihrung durch den Herrn, der seine versprengten Soh-
ne und Tochter zusammenbringen will. Eine Modifikation, gar eine
Riicknahme solcher Vereinbarungen hiesse dann nichts weniger, als
dass die Uberzeugung aufgegeben wiirde, die beteiligten Kirchen seien
vom Herrn gefiihrt worden.

Wohl aber ist es erforderlich, dass Kirchen in full communion ihre wei-
teren bilateralen 6kumenischen Verhandlungen besser untereinander
abstimmen, als es bisher geschehen ist.

4. Der besondere Beitrag von Anglikanern und Altkatholiken fiir die
Einheit der Christen

Er kann folgendermassen skizziert werden:

4.1. Wir sind katholische Kirchen des Westens, die sich auch durch das
Zeichen des bischoflichen Dienstes zur Kontinuitédt der Kirche des An-
fangs und als eucharistische Gemeinschaft bekennen.

Das wurde fiir mich im vergangenen Jahr markant deutlich, als ich hin-
tereinander an der Konsekration anglikanischer Bischofe und an der
Amtseinfithrung eines deutschen evangelischen Landesbischofs teilge-
nommen habe: Auf der einen Seite die Handauflegung durch die Mitbrii-
der innerhalb der Eucharistiefeier, auf der anderen Handauflegung
durch evangelische Bischofe und andere Vertreter und Vertreterinnen
der Kirche im Rahmen eines Wortgottesdienstes. Die erste Amtshand-
lung des neuen evangelischen Bischofs bestand in seiner Antrittspre-
digt, nicht in der Feier der Eucharistie. Mit den neugewonnenen Verbin-
dungen zu den kontinentalen Reformationskirchen tragen wir zugleich
die Verantwortung, auf die unverzichtbaren Elemente der Katholizitat
und auf die Grenzen des im 3. Abschnitt des Bonn-Agreements als varia-
bel Genannten hinzuweisen.

4.2. Wir sind auf verschiedenen geschichtlichen Wegen zu der Uber-
zeugung gekommen, dass die Ecclesia catholica in der Ortskirche und ih-
rer Gemeinschaft existiert, nicht in der Unterordnung unter den Juris-
diktionsprimat und das unfehlbare L.ehramt des Papstes, die der alten
Kirche fremd war.

191



4.3. Uns schliesst keine gemeinsame kanonische Rechtsordnung zu-
sammen. Unsere Gemeinschaft griindet sich auf die sakramentale Koi-
nonia, die Teilhabe am Tisch des Wortes und des Herrenmahles.

4.4. Wir bejahen die comprehensiveness, das Leben des einen Glau-
bens in verschiedenen Ausprdgungen, das innerhalb derselben Kirche
moglich ist.

5. Abschluss

Unsere full communion darf nicht nur auf dem Papier stehen. Sie muss
mit Leben erfiillt werden. Die deutsche Sektion der Willibrord-Society
hat im vergangenen November eine Reihe sehr konkreter Vorschliage
eingebracht. Es sei mir gestattet, Ihnen diese Texte zur Verfiigung zu
stellen.

Vor allem: Es ist keineswegs selbstverstidndlich, dass eine weltweite
Grosskirche wie die Anglican Communion und unsere kleine altkatholi-
sche Kirche in einer Weise zusammengefunden haben, die wir als «Vi-
sion for the unity we seek» erkennen diirfen. Der lebendige Gott, der
sein Volk in Feuerschein und Wolke durch die Wiiste gefiihrt hat, hat
auch uns zueinandergefiihrt. In grosser Dankbarkeit diirfen wir seine
Fithrung annehmen, sind angerufen, ihr immer besser zu entsprechen
und unsere miteinander gewonnenen Erfahrungen weiterzugeben.

Der anglikanische Kanonikus Meyrick, Vertreter der «Anglo-Conti-
nental-Society» bei der Unionskonferenz in Bonn 1875 erzdhlte spéter:
«Als wir im Hause von Bischof Reinkens auf die Versammlung des Aus-
schusses warteten, kam Dollinger durchs Zimmer, um mit mir zu spre-
chen und setzte sich mit mir auf den gleichen Stuhl. Der Stuhl war nicht
sehr breit und wir hielten uns gegenseitig, um nicht herunterzufallen.
Wie wir so dasassen und Dollinger ernstlich mit mir redete, 6ffnete sich
die Tiir und Bischof Reinkens trat herein. Sie kennen ihn und sein liebe-
volles Lacheln. So trat er zu uns heran und rief, indem er sich verbeugte:
<Da sieh mal das Omen unseres vollendeten Werkes!> <Accipio omen»
antworteten wir, indem wir aufstehend den Gruss erwiderten.»

Nehmen wir dieses Omen heute ebenfalls an!

Bonn Sigisbert Kraft

192



	Anglican - Old Catholic full communion as a vision for the unity we seek

