
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 3-4

Artikel: Anglican - Old Catholic full communion as a vision for the unity we seek

Autor: Kraft, Sigisbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anglican - Old Catholic Full Communion as a Vision for
the Unity We Seek1

Bischof emeritus John A. Baker in Dankbarkeit

1. Der Weg zum Bonn-Agreement

Die vatikanische Antwort auf ARCIC I vom 6. Dezember 1991 und das

Communio-Dokument der römischen Kongregation für die Glaubenslehre

und die Erklärung des Papstes bei der Generalaudienz am
24. April dieses Jahres haben bestätigt und bekräftigt: Die Sätze von der
Unfehlbarkeit und vom Jurisdiktionsprimat des Papstes sind unverrückbare

Grenzsteine der römisch-katholischen Ekklesiologie. Es gibt keine

Wege zur vollen Gemeinschaft der römisch-katholischen Kirche mit
anderen Kirchen, die diese Grenzen ausser acht lassen dürfen.

Gegen die «neuen» Glaubenssätze haben nach ihrer Verkündigung
auf dem I. Vatikanischen Konzil zahlreiche europäische Katholiken
opponiert. Sie taten das unter Berufung auf die alte Kirche, der diese Lehren

unbekannt waren, und nannten ihre Bewegung «alt-katholisch».
Rom verhängte über alle, die an diesem Protest festhielten, die

Exkommunikation.

Um für sich und die Kinder die Gemeinschaft der Sakramente zu
bewahren, schlössen sie sich zu eigenen Gemeinden und dann zu Bistümern

zusammen.
Vor genau 120 Jahren, am 4. Juni 1873, wählte erstmals wieder seit

Jahrhunderten eine Synode aus Priestern und Laien einen Bischof. Dieser

erste «Katholische Bischof der Alt-Katholiken in Deutschland», der

vormalige Theologieprofessor aus Breslau Dr. Joseph Hubert Reinkens,

empfing die Bischofsweihe am 11. August desselben Jahres in
Amsterdam durch Bischof Heykamp von Deventer, einem Bischof der seit
1723 von Rom unabhängigen Kirche von Utrecht.

Die Altkatholiken beliessen es nicht bei ihrem Protest, sondern suchten

schon bei ihren ersten internationalen Kongressen Verbindung mit
anderen autonomen bischöflichen Kirchen, vor allem mit der orthodoxen

Kirche und der Anglikanischen Gemeinschaft. Bereits am ersten
dieser Kongresse 1871 in München nahmen Anglikaner teil, 1872 in

1 Text des Vortrags, den Bischof Dr. Sigisbert Kraft (Bonn) am S.Juni 1992 in

Salisbury (England) gehalten hat.

181



Köln waren es bereits 27, darunter zwei Bischöfe aus England und aus
den USA.

Der bedeutende Münchner Kirchenhistoriker Ignaz Döllinger lud
1874 und 1875 nach Bonn zu Unions-Conferenzen ein. Der Begriff
«Ökumene» war im Sinne von Kircheneinigung noch nicht gebräuchlich.

An der ersten Unionskonferenz nahmen 19 Vertreter der Kirche von
England und sechs aus den USA teil. Weiterhin beteiligten sich dreizehn
Altkatholiken aus Deutschland, der Schweiz und Frankreich, drei lutherische

Dänen, zehn deutsche Evangelische, vier Orthodoxe aus Russland

und einer aus Griechenland.
Bei der 2. Konferenz war die Zahl der Anglikaner gewachsen. Aus

England, Irland und Schottland kamen 49 Teilnehmer, aus Amerika 15,

orthodoxe waren es 22.

1879 haben der schottische Bischof Cotterill, die Bischöfe Reinkens,
Bonn, und Herzog, Bern, durch gemeinsame Kommunion ihre Gemeinschaft

öffentlich bekannt.
1883 beschloss die deutsche altkath. Synode, «es sei zu gestatten, dass

den Mitgliedern der anglikanischen Kirche das hl. Abendmahl unter beiden

Gestalten gereicht werde».
Im Jahre 1887 besuchten der deutsche altkatholische Bischof Reinkens

und sein schweizerischer Bruder im Bischofsamt Eduard Herzog
neun Tage lang die Kirche von England. In einem begeisterten Bericht
über die Reise (veröffentlicht im Amtlichen Alt-Katholischen Kirchenblatt

vom 25. November 1887) weist Bischof Reinkens die Priester und

Gläubigen in Deutschland darauf hin, dass «wir im Jahre 1874 erklärt»
haben: «Wir erkennen an, dass die anglikanische Kirche und die von ihr
herstammenden Kirchen die ununterbrochene bischöfliche Succession

bewahrt haben». Er fährt fort: «Und die Bischöfe und die Theologen dieser

Kirchen legen darauf selbst das grösste Gewicht, denn sie sehen in
dem sich forterbenden bischöflichen Amt die Bewahrung der Charismen

und Gaben des göttlichen Geistes für die Kirche, der jedoch in
allen Mitgliedern derselben waltet.»

Am 13. Oktober 1887 beginnt dann im Bischofshaus zu Bonn eine
bedeutsame Konferenz, die zu verbindlicher Gemeinschaft führen sollte.
Als offizielle Vertreter des Erzbischofs von Canterbury, Edward White
Benson, sind Bischof John Wordsworth von Salisbury und Bischof
William Macglacan von Lichfield mit drei Priestern zugegen. Themen der
Konferenz sind die Quellen des Glaubens, das Verhältnis zum Konzil
von Trient, die Glaubensbekenntnisse, die Sakramente und die Fragen
der Heiligenverehrung.

182



Eine weitere Konferenz folgte in Ölten in der Schweiz.
Von entscheidender Bedeutung für die nächsten Schritte sollte die

Lambeth-Conference von 1888 werden. Sie nahm eine Entschliessung
an, in der unter Anerkennung «der würdigen und unabhängigen Stellung

der Kirche der Niederlande» die Intensivierung der freundlichen
Relationen mit den altkatholischen Kirchen in Deutschland und in der
Schweiz als verpflichtend bezeichnet und ihnen weitgehende kirchliche
Rechte angetragen werden.

Die weitere Entwicklung verläuft dann langsamer. Die Lambeth-Conference

von 1887 will nicht nur bilaterale Beziehungen, sondern eine

Entwicklung, wie sie sich in den Bonner Unionskonferenzen gezeigt hatte.

Die niederländische altkatholische Kirche entschloss sich erst 1925

zur Anerkennung der anglikanischen Kirche.
Das ermöglichte eine gemeinsame Entscheidung, die seit dem

Zusammenschluss der einzelnen altkatholischen Kirchen zur Utrechter Union
im Jahre 1889 erforderlich war.

Bereits im Jahre 1908 war die Willibrord-Society ins Leben gerufen
worden, die der Festigung der Beziehungen zwischen Altkatholiken
und Anglikanern dienen wollte.

An der 7. Lambeth-Conference im Jahre 1930 nahm erstmals eine
offizielle Delegation der altkatholischen Bischofskonferenz teil, vor allem,
um Beratungen mit einem Committee der Lambeth-Conference Wege
zur Gemeinschaft zu bahnen.

Die Lambeth-Conference nahm daraufhin eine Resolution an, in der
u. a. festgestellt ist, dass die Utrechter Glaubenserklärung der altkatholischen

Bischöfe von 1889 nichts enthalte, was der anglikanischen Lehre
widerspreche. Die Utrechter Erklärung wurde in vollem Wortlaut in
den Report der Lambeth-Conference aufgenommen. C.B.Moss meint
dazu, hier hätten viele Anglikaner wohl erstmals etwas über die
Altkatholiken erfahren.

Die Frage einer «Reunion» gelangte damit zum erstenmal in die
anglikanische Öffentlichkeit.

Bereits am 2. Juli des folgenden Jahres trafen Kommissionen beider
Kirchen in Bonn, im Hotel Königshof, zusammen und vermochten als

Ergebnis überaus konzentrierter Beratungen bereits am Abend das

«Bonn-Agreement» zu unterzeichnen.
Es lautet:
«1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und

Selbständigkeit der andern und hält die eigene aufrecht.

183



2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern
der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die
Übernahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit oder
liturgischen Praxis, die der andern eigentümlich ist, sondern schliesst in
sich, dass jede glaubt, die andre halte alles Wesentliche des christlichen
Glaubens fest.»

2. Spätere Entwicklung

Die altkatholische Bischofskonferenz hat diesem Abkommen am 7.

September 1931 in Wien zugestimmt.
Schwer wiegen Vorgänge in unserer deutschen Kirche, die uns

zutiefst beschämen und für die wir unsere anglikanischen Schwestern und
Brüder aufrichtig um Verzeihung bitten müssen. Im Amtlichen Kirchenblatt

für die Bistümer Bonn, Wien und Warnsdorf der katholischen Kirche

des Deutschen Reiches vom 20. Juli 1940 stand folgender Erlass:

«Der Willibrordbund dient der Förderung freundschaftlicher Beziehungen
zwischen den alt-katholischen und den anglikanischen Kirchen. Angesichts des

Verhaltens der amtlichen Vertreter der Kirche von England im gegenwärtigen
Krieg und der Tatsache, dass gerade in der Kirche von England der anglikanische
Zweig des Willibrordbundes seine Hauptvertretung hat, erklären wir, dass unsere

Bistümer sich nicht mehr an der Arbeit des Willibrordbundes beteiligen. Die
für unsere Bistümer zu Sekretären des Bundes bestellten Geistlichen stellen ihre
Tätigkeit ein. Der Willibrordbund wird von der Liste unserer kirchlichen Vereine
gestrichen.

Bonn, Warnsdorf und Wien, den 13. Juli 1940 Bischof Erwin Kreuzer
Bischof Alois Paschek
Bischof Robert Tüchler»

In einem Hirtenbrief vom 22. Juli 1944, abgefasst zwei Tage nach dem

Attentat auf Hitler, verteidigt Kreuzer die Eroberungsfeldzüge, bezichtigt

die Engländer, die Interessen des Bolschewismus zu unterstützen
und erklärt:

«Uns als Alt-Katholiken erschüttert dabei zutiefst, dass massgebende Führer
der anglikanischen Kirche, mit der wir in Sakramentsgemeinschaft standen, sich

zu Handlangern dieses heuchlerischen Wesens (gemeint sind die Engländer und

übrigen Alliierten) hergeben. Wir mussten den Glauben an die Menschheit verlieren,

wenn wir nicht doch annehmen dürften, dass es anglikanische Gläubige gibt,
die das erkennen und unter der Stellungnahme ihrer Staatsmänner und zumal
ihrer Kirchenführer leiden. Aber sie können sich nicht zur Geltung bringen, und so

184



bleibt uns gegenüber den amtlichen Vertretern dieser Kirche nur die bitterernste
Feststellung: Ihr habt einen anderen Geist und der ist nicht der Geist der Wahrheit.»

Wir sind von Herzen dankbar, dass - nicht zuletzt über zahlreiche

Begegnungen im Ökumenischen Rat der Kirchen seit 1948 - die schwere

Krise überwunden werden konnte.
Auf Grund der ökumenischen Terminologie, die auf der 3. Weltkonferenz

für Glaube und Kirchenverfassung 1952 in Lund vorgelegt und von
der Lambeth-Conference 1958 übernommen worden ist, wird unser
zwischenkirchliches Verhältnis seit 1961 als «full communion» präzisiert.

Von besonderer Bedeutung ist eine Rede, die der Erzbischof von
Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, auf dem XVI. Internationalen
Alt-Katholiken-Kongress im September 1953 in München gehalten hat. Anstelle
des im Programm vorgesehenen Themas «Die ökumenische Bewegung
und der Altkatholizismus» sprach er über «Interkommunion - ihre

Grundlage, ihr Inhalt, ihre Folgerungen».
Er weist auf den 2. Artikel des Bonn-Agreements hin, der von

«Sakramenten» in der Mehrzahl spricht, um zu verdeutlichen, dass sich
«Interkommunion» nicht nur auf die Gemeinschaft beim Mahl des Herrn
beziehe. Deutlich unterstreicht er den «Grund» der Kirchengemeinschaft,
«nämlich die Anerkennung beider Katholizität». Er führt aus: «Als man
beiderseits überzeugt war, dass man auf derselben Glaubensgrundlage
stand, die nämlichen Ämter und Sakramente besass, stand nichts mehr
im Wege, einander als <Katholische Kircho anzuerkennen. Die 1931

zustandegekommene Interkommunion besagte, dass die Altkatholische
Kirche die Anglikanische Kirche als <die katholische Kirche von Eng-
land> und dass die Anglikanische Kirche die Altkatholische als <die

katholische Kirche der Niederlande, Deutschlands, der Schweiz usw.>

betrachtet. Dies bedeutete sowohl ihre Einheit wie beider Unabhängigkeit

und Selbständigkeit. Und dies ist der volle Sinn ihrer Interkommunion.

Es ist keine organische <unio> zustandegekommen; sie ist auch

nicht bezweckt. Es bleibt fraglich, ob diese je nötig sein werde oder ob

uns dies einen Schritt weiter bringen würde, Interkommunion ist kein
Mittel zum Ziel, sondern das Ziel selbst. Es bleiben immer historische
und regionale Grenzlinien, die aber keine Trennungslinien sind,
sondern logische Merkmale historischer und örtlicher Selbständigkeit. Die
tiefere Einheit aber, die <unio>. liegt in der <Katholizität>, bei der die
Kontinuität mit der alten Kirche, vor jedem Bruch oder Schisma,
anerkannt wird. In dieser Katholizität liegt beschlossen, dass man bereits

185



überzeugt ist, dass die andere das <holon>, das Ganze der Kirche besitzt,
in der Lehre, im Amt, im Sakrament.»

Bedeutsam ist auch, was Erzbischof Rinkel im Blick auf die 39 Artikel

sagt: «Natürlich liegen bei der einen Kirche die Akzente in der Lehre

anders als bei der anderen, aber es besteht eine gemeinsame Basis des

<Wesentlichen>, das die volle Katholizität verbürgt. Und es ist eine
Bürgschaft vorhanden, dass auf der anglikanischen Seite nie beabsichtigt ist,
in einer Reformation einen neuen Anfang zu machen, und dass auf
altkatholischer Seite keine Abbiegung, z.B. im römischen Geist, gemacht
worden ist, durch welche die Grundlage der alten Kirche verlassen würde.»

Wir müssen es uns versagen, Rinkels Rede hier noch weiter zu zitieren.

Das Gesagte zeigt hinreichend, in welcher Weise die Gemeinschaft

unserer beiden Kirchen als «Vision» der «Unity we seek» gesehen werden

kann.
Doch sehen wir auf die weitere Entwicklung:
Die «Polish National Catholic Church», Mitgliedskirche der Utrechter

Union in den USA, vereinbarte erst im Jahre 1946 mit der Episcopal
Church «full communion». Sie beendete jedoch diese Gemeinschaft im
Oktober 1978 wieder infolge der Einführung der Frauenordination
durch den Beschluss der General Convention der Episcopal Church von
1976.

Eine kritische Entwicklung ganz anderer Art steht in Verbindung mit
dem zwischen 1975 und 1987 geführten altkatholisch/orthodoxen Dialog.

Metropolit Damaskinos Papandreou von Chambésy schreibt dazu

(IKZ 79 [1989] 45), die Panorthodoxe Konferenz sei «der Meinung, dass

für eine umfassendere Ausweitung der Dialogergebnisse zwei wesentliche

Aspekte nicht ausser acht gelassen werden dürfen».
Er nennt

«die Aufrechterhaltung der alten Interkommunionspraxis der Alt-Katholischen

Kirche mit der Anglikanischen Kirche
sowie die neueren Tendenzen zu einer ähnlichen Praxis mit der Evangelischen

Kirche in Deutschland.»

In einem Festvortrag anlässlich der 100-Jahr-Feier der Utrechter
Erklärung von 1889 schloss Metropolit Damaskinos mit den folgenden
Ausführungen:

«Im Blick auf die anglikanisch/altkatholische Interkommunion mussten

sich meines Erachtens die Altkatholiken folgende Fragen stellen:

186



a) Die Interkommunion scheint insofern problematisch zu sein, als

ihre Voraussetzungen unklar sind, wie sich bei ihrer Vorbereitung und

ihrem Abschluss gezeigt hat. Viele Probleme hinsichtlich unterschiedlicher

Lehre und Praxis der beiden Kirchen wurden mehr überspielt als

wirklich ins Auge gefasst oder gar gelöst. Müsste nicht die altkatholische

Kirche dies zumindest offiziell feststellen?

b) Sollte die Interkommunion mit den Anglikanern nicht neu und
ernsthaft untersucht werden sowohl im Geist der Utrechter Erklärung
und des Willens zur altkatholischen Identität als auch im Wissen, dass

eine Kirchengemeinschaft einerseits ohne Not nicht gebrochen werden
darf, andrerseits aber der Wille zur Aufrechterhaltung nicht zu einer

Verdrängung der gegebenen Probleme führen darf?
Die Utrechter Erklärung definiert knapp, aber deutlich die Kriterien,

die nach altkatholischem Selbstverständnis für die Bestimmung der
Grenzen eucharistisch-kirchlicher Gemeinschaft gelten. Im Blick auf sie

möchte ich meine Ausführungen mit einer Aussage von Professor Werner

Küppers, des unvergesslichen Pioniers bei der Vorbereitung des

offiziellen Dialogs unserer beiden Kirchen, schliessen. Er hat in bezug auf
das Problem einer aus orthodoxer Sicht annehmbaren Behandlung der

Frage der altkatholischen/anglikanischen Interkommunion folgende
Anregung gemacht: <Gegebenenfalls ist von der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz als dem höchsten synodalen Organ der
Utrechter Union eine die bisher geschlossenen Abkommen interpretierende

oder notfalls auch modifizierende Erklärung zu erbitten.> (IKZ 62,

108)»

3. Erkenntnisse und Fragen

Diese kurze Darstellung einer langen Geschichte zeigt in gleicher Weise

mögliche Schritte und Gefahren auf dem Weg zur Einheit getrennter
Kirchen.

Ich versuche, auf einige besonders wichtige Punkte einzugehen,
soweit es den zeitlichen Rahmen dieses Vortrags nicht sprengt.

3.1. Das «Bonn-Agreement» besteht nur aus drei Sätzen. Bischof Urs

Küry würdigt das (im Standardwerk «Die altkatholische Kirche - ihre
Geschichte, ihr Leben, ihr Anliegen» als «weise Beschränkung auf das

Wesentliche und (auf) die bestehenden Grundlagen.»
Andere meinen, solche Knappheit gehe auf Kosten der Klarheit.

187



Kurzformeln wie das Bonn-Agreement (oder auch wie das Lambeth-
Quadrilateral) sind meines Erachtens angebracht und hilfreich. Sie dienen

keiner Verkürzung der Bekenntnisse und der zwischenkirchlichen
Probleme. Sie sind wie Wegweiser. Am Wegweiser bin ich noch nicht am
Ziel.

Der Satz «Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und

Selbständigkeit der anderen und hält die eigene aufrecht» weist auf
Bekenntnis, Verkündigung, Glaubensleben und Liturgiefeier, auf synodale
Verfassung und synodale Lebenswirklichkeit hin. Ähnliches gilt von
den beiden anderen Sätzen. So fordert der genannte erste Satz geradezu
auf, die andere Kirche zu erleben: «Komm und sieh!» Einem Wegweiser
darf man nicht vorwerfen, dass er vom Leben und den Strukturen des

auf ihm genannten Ortes noch nichts zeigt.
Bisweilen kann man hören, das Bonn-Agreement sei zu plakativ.

Doch von einem Plakat, das für ein Konzert wirbt, erwarte ich noch
nicht die Aufführung.

Lehrformeln wie die genannten sind Zeichen des Vertrauens, das
Kirchen einander schenken, die miteinander Weggemeinschaft wagen. Sie

tun das aber im Vertrauen auf den Herrn, der sie leitet und führt.
Bischof Reinkens schreibt in dem bereits zitierten Hirtenbrief vom

Jahre 1887:

«Jeder Katholik, der nicht in geschichtsloser Beschränktheit bloss von seiner
eigenen Messe weiss und meint, diese sei so von den Aposteln fertiggestellt worden,

muss sich auch in der anglikanischen Abendmahlsfeier heimisch fühlen, von
katholischem Geiste angeweht.»

Es bedeutet erst recht Erfahrung von Katholizität, wenn wir uns in
der liturgischen Erneuerung aus der Überlieferung der alten Kirche
gleichermassen von Gottes Geist geführt sehen und in der lex orandi unserer

Kirchen unsere eigene lex credendi wiedererkennen.
Wir erkennen die Katholizität auch in anderen geistlichen Zeugnissen

der Schwesterkirche. Drei Beispiele mögen für zahlreiche weitere
stehen:

Das theologisch und spirituell dichte Zeugnis für den priesterlichen
Dienst, das in Erzbischof Michael Ramseys Sammlung «The Christian
Priest Today» gegeben ist, Bischof John V.Taylors Buch über den Heiligen

Geist und die Mission der Kirche «The Between God» und den
«Pastoral Letter» der ACC von Cape Town, einen Brief, den auch wir gerne
als Empfänger annehmen, sind Zeichen der im Bonn-Agreement
bezeugten Katholizität.

188



Gegenseitige Anerkennung von Katholizität bedeutet aber auch

gegenseitige Verantwortung, gemeinsames Ringen in neu auftretenden

Fragen und das freimütige, offene Wort, wenn man in der Schwesterkirche

Irrwege zu sehen meint.
3.2. Der dritte Satz des Bonn-Agreements weist auf eine wichtige

Voraussetzung kirchlicher Einheit hin: Einheit bedeutet nicht zentralistisch
geordnete Uniformität. Sie schliesst Inkulturation ebenso ein wie besondere

Erfahrungen der eigenen Geschichte. Sie ist Einheit in versöhnter
Vielfalt, Einheit in Freiheit und in der Bindung an «alles Wesentliche
des christlichen Glaubens».

In der jüngsten Geschichte der Anglican Communion zeigt sich eine

Entwicklung, die das vor über sechzig Jahren Gesagte bestätigt und
entfaltet. Es ist nicht mehr «the English», gar in der viktorianischen
Gestalt, was die Anglikanische Gemeinschaft weltweit charakterisiert,
sondern die gemeinsame ekklesiologische Grundlage, ausgeprägt in vielen
Sprachen, Völkern und Nationen.

Dazu gehört die wichtige Entwicklung, dass die Anglikanische und
die Alt-Katholische Kirche auf der Basis des Bonn-Agreements auch

mit anderen Kirchen in full communion gekommen sind.
3.3. Wir hoffen und beten, dass wir nicht von neuem durch nationalistische

Verirrungen getrennt werden. Der Weg zum vereinten Europa mit
allen Hindernissen und manchen spürbaren Vorbehalten ist auch für die
zwischenkirchliche Einheit bedeutsam. Gerade vertiefte selbstverständliche

kirchliche Bindung über Ländergrenzen hinweg kann helfen, wieder

erwachenden Nationalismus zurückzuweisen.
Die volle Kirchengemeinschaft auch mit Christen weit entfernter Länder

macht den unlösbaren Zusammenhang zwischen local church und
Gesamtkirche bewusst. Das wird in vielen unserer altkatholischen
Gemeinden dann besonders deutlich, wenn über kürzere oder längere Zeit
Anglikaner aus der ganzen Welt in der Gemeinde mitleben, ja sogar
bewusst besondere Aufgaben wahrnehmen, vom Lektorendienst bis zu

synodaler Verantwortung. So wird bewusst, dass ökumenische
Bemühungen und Vereinbarungen hinausreichen müssen über pragmatische
Pastoralregelungen im unmittelbaren Nachbarschaftsbereich oder für
konfessionsverschiedene Familien.

3.4. Full Communion als Form kirchlicher Gemeinschaft kann gerade
heute gegenüber der römisch-katholischen Kirche einerseits und
landeskirchlichen oder kongregationalistischen Verengungen in reformatorischen

Kirchen andererseits die altkirchliche Theologie der «local
church» als Voraussetzung wieder zu gewinnender Einheit bezeugen. Es

189



ist ekklesiologisch gemeint, wenn es im ersten Satz des Bonn-Agreements

heisst, dass jede Kirche die Selbständigkeit der anderen anerkenne

und die eigene aufrecht erhalte.
Die konkrete Verwirklichung in der anglikanisch/altkatholischen full

communion hat, wenn auch bis jetzt nur ansatzweise, gezeigt, dass sie

das Zusammenwirken einschliesst. Es sei nur daran erinnert, dass

mittlerweilen Bischöfen aller Kirchen in full communion Sitz und Stimme
auf der Lambeth-Conference gegeben ist und dass sich Bischöfe vice versa

bei Bischofsweihen beteiligen und dass altkatholische Bischöfe auf
dem Kontinent immer wieder auf die Bitte des zuständigen Ordinarius
hin Anglikanern die Confirmation spenden.

Die internationale altkatholisch/anglikanische Theologenkonferenz
(seit 1957 bestehend) wird künftig als Konsultations-Gremium tätig werden

ähnlich wie die europäischen ak/anglikanischen Bishopsmeetings.
Problematisch erscheint in diesem Zusammenhang aus ekklesiologi-

scher Sicht die doppelte Jurisdiktion, wie sie besonders im Bereich der
Diocese of Europe gehandhabt wird. In Spanien und Portugal sind
davon auch Kirchen tangiert, die mittlerweilen nicht mehr nur in full
communion stehen, sondern als extraprovincial dioceses Canterbury
zugeordnet sind.

3.5. Full Communion ist selbstverständlich Gemeinschaft der Kirchen
insgesamt, nicht nur einzelner Flügel und Interessengruppen, die in der
anderen Kirche eine bestimmte spirituelle oder historische Nähe erkennen.

Es ist mit der Konzeption wachsender Gemeinschaft unvereinbar,
wenn etwa Gegner der Frauenordination oder/und traditionalistische

Gruppen auf beiden Seiten miteinander koalieren.
Aus dieser Sicht ist es konsequent, wenn solche Gruppen in der

Church of England an römisch-katholische Türen anklopfen, nicht an

die der Altkatholiken in Europa. Ebenso kann eine wachsende Annäherung

zwischen Anglikanern und Lutheranern in Europa nicht nur mit
dem evangelikalen Flügel der Church of England bestehen.

Full Communion bedeutet, dass wir die Bandbreite, aber auch die

Spannungen in den einzelnen Kirchen miteinander durchtragen.
3.6. Unabhängig davon, dass die Frage der Übereinstimmung der

Utrechter Erklärung mit dem Bonn-Agreement schon vor 1931 positiv
beantwortet worden ist, müssen die Anfragen der panorthodoxen Konferenz,

die Metropolit Damaskinos weitergegeben hat, mit einer Gegenfrage

beantwortet werden: Darf zunehmende Einheit unter den
Kirchen auf Kosten bereits gewachsener Gemeinschaft gehen? Entwicklungen

wie die full communion zwischen Anglikanern und Altkatholiken

190



sind von ihrer Herkunft und Eigenart nicht etwa mit Vereinbarungen
zwischen verschiedenen Staaten gleichzusetzen. Es geht auch nicht nur
um die Dankbarkeit für die beachtliche theologische Mühe, die in
Kommissionen und durch Berater investiert worden ist. Vielmehr bekennen
wir dankbar die Führung durch den Herrn, der seine versprengten Söhne

und Töchter zusammenbringen will. Eine Modifikation, gar eine

Rücknahme solcher Vereinbarungen hiesse dann nichts weniger, als

dass die Überzeugung aufgegeben würde, die beteiligten Kirchen seien

vom Herrn geführt worden.
Wohl aber ist es erforderlich, dass Kirchen in full communion ihre

weiteren bilateralen ökumenischen Verhandlungen besser untereinander
abstimmen, als es bisher geschehen ist.

4. Der besondere Beitrag von Anglikanern und Altkatholiken für die
Einheit der Christen

Er kann folgendermassen skizziert werden:
4.1. Wir sind katholische Kirchen des Westens, die sich auch durch das

Zeichen des bischöflichen Dienstes zur Kontinuität der Kirche des

Anfangs und als eucharistische Gemeinschaft bekennen.
Das wurde für mich im vergangenen Jahr markant deutlich, als ich

hintereinander an der Konsekration anglikanischer Bischöfe und an der

Amtseinführung eines deutschen evangelischen Landesbischofs
teilgenommen habe: Auf der einen Seite die Handauflegung durch die Mitbrüder

innerhalb der Eucharistiefeier, auf der anderen Handauflegung
durch evangelische Bischöfe und andere Vertreter und Vertreterinnen
der Kirche im Rahmen eines Wortgottesdienstes. Die erste Amtshandlung

des neuen evangelischen Bischofs bestand in seiner Antrittspredigt,

nicht in der Feier der Eucharistie. Mit den neugewonnenen Verbindungen

zu den kontinentalen Reformationskirchen tragen wir zugleich
die Verantwortung, auf die unverzichtbaren Elemente der Katholizität
und auf die Grenzen des im 3. Abschnitt des Bonn-Agreements als variabel

Genannten hinzuweisen.
4.2. Wir sind auf verschiedenen geschichtlichen Wegen zu der

Überzeugung gekommen, dass die Ecclesia catholica in der Ortskirche und
ihrer Gemeinschaft existiert, nicht in der Unterordnung unter den

Jurisdiktionsprimat und das unfehlbare Lehramt des Papstes, die der alten
Kirche fremd war.

191



4.3. Uns schliesst keine gemeinsame kanonische Rechtsordnung
zusammen. Unsere Gemeinschaft gründet sich auf die sakramentale
Koinonia, die Teilhabe am Tisch des Wortes und des Herrenmahles.

4.4. Wir bejahen die comprehensiveness, das Leben des einen Glaubens

in verschiedenen Ausprägungen, das innerhalb derselben Kirche
möglich ist.

5. Abschluss

Unsere full communion darf nicht nur auf dem Papier stehen. Sie muss
mit Leben erfüllt werden. Die deutsche Sektion der Willibrord-Society
hat im vergangenen November eine Reihe sehr konkreter Vorschläge
eingebracht. Es sei mir gestattet, Ihnen diese Texte zur Verfügung zu
stellen.

Vor allem: Es ist keineswegs selbstverständlich, dass eine weltweite
Grosskirche wie die Anglican Communion und unsere kleine altkatholische

Kirche in einer Weise zusammengefunden haben, die wir als «Vision

for the unity we seek» erkennen dürfen. Der lebendige Gott, der
sein Volk in Feuerschein und Wolke durch die Wüste geführt hat, hat
auch uns zueinandergeführt. In grosser Dankbarkeit dürfen wir seine

Führung annehmen, sind angerufen, ihr immer besser zu entsprechen
und unsere miteinander gewonnenen Erfahrungen weiterzugeben.

Der anglikanische Kanonikus Meyrick, Vertreter der «Anglo-Conti-
nental-Society» bei der Unionskonferenz in Bonn 1875 erzählte später:
«Als wir im Hause von Bischof Reinkens auf die Versammlung des
Ausschusses warteten, kam Döllinger durchs Zimmer, um mit mir zu sprechen

und setzte sich mit mir auf den gleichen Stuhl. Der Stuhl war nicht
sehr breit und wir hielten uns gegenseitig, um nicht herunterzufallen.
Wie wir so dasassen und Döllinger ernstlich mit mir redete, öffnete sich
die Tür und Bischof Reinkens trat herein. Sie kennen ihn und sein
liebevolles Lächeln. So trat er zu uns heran und rief, indem er sich verbeugte:
<Da sieh mal das Omen unseres vollendeten Werkesb <Accipio omen>

antworteten wir, indem wir aufstehend den Gruss erwiderten.»
Nehmen wir dieses Omen heute ebenfalls an!

Bonn Sigisbert Kraft

192


	Anglican - Old Catholic full communion as a vision for the unity we seek

