
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 3-4

Artikel: Die fünfte Weltkonferenz der Kommission für Glaube und
Kirchenverfassung, Santiago de Compostela, August 1993

Autor: Parmentier, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die fünfte Weltkonferenz der Kommission
für Glaube und Kirchenverfassung,

Santiago de Compostela, August 1993

Vom 3. bis 14. August 1993 fand in Santiago de Compostela die fünfte
Weltkonferenz der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung
des Ökumenischen Rates der Kirchen statt. Diese Kommission, älter als

der Ökumenische Rat selbst, trifft sich alle vier Jahre. Doch ab und zu
kommt eine Weltkonferenz zwischendurch. Dann werden mehr
Abgeordnete der Kirchen eingeladen als nur die Mitglieder der Kommission.
So gab es in Santiago neben den hundert Mitgliedern der Kommission
noch 250 andere Teilnehmer: weiss, braun und schwarz, Männer und
Frauen, protestantisch, katholisch und orthodox, Pastoren, Priester,
Bischöfe und Laien. Die meisten kamen angeflogen; damit war ihre Pilgerfahrt

ungewöhnlich kurz.

Von Montreal (1963) nach Santiago (1993)

Der Weg von der letzten Weltkonferenz zu dieser war aber sehr lang. Es

hat sich inzwischen viel geändert. Die Konferenz in Montreal, sagte der
Direktor von Glaube und Kirchenverfassung, Günther Gassmann,
gehörte noch zur Phase der Entwicklung ökumenischen Denkens und
Handelns in den Kirchen. Die konfessionellen Weltbünde und die
römischkatholische Kirche begannen gerade die ökumenische Szene zu betreten.

Nationale und regionale Räte von Kirchen wurden an vielen Orten
erst gebildet. Auf der Konferenz selbst waren noch wenige Teilnehmer
aus Ländern der sogenannten Dritten Welt, ganz anders als dies in
Santiago der Fall war. 1968 beteiligte die römisch-katholische Kirche sich
offiziell in Glauben und Kirchenverfassung; die Mitarbeit römisch-katholischer

Theologen hat sich seit 1968 enorm erweitert und bereichert. Eine
solche Erweiterung, sagte Gassmann, erhoffen wir uns heute auch von
einer stärkeren Beteiligung von Theologen aus evangelikalen und pente-
kostalen Kirchen und Bewegungen (doch wurde dieser Wunsch in
Santiago noch kaum realisiert). Auch seien viel mehr Frauen in Santiago
als in Montreal (damals nur drei), aber noch nicht so viele wie
erwünscht sei. Schliesslich waren in Santiago auch dreissig sogenannte
«jüngere Theologen», mit Rede- und Stimmrecht, sichtbar und hörbar
anwesend.

156



Das Thema von Santiago:
Koinonia im Glauben, Leben und Zeugnis

Das Thema der Konferenz in Santiago kann kurz mit dem neutestamentlichen

Wort koinonia, «Gemeinschaft» angedeutet werden. Das
Diskussionspapier zur Konferenz trug den drei Aspekte dieser koinonia zeigenden

Titel: «Auf dem Weg zur Koinonia im Glauben, Leben und Zeugnis».

Das Ziel der Konferenz war zuerst, wie es die Moderatorin Mary
Tanner formulierte, diesem Gremium aus offiziellen Delegierten der
Kirchen die Ergebnisse der seit Montreal geleisteten Arbeit vorzulegen.
Eine der Aufgaben der Konferenz bestand also darin, diese Arbeit, die
in den drei Studien Gemeinsam den einen Glauben bekennen; Taufe,
Eucharistie und Amt sowie Kirche und Welt zusammengefasst war, zu prüfen

und zu rezipieren.
Die erste Studie ist eine Studie zum «Apostolischen Glauben», worin

die Frage im Mittelpunkt steht: Kann der biblische Glaube durch das

«Prisma» des Glaubensbekenntnisses von Nizäa-Konstantinopel in
einer solchen Weise betrachtet und ausgelegt werden, dass den Kirchen
geholfen wird, den apostolischen Glauben in ihrem eigenen Leben zu
erkennen? Hilft es ihnen, denselben Glauben im Leben anderer zu erkennen

und anzuerkennen - ob diese das Bekenntnis nun formell verwenden

oder nicht? Erweist sich der auslegende Text, Gemeinsam den einen

Glauben bekennen, als nützliches Werkzeug, das uns den Übergang
erleichtert vom Erkennen des Glaubens in unserem eigenen Leben und
seiner Anerkennung im Leben der anderen zu einem gemeinsamen
Bekenntnis? Der auslegende Text, wovon hier die Rede ist, (englisch:

Confessing the One Faith) erschien 1991 als eine ökumenische Auslegung
des apostolischen Glaubens, wie er im nizäno-konstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnis (381) bekennt wird; ihm ging 1988 als erste Version

voran: Den einen Glauben bekennen (englisch: Confessing One

Faith, 1987 erschienen); als die beiden ersten Veröffentlichungen im
Rahmen dieser Studie erschienen 1985 Wurzeln unseres Glaubens (ein
Abriss der 1984 erschienenen englischen Ausgabe: The Roots of our
Common Faith) und 1987 das Handbuch Gemeinsam glauben und
bekennen (englisch: Apostolic Faith Today, 1985), besorgt von Hans-

Georg Link. Der in Santiago verwendete auslegende Text bietet eine für
Glaube und Kirchenverfassung typische Mischung historischer
Auseinandersetzungen und (vor allem) Betrachtungen über Herausforderungen

an diesen Glauben der heutigen Zeit; er soll noch viel mehr in
Kirchen und ökumenischen Räten studiert werden, damit die Studie eine

157



breite Würdigung an der Basis der ökumenischen Bewegung findet. Die

ganze Studie besteht aus drei Teilen: ein auslegender, anerkennender
und bekennender Teil; der Zeitplan für diese drei Stufen hat sich inzwischen

schon einige Male geändert und es scheint, dass die auslegende
Phase immer noch nicht vorbei ist, obwohl eine gewisse Ungeduld sich

bemerkbar macht und manche zur gemeinsamen Anerkennung des

apostolischen Glaubens im Glaubensbekenntnis übergehen wollen, damit
das gemeinsame Bekennen möglich wird. Für die altkatholische Kirche
wäre es sinnvoll, wenn der auslegende Text von 1991 in breiten Kreisen
studiert und kommentiert würde.

Die zweite Studie, in welcher die Koinonia im sakramentalen Leben
der Kirche studiert wurde, war die 1982 in Lima abgeschlossene Studie
über Taufe, Eucharistie und Amt. Seit Lima wurde vielfach von den
Kirchen darauf reagiert (diese Reaktionen sind in vielen Bänden gesammelt

worden), und so kamen Fragen auf, die Glaube und Kirchenverfassung

weiter studieren soll: Fragen der Schrift und Tradition, Sakrament
und Sakramentalität, Ekklesiologie. Auch kamen Fragen zu jedem der
drei Bereiche: das Verhältnis von Glauben und Taufe, die Frauenordination,

Apostolizität und Sukzession, usw. Die Vollversammlung des

Ökumenischen Rates zu Canberra hatte ihrerseits 1991 die Kirchen aufgefordert,

auf der Basis von BEM gegenseitig die Taufe anzuerkennen, Formen

eucharistischer Gemeinschaft zu erwägen, wo immer das möglich
sei, und auf eine gegenseitige Anerkennung der Ämter hinzuwirken.
Und Mary Tanner fragte sich dabei, ob nicht die Gefahr bestehe, dass

neue Trennlinien entstehen zwischen denen, die Wege finden, um
voranzuschreiten, und denen, die keine Möglichkeit sehen, solange es nicht
allen Kirchen gelingt, den ständig anwachsenden Stapel von ökumenischen

Texten in ein miteinander geteiltes Leben umzusetzen. Dazu sah

sie noch einen breiteren Graben zwischen der «privaten Ökumene» von
konfessionsverschiedenen Familien, von Frauengruppen, örtlichen
Bibelgruppen sowie Hauskirchen und der offiziellen, strukturierten
Ökumene.

Der Weg zur Gemeinschaft im Zeugnis wurde gezeichnet in der Studie

Kirche und Welt. In dieser Studie handelt es sich darum zu fragen,
was es bedeutet, Kirchen in der und für die Welt zu werden, damit die

Kirche nicht nur «Mysterium», sondern auch «prophetisches Zeichen»
sei. Seit Montreal wurde dieses Anliegen konkret gemacht, z.B. in
Studienarbeiten über Behinderung, Rassismus, Gemeinschaft von Frauen
und Männern in der Kirche. Auch die Beschäftigung von Glauben und

Kirchenverfassung mit dem konziliaren Prozess für Gerechtigkeit, Frie-

158



den und Bewahrung der Schöpfung (JPIC) gehört hierher. Eine gemeinsame

Konsultation von JPIC und Glaube und Kirchenverfassung forderte

auf, die kirchliche Einheit unter dem Gesichtspunkt der «ethischen
Gemeinschaft» zu betrachten. Das dort abgefasste Dokument, Teure

Einheit (englisch: Costly Unity) genannt, wurde Santiago angeboten,
um der Konferenz zu zeigen, dass die sichtbare Einheit der Kirche auf
jeden Fall eine moralische Einheit sein soll (es wurde in den unten besprochenen

Sektionen aufgenommen, vor allem in Sektion 4). In den Worten

des Diskussionspapiers Aufdem Weg zur Koinonia im Glauben,
Leben und Zeugnis: «Die Kirche ist dazu berufen, nicht nur an den Leiden
ihrer eigenen Gemeinschaft teilzuhaben, sondern am Leiden aller,
indem sie für die Armen, Bedürftigen und am Rande Stehenden eintritt,
indem sie sich allen Bemühungen um Gerechtigkeit und Frieden in der
menschlichen Gesellschaft anschliesst, verantwortliche Haushalterschaft

für die Schöpfung fördert und Hoffnung im Herzen der Menschheit

lebendig erhält. Diakonia für die ganze Welt und Koinonia können
nicht voneinander getrennt werden» (§ 38). Und: «Wir haben im Verlauf

dieser Arbeit (Glaube und Kirchenverl'assung, Praktisches
Christentum und der Internationale Missionsrat) erfahren, dass alle
Verwirklichungen sichtbarer Einheit unter den Kirchen sowohl die Erneuerung
zerbrochener Beziehungen zwischen Gliedern der Kirchen als auch

Bemühungen um Erneuerung, Gerechtigkeit und Frieden in der Welt ein-
schliessen müssen» (§ 81).

Doch die «Ernte» der seit Montreal geleisteten Arbeit war nicht die

einzige Aufgabe der Weltkonferenz in Santiago. Mary Tanner: «Die
drei Studien sind in einen einzigen Rahmen gebracht worden, der erkennen

lässt, dass jede von ihnen ein umfassendes <Porträt> der sichtbaren
Einheit liefert und zu einer ökumenischen Vision beiträgt.» Die Ernte
als «erste Aufgabe der Konferenz in Santiago sollte also dazu führen -
das war die zweite Aufgabe der Konferenz -, das Ziel der sichtbaren Einheit

erneut ins Auge zu fassen. Es ging dabei um den Auftrag von Glaube

und Kirchenverfassung, die Kirchen zu sichtbarer Einheit aufzurufen
und diese Vision lebendig zu erhalten, die im Mittelpunkt der Arbeit des

Ökumenischen Rates der Kirchen und der umfassenderen ökumenischen

Bewegung steht. Dabei sollte das Bild der Koinonia, neu interpretiert,

diesem Streben neues Leben verleihen.
Eine dritte Aufgabe der Konferenz bestand darin, für die kommende

Arbeitsperiode von Glaube und Kirchenverfassung einen Aufgabenbereich

zu bestimmen. Eine vierte und letzte Aufgabe bestand darin, als

Konferenz die Kirchen, die die Teilnehmer vertraten, herauszufordern.

159



Wandelgänge und Referate

Die Veränderungen in der Welt und in der Kirche seit 1963 waren natürlich

in Santiago gut sichtbar. Es war die Rede von der völlig neuen Situation

in Osteuropa, mit den neuen Chancen für die Kirchen, und den
erneuten Gefahren des Nationalismus und der ausbrechenden ethnischen
Konflikte. Weltweit gesehen hatten die Afrikaner, Asiaten und
Lateinamerikaner zahlenmässig nicht ganz, und ihre Herausforderungen an
die Europäer und Nordamerikaner in den Gruppenarbeiten kaum den

Platz, den sie sich im ökumenischen Verkehr der letzten Jahre erworben
haben. Auf kirchlicher Ebene zeigten sich grosse Spannungen zwischen

denjenigen, die ungeduldig waren wegen des trägen Vorankommens der
Bewegung zur sichtbaren Einheit hin, und anderen, meist orthodoxen
Teilnehmern, die bestimmten Gremien des Weltrates vorwarfen, dass
sie «christliche soziologische Prinzipien» als Basis und Ausgangspunkt
einer neuen Ordnung machten, was, zusammen mit einem theologischen

Liberalismus und einem ethischen Libertinismus, die ökumenische

Bewegung in eine ganz falsche Richtung führe. Die Ungeduld wurde

am deutlichsten formuliert von der britischen Theologin Elisabeth
Templeton, die argumentierte, die theologische Arbeitsmethode sei

verzerrt, die «von der Exegese und der verbindlichen Tradition her zur Praxis

kommt und nicht umgekehrt», und von Erzbischof Desmond Tutu
aus Kapstadt, der einerseits begeistert und begeisternd für eine Spiritualität

der Toleranz und des Widerstandes gegen die Gewalt plädierte, und
anderseits die allzu langsame Bewegung zur sichtbaren Einheit mit
einem Eintauchen der Zehenspitzen ins Wasser, ohne den Mut oder den
Willen sich in den Strom zu stürzen, verglich. Die härtesten orthodoxen
Worte fanden sich in der Botschaft des Erzbischofs Jakovos, der allerdings

nicht persönlich zugegen war.
Die Tagesordnung in Santiago war von vielen, allzu vielen Referaten

geprägt. Die verschiedenen Richtungen und Stimmen waren auf mehr als

dreissig solche Vorträge verteilt, von einer sehr unterschiedlichen
Aussagekraft und ungleichem theologischen Gewicht. Theologisch und manchmal

(kirchen)politisch wichtig erschienen mir die gründliche Bibelstudie
des Prof. John Reumann zum Terminus koinonia in der Bibel, die
Ansprache des Kardinals Cassidy. des orthodoxen Metropoliten John
Zizioulas und des unierten Bischofs Samuel B.Joshua aus Nordindien
sowie die Ansprachen zweier Zentralökumeniker, des Generalsekretärs
des Ökumenischen Rates Konrad Raiser und des Vorsitzenden des

Zentralausschusses dieses Rates, des Erzbischofs Aram Keschischian.

160



Der Vortrag des Kardinals Cassidy, «Die Zukunft der ökumenischen

Bewegung», skizzierte die positivsten Elemente der römisch-katholischen

Haltung gegenüber Glauben und Kirchenverfassung. Die Initiativen

der letzten Jahre wurden gerühmt, zu weiterem Fortschritt wurde

aufgerufen. Konkrete Resultate, bei welchen Glaube und Kirchenverfassung

beteiligt war, seien die Annäherung der orientalischen und östlichen

orthodoxen Kirchen, die Annäherung zwischen Rom und Konstantinopel,

das Limapapier über Taufe, Eucharistie und Amt, die Leuenberger

Konkordie usw. Doch es gäbe noch wichtige Hindernisse, die weggeräumt

werden mussten. Die Dialoge mussten in den Kirchen noch
rezipiert werden. Vor allem im Bereich der Ekklesiologie sei noch ungenügend

Übereinstimmung.
Der Vortrag des griechisch-orthodoxen Metropoliten von Pergamon,

John Zizioulas, bildete einen der theologischen Höhepunkte der Konferenz.

Der Titel seines Vortrags, «Die Kirche als Gemeinschaft», bezog
sich direkt auf das Thema der Konferenz. Diese Konferenz, sagte der

Metropolit, kommt in einer Zeit, in welcher man keine vergleichende
Konfessionskunde mehr treibt wie noch in Lausanne (1927) und Lund
(1952); man ist jetzt berufen zu sehen, wie die gemeinsamen Wurzeln
unserer biblischen und patristischen Tradition bei der Wiederherstellung
der kirchlichen Einheit helfen können. Der Begriff koinonia ist dabei
ein Schlüsselbegriff, der in dieser Tradition fest verwurzelt ist, aber auch

bei den Reformatoren vorkommt. Sein Auftauchen in der theologischen

Sprache der ökumenischen Bewegung ist verbunden mit einer
wichtigen Entwicklung, die zwischen Edinburgh (1937) und Montreal
(1963) im Bereich der Ekklesiologie stattfand. Lausanne und
Edinburgh konzentrierten sich noch auf die Christologie. Lund baute weiter
auf dieses Interesse, damit ein christologischer Ansatz (Approach) zur
Ekklesiologie betont wurde: «Weil wir an Jesus Christus glauben, glauben

wir auch an die Kirche als den Leib Christi». Ein einflussreicher
Theologe war hier z. B. Georges Florovsky, der schrieb: «Die Ekklesiologie

ist nichts anderes als ein Kapitel der Christologie». Auf der
Vollversammlung des Ökumenischen Rates zu Neu Delhi, 1961, begann ein

theologischer Wandel (der sogar die bisher ausschliesslich christolo-
gisch formulierte Basis des Ökumenischen Rates betraf: sie wurde
trinitarisch umformuliert). So wurde der Schwerpunkt innerhalb der
Ekklesiologie von der Christologie zur Pneumatologie verschoben, wie der
Bericht von Montreal (Sektionsbericht 1) bezeugt. Mit dem zweiten
Vatikanischen Konzil wurde dann der Weg für eine Communio (Koino-
nia!)-Theologie innerhalb der römisch-katholischen Theologie geeb-

161



net, die durch Konvergenz römisch-katholischer, orthodoxer und
protestantischer Theologie in der ökumenischen Diskussion nunmehr zentral
geworden ist. Aber warum gerade jetzt dieses spezielle Interesse für den

Begriff Koinonia bei Glauben und Kirchenverfassung? Es ist nicht
genau derselbe Begriff wie «communio» oder «Gemeinschaft» (englisch:
fellowship), deswegen wird der griechische Terminus auch beibehalten.
Als solcher ist es kein soziologischer oder ethischer Terminus, sondern

er entstammt dem Kontext des Glaubens: «Wir sind nicht zur Koinonia
berufen, weil es <gut> ist für uns und für die Kirche, sondern weil wir an
einen Gott glauben, der seinem Wesen nach Koinonia ist... Die
Ekklesiologie muss in einer trinitarischen Theologie gegründet werden, wenn
sie eine Gemeinschaftsekklesiologie sein soll». Dabei soll die richtige
Synthese zwischen der Christologie und der Pneumatologie gemacht
werden: «Wenn wir keine Christologie ohne Pneumatologie haben können,

heisst das, dass wir aufhören sollen über Christus in individualistischen

Termini zu denken, und dass wir ihn als eine korporative Person,
eine inklusive Wesenheit, verstehen sollen». Ekklesiologisch heisst das,
dass die Identität der Kirche eine relationale ist: «Die Kirche soll in
ihrem Wesen die Existenzweise Gottes widerspiegeln, d. h. die Existenzweise

der persönlichen Gemeinschaft... Wenn wir also die Kirche eine
Koinonia nennen, meinen wir keine andere Gemeinschaft als die ganz
persönliche Gemeinschaft zwischen dem Vater, dem Sohne und dem
Geist.» Dadurch «ist die Kirche grundsätzlich unvereinbar mit dem
Individualismus; ihre Struktur ist Gemeinschaft und persönliche Verbundenheit».

Doch das heisst keineswegs, dass in der Kirche kein Platz ist für
Verschiedenheit: «Es gibt eine absolute Interdependenz zwischen allen
Mitgliedern der Gemeinschaft, die bedeutet, dass zugleich mit der Einheit

es in der Kirche eine Verschiedenheit gibt. Jedes Mitglied der
Gemeinschaft ist unentbehrlich, weil es seine oder ihre Gaben zum einen
Leib bringt. Alle Mitglieder sind notwendig, aber nicht dasselbe; sie werden

gebraucht gerade weil sie verschieden sind. Diese Verschiedenheit
kann natürliche, soziale und geistliche Differenzen umfassen.» Diese
Verschiedenheit soll aber die Einheit nicht zerstören. Darum wird der
Dienst der episkope in der Kirche gebraucht. Der Amtsträger soll aber
ein Teil der Gemeinschaft sein; die Kirche soll nicht pyramidal strukturiert

sein, sondern es soll eine perichorèsis von Ämtern/Diensten (englisch:

ministries) geben. So wird «eine echte Synthese zwischen Christologie

und Pneumatologie und ein richtiges Verstehen des <Einen> und
des <Vielen> - der Drei - in der heiligen Dreieinigkeit» gefunden. «Der
Heilige Geist partikularisiert den einen Leib Christi dadurch, dass er

162



jede örtliche Kirche zu einer vollständigen und <katholischen> Kirche
macht. Wenn aber die Pneumatologie schwach ist oder von der Christologie

abhängig (eine Art <Filioquismus> in der Ekklesiologie). ist eine

Unterwerfung der örtlichen Kirche unter eine universelle Kirchenstruktur

unvermeidbar. Dann kommt die Koinonia des Heiligen Geistes zu
kurz.» Umgekehrt: «Wenn die örtliche Kirche nicht mit der einen Kirche

Gottes in der Welt verbunden ist, ist es ein Zeichen der Unterwerfung

der Christologie unter die Pneumatologie (eine Art <Spirituquis-
mus> in der Triadologie und in der Ekklesiologie).» Nur wenn die

Christologie und die Pneumatologie das gleiche Gewicht erhalten, kann die

vollständige Katholizität jeder örtlichen Kirche (der totus Christus)
erkannt und gleichzeitig die Einheit der Kirche auf universeller Ebene
garantiert werden. Dieses Ziel kann realisiert werden, wenn zwei Fragen
richtig beantwortet werden: die nach der synodalen Struktur der Kirche
und die des Primats. Dabei muss beachtet werden, dass die Autorität
und die Mission in der Kirche relationale Grössen sind. In der Mission
z.B. soll nicht das Evangelium der Welt gegenübergestellt werden,
sondern es soll in sie inkulturiert werden. Die Gemeinschaft der Kirchen ist
auch eine Gemeinschaft in der Zeit, vergangen und zukünftig. St. Maximus

der Bekenner sagte schon im siebten Jahrhundert: «Die Dinge der
Vergangenheit sind Schatten; die der heutigen Zeit sind eikon, die Wahrheit

soll in den Dingen der Zukunft gesucht werden.» Deshalb sollen die
Kriterien der Tradition in der Vision des Königreiches gesucht werden
und nicht einfach in dem, was aus der Vergangenheit überliefert worden
ist. Konkludierend sagte der Metropolit, dass der Koinoniabegriff eine
beträchtliche Potenz für den ökumenischen Fortschritt hat, weil er uns
helfen kann, traditionelle Dichotomien zwischen dem Institutionellen
und dem Charismatischen, dem Örtlichen und dem Universellen, Konziliarität

und Papsttum usw., zu überwinden.
Bischof Samuel Joshua von der Vereinigten Kirche Nordindiens

besprach die Schwierigkeiten einer aus verschiedenen Denominationen
vereinigten Kirche. Obwohl er sagte, dass er vor allem seine persönliche
Meinung gebe, war seine Bestandesaufnahme doch merkwürdig negativ.

Hoffnungen auf effektivere Mission und effektivere Evangelisation,
eine durch alle beteiligten Traditionen genährte Liturgie, auf eine
fortwährende Verbindung mit den Kirchengemeinschaften, welchen die
Teilnehmer in der unierten Kirche entstammten, auf eine gemeinsame
und dadurch bessere Verwaltung der Eigentümer, seien nicht realisiert
worden.

163



Damit wollte er sagen, dass eine kirchliche Union nicht in Termini
von Lehre und Kirchenverfassung gemacht werden sollte, sondern als

eine Gemeinschaft von Personen. Hiermit spielte er auf das obengenannte

Dokument Teure Einheit an, das feststellt, dass Strukturen zu

wechselseitiger Rechenschaftspflicht (englisch: structures of mutual
accountability gebraucht werden. Schliesslich rief er auf zur offenen
Kommunion: «Sollen wir warten, bis alle zu einer Übereinstimmung in der
Lehre gekommen sind? Bis wir uns alle einig sind, dass es in der Zukunft
keine Meinungsverschiedenheiten gibt? Bis wir die Blasphemie begangen

haben, anzunehmen, dass wir das Letzte auf dem Gebiet von Glauben

und Kirchenverfassung gesagt haben?» Vielleicht kann man aus

dem Vorhergehenden die Schlussfolgerung ziehen, dass der Bischof das

Modell einer offenen Kommunion zwischen selbständigen Kirchen für
besser hält als das Modell der organischen Einheit, womit er selbst leben

muss.
Der Vortrag Konrad Raisers gab seine Meinung über die ökumenische

Situation und die von ihm gewünschte Stellung der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung innerhalb des Ökumenischen Rates.

Er beschrieb, wie trotz eindrücklicher Ergebnisse im Gespräch über die
zentralen Lehrfragen die Kirchen nicht die geistige Kraft haben, «über
den Schatten ihrer konfessionellen, durch die gegenseitige Abgrenzung
geprägten Identitäten zu springen... Die Sicherung der eigenen Identität

hat häufig Vorrang vor ökumenischer Öffnung und Erneuerung, die

in ihren Konsequenzen nicht überschaubar sind.» Gleichzeitig sei aber
«eine neue ökumenische Wirklichkeit, eine ökumenische Spiritualität»

entstanden, die «ein Bewusstsein der Zusammengehörigkeit und
Solidarität hat entstehen lassen, dem die alten Formen nicht mehr
entsprechen». Damit seien die bilateralen und multilateralen Dialoge nur
schwer zu verbinden, weil sie «von einem früheren Bewusstseinsstand»

ausgingen und sowieso nicht alle Kirchen in solchen Verhandlungen
partizipieren. Es müsse also jetzt «eine Form gefunden werden, die es

ermöglicht, die Gleichzeitigkeit unterschiedlicher christlicher Kulturen
anzuerkennen». Der ökumenische Dialog sollte ein «Dialog dieser
verschiedenen Kulturen» sein; es werde eine «ökumenisch-interkulturelle
Hermeneutik» gebraucht, «die es ermöglicht, Einheit als Gemeinschaft
von bleibend Verschiedenen verstehbar zu machen und dafür die Kriterien

anzubieten». In seiner Rede kam der Generalsekretär auch auf die

Sonderstellung der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung
innerhalb des Ökumenischen Rates zu sprechen. Diese «sollte nicht so

interpretiert werden, dass die Kommission, unter Berufung auf die frü-

164



here Tradition der Weltbewegung für Glauben und Kirchenverfassung,
vom Ökumenischen Rat der Kirchen abgesetzt und unterschieden
wird». Es ging hier offenbar um die Interpretation der historischen
Rechte der Kommission, die bis heute eine andere Stellung zum Ökumenischen

Rat gehabt hat als andere Kommissionen des Rates. Man kann
annehmen, dass der Generalsekretär diese Sonderstellung am liebsten
beendet sieht, obwohl sie z.B. die einzige Kommission des Rates ist, in
welcher die römisch-katholische Kirche voll mitarbeitet. Doch kann die

Kommission nur selber über ihre Stellung entscheiden.
Auch Erzbischof Keschischian besprach die Rolle von Glauben und

Kirchenverfassung innerhalb der ökumenischen Bewegung und des

Ökumenischen Rates. Erstens sei Glaube und Kirchenverfassung keine

Institution, sondern eine Bewegung. Dieser Bewegungs-Charakter
habe aber in den letzten Jahrzehnten erheblich abgenommen, und zwar
in dem Masse, dass Glaube und Kirchenverfassung in vielen Räten von
Kirchen auf eine Programmeinheit mit besonderer Tagesordnung, Funktion

und Kommission begrenzt sei. Doch sollte sie eine Bewegung von
Kirchen auf der Suche nach christlicher Einheit bleiben. Zweitens sei

Glaube und Kirchenverfassung nicht nur eine Arbeitseinheit des
Ökumenischen Rates, darum solle es nicht auf einen Programmbereich im
ÖRK reduziert werden. «Eine solche Tendenz könnte seine Identität
gefährden und seine Prioritäten an den Rand drängen. Wir müssen uns

ständig daran erinnern, dass viele Kirchen durch die Bewegung für Glaube

und Kirchenverfassung in die ökumenische Bewegung gekommen
sind, und bei diesen Kirchen wird das Streben nach der Einheit der Kirche

weiterhin mit Glaube und Kirchenverfassung identifiziert. Daher
sollte Glaube und Kirchenverfassung von keiner ökumenischen Organisation

in Besitz genommen oder von ihr abhängig gemacht werden. Als
eine Bewegung von Kirchen ist diese Bewegung umfassender als jede
örtliche, regionale oder globale ökumenische Struktur.» Hier klang
offenbar eine ganz andere Stimme als die des Generalsekretärs. Der Erzbischof

sah vor allem drei Probleme, die Glaube und Kirchenverfassung
lösen sollte: Erstens, dass Glaube und Kirchenverfassung im Prozess der

Selbstisolierung stehe, in einer ökumenischen Bewegung, die in
zunehmendem Masse basis- und aktionsorientiert ist. Mit anderen Worten,
der wachsende Pragmatismus und Aktionismus der ökumenischen

Bewegung habe Glaube und Kirchenverfassung in die Gefahr einer auf
sich selbst bezogenen und mit sich selbst zufriedenen Existenz gebracht.
Doch sei sie ein integraler und lebensnotwendiger Teil der ökumenischen

Bewegung. Zweitens, dass Glaube und Kirchenverfassung durch

165



ihre Teilnehmer eine wahrhaft pan-christliche Bewegung geworden sei:

sie umfasse tatsächlich die ganze Ökumene. Dieser «ekklesiale» Charakter

solle bewahrt werden und gegen «die säkularistischen Tendenzen
innerhalb der ökumenischen Bewegung» weiter vertieft werden. Drittens,
dass Glaube und Kirchenverfassung doch weitgehend eine auf Europa
ausgerichtete Bewegung geblieben sei. Sie habe nicht die Basisebene
erreichen können. Anderseits haben die Kirchen «auf viele der Initiativen
von Glaube und Kirchenverfassung nicht ernsthaft geantwortet, da sie

diese weitgehend als irrelevant für ihre Situation vor Ort betrachteten».
Es sei daher wichtig, «in der theologischen Arbeit von Glaube und

Kirchenverfassung eine wechselseitig herausfordernde und bereichernde
Interaktion zwischen globaler, kontextueller und konfessioneller
Ausrichtung zu schaffen». Dann sprach der Moderator des Zentralausschusses

die Agenda von Glaube und Kirchenverfassung an. Seit einigen Jahren

wurde die Meinung laut, auch Glaube und Kirchenverfassung solle
über seine traditionelle Agenda hinausgehen und sich mit Fragen befassen,

die sich aus der gegenwärtigen ökumenischen Wirklichkeit ergeben.

Diese Meinung teilte der Erzbischof nicht. Er meinte, Glaube und

Kirchenverfassung könne sich nicht die gesamte Tagesordnung der
ökumenischen Bewegung zu eigen machen. Doch seien ihre eigene Agenda
und die ganze ökumenische Agenda wechselseitig aufeinander bezogen.

«So sind beispielsweise die wachsende Bedeutung des Dialogs in
der heutigen pluralistischen Gesellschaft, der Prozess für Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung (JPIC) und das Streben nach

einer partizipatorischen und alle einschliessenden Gemeinschaft von
wesentlicher Tragweite für Fragen von Glaube und Kirchenverfassung.»
Auch betonte der Erzbischof die Schwierigkeiten, die auftreten, wenn
die Kirchen versuchen, die Resultate der theologischen Übereinstimmung

in die Praxis umzusetzen. Trotz des offiziellen Charakters und der
vorwiegend auf Lehrfragen konzentrierten Ausrichtung der Dialoge,
die der Erzbischof als eine Hilfe zu einem Vorankommen auf dem Wege

zur Einheit betrachtete, blieben die meisten bilateralen gemeinsamen
Erklärungen voneinander isoliert und ohne Bezug aufeinander. Ihre
theologische Komplementarität müsste deutlicher zum Ausdruck
gebracht werden. Auch sollten die Kirchen «schrittweise vom Stadium des

Zusammenseins, des gemeinsamen Betens und des Gesprächs zu einem
kontinuierlichen und dynamischen Prozess der Rezeption übergehen...
Ein solcher Prozess beinhaltet wesentlich ökumenische Erziehung
und Umkehr wie auch gegenseitige Rechenschaftspflicht.» Und obwohl
die bilateralen Dialoge auch nach Meinung des Erzbischofs «viel von ih-

166



rer theologischen Bedeutung und ökumenischen Wirkungskraft verloren

haben und Teil von Kirchenpolitik geworden sind», behalten sie

weiterhin «für viele Kirchen und weltweite christliche Gemeinschaften ihre

Gültigkeit und Wichtigkeit». Einige vertreten die Meinung, «dass eine

Akzentverlagerung vom bilateralen zum multilateralen Dialog
vorgenommen werden sollte», doch sei die Frage, ob nicht eher die Zeit
gekommen sei, «die Kirchen vom Dialog zur Konvergenz und zur Rezeption

hin zu bewegen».
Soviel zu einigen von den vielen Vorträgen. Man sieht, dass schon bei

diesem offiziellen «Input» eine grosse Verschiedenheit der Meinungen,
auch bezüglich wichtiger Probleme für die Zukunft der Ökumene, sichtbar

wurde. Das wurde noch deutlicher, als die Teilnehmer sich in vier
Sektionen aufteilten, die je zu einem Teil des Themas einen Bericht
schreiben sollten.

Die Sektionsberichte

Jede der vier Sektionen bestand aus kleineren Diskussionsgruppen, die
in extrem wenig Zeit einige vernünftige Bemerkungen zu einem Teilthema

machen und einen Bericht abfassen sollten, der als Grundlage für
den Sektionsbericht dienen sollte. Es hing sehr von den Gruppenleitern
ab, ob jeder zu Wort kommen konnte und nicht einige das Gespräch mit
ihren Interessen und Formulierungen beherrschten. Fremdsprachige
(die Gruppen arbeiteten in Deutsch, Englisch und/oder Französisch) waren

dabei natürlich immer in einer ungünstigen Position. Wegen des

Zeitmangels machten die Gruppen um so mehr eine Art Alibi-Eindruck,

während die eigentliche Arbeit bei den Vertretern gemacht wurde,

die den Sektionsbericht konzipierten. Dieses Konzept wurde mit der

ganzen Sektion durchgenommen und anschliessend im Plenum diskutiert

und angenommen. Im Plenum war übrigens ebenfalls sehr wenig
Zeit für Diskussion. So bekam man das Gefühl, dass die Konferenz allzu
stark von kleineren Kreisen aus der Teilnehmerschaft entscheidend
beeinfiusst wurde und die Methodologie der Konferenz doch einiges zu

wünschen übrig liess.

Sektion 1 hatte als Thema: «Der Begriff Koinonia und dessen
Implikationen». Hier wurde Koinonia als Gabe (§ 4-18) und als Aufgabe
(§ 19-26) definiert. Danach wurden «Schritte auf dem Weg» (§ 27-34)
beschrieben und Empfehlungen gegeben. Als Gabe sei die Koinonia «eine

vieldimensionale Dynamik im Glauben, Leben und Zeugnis all de-

167



rer, die den dreieinigen Gott anbeten, den apostolischen Glauben bekennen,

am Evangelium und am sakramentalen Leben teilhaben und sich in
Treue zu Gott in Kirche und Welt bemühen» (§ 4). «Die Interdepen-
denz von Einheit und Verschiedenheit, die das Wesen der kirchlichen
Koinonia ist, wurzelt in dem dreieinigen Gott... Vater, Sohn und Heiliger

Geist sind der vollkommene Ausdruck von Einheit und Verschiedenheit

und die höchste Verwirklichung des Lebens in der Beziehung.» Der
pneumatologische Ansatz wurde betont: «Im Heiligen Geist macht er
[Gott] die Menschen zu Mitgenossen seines Lebens in der Beziehung»
(§ 10). Bei dem Begriff Koinonia handle es sich um «einen Suchbegriff,
der uns auf die Fülle des Lebens in Gott und das mit anderen geteilte
Leben verweist» (§ 11). Die meisten Kirchen verstehen Kirche als eine
eucharistische Gemeinschaft, und diese kann uns als «Vorgeschmack auf
das Gottesreich» bestärken «ohne Rücksicht auf uns selbst der Hungrigen,

der Entrechteten und der Ausgegrenzten anzunehmen und ihnen

zu ihren Rechten zu verhelfen» (§ 12). Zwischen allen Gliedern dieser
Gemeinschaft herrsche eine absolute Interdependenz, und deswegen
besteht auch innerhalb der Kirche Verschiedenheit (§ 15). Und die Koinonia

der Kirche sei auch universal: es gibt die eine Kirche und gleichzeitig
viele Ortskirchen (§ 17). Die Beziehung zwischen Ortskirche und
Universalkirche «ist ein Spiegelbild der Beziehung zwischen den drei Personen

der Dreieinigkeit» (§ 18). Als Aufgabe sei die Koinonia der Kirche
berufen, «nicht nur an den Leiden ihrer eigenen Gemeinschaft teilzuhaben,

sondern auch am Leiden aller..., bei der Mitwirkung an allen

Anstrengungen, Gerechtigkeit und Frieden in den menschlichen Gemeinschaften

zu verwirklichen... Diakonia an der ganzen Welt und Koinonia
können nicht getrennt werden» (§ 21). Es gehe bei Koinonia um «das

allumfassende Ziel, das Gottes Heilsplan für die Menschheit widerspiegelt»

(§ 25). Zu den Schritten zu diesem Ziel solle die Untermauerung
der Koinonia durch eine «ökumenische Spiritualität» gehören. Glaube
und Kirchenverfassung solle ständig darauf achten, dass «Gebet und

Theologie Hand in Hand gehen» (§ 27). Ein Dialog über jene Themen,
die eine vollständigere Weggemeinschaft noch erschweren (das Pilgerthema

kam immer wieder zurück in Santiago!), solle geführt werden. Zu
diesen Themen gehören die gegenseitigen Lehrverurteilungen und

Amtsfragen (§ 29). Andere Gemeinschaften wie die der unabhängigen
und pfingstlichen Kirchen und der evangelikalen Traditionen sollten
eingeladen werden, Weggenossen zu werden (§ 30). Der Begriff «konziliare

Gemeinschaft», aus dem Dokument Teure Einheit, wurde in dieser

Beziehung als besonders hilfreich empfunden (§ 32).

168



Sektion2 hatte als Thema: «Den einen Glauben zur Ehre Gottes
bekennen» und besprach die Studie zum Apostolischen Glauben. Zuerst
wurde der Begriff Koinonia «im Bekennen des Glaubens» skizziert.
Hier wurde konstatiert, dass das unterschiedliche Verständnis von «Taufe»,

«Glaube» und «Kirche» das Fehlen einer angemessenen ökumenischen

Hermeneutik offenbart (§ 3). Es wurde vorgeschlagen, «um der
ökumenischen Gemeinschaft willen zum ursprünglichen Wortlaut des

Bekenntnisses zurückzukehren» (§ 5.1, also ohne Filioque). Der zweite
Teil des Berichts hat als Titel: «Apostolizität anerkennen». Dieser ist ein

Begriff, der die ganze Kirche kennzeichne, nicht nur das Amt. Der
Inhalt des Begriffes wurde allerdings auf merkwürdig untraditionelle und
unhistorische Weise ausgedrückt: «Eine apostolische Gemeinschaft zu
sein, bedeutet eine mit Jesus <gleichzeitige> Gemeinschaft, die dort
anzutreffen ist, wo Jesus ist» (§ 6). «Apostolisch» meint den Glauben, wie er
in der Schrift bezeugt, im Bekenntnis zusammengefasst und in der
Kirchengeschichte vielfältigen Ausdruck gefunden hat (§ 7). Doch sei das

Konzept der Apostolizität «ein kritisches Konzept, an dem Glaube,
Leben und Strukturen der Kirche immer neu zu messen und zu orientieren
sind». So wurde von Sektion 2 die régula fidei selbst eher als eine Aufgabe

denn als eine Gabe beurteilt: vom Weitergeben der kirchlichen
(apostolischen) Tradition war dort nicht (mehr) die Rede (§ 8). Auch sei es

noch nicht gelungen, dass die getrennten Glaubensgemeinschaften
einander volle Apostolizität zugestehen, und sie seien sich uneinig über die

Frage der apostolischen Sukzession (§ 9). Die Sektion empfahl also,
dass Glaube und Kirchenverfassung eine Studie in Angriff nehmen solle,

die «die Kriterien zum Unterscheiden der Apostolizität zusammenstellt,

die in den bilateralen Dialogen besprochen worden sind, und eine

Untersuchung über die Vereinbarkeit dieser Kriterien» vornehmen
(§ 12.1). Der dritte Teil des Berichts heisst: «Die vielfältigen Ausdrucksformen

des einen Glaubens». Der Kanon der Schrift begründe die Einheit

der Kirche, vor allem in der Wahrheit des Evangeliums und der Lehren,

die im Glaubensbekenntnis weiterentwickelt wurden. Doch derselbe

Kanon begründet auch die Verschiedenheit in der Kirche wegen der
Vielfalt in der Schrift, ihrer unterschiedlichen Abfassungssituationen
und wegen der Vielfalt der Zugänge und Interpretationen (§ 18). Das
Bekenntnis von Nizäa-Konstantinopel sei das Mittel, die Einheit des

Glaubens in der Verschiedenheit der Ausdrucksformen zu erkennen
(§ 19). Doch solle die Kirche sich auch beschäftigen mit Trennungen, die

aus nicht-theologischen Faktoren wie kulturellen und sozio-politischen
Umständen entstanden sind (§21). Der letzte Teil des Berichts heisst

169



«Strukturen, die der Einheit dienen». Diese werden benötigt «für eine

gemeinsame Entscheidungsfindung und gemeinsames Lehren» (§ 23).
Eine grundlegende solche Struktur ist das ordinierte Amt. In diesem

Kontext wurde die kontroverse und schmerzliche Frage der Frauenordination

erwähnt: «sofern wir versucht haben zu erkennen, was diese
dynamische [apostolische] Tradition einschliesst, sind wir zu unterschiedlichem

Verständnis gekommen». Doch wurde die Hoffnung ausgesprochen,

dass die Kirchen «fähig sind, gegenseitig den Wunsch zu erkennen,

der Offenbarung Gottes in Christus zu folgen, treu und gehorsam
zu sein» (§ 24). Auch in Beziehung auf das Verständnis des Ursprungs
des Bischofsamtes (als direkt oder weniger direkt begründet in Jesu

Wahl und Einsetzung der Zwölf) soll weiter historisch geforscht und

theologisch interpretiert werden (§ 25). Die Rolle der Konzilien und

Synoden und der Charismen soll beachtet werden (§ 27). Dazu solle die
ältere Studie «Wie lehrt die Kirche heute verbindlich?» wieder
aufgenommen werden, «insbesondere mit Blick auf die Beziehung zwischen
Charisma und Amt. Auf diese Weise sollten die Herausforderungen der
historischen Kirchen durch die charismatischen Erneuerungsbewegungen

und die Pfingstkirchen speziell bedacht werden und deren Beteiligung

an einer solchen Studienarbeit sollte ermutigt werden» (§31.1).
Schliesslich wurde vorgeschlagen, die Frage eines Dienstes an der
universalen Einheit der Kirche als «Vorsitz in der Liebe», als ein an die
Gemeinschaft aller Kirchen gebundenes und dem ganzen Volk Gottes
dienendes Amt zu studieren; hierbei könne man gut ausgehen von früheren
bilateralen und multilateralen Dialogen (§ 28 und 32.2).

Sektion 3 hatte als Thema: «An einem gemeinsamen Leben mit Christus

teilhaben» und befasste sich vor allem mit der Frage der sakramentalen

Gemeinschaft und spezifisch mit der Rezeption der Lima-Dokumente,

die nach dem grossen Erfolg und den «überaus positiven»
Reaktionen der Kirchen, trotz des «Ausmasses an Übereinstimmung», irgendwie

in eine Sackgasse geraten ist. Die Sektion bemerkte, dass die Frage
der sakramentalen Gemeinschaft sehr verschieden gestellt wird bei
verschiedenen Kirchen. Darum rief sie auf. dass weitergehende Bemühungen

unternommen werden sollen, «um eine ökumenische Hermeneutik
und Methodologie zu entwickeln, besonders in den Beziehungen
zwischen sogenannten jüngeren Kirchen und Kirchen mit einer längeren
Geschichte». Diese Kirchen mussten «die Möglichkeit haben, sich in
einer zugänglichen Form das qualitative <Depositum> der älteren Tradition

anzueignen, ohne die Kontroversen und Auseinandersetzungen
wiederholen zu müssen» (§ 4). Der Sektionsbericht spricht dann über

170



das Verständnis von Sakrament und Sakramentalität (§ 5-10), sich beziehend

auf das die Antworten der Kirchen auf Lima auswertende Dokument

Die Diskussion über Taufe, Eucharistie und Amt 1982-1990 und

plädiert damit für ein «weiterreichendes Verständnis von Sakramentalität»,

wodurch «die Beziehung zwischen den einzelnen Sakramenten
und dem Leben in seiner Gesamtheit» wahrgenommen werden könnte
(§ 6). So könnten die Kirchen sich auch der Frage der Zahl der Sakramente

und ihrer Einsetzung durch den Herrn selbst zuwenden (§ 7) und

theologische Fragen geklärt werden, «die in mehreren Traditionen mit
der Bezeichnung der Sakramente als <Zeichen> aufgeworfen werden»

(§ 9). Dann folgen im Bericht Abschnitte über Taufe (§ 11-15), Eucharistie

(§ 16-18) und Amt (§ 19-28). Über die Bedeutung der Taufe existiere

jetzt «ein weites Mass an Übereinstimmung» (§ 11), welche darin zum
Ausdruck kommt, dass «immer weniger Kirchen und Pastoren/Pastorinnen

die Taufhandlung wiederholen, wenn sie Mitglieder aus anderen
christlichen Traditionen aufnehmen», und positiv durch die wechselseitige

Anwesenheit und Teilnahme bei den Tauffeiern. Auch könnte die

gegenseitige Anerkennung der Taufe durch die Vergabe einer gemeinsamen

Taufurkunde bezeugt werden. Wenn man aber die Taufe einer
Gemeinschaft anerkennt, soll man sich auch fragen, was im Leben dieser
Gemeinschaft ausserdem noch als «kirchlich» verstanden werden kann

(§ 12). Auch im Blick auf das Verständnis der Eucharistie wird ein «grosses

Mass an Übereinstimmung» festgestellt. Es gebe noch verschiedene

Überzeugungen im Blick auf den Opfercharakter der Eucharistie und
auf das Wesen der Gegenwart Christi, aber die Aufnahme des
biblischen Verständnisses der Anamnese und der Epiklese sei hier besonders

hilfreich gewesen (§ 16). Diese Übereinstimmung hat aber noch
nicht zur gemeinsamen Teilnahme an der Eucharistie geführt. Doch gibt
es in den Kirchen viele Menschen, die aus tiefer Überzeugung heraus
bewusst die eucharistische Gastfreundschaft wahrnehmen, dadurch dass

sie andere einladen oder selbst bei anderen teilnehmen. Sie tun es nicht

leichtfertig, sondern weil sie die Eucharistie betrachten als «ein Mittel
der Gnade auf dem Weg zu jener grösseren Einheit... die die Eucharistie
bezeichnet. Hier stehen gravierende ekklesiologische Fragen an», vor
allem an jene Kirchen, die die Eucharistie als den «vollkommensten
Ausdruck der sichtbaren Einheit der Kirche» betrachten (§ 17). Eine andere

Frage sei die des Vorsitzes am Tisch des Herrn. Der Vorsteher soll «so

weit wie möglich anerkannt» sein, «nicht nur innerhalb der feiernden
Gemeinde, sondern auch bei anderen Eucharistie feiernden Gemeinden,

mit denen die Koinonia erstrebt wird». Die meisten Kirchen, aber

171



nicht alle, behalten die Funktion des Vorsitzes einem ordinierten Amtsträger

vor. Diese Frage sei bis jetzt überhaupt noch nicht von Glaube
und Kirchenverfassung studiert worden (§ 18). Der Abschnitt über das

Amt thematisierte fünf Hauptprobleme: 1. die Taufe als Grundlage
jeden christlichen Dienstes; 2. das ordinierte Amt; 3. die Frage der
Frauenordination; 4. das Amt der Aufsicht (episkope); 5. das Amt des Primats.
Beim dritten Punkt wurde bemerkt, dass, obwohl die Frage weiterhin
strittig ist zwischen den und innerhalb der Kirchen, eine zunehmende
Bereitschaft zur Diskussion bei den Kirchen unterschiedlicher Praxis
feststellbar sei. Dennoch empfinden viele Frauen die Unmöglichkeit
ordiniert zu werden «als grundsätzliche Ablehnung ihres Wesens und
ihrer Würde» (§ 23). Die Sektion schlug weitere Untersuchungen für den

Weg nach vorn vor und empfiehlt, dass Kirchen mit und Kirchen ohne
Frauenordination aufgefordert werden sollten, «ihre Gründe für ihre
besondere Position zu untersuchen und mitzuteilen» und «die Faktoren,
die zu ihrer Haltung geführt haben», näher zu beleuchten. Dabei sollten
sie insbesondere darauf hinweisen, «ob sich ihre Position aus kulturellen

Erwägungen herleitet oder auf Fragen der Disziplin, der Treue
gegenüber der Tradition oder ob sie auf den Gehorsam im Blick auf das

Wesen des Glaubens zurückgeht, oder auf das sakramentale Wesen der
Ordination, ober ob sie sich anderen Faktoren, eventuell auch einer
Kombination von Faktoren verdankt. Sie sollten ebenfalls die theologische

Methodologie erläutern, die sie angewandt haben, um zu ihrer
Einstellung zu kommen» (§ 24). Darauf wurde von episkope gesprochen als

einem Amt der Aufsicht, das von mehr und mehr Kirchen als notwendig
erfahren wird. Das Problem sei allerdings, dass für nicht-episkopale
Kirchen, die zwar ein klares Amt der Aufsicht haben, dieses Amt nicht mit
dem personalen Amt von Bischöfen und im besonderen nicht mit dem
historischen Episkopat zu identifizieren sei (§ 25). Die episkope solle
darum «im Rahmen der breiteren Studien über den Dienst allgemein»
erforscht werden. Zu einer solchen Studie gehöre «die Identifizierung
verschiedener Formen, die Aufsicht auszuüben und Ordnung und Einheit

herzustellen, Fragen der Sukzession in Raum und Zeit, die
Rechenschaftspflicht den Trägern des Amtes der Aufsicht gegenüber von einer
besonderen Gemeinschaft und ihre Beziehung zu der ganzen Kirche»
(§ 26). Auch in dieser Sektion, wie in Sektion 2, wurde die Frage des

Primats kurz berührt. Kirchen, die die persönliche episkope (noch) nicht
kennen, werden sich zuerst dieser Frage zuwenden müssen. Andere
Kirchen könnten diese Frage schon jetzt diskutieren. «Dieses Problem sollte

auf der Tagesordnung einer jeden zukünftigen ökumenischen Studie

172



über Ekklesiologie stehen» (§ 28). Der Ekklesiologie war der nächste

Teil des Berichts gewidmet (§ 29-32). Hier wurde konstatiert, dass die

Lima-Dokumente schon das Bedürfnis nach Weiterarbeit an der
Ekklesiologie ausgedrückt hatten; diese Studie solle im Zusammenhang der
Studie über den «Gemeinsamen Apostolischen Glauben» geführt werden

(§ 29). Wichtige Punkte, die zu beachten seien, wären: die Entwicklung

von Strukturen zu wechselseitiger Rechenschaftspflicht und von
Organen für die gemeinsame Entscheidungsfindung und des gemeinsamen

Handelns; grössere Aufmerksamkeit für die Bedeutung der
Ortskirchen; das Vertrauen in die ekklesiale Qualität anderer christlichen
Gemeinschaften; Anstrengungen, um eine gemeinsame theologische
Ausbildung und eine ökumenische Bildung zu ermöglichen; die Verwendung

einer Hermeneutik und einer Sprache, die alle verstehen können.
Die vierte und letzte Sektion trug den Titel: «Zum gemeinsamen

Zeugnis für eine erneuerte Welt berufen». Gemeinsames Zeugnis könne

dazu beitragen, «Kriterien für ein authentisches christliches Leben
zu bestimmen», durch Verkündigung und Einladung, durch Dienste und

Aktionen zur Veränderung ungerechter Strukturen, oder auch durch
ein Leben in persönlicher Disziplin und Heiligkeit. «Evangelisation ist
ein Zeugnis von Gottes Barmherzigkeit; Bemühen um Gerechtigkeit ist
ein Zeugnis von Gottes Gerechtigkeit; Dienst ist ein Zeugnis von Gottes

Erbarmen». Die Koinonia zeichne sich aus «durch das Engagement
der Kirche in Gottes Wirken für Gerechtigkeit und durch gerechte
Beziehungen in ihrem eigenen Leben», in der «Bereitschaft zur Umkehr»,
in der «besonderen Hinwendung zu denen, die aus unseren Gesellschaften

ausgestossen werden», durch einen «Lebensstil... der von Sorge für
die Schöpfung bestimmt ist», durch «Bereitschaft zum Dialog, auch mit
Nächsten aus anderen Religionen», von der «respektvollen Würdigung
der Integrität anderer christlicher Gemeinschaften», durch ein Nicht-
mehr-Festhalten an Machtpositionen (§ 6). Zeugnis solle nach dieser
Sektion ein Hauptanliegen auf der Tagesordnung von Glauben und
Kirchenverfassung bleiben (§ 7) - was sie allerdings bis jetzt kaum war. Die
Stellungnahme wurde in fünf Abschnitten ausgearbeitet. In «Kirche
und Menschheit in der Perspektive des Gottesreiches» (§ 8-12) wurde
zunächst festgestellt, dass der Begriff «Fortschritt» vermieden werden
sollte, «wenn es um die vollkommene Verwirklichung des Reiches Gottes

geht». Das Gottesreich darf nicht nur auf menschliches Bemühen
gegründet werden, denn die Ideologie des Fortschritts sei in vielerlei
Hinsicht zerstörerisch geworden (§ 9). Die Verwirklichung eines neuen
Lebensstils sei «vom Wiederentdecken einer leidenschaftlichen, alles um-

173



fassenden christlichen Spiritualität abhängig» (§ 11). In «Gemeinsames

Zeugnis in Mission und Evangelisation» (§ 13-19) wurde aufgerufen,
«ein klareres Verständnis des missionarischen Wesens der Kirche» zu

erlangen und «neue Wege für das gemeinsame Zugehen auf das Reich Gottes

in gemeinsamem Dienst, Verkündigung und Eintreten für Gerechtigkeit»

zu finden (§ 13). Probleme, die hier auftauchten, waren das des

Proselytismus unter Kirchen, der Religionsfreiheit und des Verhältnisses

zwischen Evangelium und Kultur. In «Gemeinsames Zeugnis im Dialog

mit Menschen anderer Glaubensüberzeugungen» wurde zunächst

festgestellt, dass der Dialog zwischen Christen und der Dialog zwischen
Christen und Menschen anderen Glaubens verschiedene Zielsetzungen
haben. Die Christen dialogieren, um die volle sichtbare Einheit voranzubringen.

Der interreligiöse Dialog hat das Ziel, «das wechselseitige
Verständnis, die Zusammenarbeit im Dienst an Menschen in Not, das

gemeinsame Zeugnis und das gemeinsame Streben nach Wahrheit zu
fördern» (§ 22). Wie Jesus Christus selber sollen die Christen die Einzigartigkeit

und die Freiheit der anderen respektieren und betonen. «Christen

sollten ihren Dialogpartnern zugestehen, auf ihre eigene Weise

Zeugnis von ihrem Glauben abzulegen», eben weil «Gott der Schöpfer
des ganzen Universums ist, und dass er sich selbst nicht unbezeugt gelassen

hat (Apg. 14,17), zu keiner Zeit und an keinem Ort. Der Geist Gottes

ist beständig am Werk in einer Weise, die menschliches Begreifen
übersteigt, und an den Orten, wo wir es am wenigsten erwarten. Wenn
Christen eine Dialogbeziehung zu anderen aufnehmen, bemühen sie

sich daher, den unerforschlichen Reichtum Gottes zu entdecken und zu

erkennen, wie er mit Menschen umgeht» (§ 23, hier wurde die ökumenische

Erklärung Mission und Evangelisation von 1982 zitiert). In
«Gemeinsames Zeugnis: Nachfolge in Koinonia» (§ 25-32) wurde von
«brennenden ethischen Fragen» (§ 27) gesprochen. Es wurde festgestellt, dass

Christen «eine besondere Dimension in ihr Engagement in ethischen
und sozialen Angelegenheiten einbringen können», weil sie glauben,
dass Gott in Jesus Christus «absolute Liebe, Barmherzigkeit und

Gerechtigkeit ist» und «durch den Heiligen Geist in ihnen wirkt» (§ 28).
Doch es sei «für Christen absolut nicht einfach, in strittigen Fragen zu

einer gemeinsamen Einstellung zu gelangen», dafür brauchen sie «dringend

ähnliche Strukturen wie die der Apostelversammlung (Apg. 15)»

(§ 29), denn ethische Fragen könnten kirchenspaltend wirken (§ 31). In
«Gemeinsames Zeugnis in der Sorge um die Schöpfung» (§ 33-37)
erreichte die Behandlung des Koinoniabegriffes sein räumlich grösstes
Ausmass. Es ging um die Bedrohung des ganzen Planeten durch die

174



Gier der Menschen nach Macht und Wohlstand. «Das Gebot der Stunde

verlangt nach einer neuen christlichen Anthropologie und einer Neubetonung

des Aufrufs an alle Christen, an Gottes Heilungsprozess der
zerbrochenen Beziehung zwischen der Schöpfung und der Menschheit
mitzuwirken... Wir brauchen eine integrative Spiritualität, die anerkennt,
dass die Menschen nur ein Teil von Gottes erstaunlicher Schöpfung
sind» (§ 34).

Die zukünftigen Aufgaben von Glaube und Kirchenverfassung und die
altkatholische Kirchengemeinschaft

Inzwischen sind die Pläne von Glaube und Kirchenverfassung bis zur
nächsten Vollversammlung des ÖRK (1998) bekanntgemacht worden.
Als erstes wird ein Projekt genannt, das «Gemeinsam den einen Glauben

bekennen» (Apostolic Faith Today) fortsetzt als eine Studie zur
Apostolizität und zum Apostolischen Glauben (Apostolicity and
Apostolic Faith Today). In Santiago gab es zum Thema Apostolizität
unterschiedliche Beiträge in den Sektionsberichten. Vor allem Sektion 2

machte hier eine für katholische Ohren doch recht zweifelhafte Aussage:

«Eine apostolische Gemeinschaft zu sein, bedeutet eine mit Jesus

<gleichzeitige> Gemeinschaft, die dort anzutreffen ist, wo Jesus ist»

(§ 6). Wir stimmen hier voll überein mit A. Houtepen, der diesen Satz

kommentiert: «Dieser Gedanke einer Gleichzeitigkeit mit Christus spiegelt

einerseits eine romantische Hermeneutik wider, als ob man die ganze

Christentumsgeschichte durch Anknüpfung beim damaligen Kontext
des Christusereignisses überspringen könnte. Andererseits erinnert er
an O.Casels Konstrukt einer Mysteriengegenwart des Christus prolongatus

aus den dreissiger Jahren. Obwohl die Präsenz Christi bei seiner
Kirche zu den Verheissungen des Evangeliums gehört, scheint es mir
unmöglich, daraus hermeneutische Kriterien abzuleiten für die Glaubensgestaltung

und den Umgang mit der Tradition. Sie braucht eine historische

und kirchliche Vermittlung, eine diachrone Treue zum Zeugnis der

Propheten und der Apostel und eine synchrone, dialogale Verständigung

über das Fundament des Glaubens und über die Hierarchie der
Wahrheiten»1. So wird man auch von altkatholischer Seite betonen, dass

die Frage der apostolischen Tradition in ihrer vollen Breite bei Glaube

1 A. Houtepen. «Wachsende Gemeinschaft, abwartende Kirchen?». Ökumenische

Rundschau*/.?. 1. 1994. 1-16. das Zitat auf S. 15-26 (Ak.5).

175



und Kirchenverfassung aufgegriffen werden soll, um eine Verständigung

über den Inhalt der Apostolizität zu erreichen. Das soll aber nicht
ausgelegt werden als eine Vorentscheidung zugunsten von allem, was
früher je als apostolisch verstanden worden ist. Mit anderen Worten:
eine Frage wie die der Frauenordination ist im Prinzip noch völlig offen,
wenn man festgestellt hat, dass es sie nie gegeben hat. Es geht darum zu
entscheiden, was heute als Treue zur apostolischen Intention ausgelegt
werden kann. So ist es durchaus möglich, dass die Kirche heute konkrete

Realitäten der alten Kirche nicht reproduzieren wird, weil sie dieser
Intention untreu wäre, wenn sie das täte. Mit Sektion 2 kann die régula
fidei vielleicht als eine Aufgabe verstanden werden, die auch von der
alten Kirche nicht vollständig realisiert wurde, z. B. weil die sozio-kulturellen

Umstände eine volle Entfaltung des Glaubens nicht ermöglichten
(allerdings muss man natürlich mit demselben Problem für jede Periode
der Kirchengeschichte rechnen, auch für die unsrige).

Das zweite Projekt auf der Tagesordnung von Glauben und
Kirchenverfassung heisst «Amt und Autorität» (Ministry and Authorithy). Es
soll die noch kontroversen Fragen über das Amt, ausgehend vom Lima-
Dokument und von späteren Dokumenten, aufgreifen und das Thema
eines universellen Primats, in Santiago angesprochen von Metropolit
Zizioulas und den Sektionen 2 und 3, studieren. Das zweite dringende Thema

ist hier das der Autorität. Es ist klar, dass die altkatholische Kirche
auch an diesen Fragen grosses Interesse hat. In den Forschungsvorhaben

ist die Studie noch nicht näher präzisiert. Doch können wir jetzt
schon sagen, dass die altkatholische Kirche auf jeden Fall weitergehen
sollte, ihre ständige Aufgabe wahrzunehmen, das Modell einer episko-
palen-synodalen Kirchenstruktur, die nicht römisch-zentralistisch ist,

wo die Koinonia zwischen allen Mitgliedern der Kirche im Prinzip die
besten Chancen hat, vorzuleben und weiter zu profilieren, damit jene
Kirchen, die den Dienst der episkope bis jetzt nicht in einer persönlichen
bischöflichen Form kennen, sich überlegen können, ob dies nicht auch
für sie ein mögliches Modell wäre. Beim Primatsthema sollte die
altkatholische Kirche selbstverständlich die Erklärung von 1970 einbringen.
Die vorgeschlagene Autoritätsstudie muss anknüpfen bei der Studie
«Wie lehrt die Kirche heute verbindlich» aus 1974-1978 und bei den
Studien über Konziliarität, an denen seinerzeit Prof. Küppers aktiv beteiligt

war.
Ein drittes Projekt heisst «Ökumenische Hermeneutik; die Interpretation

und Kommunikation des Einen Glaubens in Koinonia» (Ecumenical

Hermeneutics: interpreting and Communicating the One Faith in Koi-

176



nonia). Es geht hier um eine Betrachtung und Aufklärung der Hermeneutik

der Ökumeniker aus verschiedenen Kulturen, Traditionen und

Kontexten, die in Santiago von verschiedenen Sektionen und auch von
den jüngeren Theologen angesprochen wurden. Dieses Projekt soll in
den nächsten zwei Jahren abgerundet werden, damit seine Früchte
gebraucht werden können in allen späteren Studien. Eine erste Konsultation

wurde geplant für April 1994 in Dublin; das altkatholische Mitglied
der Kommission wurde hierzu eingeladen.

Ein viertes Projekt wird «Die Einheit der Kirche und der Nationalismus

und die ethnische Identität» (Unity of the Church and Nationalism
and Ethnic Identity) genannt. Es setzt die alte Studie über «Einheit und

Erneuerung» (Unity and Renewal) fort und knüpft bei einer gleichen
Initiative der WARC, der LWF, der römisch-katholischen Kirche und der
Einheit III des ÖRK an. Delegierte dieser Gremien treffen sich im
November 1995; wenn Glaube und Kirchenverfassung dort mitmachen
kann, wird ihre Standing Commission 1995 beschliessen, wie ihre Arbeit
in dieser Beziehung weitergehen soll. Wenn diese Studie allerdings die

Frage des Nationalismus und der ethnischen Identität untersucht, könnte

die altkatholische Kirchengemeinschaft mit ihrer Betonung der
nationalen, örtlichen Kirche und ihrer verschiedenen nationalen Mitgliedern
vielleicht sowohl einen Erfahrungsbeitrag liefern als selber dadurch
bereichert werden.

Ein fünftes Projekt heisst «Auf dem Weg zur Koinonia in Gottesdienst

und Spiritualität» (Towards Koinonia in Worship and Spirituality).

Hier wird die Rolle des Gebets und der Spiritualität auf der Suche

nach der sichtbaren Einheit studiert und gefragt, wie dieses Anliegen
programmatisch in der Arbeit von Glaube und Kirchenverfassung
integriert werden kann. Die Erfahrung mit den Gottesdiensten in Santiago,
vor allem der Morgengebete mit den ausgezeichneten Bibelstudien
über den Galaterbrief von Prof. Frances Young und dem gut vorbereiteten

Gottesdienstbuch, gehörten zu den überaus positiven Erfahrungen
der Konferenz. In verschiedenen Sektionen wurde auch zur Entwicklung

einer ökumenischen Spiritualität aufgerufen. Die altkatholische
Kirche sollte sich fragen, ob sie als eine Kirche, die sich selber schon seit

mehr als hundert Jahren der ökumenischen Aufgabe gewidmet hat, hier
nicht auf Grund eigener Erfahrungen einen Beitrag liefern könnte.

Ein sechstes Projekt betrifft die «Kirche als Koinonia der Frauen und

Männer» (The Church as Koinonia of Women and Men). Diese Studie
hat eine lange Geschichte bei Glaube und Kirchenverfassung. In der
bevorstehenden Phase wird der Nachdruck auf die Ämter und Dienste der

177



Frauen in der Kirche gelegt, mit dem Ziel, dass die theologische Reflexion

über das Verhältnis zwischen Geschlecht und Amt und über die

diesbezüglichen Implikationen für die Einheit der Kirche vertieft wird.
In diesem allgemeinen Zusammenhang sollte dem Verhältnis zwischen
Geschlecht und ordiniertem Amt und der spezifischen theologischen
Frage der Christusrepräsentation Aufmerksamkeit geschenkt werden.
Es ist klar, dass die altkatholische Kirche, die sich immer intensiver mit
der Frage der Stellung der Frau in der Kirche und besonders mit der Frage

der Frauenordination befasst, an dieser Studie sehr grosses Interesse
hat.

Neben diesen selbstgeführten Studien wird Glaube und Kirchenverfassung

zusammen mit anderen Einheiten des ÖRK auch noch an einigen

«interdisziplinären» Studien partizipieren: 1. «Evangelium und Kultur»

(Gospel and Culture); 2. «Ekklesiologie und Moral» (Ecclesiology
and Ethics) - hier wird die Arbeit zu Koinonia und Gerechtigkeit, Frieden

und Bewahrung der Schöpfung und das Anliegen des Dokuments
Teure Einheit weitergeführt, was an sich wieder die erwartete Arbeit zur
Ekklesiologie von Glauben und Kirchenverfassung befruchten soll;
3. «Evangelisation, religiöse Freiheit und Proselytismus» (Evangelism,
Religious Liberty and Proselytism), ein klares Anliegen von Sektion 4

in Santiago; das Resultat soll die Arbeit zur «Einheit und Erneuerung»
inspirieren.

Schliesslich gibt es noch weitergehende Interessen der Kommission,
die auf der Tagesordnung bleiben: 1. «Vereinigte/Sich vereinigende
Kirchen» (United/Uniting Churches), ein Thema auf regelmässigen
internationalen Konsultationen; 2. «Die Gebetswoche für die Einheit» (Week

of Prayer for Christian Unity), ein Gremium, das sich jedes Jahr mit dem

Päpstlichen Rat zur Förderung der Christlichen Einheit trifft, um das

Material für das nächste Jahr vorzubereiten und zu sehen, wie man die

Partizipation in dieser Aktivität verstärken kann; 3. «Bilaterale Dialoge»

(Bilateral Dialogues), eine Arbeit zur Verbindung der bilateralen
und multilateralen Dialoge. Regelmässige Zusammenkünfte über dieses

Thema (die nächste ist im Oktober 1994 in Bossey) werden öfters
von altkatholischen Vertretern besucht; 4. «Die gemeinsame Arbeitsgruppe»

(Joint Working Group) des ÖRK und der römisch-katholischen

Kirche; hier macht Glaube und Kirchenverfassung mit, vor allem
als Partner in der Ausarbeitung der speziellen Studien, die diese Arbeitsgruppe

anstellt.

178



Zum Schluss

Man sieht, dass die altkatholische Kirche auf vielfache Weise Interesse

hat an der Arbeit der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung.

Abgesehen von den obengenannten Möglichkeiten zum Mitdenken

und Mitmachen können noch die folgenden Vorschläge gemacht
werden:

1. Die altkatholische Kirche soll eine Studie des Dokuments «Teure

Einheit» (Costly Unity) auf Gemeindeniveau veranstalten. Dieses
Dokument verbindet in einfacher und eindringender Sprache die Probleme
der kirchlichen Einheit und des Lebens als Kirche in der Welt. Es zeichnet

ein Bild, das alle, die sich mit dem sogenannten Konziliaren Prozess

für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung engagiert
haben, und auch diejenigen, die sich noch nicht engagiert haben, sehr anregen

könnte. Es sei hier noch auf § 40 hingewiesen, wo «unser» Vinzenz

von Lerin sogar zitiert wird.
2. Die altkatholische Kirche sollte, als «nächste Schwester», mit den

zahlreichen orthodoxen Kritikern, die Glaube und Kirchenverfassung
und mehr noch dem ÖRK einen Aktionismus vorwerfen und manchmal
der ökumenischen Bewegung den Rücken zuzukehren drohen, ins

Gespräch kommen. So kann sie auch ihr eigenes Verständnis des Verhältnisses

zwischen den innerkirchlichen Fragen und den Fragen der Welt (vgl.
1) weiter klären. Ausserdem sollen solche Fragen als Fragen, die die
Identität der Kirche betreffen, behandelt werden und nicht nur als für
die einzelnen Gläubigen wichtige Angelegenheiten, ohne Konsequenz
für die Identität der Kirche als solche, wie das z.B. an den letzten
Altkatholikenkongressen geschehen ist (die dadurch zu einer Art Katholikentage

geworden sind ohne allzuviele ekklesiologische Bedeutung).
3. Es soll eine neue Besinnung stattfinden, wie die altkatholische Kirche

sich heute die Übereinstimmung in der Lehre vorstellt, die absolut

notwendig ist, ehe zur eucharistischen Gemeinschaft mit einer anderen
Kirche geschritten werden kann, und diese Bedingungen sollten neu
begründet und motiviert werden. Eine solche Besinnung sollte in der auch

theologisch sich verändernden ökumenischen Situation regelmässig
wiederholt werden.

4. Eine ähnliche Besinnung, im Lichte der jeweils in der Ökumene
geläufigen Modelle, sollte in der altkatholischen Kirche mit Bezug auf die

Vorstellung der sichtbaren Einheit regelmässig durchgeführt werden.
5. Die altkatholische Kirche sollte sich auf Grund ihrer eigenen Erfahrung

mit Dialogen und deren Rezeption auf den Wert der bilateralen

179



Dialoge besinnen, nicht zuletzt auch im Licht der bei dem heutigen
Generalsekretär zu spürenden Tendenz, sie für abgetan zu halten.

6. Die von Sektion 4 (§ 24) vorgeschlagenen Fragen zur Frauenordination

könnten dem Gespräch über dieses Thema in der IBK und in allen
einzelnen Landeskirchen dienen.

7. Die einzelnen altkatholischen Kirchen sollten sich bemühen, an
den von ihren nationalen Räten von Kirchen zur Erarbeitung ausgewählten

Themen der Weltkonferenz und der neuen Tagesordnung von Glaube

und Kirchenverfassung ausdrücklich zu partizipieren.
8. Die altkatholische Kirche sollte sich entscheiden, ob sie die von

dem heutigen Generalsekretär erstrebte Gleichschaltung der Kommission

für Glaube und Kirchenverfassung mit den anderen Kommissionen
des ÖRK zustimmt oder ob sie die selbständigere Position der Kommission

für ihre Arbeit für wichtig und richtig hält.

Hilversum Martin Parmentier

180


	Die fünfte Weltkonferenz der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung, Santiago de Compostela, August 1993

