
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 3-4

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Stricker, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die orthodoxen Kirchen

CVII*

Die Chronik der orthodoxen Kirchen CVII hat eine etwas andere Gestalt
als die gewohnte. Erstens fehlen die Altorientalen und die griechischsprachige

Orthodoxie (siehe Editorial von Pfr. Dr. Hans Frei), zweitens ist

auch das Geschehen aus den slawischen orthodoxen Kirchen anders aufbereitet

als sonst. Ich bin sehr kurzfristig gebeten worden, diese Chronik zu
erarbeiten und konnte dies nur, indem ich mich im wesentlichen aufdie in
unserem Hause gemachte Zeitschrift «Glaube in der 2. Welt- G2W» und das

in unserem Haus befindliche Zeitschriftenmaterial stützte. De facto standen

mir für die Erarbeitung dieser Chronik nur wenige Tage zur Verfügung,

was gewisse Unausgewogenheiten entschuldigen mag. Ausserdem
sind mir die meisten dervon Prof. Hammerschmidt herangezogenen
Publikationen noch nicht zugänglich. Ich nutzte die Gelegenheit, einige Schwerpunkte

im Leben der Kirchen, insbesondere der Russisch-Orthodoxen Kirche

(ROK), breiter als gewöhnlich darzulegen - die pseudo-orthodoxen
Sekten, orthodoxe Kirchen neben dem Moskauer Patriarchat, die ukrainischen

Wirren, den Oktober-Putsch 1993 u. a. m. Einen schwierigen Aspekt

- die orthodoxe Kirche im früheren Jugoslawien (serbische, makedonische,

montenegrinische) - möchte ich geschlossen in der nächsten Folge
darlegen, in dieser Ausgabe ist die Problematik nur angedeutet. - Die nächste

Chronik soll aber insgesamt wieder den früheren Beiträgen gleichen.
Ich selbst bin im akademischen Sinne «aufgewachsen» als

Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Ostkirchen-Institut der Evangelisch-Theologischen

Fakultät der Westfälischen Wilhelms-Universität zu Münster/
Westfalen, wo ich am Jahrbuch «Kirche im Osten» mitarbeitete und
zusammen mit Prof. Peter Hauptmann, dem damaligen Direktor des Instituts,

«Orthodoxe Kirche in Russland. Dokumente ihrer Geschichte

(1960-1980)», (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1988) herausgab.
Verschiedene Monographien zur russischen Kirchengeschichte konnte
ich seitdem vorlegen.

Im Verlauf meiner Arbeit in Münster und dann auch meines Dienstes

hier am Institut Glaube in der 2. Welt/G2W (seit 1987) hatte ich oft
Gelegenheit, mit Prof. Dr. Bertold Spuler zusammenzukommen, mit ihm zu-

* Alle Daten werden im gregorianischen Stil gegeben. Fehlt eine Jahreszahl,
ist stets 1993 gemeint. Zu den hier benutzten Abkürzungen vgl. IKZ 1993. S.65.

In dieser Chronik sind die Kirchen in der alphabetischen Reihenfolge der Länder,

in denen sie beheimatet sind, aufgeführt, also Albanien, Bulgarien

130



sammenzuarbeiten und gelegentlich auch Aufsätze von ihm zu publizieren.

Es war stets eine fruchtbare und unkomplizierte Kooperation. Mit
Prof. Dr. Hammerschmidt hatte ich verschiedene Begegnungen auf

Konferenzen usw. Es ist mir Ehre und Verpflichtung zugleich, die Arbeit beider

Forscher, die ich insbesondere wegen dieser Chronik in der IKZ
verehrte, gewissenhaft fortzuführen.

Die Orthodoxe Kirche in Albanien hat unter den schwierigen
Arbeits- und Lebensbedingungen im Lande die Phase des Neubeginns
längst noch nicht abgeschlossen. Nach wie vor besteht das grösste
Problem im Mangel an Geistlichen. Dem soll nun ein Priesterseminar begegnen,

das Anfang 1993 in Dürres seine Pforten geöffnet hat. Es ist nicht
zu vergleichen mit Priesterseminarien anderswo, es ist eben eine
Notsituation sondergleichen. Das Oberhaupt der Orthodoxen Kirche in Albanien,

Erzbischof Anastasios (Giannoulatos), selbst unterrichtet dort, er
wird unterstützt von zwei Laientheologen sowie von Dozenten, welche
orthodoxe Schwesterkirchen von Fall zu Fall nach Dürres schicken. Ca.
80 junge Männer studierten Anfang 1993 an diesem Seminar1.

Am 25. April 1993 stattete Papst Johannes Paul II. Albanien einen
Besuch ab. Dabei würdigte er das Zeugnis der Bischöfe und Priester, die in
den Jahren der Diktatur in Gefängnissen, Lagern oder im heimlichen
Dienst Zeugnis abgelegt oder sogar ihr Leben gelassen hatten. Der
Papst warnte vor ungezügeltem Nationalismus, der manchem Neubeginn

ein vorzeitiges und unglückliches Ende bereiten könne, und rief
zur Zusammenarbeit von Muslimen, Orthodoxen und Katholiken auf.

Von ca. 200 Priestern und 200 Ordensfrauen nach dem Krieg sind heute

noch jeweils 30 am Leben. Durch die Weihe von vier Bischöfen verlieh

der Papst der katholischen Kirche in Albanien wieder eine
eigenständige Hierarchie. Es handelt sich um Erzbischof Rrok Mirdita
(Erzbistum Durres-Tirana), den Apostolischen Administrator Bischof Franco

Illia (Diözese Skudari), Weihbischof Zef Simoni (Skudari) und
Bischof Robert Ashta (Pult - Suffragan zu Skudari). Die drei letztgenannten

haben lange Haftstrafen hinter sich, während der Erzbischof aus
New York kommt2.

Das orthodoxe Leben in Bulgarien wird weiterhin von der Kirchenspaltung

bestimmt. Zwischen der Patriarchatskirche und drei Bischöfen

- Metropolit Pimen (Enev, geb. 1906) von Nevrokop, Metropolit Pan-

kratij (Doncev, geb. 1926) von Stara Zagora sowie Metropolit Kalinik

1 G2W März 3.

2G2WJuni3.

131



(Aleksandrov, geb. 1931) von Vraca - war es zum Konflikt gekommen,
nachdem das staatliche Amt für Religionsfragen (Metodi Spasov)
erklärt hatte, Patriarch Maksim (Minkov, geb. 1914) müsse abgesetzt werden,

da er 1971 vom Staat als einziger Kandidat für das Patriarchenamt
benannt worden, wäre, dass er also eine Kreatur des gestürzten
kommunistischen Systems sei. Die Mehrheit der Bischöfe stellte sich hinter den
Patriarchen: Zwar sei der jetzige Patriarch der Kandidat des Staates

gewesen, aber Maksim sei in kanonisch korrekter Wahl zum Patriarchen
erhoben worden. Die drei Genannten traten in Opposition zu dieser

Entscheidung und verlangten, zusammen mit einem Mönchspriester,
einem ehemaligen Atomforscher (Hristofor [Sabev]), kompromisslos die

Absetzung des Patriarchen und der belasteten Bischöfe.
Diese drei Bischöfe hatten 1992 Hristofor (Sabev) zum Bischof

geweiht. Da jene aber immer wieder Wege der Verständigung mit dem
Patriarchat suchten, entfernte sich Bischof Hristofor (Sabev) von ihnen
und gründete eine eigene Kirche («All-Orthodoxes Erzbistum Bulgarien»)

mit ihm als einzigem Bischof. Sein Anhang ist sehr bescheiden.
Der Versuch des Ökumenischen Patriarchen, Bartholomaios von

Konstantinopel, anlässlich seines Besuches in Bulgarien (15. Sept.
1993), eine Einigung zwischen den beiden Gruppen herbeizuführen
(d.h. die «Rebellen» zur Rückkehr in die Kirche und zur Busse zu bewegen),

ist erfolglos geblieben3.
Die offenbar ganz beachtliche und vor allem auch aktive Anhängerschaft

der drei opponierenden Bischöfe hat am 31. Mai 1992 das Gebäude

des Hl. Synods der Patriarchatskirche besetzt, das seitdem als

Zentrum der «Rebellen» betrachtet wurde. Als eigenständige Kirche wurde
die Gruppe der opponierenden Bischöfe am 25. Mai 1992 registriert.
Die drei Bischöfe haben dann zur Stabilisierung ihrer Gruppe neue
Bischöfe geweiht.

Die Besetzung des Hl. Synods in Sofia durch die opponierenden
Bischöfe wurde zwei Jahre, nachdem sie begonnen hatte, gewaltsam beendet,

was aber die drei Metropoliten und die von ihnen geweihten Bischöfe

nicht zum Einlenken bewog. Ihr Standpunkt in der Angelegenheit: Es

könne nicht darum gehen, dass sie, die Opposition, kommentarlos Busse

tun. Es müsse darum gehen, dass die gravierenden Vorwürfe gegen
den Patriarchen und andere Bischöfe aus der sozialistischen Ära geprüft
und geahndet werden. Patriarch Aleksij von Moskau und ganz Russland
verzichtete auf einen Vermittlungsversuch, als er Ende Mai 1994 Bulga-

3IDOC 17-19, 17ff.;G2WNov. 4.

132



rien einen Besuch abstattete und eine Pressekampagne sich gegen «russische

Einmischungsversuche» richtete4.

Die römisch- und griechisch-katholischen Kirchen in Bulgarien zählten vor
dem Zweiten Weltkrieg etwa 200 Gemeinden mit ebenso vielen Priestern. Der
kommunistischen Religionspolitik entsprechend wurde in Bulgarien die katholische

Kirche besonders unterdrückt, hinsichtlich der griechisch-katholischen
(unierten) Kirche muss man schon von Verfolgung sprechen. Heute sind nur
noch (oder: wieder) 30 katholische Pfarrer beider Riten in Bulgarien tätig, ihr
Durchschnittsalter beträgt 70 Jahre. Jetzt hofft die Kirche, dass durch die wieder
geschaffene Möglichkeit des Auslandsstudiums die Priesterschaft bald verjüngt
werden könne.

Zum Apostolischen Nuntius in Sofia wurde 1991 Mario Rizzi mit dem Titel
eines Bischofs von Bagnoregio ernannt, ein profunder Kenner Bulgariens, der lange

schon vor dem Zusammenbruch des Kommunismus den Druck grundlegender
christlicher und philosophischer Werke in bulgarischer Sprache gefördert

hat. Katholische Zentren (beider Riten) in Bulgarien sind Plovdiv, Ruse, Burgas
und Svisïov. Neben den römisch-katholischen Diözesen Ruse (Bischof Samuel

S.Djundrin von Nicopoli) und Sofia-Plovdiv (Apostolischer Administrator:
Bischof Georgi I. Jovcev von Lamfua) gibt es in Bulgarien eine unierte Diözese -
Sofia. Wieder aufgelebt sind nach der «Wende» die griechisch-katholischen
Orden der Eucharistinerinnen und der Karmelitinnen.

Die römisch- und griechisch-katholischen Kirchen sind im heutigen Bulgarien
zu schwach, als dass sie die früheren Einrichtungen, etwa zwei grosse Krankenhäuser,

Schulen und Seminarien, heute wieder übernehmen könnten. Eine solche
Aufgabe würde sie überfordern5.

1992 wurde das Bistum Estland, Bestandteil der Russisch-Orthodoxen

Kirche (ROK) / Moskauer Patriarchat, von Moskau in die Autonomie

entlassen. Der Zerfall der Sowjetunion machte eine solche Massnahme

notwendig: Den bedeutenderen orthodoxen Bistümern ausserhalb
des heutigen Russlands, die früher zur Sowjetunion gehörten, ist von
Moskau der sog. «autonome» Status zuerkannt worden - d. h. eine gewisse

Verwaltungsautonomie, wobei der Patriarch in Moskau aber weiterhin

ihr Kirchenoberhaupt bleibt. Es handelt sich hierbei allerdings um
eine auch künftig sehr enge Anbindung an die Moskauer Mutterkirche.
Beispielsweise müssen Synodalprotokolle, Bischofsernennungen der
nun «autonomen» Kirchen vom Moskauer Hl. Synod bestätigt werden,
bevor sie (etwa in Estland, Lettland, der Ukraine, Weissrussland) Gültigkeit

erlangen. Patriarch Aleksij war Anfang Mai 1993 eigens nach
Estland gereist, um dem Bischof von Tallinn und Estland, Kornilij (Jakobs,
geb. 1924) den Tomos über die Autonomie zu überreichen.

4 ID der Bulg.-Orth. Kirche 6/1994; G2W 7-8/1994 5f.
5KN31.L,8.

133



Die jetzige Moskau unterstehende Estnisch-Orthodoxe Kirche, aus
welcher der Patriarch der ROK, Aleksij IL (Ridiger), ja selbst kommt,
besteht zum grossen Teil aus Russen, die nach 1944 ins Land geströmt
sind. Allerdings gab es seit Mitte des 19. Jh.s als Folge einer Konversionsbewegung

vom Luthertum zur Orthodoxie im Baltikum auch eine
autochthon estnische orthodoxe Kirche mit estnischer Gottesdienstsprache

(eine parallele Entwicklung gab es auch in Lettland), die in der
Zwischenkriegszeit in der freien Republik Estland eine angesehene Kirche
war. In sowjetischer Zeit wurde die estnische Orthodoxie immer weiter
zurückgedrängt und macht im Vergleich zur russischen Orthodoxie heute

nur noch einen kleinen Teil aus.

Die trotz Autonomie sehr enge Anbindung an Moskau wird in
estnisch-orthodoxen Kreisen vielfach abgelehnt. Diese erhoffen eine
Unterstellung ihrer Kirche unter das Patriarchat Konstantinopel, wie es

auch der Status der Estnisch-Orthodoxen Kirche in der Zwischenkriegszeit

war (vgl. Finnland). Diese estnischen orthodoxen Kreise werden
vom estnischen Staat unterstützt, der kein kirchliches Eigentum an eine
kirchliche Organisation übergeben will, die angeblich von Moskau
ferngesteuert wird.

Allerdings scheint es, als hätten einige der orthodoxen Esten noch
andere Vorstellungen von ihrer kirchlichen Zukunft: Nicht Unterstellung
unter Konstantinopel, sondern völlige Selbständigkeit als Estnisch-Orthodoxe

Kirche nach Vereinigung mit den im Ausland bestehenden
Gemeinden der «Estnisch-Orthodoxen Auslandskirche»6.

Erzbischof Georg Wagner (mit dem Titel «von Evdokia»), Vorsteher
der Russisch-Orthodoxen Erzdiözese in Westeuropa» (50000 Gläubige
vor allem in Frankreich, aber auch in Skandinavien und Deutschland)
unter der Oboedienz Konstantinopels mit Sitz in Paris, ist am 6. April
63jährig verstorben. Er entstammte einer Berliner evangelischen
Theologenfamilie. In jungen Jahren konvertierte er zur Orthodoxie und
studierte am orthodoxen Institut St. Serge in Paris orthodoxe Theologie; in
Berlin promovierte er danach zum Dr.phil. Bereits mit 25 Jahren wurde
er zum Priester geweiht.

Er hatte sich dem Moskauer Patriarchat unterstellt. Doch veranlassten

ihn bittere menschliche und politische Erfahrungen im Berliner Umfeld

des Moskauer Patriarchats, sich der russischen Kirche in Frankreich
zuzuwenden. 1971 wurde er dort zum Bischof geweiht und fungierte als

6 Izvestija 6. V; KAP 7. V; Gerd Stricker: Orthodoxie in Estland G2W Nov.
22-25.

134



Vikarbischof von Erzbischof Georgij (Taräsov). Nach dessen Tod 1988

wählte ihn die Synode zum Oberhaupt der Eparchie.
Zum neuen Oberhaupt wurde am 4. Juni in Paris Archimandrit Sergij

(Konovalov) gewählt, der bisher in Skandinavien als Priester gewirkt
hatte7.

Im Vergleich zu Usbekistan und vor allem Tadschikistan verläuft das

Zusammenleben der muslimisch geprägten einheimischen Bevölkerung
in Kirgisien mit den Europäern, vor allem mit den orthodoxen Russen,

vergleichsweise friedlich. Nach der Volkszählung von 1989 lebten unter
der einheimischen Bevölkerung (3 Mio.) 1 Mio. Russen und Ukrainer.
Ihnen stehen 35 orthodoxe Gemeinden zur Verfügung, die in sowjetischen

Zeiten als Russifizierungszentren relativ grosszügig ausgestattet
waren. Als Zeichen guten Willens machte Anfang 1993 der kirgisische
Präsident, Askar Akaev, der orthodoxen Bischofskathedrale in BiSkek

(Frunze) einen demonstrativen Besuch und übergab ihr eine symbolische

Summe von 1 Mio. Rubel (damals etwa 1700 US-$). Nach wie vor
ist Kirgisien derjenige Nachfolgestaat der Sowjetunion mit dem geringsten

Vertreibungsdruck8.

Die Synode der Evang.-Luth. Kirche Lettlands, die am 22.Nov. 1992 den Tod
ihres Oberhauptes, Erzbischof Karlis GailTtis, zu beklagen hatte, wählte am
26. Januar 1993 den erst 34jährigen Pfarrer Jänis Vanags zu seinem Nachfolger.
Diese Wahl war nicht unangefochten, da Vanags erst sieben Jahre - und nicht
zehn Jahre, wie die Kirchenordnung vorschreibt - als Pastor gewirkt hatte. Die
meisten Stimmen scheint er mit der Zusage gewonnen zu haben, dass er sich für
die Abschaffung der Frauenordination einsetzen werde. Nach seiner Wahl
benannte er eine Kommission, welche die kirchenrechtlichen Voraussetzungen für
die Einführung der Frauenordination - im Gefolge des allgemeinen Pfarrermangels

- und die notwendigen Schritte zu ihrer Abschaffung prüfen soll. Die
Pfarrerinnen, die seit über einem Jahrzehnt in Lettland Dienst tun und Bedeutendes
zum Erhalt der Gemeinden und ihrer Gotteshäuser geleistet haben, sind erheblich

verunsichert. Wenn im Gemeindedienst befindliche Pfarrerinnen auch keine
Entlassung zu befürchten haben, so weigert sich Erzbischof Vanags jedenfalls,
künftige Pfarrerinnen zu ordinieren9.

Das 81jährige Oberhaupt der Makedonisch-Orthodoxen Kirche,
Erzbischof Gavril (MiloSev) von Ohrid und Makedonien, ist am 11. Juni aus

«gesundheitlichen Gründen» zurückgetreten. Die Gründe sind aber
wohl eher in Unstimmigkeiten hinsichtlich der Haltung der Makedoni-

7 G2W Mai 3 f.; Juli-Aug. 3.

«G2WJuni5.
9 LWI 2/1993; Gerd Stricker: Umstrittene Frauenordination - Der Bischof der

Lutheraner in Lettland meldet sich zu Wort G2W Juni 20-24.

135



sehen Kirche gegenüber Serbien zu suchen. Nach der einseitigen Trennung

von der Serbisch-Orthodoxen Kirche 1967 waren von makedonischer

Seite im Frühjahr 1992 erstmals, und zwar offenkundig hinter dem
Rücken von Erzbischof Gavril, wieder Kontakte geknüpft worden, die

möglicherweise auf eine gewisse Unterstellung der Makedonier unter
Belgrad («Autonomie») hinauslaufen sollten. Der Rücktritt des Erzbischofs

muss als Protest gegen eine Serbien-freundliche Linie in seiner
Kirche gelten.

Am 4. Dez. wurde Bischof Michail von Povardar (Gogov, geb. 1912),
erst seit 1988 Bischof, zum Oberhaupt der Makedonischen Kirche
gewählt. Der innere Entscheidungsprozess um die makedonische Strategie

gegenüber Serbien ist nach einem halben Jahr offenbar beendet worden:

Die antiserbische Richtung hat sich durchgesetzt10.
Die jahrelange, die Orthodoxie in Polen tief verletzende Auseinandersetzung

um das traditionsreiche orthodoxe Kloster Suprasl (bei Bialystok)

hat Ende 1993 durch die Rückgabe des Klosters an die Orthodoxe
Kirche Polens ein Ende gefunden. Das Kloster ist weltweit berühmt
durch den sog. «Codex Suprasliensis», ein altkirchenslawisches, kyrillisch

geschriebenes Denkmal aus dem 10./11. Jh., das 1823 in diesem Kloster

gefunden worden war. Die katholische Kirche hatte Ansprüche
angemeldet. Dass die orthodoxe Kirche den Zuschlag erhalten hat, ist in
der gesamtpolnischen kirchenpolitischen Landschaft eher als eine
Ausnahme zu betrachten".

Die Regierung Polens und der Hl.Stuhl haben am 28. Juli 1993 ein Konkordat
unterzeichnet. Darin wird die katholische Kirche ausdrücklich als juristische Person

bezeichnet und der Kirche das Recht zugesprochen, ausserhalb des eigentlichen

Kultus zu wirken. Einflussnahme des Staates auf das kirchliche Leben wird
untersagt. Kirchliche Trauungen sind im Sinne der bürgerlichen Gesetzgebung
gültig, wenn innerhalb fünf Tagen nach der Trauung dem Standesamt Mitteilung
darüber gemacht wird. Eine für die Kirche günstige Regelung fand auch der
Religionsunterricht an Schulen12.

Die Situation der Griechisch-Katholischen (Unierten) in Polen ist nach wie
vor weit von Normalität entfernt. Zwar konnte 1991 der alte unierte Bischofssitz

l0G2W Juli-Aug. 5.
11 IDOC 17-19, 12f.; G2W Nov. 6f.
Artikel zu Kirche in Polen: Bischof Alfons Nossol: Nationalismus als Herausforderung. Die Folgen des

Umbruches für die kirchliche Ökumene - G2WFebr. 14-19: Gerd Stricker: Der Stellenwert nationaler
Minderheiten. Neubesinnung für Katholiken und Evangelische nach dem Umbruch in Polen G2W Febr.
19-22; Bischof Jeremiasz von Breslau und Stettin: Die Orthodoxen - Polens grösste Minderheitskirche -
G2W Febr. 23-25: Jacob Goldberg: Polens jüdisches Erbe. Reminiszenzen an eine ausgelöschte Kultur
G2W Febr. 26-31: Bischof Jan Szarek: Polens Lutheraner nach dem Zusammenbruch des Sozialismus
G2W Mai 25-28.

12 KAP29. VII., 12. und 13. VIIL; G2W Sept. 5.

136



Przemysl (als Suffragan des Erzbistums Warschau) seit 1946 erstmals - mit
Bischof Ivan Martyniak - wieder besetzt werden, aber der Streit in Przemysl um die
frühere unierte Kathedralkirche, welche die römisch-katholische Diözese
schliesslich doch nicht an die Unierten zurückgab, zeigt, wie gespannt das Klima
zwischen Griechisch-Katholischen und Römisch-Katholischen in Polen nach wie

vor ist.
Ein ähnlicher Fall wie der in Przemysl hat sich Anfang 1993 auch in Krakau

zugetragen. Die Unierten, von denen es in Krakau ca. 2500 gibt, erbaten bei der
Stadtverwaltung die Rückgabe ihrer alten St.Norbert-Kirche, die seit 1808 ihre
Gemeindekirche gewesen, die jedoch 1947 enteignet und der Römisch-Katholischen

Kirche überantwortet worden war. Sie wurde den «Missionaren von <La Sa-

lette>» überlassen. Ihre Forderung unterstrichen die Unierten mit einer Demonstration

vor der Kirche. Der Krakauer römisch-katholische Erzbischof, Kardinal
Franciszek Macharski, sicherte den Unierten daraufhin zu, ihnen statt der erbetenen

St. Norbert-Kirche ein anderes Gotteshaus zur Verfügung zu stellen.
Vielleicht vor diesem Hintergrund hat Papst Johannes Paul II. die

griechischkatholische Diözese, bisher Suffraganbistum der Kirchenprovinz Warschau,
direkt dem Heiligen Stuhl unterstellt. Bischof Ivan Martyniak bleibt dabei aber
Mitglied der Polnischen Bischofskonferenz13.

Am 7. Februar erhielt in Cluj/Klausenburg der rumänisch-orthodoxe
Archimandrit Bartolomeu (Anania, geb. 1921) die Bischofsweihe. Er
wurde zum Erzbischofvon Vad, Feleac und Cluj bestellt. Nach Absolvierung

des Priesterseminars und der theologischen Fakultät in Bukarest
wurde er 1941 bereits Mönch. Wegen zahlreicher, gegen das Regime Ce-

au§escu gerichteten Aktionen war er seit 1958 sechs Jahre im Gefängnis
und wurde dann zur Emigration gezwungen. 1976 konnte er zurückkehren,

wirkte weiter in der Kirche, durfte aber auf staatliche Weisung nicht
zum Bischof geweiht werden. Mit seiner Weihe gelangte erstmals ein
aktiver Ceau§escu-Gegner in den rumänischen orthodoxen Episkopat14.

In Rumänien konnte der griechisch-katholische Frauenorden «Kongregation
der Gottesmutter» nach vier Jahrzehnten des Verbots wieder an die Öffentlichkeit

treten. Weihnachten 1992 wurde in Klausenburg/Cluj ein neues Mutterhaus
eröffnet. Die alten Nonnen und die 12 Novizinnen widmen sich hauptsächlich
der Betreuung von Behinderten und der Pflege von Kindern aus den berüchtigten

Kinderheimen der Securitate. - Wie in den anderen sozialistischen Ländern
war auch in Rumänien die Griechisch-Katholische Kirche bis zur «Wende»
Weihnachten 1989 stärksten Repressionen ausgesetzt. Die Frage der Rückgabe des

kirchlichen Eigentums an die Unierten ist auch in Rumänien nicht geregelt, d.h.
die Behörden schieben - unterstützt von der Rumänisch-Orthodoxen Kirche -
solche Fragen immer wieder auf.

'• KAP 27. Febr.; G2W Juli-Aug. 6.

!G2W Juli-Aug. 6.

137



Die «Verwaltung der bürgerlichen Vereinigungen» in Russlands
Justizministerium hat zum 1. Januar 1993 eine Statistik herausgegeben, die

die Zahl der in Russland offiziell registrierten kirchlichen Institutionen
angibt. Demnach hatte die Russisch-Orthodoxe Kirche (ROK) zum
Stichtag 4357 Gemeinden und 81 Klöster. Die Russisch-Orthodoxe
Auslandskirche hatte 54 Gemeinden und die Wahre (oder Freie) Orthodoxe

Kirche, die aus dem Untergrund («Katakombenkirche») kommt,
10 Gemeinden. Selbst wenn man annimmt, dass zum Moskauer Patriarchat

noch Hunderte von Gemeinden gehören, die als solche schon bestehen,

aber behördlich nicht registriert sind, wirkt die vom Patriarchat
verbreitete Zahl von 10000 bis 14000 Patriarchatsgemeinden (weltweit) als

sehr hoch gegriffen15.

Aussagekräftiger sind Daten, die am 20. Dezember auf der Eparchial-
versammlung des Bistums Moskau Kruticy und Kolomna), dem nominell

Patriarch Aleksij vorsteht, gegeben wurden. Diese Zahlen vermitteln

den Stand vom 27.Okt. 1993, und zwar der gesamten ROK - d.h.
die Gebiete der alten Sowjetunion und weltweite Diaspora des Moskauer

Patriarchats (in Klammern dazu die Vergleichszahlen von Ende
1992): Gemeinden: 14113; Priester: 12013; Klöster: 213 (81); Geistliche
Akademien: 3 (Moskau, St. Petersburg, Kiew); 13 geistliche Lehranstalten;

sonstige geistliche Lehranstalten: 22 (7).
In Moskau gab es Ende 1993 drei Mönchs- und ein Nonnenkloster

sowie mehrere Klosterhöfe, abgesehen von solchen Gemeinschaften, die
als Klöster vom Patriarchat noch nicht anerkannt sind. Es gebe in Moskau

194 orthodoxe Gemeinden, denen 267 Gotteshäuser zur Verfügung
stünden (diese Diskrepanz erklärt sich wohl daraus, dass - z.B. die

Kreml-Kirchen - weiter im Besitz des Staates bleiben und nur in besonderen

Fällen der Kirche für Gottesdienste überlassen werden). - Allerdings

könne in 103 Kirchen nicht regelmässig Gottesdienst gefeiert werden,

weil der Priestermangel weiterhin so gravierend ist16.

151DOC 7-8, 13; G2W Jan. 1994, 9.
Artikel zu Russland: Natal'ja Babasjan: Die rechtsextreme Parnjat-Bewegung und die Kirche, G2W

März 24f.; Erzpriester Ioann Sviridov: Russische Orthodoxie - Krise oder Wiedergeburt?, G2W März
27ff.: Gerd Stricker: Antisemitismus in Russland. Vom Wiederaufleben eines alten Feindbildes in Russland

G2W Juli-Aug. 34-40; Patriarch Aleksij von Moskau und ganz Russland: «Eure Propheten sind unsere

Propheten». Rede vor amerikanischen Rabbinern am 13.11.1991 G2W Juli-Aug. 41 f.; Metropolit
loann von St.Petersburg: «Der Westen will das Chaos». Der Petersburger Metropolit gegen die «Weisen

von Zion» und die CIA - G2W Juli-Aug.. 43-45: Gerd Stricker: Religionsfreiheit in Gefahr? Entwurf einer

Neufassung des russischen Religionsgesetzes G2W Sept. 12-18.

Bücher Konrad Onasch: Die alternative Orthodoxie. Utopie und Wirklichkeit des russischen Laienchristentums.

Paderborn. München. Zürich: Ferdinand Schöningh 1993: Gerd Stricker: Religion in Russland.

Darstellungen und Daten zu Geschichte und Gegenwart (GTB 634). Gütersloh: Gerd Mohn 1993.

'* Pravoslavnaja Moskva 8. II. 1994; G2W März 1994 10f.

138



Wie in anderen ehemaligen sozialistischen Ländern hat der sog.
religiöse Boom nach der «Wende» 1988/89 auch in Russland nachgelassen.
Vor allem, das scheint noch wichtiger, hat sich das wiedererwachte
religiöse Interesse zersplittert. Anfangs strömten alle, die einmal wissen

wollten, was es mit der bisher verbotenen Religion auf sich habe, der
orthodoxen Kirche - dem Moskauer Patriarchat zu. Die kirchenslawische

Gottesdienstsprache ist eine Barriere, die viele wieder abschreckt,
erschwerend tritt hinzu, dass nur allzu wenige der meist schlecht oder gar
nicht speziell ausgebildeten orthodoxen Priester zur katechetischen

Erläuterung, etwa nach der Liturgie, in der Lage sind. So wandern viele

von der orthodoxen Kirche zu den Baptisten weiter. Intellektuelle, die
in der orthodoxen Kirche keine geistige Heimat finden, gelangen oft zur
katholischen Kirche. Viele verfallen westlichen neoprotestantischen
Predigern, östlichen Selbstfindungssekten oder auch russischen Scharlatanen.

Jedenfalls weisen neuere Untersuchungen nach, dass das Interesse

und die Vorliebe der Befragten für die Orthodoxie nach wie vor grösser

als zu anderen Konfessionen ist, sie zeigen aber auch auf, dass immer
weniger Menschen in Russland dem Moskauer Patriarchat nähertreten
wollen17.

Am 23. April 1993 hat Präsident Boris Jelzin ein Dekret erlassen, das

die Rückgabe kirchlichen Eigentums zusichert. Dazu gehören Gotteshäuser,

Pastorate, Schulen, Kirchgemeindesäle, kirchliche Krankenhäuser,

Seminare, Klöster usw. Bei der Übergabe sollen Fragen des

Denkmalschutzes (die bisher den Staat nie interessiert hatten) berücksichtigt
werden. In der Folge fiel auf, dass die Rückgabe kirchlicher Gebäude an
die ROK grosszügiger (aber durchaus nicht immer reibungslos) gehandhabt

wird als an andere Konfessionen oder kirchliche Gruppen. Etwa
die Russisch-Orthodoxe Auslandskirche, die auf russischem Boden
eine Konkurrenz der ROK darstellt, erhält fast nie ein Gebäude vom
Staat'8.

Die Russisch-Orthodoxe Kirche ist durch die neue Religionsfreiheit
vor mancherlei Schwierigkeiten gestellt. Ein grosses Problem, das der
Hl. Synod im Prinzip durch Ignorieren zu lösen sucht, ist die Frage, wie

man vor allem mit Bischöfen verfahren solle, die der intensiven Kollaboration

mit dem KGB bezichtigt werden. Eine kirchliche Kommission

zur Aufarbeitung dieser Fragen wird von ihrem Vorsitzenden, Erzbischof

Aleksandr (Mogilev) von Kostroma, selbst als Farce bezeichnet.

17 Wo Dez. 1992-Jan. 1993 60-67.
ISIDOC 30. April; G2W Juni 6.

139



Einzig der Patriarch, der wie so oft auch hier im Gegensatz zu seinen

altgedienten Bischofskollegen im Hl. Synod zu stehen scheint, hat sich in

grossen Predigten (Okt. 1992 und Febr. 1993) zu diesem Problemkreis

geäussert. Eindrücklich einzelne Passagen in der Predigt vor den Grossen

Fasten 1993:

«Geliebte im Herrn! Der Herr ist nahe. Deshalb müssen wir uns
heute vor unserem Gewissen lossagen von aller Sünde, von aller
Unwahrheit, von jedem Kompromiss. Wir tun Busse für die unter uns,
die nicht fest genug gestanden haben in den Jahren der Verfolgung, die

sich als kleinmütig erwiesen haben, und besonders für die, welche - Gott
behüte - unterstützt haben unsere Verfolger, die unsere Kirche mit Füssen

traten und den Gläubigen unerträgliches Leid und den Tod brachten.

Heute, da das Meer der Leiden an uns vorübergeflossen ist, bekennen

wir uns schuldig - vor jedem, der daran gelitten hat, dass wir ihn
nicht mit der Glut unserer Herzen entzündet, uns nicht immer um Gottes

willen aufgeopfert haben.... Jeder Mensch ist schuldig vor dem Angesicht

Gottes. Aber die grösste Schuld lastet auf uns - meine Brüder
Bischöfe und Priester. Wir müssen uns am Jüngsten Gericht verantworten
für unsere Herde. Wir tragen die Last ihrer Sünden, die Last der
Anschuldigung, dass wir nicht immer ein gutes Beispiel gewesen sind und
nicht immer die uns Anvertrauten recht belehrt haben. - Mit Weinen
über unsere Sünden, mit Hoffnung auf die Gnade Gottes rufen wir zu
Ihm: Vergib uns, gütiger Gott!...»

Die seit der religiösen Öffnung in der Sowjetunion immer drängendere

Frage nach der Kanonisierung der am 17./18. Juli 1918 ermordeten
Zarenfamilie hat, anlässlich der 75. Wiederkehr des Todestages, nun auch

den Hl. Synod der ROK zu einer Erklärung veranlasst. Darin zeigt sich,
wie gespalten der Hl. Synod in dieser Frage ist. Die meisten folgen dem
Druck von rechts, andere wie vor allem Metropolit Juvenalij (Pojarkov)
von Kruticy und Kolomna lehnen eine Kanonisierung Kaiser Niko-
lajs IL entschieden ab (deswegen wünschen einflussreiche Kreise seine

Absetzung!). Die Kirche fordert - vielleicht um Zeit zu gewinnen - eine

genaue staatliche Untersuchung der Vorgänge vor 75 Jahren. - An der
Stelle der Erschiessung in Sverdlovsk/Simbirsk ist bereits ein Denkmal
des Kaisers errichtet worden, eine Kirche ist im Bauw.

Bei seinem ersten Besuch in Moskau (10.-19.7.) hat der Ökumenische

Patriarch Bartholomaios von Konstantinopel wieder betont, dass

von ihm niemand als der von Moskau zum Metropoliten von Kiew einge-

"G2WSept. 9 f.

140



setzte Vladimir (Sabodan, geb. 1935) als kanonisches Oberhaupt in der
Ukraine anerkannt werde. Auch in anderen Fragen, die der ROK zu
schaffen machen, unterstützte Patriarch Bartholomaios den russischen
Patriarchen: in der Verurteilung der Gemeindegründungen der
Auslandskirche in Russland, in der Verurteilung der Errichtung einer das

Moskauer Patriarchat konkurrierenden Eparchie Moldawien durch die
Rumänisch-Orthodoxe Kirche20.

Am 14. Juli 1993 wurde in zweiter Lesung und am 27. August in dritter
Lesung vom Volksdeputiertenkongress ein neues Religionsgesetz
verabschiedet, das in aller Welt Stürme des Protestes hervorrief. Auf Grundzüge

des neuen Gesetzes wurde bereits in IKZ 1993, S.67, hingewiesen.
Die Gesetzesinitiative war massgeblich durch die ROK, namentlich
durch Vorstösse von Patriarch Aleksij IL, befördert worden und hatte
im wesentlichen zum Ziel, die ROK - wie es sich in der Alltagspraxis
bereits entwickelt hatte - auch gesetzlich zur privilegierten Staatskirche zu
machen. Eine Reihe anderer Religionsgemeinschaften, die bereits zu
Sowjetzeiten etabliert waren, sollten den Status von amtlich zugelassenen
Religionsgemeinschaften -jedoch minderen Rechtes - erhalten. Für die

Zulassung neuer religiöser Gruppierungen wurden erhebliche Hürden
aufgebaut.

In zweiter Linie richtete sich das Gesetz gegen das, was man in Russland

diskriminierend und pauschal als «westliche Missionierung»
bezeichnet. Der Gesetzesinitiative zugrunde lag das verständliche Unbehagen,

dass vor allem neo-protestantische Missionen mit ungeheurem
Aufwand, unerschöpflichen finanziellen Mitteln und menschlichen Ressourcen

Russland überschwemmen, in Sportstadien, auf den grössten Plätzen,

in Hallen und insbesondere im Fernsehen eine zweifelhafte Verkündigung

betreiben und mit allen möglichen, auch materiellen Verführungen

die Menschen veranlassen, sich von ihnen taufen zu lassen. Die westlichen

Missionare argumentieren, dass die meisten Menschen in Russland

jetzt Nicht-Gläubige seien und dass man sie zum Glauben führen müsse.
Das Gegenargument der Russen: Russland sei ein orthodoxes Land,

auch wenn es sieben Jahrzehnte von Atheisten beherrscht worden ist.

Alle Russen hätten orthodoxe Vorfahren, und Russland müsse erst
einmal zu seinen eigenen - orthodoxen - Wurzeln finden, bevor fremde
Missionen beginnen, die orientierungslosen Menschen in Russland zu
verwirren.

1G2W Sept. 7.

141



Der Wortführer des nationalistisch-antisemitischen Flügels in der
ROK ist Metropolit Ioann (Snycev, geb. 1927) von St. Petersburg,
Mitglied der Kirchenleitung (Hl. Synod). Er gibt auch schlimmsten antisemitischen

Gruppierungen, wie sie sich etwa in der Sergij-Dreifaltigkeits-
Lavra zu Sergiev Posad (Zagorsk) konzentrieren, seine bischöfliche
Legitimation. Patriarch Aleksij, der am 13. Nov. 1991 in seiner betont dem

jüdischen Glauben zugewandten Rede vor amerikanischen Rabbinern
die Antisemiten erst richtig auf den Plan gelockt zu haben scheint, erteilte

Metropolit Ioann Druckverbot in kirchlichen Zeitschriften - bestimmte

säkulare Organe (Den', Sovetskaja Rossija u. a.) drucken seine
antisemitischen Pamphlete dafür um so lieber.

Einen wesentlichen Grund für den Rechtsruck der ROK stellen einerseits

die orthodoxen Bruderschaften, andererseits aber auch viele Priester

dar, die in der Vergangenheit und in der Gegenwart gar keine oder

nur eine unvollkommene Ausbildung erhalten haben und denen Kriterien

fehlen, den Missbrauch der Kirche durch rechtsnationale Kreise zu
erkennen. Verantwortungsträger in der ROK erklären, heute bildeten
nicht die alten KGB-Seilschaften das schwierigste Problem der Kirche,
sondern die Massen jener «Neophyten», jener Neugetauften, die ohne
katechetische Vorbereitung in die Kirche kommen und ohne grundlegende

Kenntnisse des Glaubens das Schiff der Kirche in politische - und vor
allem rechtsnationale - Gewässer lenken. In der Kirche schaffen sich geistig

und politisch heimatlos Gewordene (vielfach sogar alte KPdSU-
Funktionäre) ein politisches extrem rechtslastiges Betätigungsfeld.

Das erwähnte Religionsgesetz ist nach den westlichen Protesten wegen

der fehlenden Gleichbehandlung der Religionsgemeinschaften von
Präsident Jelzin immer wieder zurückgewiesen worden.

Schliesslich wurde dieses Gesetz doch noch angenommen - von 13

oder 14 Deputierten (wie es heisst: zusammen mit der Wiedereinführung

der Todesstrafe) in dem von Jelzins Truppen belagerten und
umkämpften Weissen Haus im Oktober 1993. Natürlich hat das Gesetz keine

Gültigkeit - aber in Russland kirchlich Tätige bestätigen übereinstimmend,

die Praxis auf den Ämtern sei so, als sei das Gesetz in Kraft: Die
Einreise von kirchlichen Mitarbeitern aus dem Westen nach Russland
sei eindeutig erschwert. Andererseits ist positiv zu konstatieren, dass

religiöse Abenteurer, die in Russland ihre Spielwiese suchten, nun etwas

zurückgedrängt sind21.

:| G2W Sept. 12-18; G2W Okt. 8.

142



Neben dem in IKZ 1993, S.70, erwähnten Gottesmutter-Zentrum haben sich
in Russland und auf dem Boden der früheren UdSSR noch weitere Sekten gebildet,

die gleichsam auf den Feldern der Orthodoxie ernten. Relativ harmlos war
und ist ein «neuer Jesus» in den Strassen Moskaus, der sich «Vissarion-Christus»
nennt und Sergej Torop (aus Stavropol) heisst. Seine Lehre ist eine seltsame
Mischung aus Kosmologie, orthodoxem Christentum und Yoga - er fand erstaunlich
viele Anhänger, ist aber mehr oder weniger ein Einzelkämpfer geblieben22.

Die Bewegungen mit der sicherlich grössten Anhängerschaft und der grössten
Breitenwirkung in Russland und in der Ukraine - auf pseudo-orthodoxer Grundlage

und zugleich mit allen Attributen westlicher Jugendsekten - waren das
«Gottesmutter-Zentrum» und die «Weisse Bruderschaft». Der Sektengründer des

Gottesmutterzentrums, der exkommunizierte Priester einer orthodoxen
Katakombenkirche, Ioann Bereslavskij, der sich selbst zum Erzbischof befördert hatte, hat
seine Lehre in einem «Dritten Testament» dargelegt und an die Stelle Jesu Christi

die Gottesmutter gesetzt, die am Jüngsten Gericht in Erscheinung treten werde.

In der «Weissen Bruderschaft» wurde diese Lehre weiterentwickelt. Sie ist in
«Leben und Lehre» viel extremer als die des Gottesmutterzentrums. Der Gründer

der 1990 entstandenen Sekte, Jurij Krivonogov, hat die Gottesmutter des

Gottesmutterzentrums personifiziert - in der Gestalt der KPdSU-Funktionärin Maria

Cvigun, die als Gottesmutter «Maria Devi Christus IUSMALOS» genannt
wurde, während er selbst als Prophet und als Johannes der Täufer auftrat.

Schliesslich wurde der Weltuntergang für den 24. November 1993 angekündigt.

Maria Devi Christus IUSMALOS rief dazu auf, diesem Ereignis in Kiew
entgegenzugehen. Alle Sektenmitglieder wurden aufgefordert, ihren Besitz der Sekte

zu überschreiben, Kinder wurden entführt, man arbeitete mit allen Tricks des

Psychoterrors. Das entschiedene Eingreifen der Kiewer Polizei im Vorfeld konnte

eine Massenpsychose verhindern und die durch Interpol gesuchten Sektenführer

verhaften. Seitdem ist sowohl vom Gottesmutterzentrum als auch von der
Weissen Bruderschaft nur noch wenig zu hören23.

Durch den Putsch der Jelzin-Gegner Ende Sept./Anfang Okt. 1993,

der am 3. und 4. Okt. in den Schüssen auf das Weisse Haus, wo der Volks-

deputiertenkongress zu tagen pflegte, kulminierte, wurde die ROK wie
bereits zwei Jahre zuvor während des August-Putsches 1991 vor schwierige

Entscheidungen gestellt. Das Problem bestand darin, dass die Kirche
auf der Seite der Volksdeputierten stehen müsste, die gerade im Begriff
standen, das vom Patriarchat forcierte neue Religionsgesetz durchzubringen.

Problematisch war andererseits, dass die Kirche verärgert über
Präsident Boris Jelzin sein müsste, weil er eben dieses Gesetz in der von
der ROK favorisierten Form immer wieder zurückgewiesen hatte.

22G2W Jan. 7f.
;:' Natal'ja Babasjan: Gottes falsche Mutter. Skizzen zu den «Rittern des

Glaubens» und zum «Gottesmutterzentrum» G2W Okt. 13-18; dies.: Weisse Bruderschaft

mit schwarzer Seele G2W Okt. 18-20.

143



Die Verschärfung der Lage, durch die Auseinandersetzung Chasbula-

tov/Ruckoj gegen Jelzin und die Auflösung des Volksdeputiertenkongresses

durch Jelzin charakterisiert, zwang Patriarch Aleksij, am
28. Sept. seine Visitationsreise durch Gemeinden in Amerika abzubrechen

und nach Moskau zurückzukehren. Er veröffentlichte verschiedene

allgemein gehaltene Appelle an alle Seiten, Blutvergiessen zu vermeiden.

Am 29. Sept. bot er sich den gegnerischen Parteien als Vermittler
an, wobei er dieses Angebot mit der Aufforderung verband, die im Weissen

Haus Eingeschlossenen mit Nahrungsmitteln, Getränken und
Medikamenten versorgen zu lassen. Ruckoj verlangte als Vorbedingung für
Verhandlungen den Wiederanschluss von Telephon, Wasser und Elektrizität

für das Weisse Haus; Jelzin seinerseits verlangte als Vorbedingung
die Entwaffnung der «Sicherheits»-Kräfte im Weissen Haus.

Verhandlungen fanden vom 1. bis 3. Okt. im Daniil-Kloster, dem Sitz
des Patriarchen, statt, obwohl nur die von Ruckoj gestellten Vorbedingungen

erfüllt worden waren, eine Entwaffnung der Bewaffneten im
Weissen Haus jedoch nie erfolgte. Grundlegende Verhandlungen gab es

nicht, da sich die Seite Ruckoj/Chasbulatov nie zu irgendeinem
Zugeständnis bereiterklärte; dieser Seite ging es bei den Vermittlungsgesprächen

um nichts anderes als um Zeitgewinn. Am 2. Okt. veröffentlichte
der Patriarch einen Aufruf, der in einem Anathema derer gipfelte, die
«ihre Hand gegen einen Wehrlosen erheben und dessen Blut vergies-
sen» - interpretiert wurde der Aufruf teilweise so, als richte er sich

gegen die OMON-Truppen Jelzins vor dem Weissen Haus - die Wehrlosen
seien die im Weissen Haus eingeschlossenen Volksdeputierten.

Vom Sonntag, dem 3. Okt., bis zum Ende der Belagerung feierten
bekannte Priester des Patriarchats aus dem Daniilkloster im Weissen Haus
die Göttliche Liturgie, tauften, reichten die hl. Sakramente und betreuten

die Volksdeputierten seelsorgerlich. Abends gegen sechs Uhr endeten

die Verhandlungen und wurden nicht mehr aufgenommen.
Repräsentanten des Patriarchen versuchten noch weiter, in persönlichen
Telephongesprächen die Beschiessung des Weissen Hauses durch Jelzins
Truppen zu verhindern und später abzubrechen.

Es war der Kirche der Vorwurf gemacht worden, sie habe sich durch
ihre Vermittlungsversuche bemüht, politisch aktiv zu werden. Die ROK
bestätigt eigentlich diesen Vorwurf, indem sie ihre Vermittlungsversuche

als Akt der Neutralität, im Grunde genommen aber als Akt der
Unterstützung Jelzins verstanden wissen möchte. Von anderer Seite wird
die erklärte Neutralität der Kirche als Scheinneutralität verstanden; die
Kirche habe sich in ein «wortreiches Schweigen» gehüllt. Die Schein-

144



Neutralität der Kirche sei auf eine Unterstützung Chasbulatows
hinausgelaufen.

Das Dilemma der Kirche in dieser Situation, die alle Handelnden und
wohl auch den Patriarchen überfordert hat, kommt in einer von
Prof. Dr. Hermann Goltz, früher Studiensekretär der KEK, vorgelegten
Dokumentation und in seinem Vorwort deutlich zum Ausdruck24.

Andere orthodoxe Kirchen in Russland:

Metropolit, seit 1943 Patriarch Sergij (Stragorodskij, 1867-1944) hatte
1926 als Stellvertretender Patriarchatsverweser die Leitung des Moskauer

Patriarchats übernommen - «usurpiert», wie einige Bischöfe sagten.
Diese haben sich in Opposition zu Metropolit Sergij gestellt und sind

angesichts der Kirchenverfolgungen in den Untergrund gegangen.
1927 erliess Metropolit Sergij seine umstrittene Deklaration, in

welcher er als die irdische Heimat eines russischen Orthodoxen die Sowjetunion

bezeichnete, deren Erfolge und Misserfolge auch die Erfolge und

Misserfolge des Moskauer Patriarchats seien. Als Zeichen des Protestes

gegen diese Haltung, die als Unterwerfung der Kirche unter die Sowjetmacht

gedeutet wurde, trennten sich abermals einige Bischöfe - immer
mit mehr oder weniger grossem Gefolge natürlich - von Metropolit Sergij

und gingen ebenfalls in den Untergrund und bildeten die sog.
Katakombenkirche.

Wie von vornherein Bischöfe aus den unterschiedlichsten Gründen in
die Katakomben gingen, so kann auch nie von einer und nie von einer
organisierten Katakombenkirche die Rede sein. Die absolute Geheimhaltung,

welche die Voraussetzung für das Überleben bildete, hatte absolute

Unübersichtlichkeit zur Folge. Man hatte zwar meistens Bischöfe -
aber ob sie alle kanonisch geweiht waren (also durch mindestens zwei
ihrerseits kanonisch geweihte Bischöfe), wurde mit den Jahrzehnten
immer fraglicher. Den Untergrundpriestern fehlte je länger, je mehr, eine

systematische Ausbildung. Unordnung und Irrlehren machten sich in
den zahllosen Gruppierungen breit.

Verschiedentlich haben sich in der Vergangenheit Katakombengruppierungen

an die Russisch-Orthodoxe Auslandskirche (Sitz: New York)
um Hilfe gewandt, wenn ihnen das hl.Myronöl ausgegangen war oder

24 Die Russ.-Orth. Kirche im Oktoberputsch 1993: Originaldokumentation des

Moskauer Patriarchats, hrsg. von der Konferenz Europäischer Kirchen in
Zusammenarbeit mit dem ÖRK und dem Französischen Ev. Kirchenbund. Genf: KEK
1994; Gerd Stricker: Patriarch Aleksij während Russlands Krise. Aufrufe und
Handeln des orthodoxen Oberhauptes in schwieriger Zeit G2W Nov. 14-18.

145



wenn sie sich nicht in der Lage sahen, einen Bischof zu weihen. Überhaupt

haben viele Gruppierungen der Katakombenkirche den Ersthier-
archen der Auslandskirche als ihr Oberhaupt betrachtet. So weihte
beispielsweise Bischof Varnava (Prokof'ev) von Cannes 1982 bei einer
Besuchsreise in die UdSSR heimlich Lazar' (Zurbenko) zum Bischof einer

Katakombengruppierung. Und 1991 haben Bischöfe der Auslandskirche

in Brüssel Archimandrit Valentin (Rumancov) aus Suzdal', der sich

von der Patriarchatskirche getrennt hatte, zum Bischof der Auslandskirche

in Russland geweiht und ihn Erzbischof Lazar' (Zurbenko) unterstellt.

Ein Bischof Veniamin (Voznjuk) wurde hinzugeweiht.
Als seit 1988 Religionsfreiheit in der Sowjetunion heimisch wurde, traten

einige Katakombengemeinden (ca. 50) an die Öffentlichkeit und liessen

sich staatlich registrieren. Probleme gab es dabei kaum (allerdings
übergab man ihnen nur selten Gotteshäuser). Die nunmehr registrierten

Katakomben-Gemeinden mit Erzbischof Lazar' (Zurbenko) als

Oberhaupt nannten sich «Wahre Russisch-Orthodoxe Kirche».
Parallel dazu kam es seit Ende der 80er Jahre zu Abspaltungen von

Gemeinden des Moskauer Patriarchats: Entweder waren es Laien in der
Gemeinde, die mit ihrem Priester nicht zurechtkamen und das Moskauer

Patriarchat verliessen, oder Priester lehnten ihren Bischof ab und ver-
liessen mit ihrem Anhang ebenfalls das Moskauer Patriarchat, z.B.

wenn der Bischof ihrer Meinung nach zu eng mit dem KGB zusammengearbeitet

hatte oder menschlich nicht tragbar war. Sie bildeten neue
Gemeinden und unterstellten sich der Russisch-Orthodoxen Auslandskirche,

welche diese neuen Gemeinden, die aus dem Patriarchat kamen,
der «Wahren Russisch-Orthodoxen Kirche» eingliederte.

1993 traf der Hl. Synod der Auslandskirche in New York aber eine

Entscheidung, die Verwunderung auslöste: sich von den Bischöfen der
«Wahren ROK» Lazar' und Valentin und von ihren Katakomben-Gemeinden

zu trennen und die neuen, aus dem Patriarchat gekommenen
Gemeindegruppen von Bischof Varnava (Prokof'ev) von Cannes und

von dem bisherigen Vikarbischof der Katakombenkirche Veniamin

(Voznjuk) betreuen zu lassen. Der Grund für diese Trennung könnte
darin zu suchen sein, dass in der «Wahren ROK» möglicherweise die
Katakombenmentalität so lebendig ist, dass geordnete kirchliche Verhältnisse

nicht durchsetzbar sind. Sicherlich hat die New Yorker Entscheidung

aber auch etwas mit der Persönlichkeit der Bischöfe zu tun25.

25 Bote/München Mai 2f.; G2W Sept. 8.

146



Am 22. März 1994 fand in Suzdal' eine Tagung der von Erzbischof
Lazar' repräsentierten «Wahren ROK» statt, an der neben 15 Laien
35 Geistliche teilnahmen, von denen sich einige als Bischof bezeichneten.

Man beschloss die Gründung einer «Vorläufigen Obersten
Kirchenverwaltung der Russisch-Orthodoxen Kirche», die sich das Recht der

unabhängigen Bischofsweihe nahm und die gleichzeitig als autonome
kirchliche Organisation Teil der Russisch-Orthodoxen Auslandskirche
bleiben wollte, z. B. soll in den Gottesdiensten Metropolit Vitalij (Ousti-
noff), das Oberhaupt der Auslandskirche in New York, als Oberhaupt
auch der offiziellen Gemeinden der «Wahren ROK» kommemoriert
werden. - Der Hl. Synod in New York hat dieses Ansinnen am 5. April
1994 zurückgewiesen und Erzbischof Lazar' sowie Bischof Valentin
aufgefordert, ihre Irrtümer zu bereuen und in den Schoss der Auslandskirche

zurückzukehren26.

Die überwiegend deutsche lutherische Kirche auf dem Gebiet der früheren
Sowjetunion (ausser dem Baltikum) hat sich aus juristischen Gründen wieder einen

neuen Namen zulegen müssen - «Evang.-Luth. Kirche in Russland und anderen
Ländern», wobei mit «anderen Ländern» die ausserbaltischen Republiken der
alten UdSSR gemeint sind. Die Bezeichnung «deutsch» war schon zuvor aus der
Eigenbenennung gestrichen worden, um einerseits Gemeinden wegen ihres
Überganges zur russischen Gottesdienstsprache keine Probleme zu bereiten und um
andererseits auch nichtdeutschen lutherischen Gemeinden die Möglichkeit des

Beitritts zu bieten.
Die Kirche hat mittlerweile folgende Sprengel/Eparchien: Europäisches Russland,

Sibirien-Fernost, Kasachstan, Usbekistan, Kirgisien und Ukraine. Den
Sprengein stehen jeweils Superintendenten vor, die alle - bis auf den «Bischöflichen

Visitator» im europäischen Russland - Russlanddeutsche sind. Der 83jähri-
ge Bischof Harald KalninS hat am 5. Mai 1994 seinen Rücktritt erklärt. Auf der
Generalsynode Ende September 1994 - der ersten seit 1928 - wird ein Nachfolger
gewählt. Einziger Kandidat: Prof. D.Georg Kretschmar, Kirchenhistoriker aus
München, seit 1989 Rektor der theologischen Kurse der Kirche -zunächst in Lettland.

1993 in Hermannstadt/Siebenbürgen, seit 1994 in der Nähe von St. Petersburg.

Die Kirchenleitung ist von Riga nach St.Petersburg verlegt worden; ihr
steht als Bischofsvikar bereits jetzt Prof. Kretschmar vor.

Die Serbisch-Orthodoxe Kirche (SOK) steuert auf der Suche nach

einem Standpunkt in den südslawischen Feindseligkeiten immer mehr
nationalserbischen Positionen zu. Am 14. Mai 1993 suchte eine Delegation
aus Genf (Prof. Dr. Konrad Raiser, ÖRK, und Jean Fischer, KEK) das

Serbische Patriarchat in Belgrad auf. Gesprächsgegenstand war die
umstrittene Rolle der Serbischen Kirche im jugoslawischen Bürgerkrieg

26 Mönchsdiakon Iona (Jasunskij). Gerd Stricker: Katakombenkirche - Legende

aus sowjetischer Zeit G2W Juni 20ff.

147



und die Möglichkeiten einer friedenstiftenden Rolle der SOK. Erkennbare

Ergebnisse hatten diese Gespräche aber nicht27.

Die Bischofskonferenz von Mai 1993 hat den Westen wegen seiner

Kritik an der Haltung der Serbischen Kirche getadelt. Die Kirche befände

sich zwischen dem Hammer des Bürgerkrieges und dem Amboss des

«in der Geschichte noch nicht dagewesenen Druckes der internationalen

Gemeinschaft». Dem Westen wird jegliches Verständnis für die

Vorgänge in Serbien abgesprochen. Auch die serbischen Bischöfe sprachen
sich gegen den Krieg aus, riefen zur Einstellung aller Kampfhandlungen
auf und forderten gerechte Lösungen. Milosevic wird der Vorwurf
gemacht, die richtigen Ziele mit den falschen Mitteln - des Blutvergiessens
und des Bruderkrieges - verfolgt zu haben.

Vor diesem Hintergrund war ein Besuch von Patriarch Pavle beim
Führer der serbischen konservativen Erneuerungsbewegung, die in

Opposition zu Präsident Milosevic steht (wiederum wegen der falschen
Massnahmen - nicht etwa wegen der falschen Ziele!), Vuk Draäkovic,
zu sehen, der wegen einer von ihm initiierten regierungsfeindlichen
Demonstration inhaftiert worden und übelst zusammengeschlagen worden
war. Den Sympathiekundgebungen für Draskovic (einmal nahmen
15000, einmal 10000 Menschen teil) und dem Einsatz der Serbischen

Kirche für ihn ist es zu danken, dass er am 9. Juli freigelassen wurde. -
Diese Aktivitäten der Serbischen Kirche dürfen aber nicht darüber
hinwegtäuschen - und gerade die Unterstützung der bosnischen Serben
durch Patriarch und Bischöfe im Jahre 1994 unterstreichen dies -, dass

von der SOK vorerst keine wahrhaft friedenstiftenden Handlungen zu

erwarten sind28.

Der Vorsteher des berühmten Klosters zu Studenica, Archimandrit
Iovan (Mladenovic, geb. 1950), wurde zum Bischof geweiht. Als Vikarbi-

27 Artikel zu Serbien: Anne Herbst: Tod und Verklärung. Die Orthodoxe und
die katholische Kirche im südslawischen Konflikt G2W April 14-18; Bischof
Atanasije (Jevtic): Die Serben im Heilsplan Gottes. Das geistige Profil der orthodoxen

Serben G2W April 19 f.; Geert van Dartel: Nikolaj Velimirovic
(1880-1956). Eine umstrittene Gestalt der Serbisch-Orthodoxen Kirche G2W

April 20-26; Ronald Gressarth-Maticek: Hass auf dem Balkan. Zur Soziopsycho-
pathologie postkommunistischer Gesellschaften G2W April 27-31; Helena To-
dorovic: Zerfall ohne Grenzen. Der Nationalismus im postkommunistischen
Europa und der Balkankonflikt G2W Juli-Aug. 20-24; Srecko-Mato Dzaja: Krieg
zwischen drei Zivilisationen. Historische Aspekte des Krieges in Bosnien-Herzegowina

G2W Sept. 21-24; Josip Svoboda: Bosnisches Roulette G2W Sept.
25-29, Nov. 26-29.

2)1 G2W Juli-Aug. 9f.

148



schof von Patriarch Pavle soll er für die makedonischen Eparchien, die
sich 1967 gegen den Willen Belgrads verselbständigt hatten, zuständig
sein. - Der Vikarbischof der Eparchie Timok (Ostserbien), Justin (Stefa-
novic, geb. 1955), wurde zum regierenden Bischof dieser Eparchie
ernannt29.

Nach der Aufteilung der früheren Tschechoslowakei gibt es in der
Slowakei zwei orthodoxe Eparchien - das Bistum Michalovce, dem Bischof
Iân (Holonic, geb. 1937), und das Bistum Presov (Preschau), dem
Bischof Nikolaj (Kocvar, geb. 1927), vorsteht. Die orthodoxe Kirchenleitung

in der Slowakei («Metropolierat») soll in Pre§ov installiert werden.
Das orthodoxe Priesterseminar, das hier bis zur «Wende» bestand, war
die Fortführung eines griechisch-katholischen (unierten) Seminars, das

als solches nun wieder den Lehrbetrieb aufgenommen hat.
Das orthodoxe Seminar hat sich als orthodoxe theologische Fakultät

Presov neu etabliert, die der slowakischen Universität von Ko§ice/Ka-
schau untersteht. In Tschechien bestehen zwei weitere orthodoxe Eparchien

- das Bistum Prag mit Metropolit Dorotej (Filip, geb. 1913) als

Oberhaupt sowie das Bistum Olomouc/Olmütz und Brno/Brünn mit
KryStof (Pulec. geb. 1953) als Bischof. Insgesamt soll die orthodoxe Kirche

der ehemaligen CSSR als Einheit bestehen bleiben - mit einer relativ

autonomen tschechischen und einer relativ autonomen slowakischen

Metropolie. Gemeinsames Oberhaupt soll Dorotej (Filip, geb. 1913),

«Erzbischofvon Prag und Metropolit aller tschechischen Lande und der
Slowakei», bleiben. Es stellt sich allerdings die Frage, ob diese Konstruktion

hält, wenn der allseits verehrte, doch hochbetagte Metropolit einmal

das Zeitliche segnet.

Der Griechisch-katholischen Kirche in der Slowakei steht als Oberhaupt
Bischof Jan Hirka in Presov vor. Nach der Schaffung der beiden unabhängigen Staaten

hat er in Prag ein Vikariat eingerichtet, von dem aus die unierten Gemeinden
in Tschechien betreut werden. Zum Vikar bestellte er den Priester Ivan Iljavinec.
Die 10000 Unierten Tschechiens leben über das Land verstreut und werden von
vier Priestern betreut.

Die orthodoxe Kirche in der heutigen Slowakei und in Tschechien

war statistisch nie bedeutend. Erst als nach dem kommunistischen
Staatsstreich von 1948 die sowjetische Religionspolitik auch in der
CSSR durchgesetzt wurde, nahm die orthodoxe Kirche - statistisch -
einen gewaltigen Aufschwung: Gerade die Slowakei war ein Hort der
griechisch-katholischen, also der unierten Kirche (Bistum Presov) gewesen.

:"G2W Juli-Aug. 9.

149



die dem sowjetischen Beispiel folgend im Jahre 1950 verboten und der
kleinen orthodoxen Kirche in der Tschechoslowakei eingegliedert wurde.

In der CSSR kam es jedoch zu einem gewissen Wiederaufleben der
Griechisch-katholischen (unierten) Kirche: Im Zuge von Alexander
Dubceks Versuch, 1968 im «Prager Frühling» in der CSSR einen «Sozialismus

mit menschlichem Antlitz» zu schaffen, wurde auch die Unierte
Kirche wieder zugelassen - und sie blieb nach der Zerschlagung des Prager

Experiments durch Truppen der Warschauer-Pakt-Staaten existent,
wenn auch weiterhin repressive Massnahmen eine freie Entfaltung
behinderten.

Vor dem Verbot der Griechisch-katholischen (unierten) Kirche hatte diese
nach der Volkszählung von 1950 unter den Slowaken 225 000 Glieder, die orthodoxe

Kirche jedoch nur 8000 Glieder. 1950 wurde dann die unierte Kirche der orthodoxen

eingegliedert. Die Statistik nach 1990 lässt erkennen, dass die Zwangseinverleibung

der Unierten diesen erhebliche Verluste gebracht hat: Heute stehen in
der Slowakei 180000 Unierten immerhin 34000 Orthodoxe gegenüber (neben diesen

Zahlen gibt es auch viele andere, die diese Tendenz bestätigen; insgesamt
scheint aber in Sachen Statistik in der Slowakei sehr vieles fragwürdig zu sein).

Nach dem Zusammenbruch des Kommunismus wurde in der
Tschechoslowakei 1990 ein sog. Rückgabegesetz verabschiedet, das die Orthodoxen

zwingt, jene Kirchen, die vor 1950 den Unierten gehört hatten,
fast entschädigungslos zurückzugeben. Das hat kurzzeitig zu kirchen-
kampfartigen Situationen in der Ostslowakei geführt. In 80 Fällen wurde

die bislang «orthodoxe» Gemeinde geschlossen wieder griechisch-katholisch,

in 122 Fällen müsste die Übergabe durch Regierungsvertreter
geregelt werden. Die gemeinsame Nutzung eines Gotteshauses durch
Orthodoxe und Unierte war praktisch nie möglich. Einige orthodoxe
Gemeinden weigern sich, ihr früher uniertes Gotteshaus herauszugeben

- in diesen Ortschaften soll es gar keine Unierten mehr geben.
Um die Verluste wettzumachen, wurde der Bau von 40 neuen orthodoxen

Kirchen in Angriff genommen - aber wie die Bauten finanziert werden

sollen, ist unklar. Es wurde zugesichert, dass der Staat 50 % der
Bausumme tragen werde; aber was diese Zusagen heute wert sind, da das

ganze Ausmass der Zerrüttung der Volkswirtschaft hervortritt, ist eine

schwierige Frage3".
Der seïbisch-orthodoxe Bischof von Zagreb und Laibach/Ljubljana,

Metropolit Jovan (Pavlovic, geb. 1936), Mitglied der Belgrader Bischofssynode

der Serbisch-Orthodoxen Kirche, äusserte sich über die Lage
der Orthodoxen in Slowenien sehr zufrieden. Sie sei bedeutend besser

v»G2WJan. 11, Apr. 11 f.; KAP 6. und 20. II.

150



als die Lage der orthodoxen Serben in Kroatien. Die orthodoxen Priester

könnten in Slowenien ihre Tätigkeit vollkommen ungehindert
ausüben. Man bemühe sich um gute Beziehungen zu den Behörden. Allerdings

reagierten diese nervös, wenn sich Serben - besonders an grossen
serbischen Feiertagen wie dem St.-Veits-Tag («Vidov dan», 15./28. Juni)

- in grosser Zahl versammeln.
Bischof Iovan hob Anfang Januar 1993 das gute Verhältnis zur

römisch-katholischen Kirche hervor. Die katholische Kirche gebe den Serben

auch die Möglichkeit, in Notsituationen den Gottesdienst in katholischen

Gotteshäusern zu feiern31.

In Tschechien war Mitte 1993 eine Religionsstatistik zum Stand 1. Jan.

1993 veröffentlicht worden. Danach zählt die katholische Kirche mehr
als 4 Mio. (1576 Geistliche), die Ev. Kirche der Böhmischen Brüder
mehr als 200000 (203 Geistliche), die Hussitische Kirche 178000 (205

Geistliche), die Schlesische ev.-luth. Kirche 33000 (30 Geistliche), die
orthodoxe Kirche 19000 Glieder (49 Priester). Da die Griechisch-katholische

(unierte) Kirche nicht eigens genannt ist, muss man vermuten, dass

die sie betreffenden Zahlen in den Angaben über die katholische Kirche
enthalten sind32.

In Tschechien ist eine neue römisch-katholische Diözese eingerichtet worden:
Pilsen. Das entsprechende Ansuchen der tschechischen Bischofskonferenz wurde

im Vatikan positiv erledigt. Papst Johannes Paul II. ernannte den Prager
Weihbischof FrantiSek Radkovsky zum ersten Bischof von Pilsen. Die neue Diözese
zählt ca. 800000 Einwohner, davon 440000 Katholiken. Für die 313 Pfarreien stehen

90 Priester und 20 Ordensgeistliche zur Verfügung. Der neue Bischof hatte
1970 die Priesterweihe erhalten, erst nach der Wende konnte erzürn Bischof
geweiht werden33.

Die Kirchenbezirke in Ungarn sind von Papst Johannes Paul II. neu geordnet
worden (31.5.1993). Die Erzdiözese Esztergom ändert ihren Namen in «Eszter-
gom-Budapest», der Titel «Primas von Ungarn» bleibt an diese Diözese gebunden;

die Erzdiözese Kalocsa heisst nun Kalocsa-Kecskemet, Veszprem wurde
zum Sitz einer neuen Metropolie erhoben. Den Umbenennungen entsprechen
natürlich auch territoriale Neuordnungen, die sich auch die Kirchenprovinz Eger
gefallen lassen müsste. Neu geschaffen wurden die Diözesen Debrecen-Nyiregyha-
za sowie Kaposvar.

Unverändert hingegen blieben die Grenzen der griechisch-katholischen
(unierten) Diözesen Szombathely und Haujdudorog34.

31 G2W März 1993 12.
32 G2W Sept. 9.

» G2W Juli-Aug. 11.
34 KAP 5. und 9. VI.

151



Unter den orthodoxen Kirchen der Ukraine ist mittlerweile eine
gewisse Klärung der Verhältnisse eingetreten. 1989 hatte Bischof Ioann
(Bodnarcuk, geb. 1929) von Zitomir und Ovruc das Moskauer Patriarchat

verlassen und die 1921 gegründete, in den 30er Jahren im Strudel
der Stalin'schen «Säuberungen» untergegangene, während der
deutschen Besetzung 1941-1944 kurzzeitig wieder aufgelebte und bis 1989

nur noch in der westlichen Emigration anzutreffende «Autokephale
Ukrainisch-Orthodoxe Kirche» (AUOK) wiederbegründet. Das Oberhaupt

dieser Kirche in Amerika, Metropolit (seit 1990: Patriarch) Mstyslav

(Skrypnyk, 1898-1993), förderte den neuen Zweig der Kirche in der
Ukraine nach Kräften, besuchte Kiew und hegte eine Zeitlang sogar die
Absicht, dort zu bleiben.

Die Forderung von Bischof Ioann (Bodnarcuk), dass die Orthodoxen
in der Ukraine endlich ohne die Bevormundung durch das Moskauer
Patriarchat ihre eigene Kirche aufbauen sollten, fand grossen Anklang:
Die Kirche wuchs - insbesondere im nationalbewussten Westteil der
Ukraine, wo auch die Griechisch-Katholischen gewaltige Erfolge zeitigten.

Angesichts der Tatsache, dass das Moskauer Patriarchat vor allem
in Galizien fast alle Gemeinden an die Griechisch-katholische Kirche
und an die AUOK verlor, verlieh das Moskauer Patriarchat seinen
Gemeinden in der Ukraine, vereinigt im «Exarchat Ukraine», im Jahre
1990 den Status der Autonomie, wobei sie die Bezeichnung
«Ukrainisch-Orthodoxe Kirche - Moskauer Patriarchat» UOK-MP) führen
durfte. Es handelt sich dabei um eine Verwaltungsautonomie, d.h.
(angeblich) dürfen Bischöfe ohne Nachfrage in Moskau geweiht und
versetzt, Bistumsgrenzen können neu gestaltet und die Priesterausbildung
unabhängig von Moskau geregelt werden.

Allerdings hat Moskau bei der Wahl des Oberhauptes der Kirche, des

Metropoliten von Kiew und der Ukraine, ein gewichtiges Wort
mitzusprechen. Darüber hinaus empfängt die Ukrainische Kirche aus Moskau

das hl. Myronöl; der Patriarch von Moskau wird als Oberhaupt auch

der UOK-MP im Gottesdienst kommemoriert. - Den gleichen Status
gestand das Moskauer Patriarchat auch dem Exarchat Weissrussland zu.
Doch ist hier weiterhin meistens die Bezeichnung «Exarchat Weissrussland»

in Gebrauch.
Wie berichtet, hatte der Metropolit von Kiew und der ganzen Ukraine,

Filaret (Denisenko, geb. 1929), Ambitionen auf den Moskauer
Patriarchenthron gehabt, nachdem Patriarch Pimen von Moskau und ganz
Russland 1990 gestorben war. Als das Moskauer Landeskonzil seine

Kandidatur für das Patriarchenamt verwarf und Metropolit Aleksij (Ri-

152



diger, geb. 1929) von Leningrad und Nowgorod zum neuen Oberhaupt
wählte, war Metropolit Filarets (Denisenko) Bestreben, das ukrainische
Exarchat bzw. die UOK-MP aus dem Moskauer Patriarchat herauszulösen,

zur absolut selbständigen (autokephalen) Kirche zu machen und
sich zu deren Patriarchen wählen zu lassen.

Als er 1992 entsprechende Forderungen in massloser Form der
Moskauer Bischofssynode vortrug, versagten ihm sogar seine ukrainischen

Bischofskollegen, die ebenfalls die Unabhängigkeit der ukrainischen
Orthodoxen wünschen, die Gefolgschaft. Die Moskauer Bischofssynode

1992 sicherte den ukrainischen Bischöfen zu, dass die Frage der

Autokephalie der Orthodoxen in der Ukraine auf kanonische Weise anlässlich

des nächsten Landeskonzils der ROK (voraussichtlich 1995)
entschieden werden solle. Metropolit Filaret (Denisenko) wurde schliesslich

all seiner Ämter enthoben und in den Stand eines einfachen Mönches

zurückversetzt, nachdem seine nicht-mönchische Lebensweise, seine

überragende Rolle im KGB, seine Geldgeschäfte zu Lasten der Kirche

und sein tyrannischer Führungsstil zur Sprache gekommen waren.
Zum neuen Metropoliten von Kiew und der ganzen Ukraine (Patriarchat

Moskau) wurde Metropolit Vladimir (Sabodan, geb. 1935) gewählt.
Filaret (Denisenko) hat dann das Moskauer Patriarchat verlassen

und sich mit geringem Anhang der AUOK angeschlossen. Die sog.
Vereinigungssynode der AUOK mit dem Anhang Filarets (Denisenko) am
25. Juni 1992, aus der die «Ukrainisch-Orthodoxe Kirche - Kiewer
Patriarchat» (UOK-PK) hervorging, wurde jedoch von Patriarch Mstyslav
(Skrypnyk) in Amerika heftig missbilligt. Er wollte seine Kirche nicht
durch eine so zwielichtige Gestalt wie Filaret (Denisenko) belasten. Der
greise Patriarch, der die Beziehungen zur UOK-PK gänzlich abbrach,
ist 1993 verstorben. Zum neuen Vorsteher der «Ukrainischen Autokephalen

Orthodoxen Kirche in den USA und in der Diaspora» wurde
Erzbischof Konstantin (Buggan, geb. 1936) von Chicago gewählt. Auch er

pflegt keine Verbindung zur UOK-PK.
Es gab aber auch einige Bischöfe in der alten AUOK. welche die

Aufnahme des skandalumwitterten früheren Kiewer Metropoliten von
Kiew. Filaret (Denisenko). mit höchstem Missvergnügen sahen. Sie ver-
liessen aus Solidarität mit Patriarch Mstyslav (Skrypnyk) die UOK-PK
und führten die «Autokephale Ukrainisch-Orthodoxe Kirche» -
AUOK fort. Allerdings handelt es sich dabei um eine Splittergruppe mit
drei bis vier Bischöfen, während das «Patriarchat Kiew» über ca. 15

Bischöfe verfügt.

153



Beide Kirchen, die UOK-PK und die kleine AUOK. haben im Herbst
1993 eigene Patriarchen gewählt. Die UOK-PK wählte überraschend
den greisen Volodymyr (Romaniuk), der erst zwei Jahre zuvor zum
Bischof geweiht worden war. Unklar ist, warum man Filaret (Denisenko)
nicht zum Patriarchen dieser Kirche gewählt hat. Vielleicht war er sogar
dem grössten Teil der Wahlsynode suspekt. Jedenfalls residiert Filaret
weiterhin in seinem Metropoliten-Palais aus Moskauer Zeiten in der
Kiewer Puschkinstrasse 36, während Patriarch Volodymyr (Romaniuk)
im Dachgeschoss eben dieses Palais einige Zimmerchen bewohnt. Jeder
Besucher muss erst einmal zu Filaret (Denisenko); der Patriarch kann
nichts tun ohne ihn. Filaret (Denisenko) ist die Graue Eminenz, der
eigentliche Herr über die UOK-PK. Im übrigen geniesst dieser die ganze
Unterstützung des Staates. Auch nachdem der persönliche Freund und
Gönner Filarets, der frühere Präsident Leonid Kravcuk, 1994 nicht
mehr gewählt wurde, dürfte sich an der vorbehaltlosen Bevorzugung dieser

Kirche und an der radikalen Ablehnung des Moskauer Patriarchats
durch die ukrainischen Behörden nichts ändern.

Der Patriarch der kleinen AUOK, Dymytrij (Jarema, geb. 1915), ist

erst mit Blick auf die Patriarchenwahl zum Bischof geweiht worden. Diese

Wahl ist eine wirkliche Verlegenheitslösung, die Rückschlüsse auf die

personelle Situation dieser Kirche erlaubt.
Mit Blick auf die Ukrainisch-Orthodoxe Kirche - Moskauer Patriarchat

ist zu vermuten, dass Moskau sich bemüht, diese Kirche weiter fest

an sich zu binden. Umgekehrt weiss man in Kiew ganz genau, dass sich

diese Kirche in der Ukraine nur halten kann, wenn die Trennung von
Moskau vollzogen wird. Noch hat das Moskauer Patriarchat die meisten
orthodoxen Gemeinden in der Ukraine (angeblich 5000), und zwar im
Osten und in der Mitte der Ukraine. Das Patriarchat Kiew ist mit angeblich

1600 Gemeinden im Süden und im Westen der Ukraine sehr stark,
während die Ukrainisch-Katholische Kirche (griechisch-katholisch/
uniert) angeblich über 2700 Gemeinden verfügt (die Zahl der
römischkatholischen Gemeinden soll bei 400 liegen) - diese Kirchen haben in
den Gebieten L'viv/Lemberg, Ternopil, Zytomyr, Ivano-Frankivsk/Sta-
nislau und in der Karpato-Ukraine ihre Zentren. Wenn Moskau die
Ukrainische Kirche nicht in die Unabhängigkeit entlässt, ist zu befürchten,

dass erdrutschartig die Gemeinden zum Patriarchat Kiew überwechseln

- ungeachtet dessen, dass diese Kirche absolut unkanonisch ist.

Die Diözesan-Struktur der Griechisch-katholischen (unierten) Kirche,
offiziell: Ukrainisch-Katholische Kirche, hat der Vatikan zum 12.Juli 1993 verändert.

Die Metropolie L'viv/Lemberg mit dem bisherigen Suffraganbistum Ivano-

154



Frankivsk/Stanislau wurde in vier Suffraganbistümer aufgegliedert: Kolomyja
und Tschernowitz Nordbukowina), Ivano-Frankivsk, Ternopil (aus Ivano-
Frankivsk ausgegliedert), Drhobic und Sambir, Zboriv (aus der Diözese Lemberg

ausgegliedert). Es fällt auf. dass neben verdienten Bischöfen aus der
Untergrundzeit zwei Redemptoristen-Patres zu Bischöfen geweiht wurden.

Für den lateinischen Ritus gibt es in der Ukraine die Metropolie Lemberg mit
den Suffraganbistümern Kameniec, Luck und Zytomyr. Mitte August 1993 wurde

zusätzlich eine Apostolische Administratur für die Karpato-Ukraine
eingerichtet. Die Mehrheit der ca. 65000 Katholiken dort ist ungarischer Abstammung.

Die 36 Pfarreien haben 68 Gemeinden und Filialen mit eigenem Gotteshaus,

aber nur 19, teilweise hochbetagte, Priester35.

Die Katholiken in Minsk/Weissrussland haben 1994 nach jahrelangem Kampf
mit den Behörden ihre alte Kathedrale, die St.Rochus-Kirche, zurückerhalten.
Die Gemeinde besteht überwiegend aus Polen. Nicht zuletzt deshalb hat sich die
Stadt so lange geweigert, das Gotteshaus zurückzuerstatten, in dem eine Konzerthalle

und Sportstätten untergebracht waren. Bis dahin hatte die Gemeinde ihre
Gottesdienste in der Kapelle des polnischen Friedhofs in Minsk, die für die
Gemeinde viel zu klein war, feiern müssen. In den vergangenen zwei Jahren wurde
der Gemeinde im vierten Stockwerk der Kirche ein Sportsaal stundenweise zur
Feier des Gottesdienstes überlassen.

Der katholischen Metropolie Minsk-Mohilev mit 1,5 Mio. katholischen Gläubigen

steht Erzbischof Kazimierz Swqtek vor, der auch das Suffraganbistum
Pinsk verwaltet. Bischof Alexander Kaszkiewicz leitet das Suffraganbistum
Grodno.

Die katholische Kirche wird von weissrussischer orthodoxer Seite beschuldigt,
auf Kosten der Orthodoxen Proselytenmacherei zu betreiben. Gab es 1988 nur
etwa 120 katholische Gemeinden in Weissrussland, so weist der Annuario Ponte-
ficio 1993 bereits 248 Gemeinden auf. Man sieht in dieser Verdoppelung der
Gemeinden nicht allein eine katholische Mission, sondern eine Verstärkung
des-unerwünschten - polnischen Einflusses. Von den Anfang 1993 130 katholischen
Priestern in Weissrussland kamen 82 direkt aus Polen. - Es wird ferner darüber
geklagt, dass neben den Priestern auch zahlreiche Nonnen aus Polen kommen,
die sich der Jugendarbeit in den Gemeinden widmen*.

Die Griechisch-katholische (unierte) Kirche in Weissrussland ist bisher erheblich

überschätzt worden. Als z.B. 1989 Metropolit Filaret (Vachromeev) von
Minsk und Weissrussland den Vorsitz über das prestigeträchtige Moskauer Amt
für ausserkirchliche Beziehungen abgab, hiess es, das habe mit dem Aufleben der
Union in Weissrussland zu tun. Aber einer Statistik des Amtes für Religionen in
Minsk zufolge (Stand: 1.Januar 1993) gab es in Weissrussland nur neun
griechisch-katholische Gemeinden (davon zwei nichtregistrierte)37.

Zollikon/Zürich Gerd Stricker

3,iKAP18.VIII.;G2WSept. 10.

*G2W Apr. 13; KAP 1 l.IIL
37 KAP 20. IV

155


	Die orthodoxen Kirchen

