Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 3-4

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Stricker, Gerd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die orthodoxen Kirchen
CVII*

Die Chronik der orthodoxen Kirchen CVII hat eine etwas andere Gestalt
als die gewohnte. Erstens fehlen die Altorientalen und die griechischspra-
chige Orthodoxie (siehe Editorial von Pfr. Dr. Hans Frei), zweitens ist
auch das Geschehen aus denslawischen orthodoxen Kirchen anders aufbe-
reitetals sonst. Ich bin sehr kurzfristig gebeten worden, diese Chronik zu er-
arbeiten und konnte dies nur, indem ich mich im wesentlichen auf die in un-
serem Hause gemachte Zeitschrift «Glaube in der 2. Welt — G2W» und das
in unserem Haus befindliche Zeitschriftenmaterial stiitzte. De facto stan-
den mir fiir die Erarbeitung dieser Chronik nur wenige Tage zur Verfii-
gung, was gewisse Unausgewogenheiten entschuldigen mag. Ausserdem
sind mir die meisten der von Prof. Hammerschmidt herangezogenen Publi-
kationen noch nicht zugdnglich. Ich nutzte die Gelegenheit, einige Schwer-
punkteim Leben der Kirchen, insbesondere der Russisch-Orthodoxen Kir-
che (ROK), breiter als gewohnlich darzulegen — die pseudo-orthodoxen
Sekten, orthodoxe Kirchen neben dem Moskauer Patriarchat, die ukraini-
schen Wirren, den Oktober-Putsch 1993 u. a. m. Einen schwierigen Aspekt
— die orthodoxe Kirche im fritheren Jugoslawien (serbische, makedoni-
sche, montenegrinische) — mochte ich geschlossen in der nichsten Folge
darlegen, in dieser Ausgabe ist die Problematik nur angedeutet. — Die nich-
ste Chronik soll aber insgesamt wieder den friiheren Beitrigen gleichen.

Ich selbst bin im akademischen Sinne «aufgewachsen» als Wissen-
schaftlicher Mitarbeiter am Ostkirchen-Institut der Evangelisch-Theolo-
gischen Fakultdt der Westfilischen Wilhelms-Universitidt zu Miinster/
Westfalen, wo ich am Jahrbuch «Kirche im Osten» mitarbeitete und zu-
sammen mit Prof. Peter Hauptmann, dem damaligen Direktor des Insti-
tuts, «Orthodoxe Kirche in Russland. Dokumente ihrer Geschichte
(1960-1980)», (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1988) herausgab.
Verschiedene Monographien zur russischen Kirchengeschichte konnte
ich seitdem vorlegen.

Im Verlauf meiner Arbeit in Miinster und dann auch meines Dienstes
hier am Institut Glaube in der 2. Welt/G2W (seit 1987) hatte ich oft Gele-
genheit, mit Prof. Dr. Bertold Spuler zusammenzukommen, mit ihm zu-

* Alle Daten werden im gregorianischen Stil gegeben. Fehlt eine Jahreszahl,
ist stets 1993 gemeint. Zu den hier benutzten Abkiirzungen vgl. IKZ 1993, S.65.

In dieser Chronik sind die Kirchen in der alphabetischen Reihenfolge der Lan-
der, in denen sie beheimatet sind, aufgefiihrt, also Albanien, Bulgarien ...

130



sammenzuarbeiten und gelegentlich auch Aufsditze von ihm zu publizie-
ren. Es war stets eine fruchtbare und unkomplizierte Kooperation. Mit
Prof. Dr. Hammerschmidt hatte ich verschiedene Begegnungen auf Kon-
ferenzen usw. Es ist mir Ehre und Verpflichtung zugleich, die Arbeit bei-
der Forscher, die ich insbesondere wegen dieser Chronik in der IKZ ver-
ehrte, gewissenhaft fortzufiihren.

Die Orthodoxe Kirche in Albanien hat unter den schwierigen Ar-
beits- und Lebensbedingungen im Lande die Phase des Neubeginns
langst noch nicht abgeschlossen. Nach wie vor besteht das grosste Pro-
blem im Mangel an Geistlichen. Dem soll nun ein Priesterseminar begeg-
nen, das Anfang 1993 in Durres seine Pforten geoffnet hat. Es ist nicht
zu vergleichen mit Priesterseminarien anderswo, es ist eben eine Notsi-
tuation sondergleichen. Das Oberhaupt der Orthodoxen Kirche in Alba-
nien, Erzbischof Anastasios (Giannoulatos), selbst unterrichtet dort, er
wird unterstiitzt von zwei Laientheologen sowie von Dozenten, welche
orthodoxe Schwesterkirchen von Fall zu Fall nach Durres schicken. Ca.
80 junge Minner studierten Anfang 1993 an diesem Seminar'.

Am 25. April 1993 stattete Papst Johannes Paul 1. Albanien einen Be-
such ab. Dabei wiirdigte er das Zeugnis der Bischofe und Priester, die in
den Jahren der Diktatur in Geféngnissen, Lagern oder im heimlichen
Dienst Zeugnis abgelegt oder sogar ihr Leben gelassen hatten. Der
Papst warnte vor ungeziigeltem Nationalismus, der manchem Neube-
ginn ein vorzeitiges und ungliickliches Ende bereiten konne, und rief
zur Zusammenarbeit von Muslimen, Orthodoxen und Katholiken auf.

Von ca. 200 Priestern und 200 Ordensfrauen nach dem Krieg sind heu-
te noch jeweils 30 am Leben. Durch die Weihe von vier Bischofen ver-
lieh der Papst der katholischen Kirche in Albanien wieder eine eigen-
stindige Hierarchie. Es handelt sich um Erzbischof Rrok Mirdita (Erz-
bistum Durres-Tirana), den Apostolischen Administrator Bischof Fran-
co Illia (Divzese Skudari), Weihbischof Zef Simoni (Skudari) und Bi-
schof Robert Ashta (Pult — Suffragan zu Skudari). Die drei letztgenann-
ten haben lange Haftstrafen hinter sich, wahrend der Erzbischof aus
New York kommt?.

Das orthodoxe Leben in Bulgarien wird weiterhin von der Kirchen-
spaltung bestimmt. Zwischen der Patriarchatskirche und drei Bischofen
- Metropolit Pimen (Enev, geb. 1906) von Nevrokop, Metropolit Pan-
kratij (Donéev, geb. 1926) von Stara Zagora sowie Metropolit Kalinik

' G2W Mairz 3.
2G2W Juni 3.

131



(Aleksandrov, geb. 1931) von Vraca — war es zum Konflikt gegkommen,
nachdem das staatliche Amt fiir Religionsfragen (Metodi Spasov) er-
klart hatte, Patriarch Maksim (Minkov, geb. 1914) miisse abgesetzt wer-
den, da er 1971 vom Staat als einziger Kandidat fiir das Patriarchenamt
benannt worden wire, dass er also eine Kreatur des gestiirzten kommu-
nistischen Systems sei. Die Mehrheit der Bischofe stellte sich hinter den
Patriarchen: Zwar sei der jetzige Patriarch der Kandidat des Staates ge-
wesen, aber Maksim sei in kanonisch korrekter Wahl zum Patriarchen
erhoben worden. Die drei Genannten traten in Opposition zu dieser
Entscheidung und verlangten, zusammen mit einem Monchspriester, ei-
nem ehemaligen Atomforscher (Hristofor [Sabev]), kompromisslos die
Absetzung des Patriarchen und der belasteten Bischofe.

Diese drei Bischofe hatten 1992 Hristofor (Sabev) zum Bischof ge-
weiht. Da jene aber immer wieder Wege der Verstandigung mit dem Pa-
triarchat suchten, entfernte sich Bischof Hristofor (Sabev) von ihnen
und griindete eine eigene Kirche («All-Orthodoxes Erzbistum Bulga-
rien») mit ihm als einzigem Bischof. Sein Anhang ist sehr bescheiden.

Der Versuch des Okumenischen Patriarchen, Bartholomaios von
Konstantinopel, anlédsslich seines Besuches in Bulgarien (15.Sept.
1993), eine Einigung zwischen den beiden Gruppen herbeizufithren
(d.h. die «Rebellen» zur Riickkehr in die Kirche und zur Busse zu bewe-
gen), ist erfolglos geblieben’.

Die offenbar ganz beachtliche und vor allem auch aktive Anhinger-
schaft der drei opponierenden Bischofe hat am 31. Mai 1992 das Gebiu-
de des HI.Synods der Patriarchatskirche besetzt, das seitdem als Zen-
trum der «Rebellen» betrachtet wurde. Als eigenstdndige Kirche wurde
die Gruppe der opponierenden Bischofe am 25.Mai 1992 registriert.
Die drei Bischofe haben dann zur Stabilisierung ihrer Gruppe neue Bi-
schofe geweiht.

Die Besetzung des HI.Synods in Sofia durch die opponierenden Bi-
schofe wurde zwei Jahre, nachdem sie begonnen hatte, gewaltsam been-
det, was aber die drei Metropoliten und die von ihnen geweihten Bischo-
fe nicht zum Einlenken bewog. Ihr Standpunkt in der Angelegenheit: Es
konne nicht darum gehen, dass sie, die Opposition, kommentarlos Bus-
se tun. Es miisse darum gehen, dass die gravierenden Vorwiirfe gegen
den Patriarchen und andere Bischofe aus der sozialistischen Ara gepriift
und geahndet werden. Patriarch Aleksij von Moskau und ganz Russland
verzichtete auf einen Vermittlungsversuch, als er Ende Mai 1994 Bulga-

FIDOC 17-19, 17ff.; G2ZW Nowv. 4.

132



rien einen Besuch abstattete und eine Pressekampagne sich gegen «russi-
sche Einmischungsversuche» richtete®.

Die romisch- und griechisch-katholischen Kirchen in Bulgarien zidhlten vor
dem Zweiten Weltkrieg etwa 200 Gemeinden mit ebenso vielen Priestern. Der
kommunistischen Religionspolitik entsprechend wurde in Bulgarien die katholi-
sche Kirche besonders unterdriickt, hinsichtlich der griechisch-katholischen
(unierten) Kirche muss man schon von Verfolgung sprechen. Heute sind nur
noch (oder: wieder) 30 katholische Pfarrer beider Riten in Bulgarien titig, ihr
Durchschnittsalter betragt 70 Jahre. Jetzt hofft die Kirche, dass durch die wieder
geschaffene Moglichkeit des Auslandsstudiums die Priesterschaft bald verjiingt
werden konne.

Zum Apostolischen Nuntius in Sofia wurde 1991 Mario Rizzi mit dem Titel ei-
nes Bischofs von Bagnoregio ernannt, ein profunder Kenner Bulgariens, der lan-
ge schon vor dem Zusammenbruch des Kommunismus den Druck grundlegen-
der christlicher und philosophischer Werke in bulgarischer Sprache gefordert
hat. Katholische Zentren (beider Riten) in Bulgarien sind Plovdiv, Ruse, Burgas
und Svistov. Neben den romisch-katholischen Diozesen Ruse (Bischof Samuel
S.Djundrin von Nicopoli) und Sofia-Plovdiv (Apostolischer Administrator: Bi-
schof Georgi I. Jov€ev von Lamfua) gibt es in Bulgarien eine unierte Didzese —
Sofia. Wieder aufgelebt sind nach der «Wende» die griechisch-katholischen Or-
den der Eucharistinerinnen und der Karmelitinnen.

Die romisch- und griechisch-katholischen Kirchen sind im heutigen Bulgarien
zu schwach, als dass sie die fritheren Einrichtungen, etwa zwei grosse Kranken-
hduser, Schulen und Seminarien, heute wieder iibernehmen konnten. Eine solche
Aufgabe wiirde sie iiberfordern?.

1992 wurde das Bistum Estland, Bestandteil der Russisch-Orthodo-
xen Kirche (ROK) / Moskauer Patriarchat, von Moskau in die Autono-
mie entlassen. Der Zerfall der Sowjetunion machte eine solche Massnah-
me notwendig: Den bedeutenderen orthodoxen Bistiimern ausserhalb
des heutigen Russlands, die frither zur Sowjetunion gehorten, ist von
Moskau der sog. «autonome» Status zuerkannt worden —d. h. eine gewis-
se Verwaltungsautonomie, wobei der Patriarch in Moskau aber weiter-
hin 1hr Kirchenoberhaupt bleibt. Es handelt sich hierbei allerdings um
eine auch kiinftig sehr enge Anbindung an die Moskauer Mutterkirche.
Beispielsweise miissen Synodalprotokolle, Bischofsernennungen der
nun «autonomen» Kirchen vom Moskauer HI. Synod bestitigt werden,
bevor sie (etwa in Estland, Lettland, der Ukraine, Weissrussland) Giiltig-
keit erlangen. Patriarch Aleksij war Anfang Mai 1993 eigens nach Est-
land gereist, um dem Bischof von Tallinn und Estland, Kornilij (Jakobs,
geb. 1924) den Tomos iiber die Autonomie zu iiberreichen.

*1D der Bulg.-Orth. Kirche 6/1994; G2W 7-8/1994 5f.
SKN31.1., 8.

135



Die jetzige Moskau unterstehende Estnisch-Orthodoxe Kirche, aus
welcher der Patriarch der ROK, Aleksij II. (Ridiger), ja selbst kommt,
besteht zum grossen Teil aus Russen, die nach 1944 ins Land gestromt
sind. Allerdings gab es seit Mitte des 19.Jh.s als Folge einer Konversions-
bewegung vom Luthertum zur Orthodoxie im Baltikum auch eine au-
tochthon estnische orthodoxe Kirche mit estnischer Gottesdienstspra-
che (eine parallele Entwicklung gab es auch in Lettland), die in der Zwi-
schenkriegszeit in der freien Republik Estland eine angesehene Kirche
war. In sowjetischer Zeit wurde die estnische Orthodoxie immer weiter
zuriickgedrangt und macht im Vergleich zur russischen Orthodoxie heu-
te nur noch einen kleinen Teil aus.

Die trotz Autonomie sehr enge Anbindung an Moskau wird in est-
nisch-orthodoxen Kreisen vielfach abgelehnt. Diese erhoffen eine Un-
terstellung ihrer Kirche unter das Patriarchat Konstantinopel, wie es
auch der Status der Estnisch-Orthodoxen Kirche in der Zwischenkriegs-
zeit war (vgl. Finnland). Diese estnischen orthodoxen Kreise werden
vom estnischen Staat unterstiitzt, der kein kirchliches Eigentum an eine
kirchliche Organisation iibergeben will, die angeblich von Moskau fern-
gesteuert wird.

Allerdings scheint es, als hitten einige der orthodoxen Esten noch an-
dere Vorstellungen von ihrer kirchlichen Zukunft: Nicht Unterstellung
unter Konstantinopel, sondern vollige Selbstdndigkeit als Estnisch-Or-
thodoxe Kirche nach Vereinigung mit den im Ausland bestehenden Ge-
meinden der «Estnisch-Orthodoxen Auslandskirche»®.

Erzbischof Georg Wagner (mit dem Titel «von Evdokia»), Vorsteher
der Russisch-Orthodoxen Erzdidozese in Westeuropa» (50000 Glaubige
vor allem in Frankreich, aber auch in Skandinavien und Deutschland)
unter der Oboedienz Konstantinopels mit Sitz in Paris, ist am 6. April
63jahrig verstorben. Er entstammte einer Berliner evangelischen Theo-
logenfamilie. In jungen Jahren konvertierte er zur Orthodoxie und stu-
dierte am orthodoxen Institut St. Serge in Paris orthodoxe Theologie; in
Berlin promovierte er danach zum Dr. phil. Bereits mit 25 Jahren wurde
er zum Priester geweiht.

Er hatte sich dem Moskauer Patriarchat unterstellt. Doch veranlass-
ten ihn bittere menschliche und politische Erfahrungen im Berliner Um-
feld des Moskauer Patriarchats, sich der russischen Kirche in Frankreich
zuzuwenden. 1971 wurde er dort zum Bischof geweiht und fungierte als

*Izvestija 6. V.; KAP 7.V; Gerd Stricker: Orthodoxie in Estland = G2ZW Nov.
22-25.

134



Vikarbischof von Erzbischof Georgij (Tarasov). Nach dessen Tod 1988
wihlte ihn die Synode zum Oberhaupt der Eparchie.

Zum neuen Oberhaupt wurde am 4. Juni in Paris Archimandrit Sergi)
(Konovalov) gewihlt, der bisher in Skandinavien als Priester gewirkt
hatte’.

Im Vergleich zu Usbekistan und vor allem Tadschikistan verlauft das
Zusammenleben der muslimisch gepréagten einheimischen Bevolkerung
in Kirgisien mit den Européern, vor allem mit den orthodoxen Russen,
vergleichsweise friedlich. Nach der Volkszidhlung von 1989 lebten unter
der einheimischen Bevolkerung (3 Mio.) 1 Mio. Russen und Ukrainer.
Ihnen stehen 35 orthodoxe Gemeinden zur Verfiigung, die in sowjeti-
schen Zeiten als Russifizierungszentren relativ grossziigig ausgestattet
waren. Als Zeichen guten Willens machte Anfang 1993 der kirgisische
Prisident, Askar Akaev, der orthodoxen Bischofskathedrale in Biskek
(Frunze) einen demonstrativen Besuch und iibergab ihr eine symboli-
sche Summe von 1 Mio. Rubel (damals etwa 1700 US-$). Nach wie vor
ist Kirgisien derjenige Nachfolgestaat der Sowjetunion mit dem gering-
sten Vertreibungsdruck®.

Die Synode der Evang.-Luth. Kirche Lettlands, die am 22.Nov. 1992 den Tod
thres Oberhauptes, Erzbischof Karlis Gailitis, zu beklagen hatte, wahlte am
26.Januar 1993 den erst 34jahrigen Pfarrer Janis Vanags zu seinem Nachfolger.
Diese Wahl war nicht unangefochten, da Vanags erst sieben Jahre — und nicht
zehn Jahre, wie die Kirchenordnung vorschreibt — als Pastor gewirkt hatte. Die
meisten Stimmen scheint er mit der Zusage gewonnen zu haben, dass er sich fir
die Abschaffung der Frauenordination einsetzen werde. Nach seiner Wahl be-
nannte er eine Kommission, welche die kirchenrechtlichen Voraussetzungen fiir
die Einfilhrung der Frauenordination — im Gefolge des allgemeinen Pfarrerman-
gels — und die notwendigen Schritte zu ihrer Abschaffung priifen soll. Die Pfarre-
rinnen, die seit tiber einem Jahrzehnt in Lettland Dienst tun und Bedeutendes
zum Erhalt der Gemeinden und ihrer Gotteshauser geleistet haben, sind erheb-
lich verunsichert. Wenn im Gemeindedienst befindliche Pfarrerinnen auch keine
Entlassung zu befiirchten haben, so weigert sich Erzbischof Vanags jedenfalls,
kinftige Pfarrerinnen zu ordinieren®.

Das 81jdhrige Oberhaupt der Makedonisch-Orthodoxen Kirche, Erz-
bischof Gavril (Milo8ev) von Ohrid und Makedonien, ist am 11.Juni aus
«gesundheitlichen Griinden» zuriickgetreten. Die Griinde sind aber
wohl eher in Unstimmigkeiten hinsichtlich der Haltung der Makedoni-

7G2W Mai 3f.; Juli-Aug. 3.

8 G2W Juni 5.

° LWI 2/1993:; Gerd Stricker: Umstrittene Frauenordination — Der Bischof der
Lutheraner in Lettland meldet sich zu Wort = G2W Juni 20-24.

135



schen Kirche gegeniiber Serbien zu suchen. Nach der einseitigen Tren-
nung von der Serbisch-Orthodoxen Kirche 1967 waren von makedoni-
scher Seite im Frithjahr 1992 erstmals, und zwar offenkundig hinter dem
Riicken von Erzbischof Gavril, wieder Kontakte gekniipft worden, die
moglicherweise auf eine gewisse Unterstellung der Makedonier unter
Belgrad («Autonomie») hinauslaufen sollten. Der Riicktritt des Erzbi-
schofs muss als Protest gegen eine Serbien-freundliche Linie in seiner
Kirche gelten.

Am 4.Dez. wurde Bischof Michail von Povardar (Gogov, geb. 1912),
erst seit 1988 Bischof, zum Oberhaupt der Makedonischen Kirche ge-
wihlt. Der innere Entscheidungsprozess um die makedonische Strate-
gie gegeniiber Serbien ist nach einem halben Jahr offenbar beendet wor-
den: Die antiserbische Richtung hat sich durchgesetzt'.

Die jahrelange, die Orthodoxie in Polen tief verletzende Auseinander-
setzung um das traditionsreiche orthodoxe Kloster Suprasl (bei Biaty-
stok) hat Ende 1993 durch die Riickgabe des Klosters an die Orthodoxe
Kirche Polens ein Ende gefunden. Das Kloster ist weltweit berithmt
durch den sog. «Codex Suprasliensis», ein altkirchenslawisches, kyril-
lisch geschriebenes Denkmal aus dem 10./11. Jh., das 1823 in diesem Klo-
ster gefunden worden war. Die katholische Kirche hatte Anspriiche an-
gemeldet. Dass die orthodoxe Kirche den Zuschlag erhalten hat, ist in
der gesamtpolnischen kirchenpolitischen Landschaft eher als eine Aus-
nahme zu betrachten'’.

Die Regierung Polens und der HI. Stuhl haben am 28.Juli 1993 ein Konkordat
unterzeichnet. Darin wird die katholische Kirche ausdriicklich als juristische Per-
son bezeichnet und der Kirche das Recht zugesprochen, ausserhalb des eigentli-
chen Kultus zu wirken. Einflussnahme des Staates auf das kirchliche Leben wird
untersagt. Kirchliche Trauungen sind im Sinne der biirgerlichen Gesetzgebung
giltig, wenn innerhalb fiinf Tagen nach der Trauung dem Standesamt Mitteilung
dariiber gemacht wird. Eine fiir die Kirche giinstige Regelung fand auch der Reli-
gionsunterricht an Schulen ',

Die Situation der Griechisch-Katholischen (Unierten) in Polen ist nach wie
vor weit von Normalitat entfernt. Zwar konnte 1991 der alte unierte Bischofssitz

WG2W Juli-Aug. 5.
"1IDOC 17-19, 12f.; G2W Nov. 6f.

Artikel zu Kirche in Polen: Bischof Alfons Nossol: Nationalismus als Herausforderung. Die Folgen des
Umbruches fiir die kirchliche Okumene = G2W Febr. 14-19; Gerd Stricker: Der Stellenwert nationaler Min-
derheiten. Neubesinnung fiir Katholiken und Evangelische nach dem Umbruch in Polen = G2W Febr.
19-22; Bischof Jeremiasz von Breslau und Stettin: Die Orthodoxen — Polens grosste Minderheitskirche =
G2W Febr. 23-25; Jacob Goldberg: Polens jiidisches Erbe. Reminiszenzen an eine ausgeloschte Kultur =
G2W Febr. 26-31: Bischof Jan Szarek: Polens Lutheraner nach dem Zusammenbruch des Sozialismus =
G2W Mai 25-28.

2KAP29.VIIL, 12. und 13. VIIL.; G2W Sept. S.

136



Przemysl (als Suffragan des Erzbistums Warschau) seit 1946 erstmals — mit Bi-
schof Ivan Martyniak — wieder besetzt werden, aber der Streit in PrzemySl um die
frihere unierte Kathedralkirche, welche die romisch-katholische Dibzese
schliesslich doch nicht an die Unierten zuriickgab, zeigt, wie gespannt das Klima
zwischen Griechisch-Katholischen und Rémisch-Katholischen in Polen nach wie
vor ist.

Ein dhnlicher Fall wie der in Przemys$l hat sich Anfang 1993 auch in Krakau zu-
getragen. Die Unierten, von denen es in Krakau ca. 2500 gibt, erbaten bei der
Stadtverwaltung die Riickgabe ihrer alten St.Norbert-Kirche, die seit 1808 ihre
Gemeindekirche gewesen, die jedoch 1947 enteignet und der Romisch-Katholi-
schen Kirche iiberantwortet worden war. Sie wurde den «Missionaren von <La Sa-
lette>» iiberlassen. Ihre Forderung unterstrichen die Unierten mit einer Demon-
stration vor der Kirche. Der Krakauer romisch-katholische Erzbischof, Kardinal
Franciszek Macharski, sicherte den Unierten daraufhin zu, ihnen statt der erbete-
nen St. Norbert-Kirche ein anderes Gotteshaus zur Verfiigung zu stellen.

Vielleicht vor diesem Hintergrund hat Papst Johannes Paul 11. die griechisch-
katholische Diozese, bisher Suffraganbistum der Kirchenprovinz Warschau, di-
rekt dem Heiligen Stuhl unterstellt. Bischof Ivan Martyniak bleibt dabei aber Mit-
glied der Polnischen Bischofskonferenz'.

Am 7.Februar erhielt in Cluj/Klausenburg der ruménisch-orthodoxe
Archimandrit Bartolomeu (Anania, geb. 1921) die Bischofsweihe. Er
wurde zum Erzbischof von Vad, Feleac und Cluj bestellt. Nach Absolvie-
rung des Priesterseminars und der theologischen Fakultdt in Bukarest
wurde er 1941 bereits Monch. Wegen zahlreicher, gegen das Regime Ce-
ausescu gerichteten Aktionen war er seit 1958 sechs Jahre im Geféngnis
und wurde dann zur Emigration gezwungen. 1976 konnte er zuriickkeh-
ren, wirkte weiter in der Kirche, durfte aber auf staatliche Weisung nicht
zum Bischof geweiht werden. Mit seiner Weihe gelangte erstmals ein ak-
tiver Ceausescu-Gegner in den ruminischen orthodoxen Episkopat .

In Ruminien konnte der griechisch-katholische Frauenorden «Kongregation
der Gottesmutter» nach vier Jahrzehnten des Verbots wieder an die Offentlich-
keit treten. Weihnachten 1992 wurde in Klausenburg/Cluj ein neues Mutterhaus
eroffnet. Die alten Nonnen und die 12 Novizinnen widmen sich hauptséchlich
der Betreuung von Behinderten und der Pflege von Kindern aus den beriichtig-
ten Kinderheimen der Securitate. — Wie in den anderen sozialistischen Léndern
war auch in Ruminien die Griechisch-Katholische Kirche bis zur « Wende» Weih-
nachten 1989 starksten Repressionen ausgesetzt. Die Frage der Riickgabe des
kirchlichen Eigentums an die Unierten ist auch in Ruminien nicht geregelt, d.h.
die Behorden schieben — unterstiitzt von der Rumanisch-Orthodoxen Kirche -
solche Fragen immer wieder auf.

3 KAP 27.Febr.; G2W Juli-Aug. 6.
¥ G2W Juli-Aug. 6.

137



Die «Verwaltung der biirgerlichen Vereinigungen» in Russlands Ju-
stizministerium hat zum 1. Januar 1993 eine Statistik herausgegeben, die
die Zahl der in Russland offiziell registrierten kirchlichen Institutionen
angibt. Demnach hatte die Russisch-Orthodoxe Kirche (ROK) zum
Stichtag 4357 Gemeinden und 81 Kloster. Die Russisch-Orthodoxe Aus-
landskirche hatte 54 Gemeinden und die Wahre (oder Freie) Ortho-
doxe Kirche, die aus dem Untergrund («Katakombenkirche») kommt,
10 Gemeinden. Selbst wenn man annimmt, dass zum Moskauer Patriar-
chat noch Hunderte von Gemeinden gehoren, die als solche schon beste-
hen, aber behordlich nicht registriert sind, wirkt die vom Patriarchat ver-
breitete Zahl von 10000 bis 14000 Patriarchatsgemeinden (weltweit) als
sehr hoch gegriffen'™.

Aussagekriftiger sind Daten, die am 20. Dezember auf der Eparchial-
versammlung des Bistums Moskau (= Kruticy und Kolomna), dem nomi-
nell Patriarch Aleksij vorsteht, gegeben wurden. Diese Zahlen vermit-
teln den Stand vom 27.Okt. 1993, und zwar der gesamten ROK - d.h.
die Gebiete der alten Sowjetunion und weltweite Diaspora des Moskau-
er Patriarchats (in Klammern dazu die Vergleichszahlen von Ende
1992): Gemeinden: 14 113; Priester: 12013; Kloster: 213 (81); Geistliche
Akademien: 3 (Moskau, St. Petersburg, Kiew); 13 geistliche Lehranstal-
ten; sonstige geistliche Lehranstalten: 22 (7).

In Moskau gab es Ende 1993 drei Monchs- und ein Nonnenkloster so-
wie mehrere Klosterhofe, abgesehen von solchen Gemeinschaften, die
als Kloster vom Patriarchat noch nicht anerkannt sind. Es gebe in Mos-
kau 194 orthodoxe Gemeinden, denen 267 Gotteshduser zur Verfiigung
stiinden (diese Diskrepanz erklart sich wohl daraus, dass — z.B. die
Kreml-Kirchen — weiter im Besitz des Staates bleiben und nur in beson-
deren Fillen der Kirche fiir Gottesdienste iiberlassen werden). — Aller-
dings konne in 103 Kirchen nicht regelmissig Gottesdienst gefeiert wer-
den, weil der Priestermangel weiterhin so gravierend ist'e.

3 IDOC 7-8,13; G2W Jan. 1994, 9.

Artikel zu Russland: Natal’ja Babasjan: Die rechtsextreme Pamjat-Bewegung und die Kirche, = G2W
Mairz 24f.; Erzpriester loann Sviridov: Russische Orthodoxie — Krise oder Wiedergebun?, = G2W Mirz
27ff.; Gerd Stricker: Antisemitismus in Russland. Vom Wiederaufleben eines alten Feindbildes in Russ-
land = G2W Juli-Aug. 34—40; Patriarch Aleksij von Moskau und ganz Russland: «Eure Propheten sind unse-
re Propheten». Rede vor amerikanischen Rabbinern am 13.11.1991 = G2W Juli-Aug. 41f.; Metropolit
loann von St.Petersburg: «Der Westen will das Chaos». Der Petersburger Metropolit gegen die «Weisen
von Zion» und die CIA = G2W Juli-Aug., 43-45: Gerd Stricker: Religionsfreiheit in Gefahr? Entwurf einer
Neufassung des russischen Religionsgesetzes = G2ZW Sept. 12-18.

Biicher: Konrad Onasch: Die alternative Orthodoxie. Utopie und Wirklichkeit des russischen Laienchri-
stentums, Paderborn, Miinchen, Ziirich: Ferdinand Schoningh 1993; Gerd Stricker: Religion in Russland.
Darstellungen und Daten zu Geschichte und Gegenwart (GTB 634), Giitersloh: Gerd Mohn 1993.

'* Pravoslavnaja Moskva 8.11. 1994; G2W Marz 1994 10f.

138



Wie in anderen ehemaligen sozialistischen Landern hat der sog. reli-
giose Boom nach der «Wende» 1988/89 auch in Russland nachgelassen.
Vor allem, das scheint noch wichtiger, hat sich das wiedererwachte reli-
giose Interesse zersplittert. Anfangs stromten alle, die einmal wissen
wollten, was es mit der bisher verbotenen Religion auf sich habe, der or-
thodoxen Kirche — dem Moskauer Patriarchat zu. Die kirchenslawische
Gottesdienstsprache ist eine Barriere, die viele wieder abschreckt, er-
schwerend tritt hinzu, dass nur allzu wenige der meist schlecht oder gar
nicht speziell ausgebildeten orthodoxen Priester zur katechetischen Er-
lauterung, etwa nach der Liturgie, in der Lage sind. So wandern viele
von der orthodoxen Kirche zu den Baptisten weiter. Intellektuelle, die
in der orthodoxen Kirche keine geistige Heimat finden, gelangen oft zur
katholischen Kirche. Viele verfallen westlichen neoprotestantischen
Predigern, Ostlichen Selbstfindungssekten oder auch russischen Scharla-
tanen. Jedenfalls weisen neuere Untersuchungen nach, dass das Interes-
se und die Vorliebe der Befragten fiir die Orthodoxie nach wie vor gros-
ser als zu anderen Konfessionen ist, sie zeigen aber auch auf, dass immer
weniger Menschen in Russland dem Moskauer Patriarchat néhertreten
wollen'”.

Am 23. April 1993 hat Prasident Boris Jelzin ein Dekret erlassen, das
die Riickgabe kirchlichen Eigentums zusichert. Dazu gehoren Gottes-
hduser, Pastorate, Schulen, Kirchgemeindesile, kirchliche Krankenhéu-
ser, Seminare, Kloster usw. Bei der Ubergabe sollen Fragen des Denk-
malschutzes (die bisher den Staat nie interessiert hatten) beriicksichtigt
werden. In der Folge fiel auf, dass die Riickgabe kirchlicher Gebédude an
die ROK grossziigiger (aber durchaus nicht immer reibungslos) gehand-
habt wird als an andere Konfessionen oder kirchliche Gruppen. Etwa
die Russisch-Orthodoxe Auslandskirche, die auf russischem Boden
eine Konkurrenz der ROK darstellt, erhilt fast nie ein Gebdude vom
Staat ™.

Die Russisch-Orthodoxe Kirche ist durch die neue Religionsfreiheit
vor mancherlei Schwierigkeiten gestellt. Ein grosses Problem, das der
HI.Synod im Prinzip durch Ignorieren zu losen sucht, ist die Frage, wie
man vor allem mit Bischofen verfahren solle, die der intensiven Kollabo-
ration mit dem KGB bezichtigt werden. Eine kirchliche Kommission
zur Aufarbeitung dieser Fragen wird von ihrem Vorsitzenden, Erzbi-
schof Aleksandr (Mogilév) von Kostroma, selbst als Farce bezeichnet.

' Wo Dez. 1992-Jan. 1993 60-67.
*1DOC 30. April; G2W Juni 6.

139



Einzig der Patriarch, der wie so oft auch hier im Gegensatz zu seinen alt-
gedienten Bischofskollegen im Hl.Synod zu stehen scheint, hat sich in
grossen Predigten (Okt. 1992 und Febr. 1993) zu diesem Problemkreis
gedussert. Eindriicklich einzelne Passagen in der Predigt vor den Gros-
sen Fasten 1993:

«Geliebte im Herrn! ... Der Herr ist nahe. Deshalb missen wir uns
heute vor unserem Gewissen lossagen von aller Siinde, von aller Un-
wahrheit, von jedem Kompromiss. ... Wir tun Busse fiir die unter uns,
die nicht fest genug gestanden haben in den Jahren der Verfolgung, die
sich als kleinmiitig erwiesen haben, und besonders fiir die, welche — Gott
behiite — unterstiitzt haben unsere Verfolger, die unsere Kirche mit Fiis-
sen traten und den Gldubigen unertrédgliches Leid und den Tod brach-
ten. Heute, da das Meer der Leiden an uns voriibergeflossen ist, beken-
nen wir uns schuldig — vor jedem, der daran gelitten hat, dass wir ihn
nicht mit der Glut unserer Herzen entziindet, uns nicht immer um Got-
tes willen aufgeopfert haben. ... Jeder Mensch ist schuldig vor dem Ange-
sicht Gottes. Aber die grosste Schuld lastet auf uns — meine Briider Bi-
schofe und Priester. Wir miissen uns am Jiingsten Gericht verantworten
fiir unsere Herde. Wir tragen die Last ihrer Siinden, die Last der An-
schuldigung, dass wir nicht immer ein gutes Beispiel gewesen sind und
nicht immer die uns Anvertrauten recht belehrt haben. — Mit Weinen
iiber unsere Siinden, mit Hoffnung auf die Gnade Gottes rufen wir zu
IThm: Vergib uns, giitiger Gott!...»

Die seit der religiosen Offnung in der Sowjetunion immer dringende-
re Frage nach der Kanonisierung der am 17./18.Juli 1918 ermordeten Za-
renfamilie hat, anladsslich der 75. Wiederkehr des Todestages, nun auch
den HI. Synod der ROK zu einer Erklarung veranlasst. Darin zeigt sich,
wie gespalten der HI. Synod in dieser Frage ist. Die meisten folgen dem
Druck von rechts, andere wie vor allem Metropolit Juvenalij (Pojarkov)
von Kruticy und Kolomna lehnen eine Kanonisierung Kaiser Niko-
lajs I1. entschieden ab (deswegen wiinschen einflussreiche Kreise seine
Absetzung!). Die Kirche fordert — vielleicht um Zeit zu gewinnen - eine
genaue staatliche Untersuchung der Vorginge vor 75 Jahren. — An der
Stelle der Erschiessung in Sverdlovsk/Simbirsk ist bereits ein Denkmal
des Kaisers errichtet worden, eine Kirche ist im Bau".

Bei seinem ersten Besuch in Moskau (10.-19.7.) hat der Okumeni-
sche Patriarch Bartholomaios von Konstantinopel wieder betont, dass
von ihm niemand als der von Moskau zum Metropoliten von Kiew einge-

¥ G2W Sept. 9f.

140



setzte Vladimir (Sabodan, geb. 1935) als kanonisches Oberhaupt in der
Ukraine anerkannt werde. Auch in anderen Fragen, die der ROK zu
schaffen machen, unterstiitzte Patriarch Bartholomaios den russischen
Patriarchen: in der Verurteilung der Gemeindegriindungen der Aus-
landskirche in Russland, in der Verurteilung der Errichtung einer das
Moskauer Patriarchat konkurrierenden Eparchie Moldawien durch die
Ruminisch-Orthodoxe Kirche?.

Am 14.Juli 1993 wurde in zweiter Lesung und am 27. August in dritter
Lesung vom Volksdeputiertenkongress ein neues Religionsgesetz verab-
schiedet, das in aller Welt Stiirme des Protestes hervorrief. Auf Grund-
ziige des neuen Gesetzes wurde bereits in IKZ 1993, S. 67, hingewiesen.
Die Gesetzesinitiative war massgeblich durch die ROK, namentlich
durch Vorstosse von Patriarch Aleksij I1., befordert worden und hatte
im wesentlichen zum Ziel, die ROK - wie es sich in der Alltagspraxis be-
reits entwickelt hatte — auch gesetzlich zur privilegierten Staatskirche zu
machen. Eine Reihe anderer Religionsgemeinschaften, die bereits zu So-
wjetzeiten etabliert waren, sollten den Status von amtlich zugelassenen
Religionsgemeinschaften — jedoch minderen Rechtes — erhalten. Fiir die
Zulassung neuer religioser Gruppierungen wurden erhebliche Hiirden
aufgebaut.

In zweiter Linie richtete sich das Gesetz gegen das, was man in Russ-
land diskriminierend und pauschal als «westliche Missionierung» be-
zeichnet. Der Gesetzesinitiative zugrunde lag das verstdndliche Unbeha-
gen, dass vor allem neo-protestantische Missionen mit ungeheurem Auf-
wand, unerschopflichen finanziellen Mitteln und menschlichen Ressour-
cen Russland iiberschwemmen, in Sportstadien, auf den grossten Plit-
zen, in Hallen und insbesondere im Fernsehen eine zweifelhafte Verkiin-
digung betreiben und mit allen moglichen, auch materiellen Verfiihrun-
gendie Menschen veranlassen, sich vonihnen taufen zu lassen. Die westli-
chen Missionare argumentieren, dass die meisten Menschen in Russland
jetzt Nicht-Gldubige seien und dass man sie zum Glauben fithren misse.

Das Gegenargument der Russen: Russland sei ein orthodoxes Land,
auch wenn es sieben Jahrzehnte von Atheisten beherrscht worden ist.
Alle Russen hitten orthodoxe Vorfahren, und Russland miisse erst ein-
mal zu seinen eigenen — orthodoxen — Wurzeln finden, bevor fremde
Missionen beginnen, die orientierungslosen Menschen in Russland zu
verwirren.

*G2W Sept. 7.

141



Der Wortfiithrer des nationalistisch-antisemitischen Fliigels in der
ROK ist Metropolit Ioann (Snycev, geb. 1927) von St. Petersburg, Mit-
glied der Kirchenleitung (HI. Synod). Er gibt auch schlimmsten antisemi-
tischen Gruppierungen, wie sie sich etwa in der Sergij-Dreifaltigkeits-
Lavra zu Sergiev Posad (Zagorsk) konzentrieren, seine bischofliche Le-
gitimation. Patriarch Aleksij, der am 13.Nov. 1991 in seiner betont dem
jidischen Glauben zugewandten Rede vor amerikanischen Rabbinern
die Antisemiten erst richtig auf den Plan gelockt zu haben scheint, erteil-
te Metropolit Ioann Druckverbot in kirchlichen Zeitschriften — bestimm-
te sikulare Organe (Den’, Sovetskaja Rossija u. a.) drucken seine antise-
mitischen Pamphlete dafiir um so lieber.

Einen wesentlichen Grund fiir den Rechtsruck der ROK stellen einer-
seits die orthodoxen Bruderschaften, andererseits aber auch viele Prie-
ster dar, die in der Vergangenheit und in der Gegenwart gar keine oder
nur eine unvollkommene Ausbildung erhalten haben und denen Krite-
rien fehlen, den Missbrauch der Kirche durch rechtsnationale Kreise zu
erkennen. Verantwortungstriger in der ROK erkldren, heute bildeten
nicht die alten KGB-Seilschaften das schwierigste Problem der Kirche,
sondern die Massen jener «Neophyten», jener Neugetauften, die ohne
katechetische Vorbereitung in die Kirche kommen und ohne grundlegen-
de Kenntnisse des Glaubens das Schiff der Kirche in politische — und vor
allem rechtsnationale — Gewisser lenken. In der Kirche schaffen sich gei-
stig und politisch heimatlos Gewordene (vielfach sogar alte KPdSU-
Funktionire) ein politisches extrem rechtslastiges Betatigungsfeld.

Das erwidhnte Religionsgesetz ist nach den westlichen Protesten we-
gen der fehlenden Gleichbehandlung der Religionsgemeinschaften von
Président Jelzin immer wieder zuriickgewiesen worden.

Schliesslich wurde dieses Gesetz doch noch angenommen — von 13
oder 14 Deputierten (wie es heisst: zusammen mit der Wiedereinfiih-
rung der Todesstrafe) in dem von Jelzins Truppen belagerten und um-
kdampften Weissen Haus im Oktober 1993. Natiirlich hat das Gesetz kei-
ne Giiltigkeit — aber in Russland kirchlich Tétige bestétigen ibereinstim-
mend, die Praxis auf den Amtern sei so, als sei das Gesetz in Kraft: Die
Einreise von kirchlichen Mitarbeitern aus dem Westen nach Russland
sei eindeutig erschwert. Andererseits ist positiv zu konstatieren, dass re-
ligiose Abenteurer, die in Russland ihre Spielwiese suchten, nun etwas
zuriickgedringt sind?'.

1 G2W Sept. 12-18; G2W Okt. 8.

142



Neben dem in IKZ 1993, S.70, erwahnten Gottesmutter-Zentrum haben sich
in Russland und auf dem Boden der fritheren UdSSR noch weitere Sekten gebil-
det, die gleichsam auf den Feldern der Orthodoxie ernten. Relativ harmlos war
und ist ein «neuer Jesus» in den Strassen Moskaus, der sich «Vissarion-Christus»
nennt und Sergej Torop (aus Stavropol) heisst. Seine Lehre ist eine seltsame Mi-
schung aus Kosmologie, orthodoxem Christentum und Yoga — er fand erstaunlich
viele Anhénger, ist aber mehr oder weniger ein Einzelkdmpfer geblieben.

Die Bewegungen mit der sicherlich grossten Anhéngerschaft und der grossten
Breitenwirkung in Russland und in der Ukraine — auf pseudo-orthodoxer Grund-
lage und zugleich mit allen Attributen westlicher Jugendsekten — waren das «Got-
tesmutter-Zentrum» und die « Weisse Bruderschaft». Der Sektengriinder des Got-
tesmutterzentrums, der exkommunizierte Priester einer orthodoxen Katakom-
benkirche, loann Bereslavskij, der sich selbst zum Erzbischof befordert hatte, hat
seine Lehre in einem «Dritten Testament» dargelegt und an die Stelle Jesu Chri-
sti die Gottesmutter gesetzt, die am Jiingsten Gericht in Erscheinung treten wer-
de.

In der «Weissen Bruderschaft» wurde diese Lehre weiterentwickelt. Sie ist in
«Leben und Lehre» viel extremer als die des Gottesmutterzentrums. Der Griin-
der der 1990 entstandenen Sekte, Jurij Krivonogov, hat die Gottesmutter des Got-
tesmutterzentrums personifiziert — in der Gestalt der KPdSU-Funktiondrin Ma-
ria Cvigun, die als Gottesmutter «Maria Devi Christus [IUSMALOS» genannt
wurde, wihrend er selbst als Prophet und als Johannes der Taufer auftrat.

Schliesslich wurde der Weltuntergang fiir den 24. November 1993 angekiin-
digt. Maria Devi Christus IUSMALOS rief dazu auf, diesem Ereignis in Kiew ent-
gegenzugehen. Alle Sektenmitglieder wurden aufgefordert, ihren Besitz der Sek-
te zu tiberschreiben, Kinder wurden entfithrt, man arbeitete mit allen Tricks des
Psychoterrors. Das entschiedene Eingreifen der Kiewer Polizei im Vorfeld konn-
te eine Massenpsychose verhindern und die durch Interpol gesuchten Sektenfiih-
rer verhaften. Seitdem ist sowohl vom Gottesmutterzentrum als auch von der
Weissen Bruderschaft nur noch wenig zu horen®.

Durch den Putsch der Jelzin-Gegner Ende Sept./Anfang Okt. 1993,
der am 3. und 4. Okt. in den Schiissen auf das Weisse Haus, wo der Volks-
deputiertenkongress zu tagen pflegte, kulminierte, wurde die ROK wie
bereits zwei Jahre zuvor wihrend des August-Putsches 1991 vor schwieri-
ge Entscheidungen gestellt. Das Problem bestand darin, dass die Kirche
auf der Seite der Volksdeputierten stehen musste, die gerade im Begriff
standen, das vom Patriarchat forcierte neue Religionsgesetz durchzu-
bringen. Problematisch war andererseits, dass die Kirche verdrgert iiber
Prasident Boris Jelzin sein musste, weil er eben dieses Gesetz in der von
der ROK favorisierten Form immer wieder zuriickgewiesen hatte.

2 G2W Jan. 71,

¥ Natal’ja Babasjan: Gottes falsche Mutter. Skizzen zu den «Rittern des Glau-
bens» und zum «Gottesmutterzentrum» = G2W Okt. 13-18; dies.: Weisse Bruder-
schaft mit schwarzer Seele = G2W Okt. 18-20.

143



Die Verschérfung der Lage, durch die Auseinandersetzung Chasbula-
tov/Ruckoj gegen Jelzin und die Auflosung des Volksdeputiertenkon-
gresses durch Jelzin charakterisiert, zwang Patriarch Aleksij, am
28.Sept. seine Visitationsreise durch Gemeinden in Amerika abzubre-
chen und nach Moskau zuriickzukehren. Er veroffentlichte verschiede-
ne allgemein gehaltene Appelle an alle Seiten, Blutvergiessen zu vermei-
den. Am 29.Sept. bot er sich den gegnerischen Parteien als Vermittler
an, wobei er dieses Angebot mit der Aufforderung verband, die im Weis-
sen Haus Eingeschlossenen mit Nahrungsmitteln, Getranken und Medi-
kamenten versorgen zu lassen. Ruckoj verlangte als Vorbedingung fiir
Verhandlungen den Wiederanschluss von Telephon, Wasser und Elektri-
zitdt fir das Weisse Haus; Jelzin seinerseits verlangte als Vorbedingung
die Entwaffnung der «Sicherheits»-Kréfte im Weissen Haus.

Verhandlungen fanden vom 1. bis 3. Okt. im Daniil-Kloster, dem Sitz
des Patriarchen, statt, obwohl nur die von Ruckoj gestellten Vorbedin-
gungen erfiillt worden waren, eine Entwaffnung der Bewaffneten im
Weissen Haus jedoch nie erfolgte. Grundlegende Verhandlungen gab es
nicht, da sich die Seite Ruckoj/Chasbulatov nie zu irgendeinem Zuge-
stdndnis bereiterklarte; dieser Seite ging es bei den Vermittlungsgespra-
chen um nichts anderes als um Zeitgewinn. Am 2. Okt. veroffentlichte
der Patriarch einen Aufruf, der in einem Anathema derer gipfelte, die
«ihre Hand gegen einen Wehrlosen erheben und dessen Blut vergies-
sen» — interpretiert wurde der Aufruf teilweise so, als richte er sich ge-
gen die OMON-Truppen Jelzins vor dem Weissen Haus — die Wehrlosen
seien die im Weissen Haus eingeschlossenen Volksdeputierten.

Vom Sonntag, dem 3. Okt., bis zum Ende der Belagerung feierten be-
kannte Priester des Patriarchats aus dem Daniilkloster im Weissen Haus
die Gottliche Liturgie, tauften, reichten die hl. Sakramente und betreu-
ten die Volksdeputierten seelsorgerlich. Abends gegen sechs Uhr ende-
ten die Verhandlungen und wurden nicht mehr aufgenommen. Repri-
sentanten des Patriarchen versuchten noch weiter, in personlichen Tele-
phongesprichen die Beschiessung des Weissen Hauses durch Jelzins
Truppen zu verhindern und spéter abzubrechen.

Es war der Kirche der Vorwurf gemacht worden, sie habe sich durch
ihre Vermittlungsversuche bemiiht, politisch aktiv zu werden. Die ROK
bestitigt eigentlich diesen Vorwurf, indem sie ihre Vermittlungsversu-
che als Akt der Neutralitit, im Grunde genommen aber als Akt der Un-
terstiitzung Jelzins verstanden wissen mochte. Von anderer Seite wird
die erkldrte Neutralitat der Kirche als Scheinneutralitat verstanden; die
Kirche habe sich in ein «wortreiches Schweigen» gehiillt. Die Schein-

144



Neutralitdt der Kirche sei auf eine Unterstiitzung Chasbulatows hinaus-
gelaufen.

Das Dilemma der Kirche in dieser Situation, die alle Handelnden und
wohl auch den Patriarchen iiberfordert hat, kommt in einer von
Prof. Dr. Hermann Goltz, frither Studiensekretdr der KEK, vorgelegten
Dokumentation und in seinem Vorwort deutlich zum Ausdruck?.

Andere orthodoxe Kirchen in Russland:

Metropolit, seit 1943 Patriarch Sergij (Stragorodskij, 1867-1944) hatte
1926 als Stellvertretender Patriarchatsverweser die Leitung des Moskau-
er Patriarchats iibernommen - «usurpiert», wie einige Bischofe sagten.
Diese haben sich in Opposition zu Metropolit Sergij gestellt und sind an-
gesichts der Kirchenverfolgungen in den Untergrund gegangen.

1927 erliess Metropolit Sergij seine umstrittene Deklaration, in wel-
cher er als die irdische Heimat eines russischen Orthodoxen die Sowjet-
union bezeichnete, deren Erfolge und Misserfolge auch die Erfolge und
Misserfolge des Moskauer Patriarchats seien. Als Zeichen des Protestes
gegen diese Haltung, die als Unterwerfung der Kirche unter die Sowjet-
macht gedeutet wurde, trennten sich abermals einige Bischofe — immer
mit mehr oder weniger grossem Gefolge natiirlich — von Metropolit Ser-
gij und gingen ebenfalls in den Untergrund und bildeten die sog. Kata-
kombenkirche.

Wie von vornherein Bischofe aus den unterschiedlichsten Griinden in
die Katakomben gingen, so kann auch nie von einer und nie von einer or-
ganisierten Katakombenkirche die Rede sein. Die absolute Geheimhal-
tung, welche die Voraussetzung fiir das Uberleben bildete, hatte absolu-
te Uniibersichtlichkeit zur Folge. Man hatte zwar meistens Bischofe —
aber ob sie alle kanonisch geweiht waren (also durch mindestens zwei ih-
rerseits kanonisch geweihte Bischofe), wurde mit den Jahrzehnten im-
mer fraglicher. Den Untergrundpriestern fehlte je ldnger, je mehr, eine
systematische Ausbildung. Unordnung und Irrlehren machten sich in
den zahllosen Gruppierungen breit.

Verschiedentlich haben sich in der Vergangenheit Katakombengrup-
pierungen an die Russisch-Orthodoxe Auslandskirche (Sitz: New York)
um Hilfe gewandt, wenn ihnen das hl. Myronol ausgegangen war oder

* Die Russ.-Orth. Kirche im Oktoberputsch 1993: Originaldokumentation des
Moskauer Patriarchats, hrsg. von der Konferenz Europdischer Kirchen in Zusam-
menarbeit mit dem ORK und dem Franzosischen Ev. Kirchenbund, Genf: KEK
1994; Gerd Stricker: Patriarch Aleksij wiahrend Russlands Krise. Aufrufe und
Handeln des orthodoxen Oberhauptes in schwieriger Zeit = G2W Nov. 14-18.

145



wenn sie sich nicht in der Lage sahen, einen Bischof zu weihen. Uber-
haupt haben viele Gruppierungen der Katakombenkirche den Ersthier-
archen der Auslandskirche als ihr Oberhaupt betrachtet. So weihte bei-
spielsweise Bischof Varnava (Prokof’ev) von Cannes 1982 bei einer Be-
suchsreise in die UdSSR heimlich Lazar’ (Zurbenko) zum Bischof einer
Katakombengruppierung. Und 1991 haben Bischofe der Auslandskir-
che in Briissel Archimandrit Valentin (Rumancov) aus Suzdal’, der sich
von der Patriarchatskirche getrennt hatte, zum Bischof der Auslandskir-
che in Russland geweiht und ihn Erzbischof Lazar’ (Zurbenko) unter-
stellt. Ein Bischof Veniamin (Voznjuk) wurde hinzugeweiht.

Als seit 1988 Religionsfreiheit in der Sowjetunion heimisch wurde, tra-
ten einige Katakombengemeinden (ca. 50) an die Offentlichkeit und lies-
sen sich staatlich registrieren. Probleme gab es dabei kaum (allerdings
iibergab man ihnen nur selten Gotteshduser). Die nunmehr registrier-
ten Katakomben-Gemeinden mit Erzbischof Lazar’® (Zurbenko) als
Oberhaupt nannten sich «Wahre Russisch-Orthodoxe Kirche».

Parallel dazu kam es seit Ende der 80er Jahre zu Abspaltungen von
Gemeinden des Moskauer Patriarchats: Entweder waren es Laien in der
Gemeinde, die mit ihrem Priester nicht zurechtkamen und das Moskau-
er Patriarchat verliessen, oder Priester lehnten ihren Bischof ab und ver-
liessen mit ihrem Anhang ebenfalls das Moskauer Patriarchat, z.B.
wenn der Bischof ihrer Meinung nach zu eng mit dem KGB zusammen-
gearbeitet hatte oder menschlich nicht tragbar war. Sie bildeten neue Ge-
meinden und unterstellten sich der Russisch-Orthodoxen Auslandskir-
che, welche diese neuen Gemeinden, die aus dem Patriarchat kamen,
der «Wahren Russisch-Orthodoxen Kirche» eingliederte.

1993 traf der Hl.Synod der Auslandskirche in New York aber ecine
Entscheidung, die Verwunderung ausloste: sich von den Bischofen der
«Wahren ROK» Lazar’ und Valentin und von ihren Katakomben-Ge-
meinden zu trennen und die neuen, aus dem Patriarchat geckommenen
Gemeindegruppen von Bischof Varnava (Prokof’ev) von Cannes und
von dem bisherigen Vikarbischof der Katakombenkirche Veniamin
(Voznjuk) betreuen zu lassen. Der Grund fiir diese Trennung konnte
darin zu suchen sein, dass in der «Wahren ROK» moglicherweise die Ka-
takombenmentalitit so lebendig ist, dass geordnete kirchliche Verhilt-
nisse nicht durchsetzbar sind. Sicherlich hat die New Yorker Entschei-
dung aber auch etwas mit der Personlichkeit der Bischofe zu tun®.

» Bote/Minchen Mai 2f.; G2W Sept. 8.

146



Am 22.Mirz 1994 fand in Suzdal’ eine Tagung der von Erzbischof La-
zar’ reprisentierten «Wahren ROK» statt, an der neben 15 Laien
35 Geistliche teilnahmen, von denen sich einige als Bischof bezeichne-
ten. Man beschloss die Griindung einer «Vorldufigen Obersten Kirchen-
verwaltung der Russisch-Orthodoxen Kirche», die sich das Recht der un-
abhingigen Bischofsweihe nahm und die gleichzeitig als autonome
kirchliche Organisation Teil der Russisch-Orthodoxen Auslandskirche
bleiben wollte, z. B. soll in den Gottesdiensten Metropolit Vitalij (Ousti-
noff), das Oberhaupt der Auslandskirche in New York, als Oberhaupt
auch der offiziellen Gemeinden der «Wahren ROK» kommemoriert
werden. — Der Hl. Synod in New York hat dieses Ansinnen am 5. April
1994 zuriickgewiesen und Erzbischof Lazar’ sowie Bischof Valentin auf-
gefordert, ihre Irrtiimer zu bereuen und in den Schoss der Auslandskir-
che zuriickzukehren?.

Die iiberwiegend deutsche lutherische Kirche auf dem Gebiet der fritheren So-
wjetunion (ausser dem Baltikum) hat sich aus juristischen Griinden wieder einen
neuen Namen zulegen miissen — «Evang.-Luth. Kirche in Russland und anderen
Lindern», wobei mit «<anderen Landern» die ausserbaltischen Republiken der al-
ten UdSSR gemeint sind. Die Bezeichnung «deutsch» war schon zuvor aus der Ei-
genbenennung gestrichen worden, um einerseits Gemeinden wegen ihres Uber-
ganges zur russischen Gottesdienstsprache keine Probleme zu bereiten und um
andererseits auch nichtdeutschen lutherischen Gemeinden die Moglichkeit des
Beitritts zu bieten.

Die Kirche hat mittlerweile folgende Sprengel/Eparchien: Européisches Russ-
land, Sibirien-Fernost, Kasachstan, Usbekistan, Kirgisien und Ukraine. Den
Sprengeln stehen jeweils Superintendenten vor, die alle — bis auf den «Bischofli-
chen Visitator» im europdischen Russland — Russlanddeutsche sind. Der 83jihri-
ge Bischof Harald Kalnig$ hat am 5.Mai 1994 seinen Riicktritt erklart. Auf der
Generalsynode Ende September 1994 — der ersten seit 1928 — wird ein Nachfolger
gewihlt. Einziger Kandidat: Prof. D.Georg Kretschmar, Kirchenhistoriker aus
Miinchen, seit 1989 Rektor der theologischen Kurse der Kirche —zunichst in Lett-
land, 1993 in Hermannstadt/Siebenbiirgen, seit 1994 in der Ndhe von St. Peters-
burg. Die Kirchenleitung ist von Riga nach St.Petersburg verlegt worden; ihr
steht als Bischofsvikar bereits jetzt Prof. Kretschmar vor.

Die Serbisch-Orthodoxe Kirche (SOK) steuert auf der Suche nach ei-
nem Standpunkt in den siidslawischen Feindseligkeiten immer mehr na-
tionalserbischen Positionen zu. Am 14. Mai 1993 suchte eine Delegation
aus Genf (Prof. Dr. Konrad Raiser, ORK, und Jean Fischer, KEK) das
Serbische Patriarchat in Belgrad auf. Gespréachsgegenstand war die um-
strittene Rolle der Serbischen Kirche im jugoslawischen Biirgerkrieg

* Monchsdiakon Tona (Jasunskij), Gerd Stricker: Katakombenkirche — Legen-
de aus sowjetischer Zeit = G2W Juni 20ff.

147



und die Moglichkeiten einer friedenstiftenden Rolle der SOK. Erkenn-
bare Ergebnisse hatten diese Gespriche aber nicht?’.

Die Bischofskonferenz von Mai 1993 hat den Westen wegen seiner
Kritik an der Haltung der Serbischen Kirche getadelt. Die Kirche befén-
de sich zwischen dem Hammer des Biirgerkrieges und dem Amboss des
«in der Geschichte noch nicht dagewesenen Druckes der internationa-
len Gemeinschaft». Dem Westen wird jegliches Verstidndnis fiir die Vor-
ginge in Serbien abgesprochen. Auch die serbischen Bischofe sprachen
sich gegen den Krieg aus, riefen zur Einstellung aller Kampfhandlungen
auf und forderten gerechte Losungen. MiloSevi¢ wird der Vorwurf ge-
macht, die richtigen Ziele mit den falschen Mitteln — des Blutvergiessens
und des Bruderkrieges — verfolgt zu haben.

Vor diesem Hintergrund war ein Besuch von Patriarch Pavle beim
Fiihrer der serbischen konservativen Erneuerungsbewegung, die in Op-
position zu Prasident Milo3evi¢ steht (wiederum wegen der falschen
Massnahmen — nicht etwa wegen der falschen Ziele!), Vuk Draskovic,
zu sehen, der wegen einer von ihm initiierten regierungsfeindlichen De-
monstration inhaftiert worden und iibelst zusammengeschlagen worden
war. Den Sympathiekundgebungen fiir Draskovi¢ (einmal nahmen
15000, einmal 10000 Menschen teil) und dem Einsatz der Serbischen
Kirche fiir ihn ist es zu danken, dass er am 9.Juli freigelassen wurde. —
Diese Aktivitaten der Serbischen Kirche diirfen aber nicht dariiber hin-
wegtduschen — und gerade die Unterstiitzung der bosnischen Serben
durch Patriarch und Bischofe im Jahre 1994 unterstreichen dies —, dass
von der SOK vorerst keine wahrhaft friedenstiftenden Handlungen zu
erwarten sind?.

Der Vorsteher des berithmten Klosters zu Studenica, Archimandrit
Iovan (Mladenovié, geb. 1950), wurde zum Bischof geweiht. Als Vikarbi-

77 Artikel zu Serbien: Anne Herbst: Tod und Verklarung. Die Orthodoxe und
die katholische Kirche im siidslawischen Konflikt = G2W April 14-18; Bischof
Atanasije (Jevti¢): Die Serben im Heilsplan Gottes. Das geistige Profil der ortho-
doxen Serben = G2W April 19f; Geert van Dartel: Nikolaj Velimirovi¢
(1880-1956). Eine umstrittene Gestalt der Serbisch-Orthodoxen Kirche = G2W
April 20-26; Ronald Gressarth-Maticek: Hass auf dem Balkan. Zur Soziopsycho-
pathologie postkommunistischer Gesellschaften = G2W April 27-31; Helena To-
dorovié: Zerfall ohne Grenzen. Der Nationalismus im postkommunistischen Eu-
ropa und der Balkankonflikt = G2W Juli-Aug. 20-24; Srecko-Mato Dzaja: Krieg
zwischen drei Zivilisationen. Historische Aspekte des Krieges in Bosnien-Herze-
gowina = G2W Sept. 21-24; Josip Svoboda: Bosnisches Roulette = G2W Sept.
25-29, Nov. 26-29.

* G2W Juli-Aug. 9f.

148



schof von Patriarch Pavle soll er fiir die makedonischen Eparchien, die
sich 1967 gegen den Willen Belgrads verselbstdndigt hatten, zustidndig
sein. — Der Vikarbischof der Eparchie Timok (Ostserbien), Justin (Stefa-
novi¢, geb. 1955), wurde zum regierenden Bischof dieser Eparchie er-
nannt®.

Nach der Aufteilung der fritheren Tschechoslowakei gibt es in der Slo-
wakei zwei orthodoxe Eparchien — das Bistum Michalovce, dem Bischof
Iin (Holonic, geb. 1937), und das Bistum Prefov (Preschau), dem Bi-
schof Nikolaj (Kocvar, geb. 1927), vorsteht. Die orthodoxe Kirchenlei-
tung in der Slowakei («Metropolierat») soll in Prefov installiert werden.
Das orthodoxe Priesterseminar, das hier bis zur «Wende» bestand, war
die Fortfiihrung eines griechisch-katholischen (unierten) Seminars, das
als solches nun wieder den Lehrbetrieb aufgenommen hat.

Das orthodoxe Seminar hat sich als orthodoxe theologische Fakultit
Prelov neu etabliert, die der slowakischen Universitidt von KoSice/Ka-
schau untersteht. In Tschechien bestehen zwei weitere orthodoxe Epar-
chien — das Bistum Prag mit Metropolit Dorotej (Filip, geb. 1913) als
Oberhaupt sowie das Bistum Olomouc/Olmiitz und Brno/Briinn mit
Krystof (Pulec, geb. 1953) als Bischof. Insgesamt soll die orthodoxe Kir-
che der ehemaligen CSSR als Einheit bestehen bleiben — mit einer rela-
tiv autonomen tschechischen und einer relativ autonomen slowakischen
Metropolie. Gemeinsames Oberhaupt soll Dorotej (Filip, geb. 1913),
«Erzbischof von Prag und Metropolit aller tschechischen Lande und der
Slowakei», bleiben. Es stellt sich allerdings die Frage, ob diese Konstruk-
tion hilt, wenn der allseits verehrte, doch hochbetagte Metropolit ein-
mal das Zeitliche segnet.

Der Griechisch-katholischen Kirche in der Slowakei steht als Oberhaupt Bi-
schof Jan Hirkain PreSov vor. Nach der Schaffung der beiden unabhéngigen Staa-
ten hat er in Prag ein Vikariat eingerichtet, von dem aus die unierten Gemeinden
in Tschechien betreut werden. Zum Vikar bestellte er den Priester Ivan Iljavinec.
Die 10000 Unierten Tschechiens leben iiber das Land verstreut und werden von
vier Priestern betreut.

Die orthodoxe Kirche in der heutigen Slowakei und in Tschechien
war statistisch nie bedeutend. Erst als nach dem kommunistischen
Staatsstreich von 1948 die sowjetische Religionspolitik auch in der
CSSR durchgesetzt wurde, nahm die orthodoxe Kirche — statistisch — ei-
nen gewaltigen Aufschwung: Gerade die Slowakei war ein Hort der grie-
chisch-katholischen, also der unierten Kirche (Bistum PreSov) gewesen,

¥ G2W Juli-Aug. 9.

149



die dem sowjetischen Beispiel folgend im Jahre 1950 verboten und der
kleinen orthodoxen Kirche in der Tschechoslowakei eingegliedert wur-
de. In der CSSR kam es jedoch zu einem gewissen Wiederaufleben der
Griechisch-katholischen (unierten) Kirche: Im Zuge von Alexander
Dubgeks Versuch, 1968 im «Prager Friihling» in der CSSR einen «Sozia-
lismus mit menschlichem Antlitz» zu schaffen, wurde auch die Unierte
Kirche wieder zugelassen — und sie blieb nach der Zerschlagung des Pra-
ger Experiments durch Truppen der Warschauer-Pakt-Staaten existent,
wenn auch weiterhin repressive Massnahmen eine freie Entfaltung be-
hinderten.

Vor dem Verbot der Griechisch-katholischen (unierten) Kirche hatte diese
nach der Volkszahlung von 1950 unter den Slowaken 225000 Glieder, die orthodo-
xe Kirche jedoch nur 8000 Glieder. 1950 wurde dann die unierte Kirche der ortho-
doxen eingegliedert. Die Statistik nach 1990 ldsst erkennen, dass die Zwangsein-
verleibung der Unierten diesen erhebliche Verluste gebracht hat: Heute stehen in
der Slowakei 180000 Unierten immerhin 34000 Orthodoxe gegeniiber (neben die-
sen Zahlen gibt es auch viele andere, die diese Tendenz bestatigen; insgesamt
scheint aber in Sachen Statistik in der Slowakei sehr vieles fragwiirdig zu sein).

Nach dem Zusammenbruch des Kommunismus wurde in der Tsche-
choslowakei 1990 ein sog. Riickgabegesetz verabschiedet, das die Ortho-
doxen zwingt, jene Kirchen, die vor 1950 den Unierten gehort hatten,
fast entschadigungslos zuriickzugeben. Das hat kurzzeitig zu kirchen-
kampfartigen Situationen in der Ostslowakei gefiihrt. In 80 Fillen wur-
de die bislang «orthodoxe» Gemeinde geschlossen wieder griechisch-ka-
tholisch, in 122 Fillen musste die Ubergabe durch Regierungsvertreter
geregelt werden. Die gemeinsame Nutzung eines Gotteshauses durch
Orthodoxe und Unierte war praktisch nie moglich. Einige orthodoxe
Gemeinden weigern sich, ihr frither uniertes Gotteshaus herauszugeben
—in diesen Ortschaften soll es gar keine Unierten mehr geben.

Um die Verluste wettzumachen, wurde der Bau von 40 neuen orthodo-
xen Kirchen in Angriff ggnommen — aber wie die Bauten finanziert wer-
den sollen, ist unklar. Es wurde zugesichert, dass der Staat 50 % der Bau-
summe tragen werde; aber was diese Zusagen heute wert sind, da das
ganze Ausmass der Zerriittung der Volkswirtschaft hervortritt, ist eine
schwierige Frage¥.

Der serbisch-orthodoxe Bischof von Zagreb und Laibach/Ljubljana,
Metropolit Jovan (Pavlovic, geb. 1936), Mitglied der Belgrader Bischofs-
synode der Serbisch-Orthodoxen Kirche, dusserte sich iiber die Lage
der Orthodoxen in Slowenien sehr zufrieden. Sie sei bedeutend besser

* G2W Jan. 11, Apr. 11f.; KAP 6. und 20.1L

150



als die Lage der orthodoxen Serben in Kroatien. Die orthodoxen Prie-
ster konnten in Slowenien ihre Tatigkeit vollkommen ungehindert aus-
iiben. Man bemiihe sich um gute Beziehungen zu den Behorden. Aller-
dings reagierten diese nervds, wenn sich Serben — besonders an grossen
serbischen Feiertagen wie dem St.-Veits-Tag («Vidov dan», 15./28.Juni)
- in grosser Zahl versammeln.

Bischof Iovan hob Anfang Januar 1993 das gute Verhéltnis zur ro-
misch-katholischen Kirche hervor. Die katholische Kirche gebe den Ser-
ben auch die Moglichkeit, in Notsituationen den Gottesdienst in katholi-
schen Gotteshdusern zu feiern?'.

In Tschechien war Mitte 1993 eine Religionsstatistik zum Stand 1. Jan.
1993 veroffentlicht worden. Danach zihlt die katholische Kirche mehr
als 4 Mio. (1576 Geistliche), die Ev. Kirche der Bohmischen Briider
mehr als 200000 (203 Geistliche), die Hussitische Kirche 178000 (205
Geistliche), die Schlesische ev.-luth. Kirche 33000 (30 Geistliche), die or-
thodoxe Kirche 19000 Glieder (49 Priester). Da die Griechisch-katholi-
sche (unierte) Kirche nicht eigens genannt ist, muss man vermuten, dass
die sie betreffenden Zahlen in den Angaben iiber die katholische Kirche
enthalten sind*.

In Tschechien ist eine neue rémisch-katholische Diozese eingerichtet worden:
Pilsen. Das entsprechende Ansuchen der tschechischen Bischofskonferenz wur-
de im Vatikan positiv eriedigt. Papst Johannes Paul I1. ernannte den Prager Weih-
bischof FrantiSek Radkovsky zum ersten Bischof von Pilsen. Die neue Didzese
zahlt ca. 800000 Einwohner, davon 440000 Katholiken. Fiir die 313 Pfarreien ste-
hen 90 Priester und 20 Ordensgeistliche zur Verfiigung. Der neue Bischof hatte
1970 die Priesterweihe erhalten, erst nach der Wende konnte er zum Bischof ge-
weiht werden®.

Die Kirchenbezirke in Ungarn sind von Papst Johannes Paul II. neu geordnet
worden (31.5.1993). Die Erzdiozese Esztergom andert ihren Namen in «Eszter-
gom-Budapest», der Titel «Primas von Ungarn» bleibt an diese Diozese gebun-
den; die Erzdiozese Kalocsa heisst nun Kalocsa-Kecskemet, Veszprem wurde
zum Sitz einer neuen Metropolie erhoben. Den Umbenennungen entsprechen na-
turlich auch territoriale Neuordnungen, die sich auch die Kirchenprovinz Eger ge-
fallen lassen musste. Neu geschaffen wurden die Diozesen Debrecen-Nyiregyha-
za sowie Kaposvar.

Unverdndert hingegen blieben die Grenzen der griechisch-katholischen
(unierten) Diozesen Szombathely und Haujdudorog™.

3G2W Mirz 1993 12.
2 G2W Sept. 9.

3 G2W Juli-Aug. 11.
#*KAP 5. und 9. VL

151



Unter den orthodoxen Kirchen der Ukraine ist mittlerweile eine ge-
wisse Kldrung der Verhiltnisse eingetreten. 1989 hatte Bischof Ioann
(Bodnarguk, geb. 1929) von Zitomir und Ovru¢ das Moskauer Patriar-
chat verlassen und die 1921 gegriindete, in den 30er Jahren im Strudel
der Stalin’schen «Sduberungen» untergegangene, wihrend der deut-
schen Besetzung 1941-1944 kurzzeitig wieder aufgelebte und bis 1989
nur noch in der westlichen Emigration anzutreffende «Autokephale
Ukrainisch-Orthodoxe Kirche» (AUOK) wiederbegriindet. Das Ober-
haupt dieser Kirche in Amerika, Metropolit (seit 1990: Patriarch) Mstys-
lav (Skrypnyk, 1898-1993), forderte den neuen Zweig der Kirche in der
Ukraine nach Kriften, besuchte Kiew und hegte eine Zeitlang sogar die
Absicht, dort zu bleiben.

Die Forderung von Bischof Ioann (Bodnarcuk), dass die Orthodoxen
in der Ukraine endlich ohne die Bevormundung durch das Moskauer Pa-
triarchat ihre eigene Kirche aufbauen sollten, fand grossen Anklang:
Die Kirche wuchs - insbesondere im nationalbewussten Westteil der
Ukraine, wo auch die Griechisch-Katholischen gewaltige Erfolge zeitig-
ten. Angesichts der Tatsache, dass das Moskauer Patriarchat vor allem
in Galizien fast alle Gemeinden an die Griechisch-katholische Kirche
und an die AUOK verlor, verlieh das Moskauer Patriarchat seinen Ge-
meinden in der Ukraine, vereinigt im «Exarchat Ukraine», im Jahre
1990 den Status der Autonomie, wobei sie die Bezeichnung «Ukrai-
nisch-Orthodoxe Kirche — Moskauer Patriarchat» (= UOK-MP) fiihren
durfte. Es handelt sich dabei um eine Verwaltungsautonomie, d.h. (an-
geblich) diirfen Bischofe ohne Nachfrage in Moskau geweiht und ver-
setzt, Bistumsgrenzen konnen neu gestaltet und die Priesterausbildung
unabhingig von Moskau geregelt werden.

Allerdings hat Moskau bei der Wahl des Oberhauptes der Kirche, des
Metropoliten von Kiew und der Ukraine, ein gewichtiges Wort mitzu-
sprechen. Dariiber hinaus empfangt die Ukrainische Kirche aus Mos-
kau das hl. Myronol; der Patriarch von Moskau wird als Oberhaupt auch
der UOK-MP im Gottesdienst kommemoriert. — Den gleichen Status ge-
stand das Moskauer Patriarchat auch dem Exarchat Weissrussland zu.
Doch ist hier weiterhin meistens die Bezeichnung «Exarchat Weissruss-
land» in Gebrauch.

Wie berichtet, hatte der Metropolit von Kiew und der ganzen Ukrai-
ne, Filaret (Denisenko, geb. 1929), Ambitionen auf den Moskauer Patri-
archenthron gehabt, nachdem Patriarch Pimen von Moskau und ganz
Russland 1990 gestorben war. Als das Moskauer Landeskonzil seine
Kandidatur fiir das Patriarchenamt verwarf und Metropolit Aleksij (Ri-

152



diger, geb. 1929) von Leningrad und Nowgorod zum neuen Oberhaupt
wihlte, war Metropolit Filarets (Denisenko) Bestreben, das ukrainische
Exarchat bzw. die UOK-MP aus dem Moskauer Patriarchat herauszulo-
sen, zur absolut selbstdndigen (autokephalen) Kirche zu machen und
sich zu deren Patriarchen wihlen zu lassen.

Als er 1992 entsprechende Forderungen in massloser Form der Mos-
kauer Bischofssynode vortrug, versagten ihm sogar seine ukrainischen
Bischofskollegen, die ebenfalls die Unabhéngigkeit der ukrainischen
Orthodoxen wiinschen, die Gefolgschaft. Die Moskauer Bischofssyn-
ode 1992 sicherte den ukrainischen Bischofen zu, dass die Frage der Au-
tokephalie der Orthodoxen in der Ukraine auf kanonische Weise anlass-
lich des niachsten Landeskonzils der ROK (voraussichtlich 1995) ent-
schieden werden solle. Metropolit Filaret (Denisenko) wurde schliess-
lich all seiner Amter enthoben und in den Stand eines einfachen Mén-
ches zuriickversetzt, nachdem seine nicht-monchische Lebensweise, sei-
ne iiberragende Rolle im KGB, seine Geldgeschifte zu Lasten der Kir-
che und sein tyrannischer Fiihrungsstil zur Sprache gekommen waren.
Zum neuen Metropoliten von Kiew und der ganzen Ukraine (Patriar-
chat Moskau) wurde Metropolit Vladimir (Sabodan, geb. 1935) gewéhlt.

Filaret (Denisenko) hat dann das Moskauer Patriarchat verlassen
und sich mit geringem Anhang der AUOK angeschlossen. Die sog. Ver-
einigungssynode der AUOK mit dem Anhang Filarets (Denisenko) am
25.Juni 1992, aus der die «Ukrainisch-Orthodoxe Kirche — Kiewer Patri-
archat» (UOK-PK) hervorging, wurde jedoch von Patriarch Mstyslav
(Skrypnyk) in Amerika heftig missbilligt. Er wollte seine Kirche nicht
durch eine so zwielichtige Gestalt wie Filaret (Denisenko) belasten. Der
greise Patriarch, der die Beziechungen zur UOK-PK ginzlich abbrach,
ist 1993 verstorben. Zum neuen Vorsteher der «Ukrainischen Autoke-
phalen Orthodoxen Kirche in den USA und in der Diaspora» wurde Erz-
bischof Konstantin (Buggan, geb. 1936) von Chicago gewdhlt. Auch er
pflegt keine Verbindung zur UOK-PK.

Es gab aber auch einige Bischofe in der alten AUOK, welche die Auf-
nahme des skandalumwitterten fritheren Kiewer Metropoliten von
Kiew, Filaret (Denisenko), mit hochstem Missvergniigen sahen. Sie ver-
liessen aus Solidaritdt mit Patriarch Mstyslav (Skrypnyk) die UOK-PK
und fihrten die «Autokephale Ukrainisch-Orthodoxe Kirche» -
AUOK fort. Allerdings handelt es sich dabei um eine Splittergruppe mit
drei bis vier Bischofen, wihrend das «Patriarchat Kiew» iiber ca. 15 Bi-
schofe verfugt.

153



Beide Kirchen, die UOK-PK und die kleine AUOK, haben im Herbst
1993 eigene Patriarchen gewihlt. Die UOK-PK wihlte iiberraschend
den greisen Volodymyr (Romaniuk), der erst zwei Jahre zuvor zum Bi-
schof geweiht worden war. Unklar ist, warum man Filaret (Denisenko)
nicht zum Patriarchen dieser Kirche gewihlt hat. Vielleicht war er sogar
dem grossten Teil der Wahlsynode suspekt. Jedenfalls residiert Filaret
weiterhin in seinem Metropoliten-Palais aus Moskauer Zeiten in der
Kiewer Puschkinstrasse 36, wihrend Patriarch Volodymyr (Romaniuk)
im Dachgeschoss eben dieses Palais einige Zimmerchen bewohnt. Jeder
Besucher muss erst einmal zu Filaret (Denisenko); der Patriarch kann
nichts tun ohne ihn. Filaret (Denisenko) ist die Graue Eminenz, der ei-
gentliche Herr iiber die UOK-PK. Im iibrigen geniesst dieser die ganze
Unterstiitzung des Staates. Auch nachdem der personliche Freund und
Gonner Filarets, der frithere Prasident Leonid KravCuk, 1994 nicht
mehr gewédhlt wurde, diirfte sich an der vorbehaltlosen Bevorzugung die-
ser Kirche und an der radikalen Ablehnung des Moskauer Patriarchats
durch die ukrainischen Behorden nichts dndern.

Der Patriarch der kleinen AUOK, Dymytrij (Jarema, geb. 1915), ist
erst mit Blick auf die Patriarchenwahl zum Bischof geweiht worden. Die-
se Wahl ist eine wirkliche Verlegenheitslosung, die Riickschliisse auf die
personelle Situation dieser Kirche erlaubt.

Mit Blick auf die Ukrainisch-Orthodoxe Kirche — Moskauer Patriar-
chat ist zu vermuten, dass Moskau sich bemiiht, diese Kirche weiter fest
an sich zu binden. Umgekehrt weiss man in Kiew ganz genau, dass sich
diese Kirche in der Ukraine nur halten kann, wenn die Trennung von
Moskau vollzogen wird. Noch hat das Moskauer Patriarchat die meisten
orthodoxen Gemeinden in der Ukraine (angeblich 5000), und zwar im
Osten und in der Mitte der Ukraine. Das Patriarchat Kiew ist mit angeb-
lich 1600 Gemeinden im Siiden und im Westen der Ukraine sehr stark,
wihrend die Ukrainisch-Katholische Kirche (griechisch-katholisch/
uniert) angeblich iiber 2700 Gemeinden verfiigt (die Zahl der romisch-
katholischen Gemeinden soll bei 400 liegen) — diese Kirchen haben in
den Gebieten L'viv/Lemberg, Ternopil, Zytomyr, Ivano-Frankivsk/Sta-
nislau und in der Karpato-Ukraine ihre Zentren. Wenn Moskau die
Ukrainische Kirche nicht in die Unabhédngigkeit entlésst, ist zu befiirch-
ten, dass erdrutschartig die Gemeinden zum Patriarchat Kiew iiberwech-
seln — ungeachtet dessen, dass diese Kirche absolut unkanonisch ist.

Die Diozesan-Struktur der Griechisch-katholischen (unierten) Kirche, offi-
ziell: Ukrainisch-Katholische Kirche, hat der Vatikan zum 12.Juli 1993 verin-
dert. Die Metropolie L'viv/Lemberg mit dem bisherigen Suffraganbistum Ivano-

154



Frankivsk/Stanislau wurde in vier Suffraganbistimer aufgegliedert: Kolomyja
und Tschernowitz (= Nordbukowina), Ivano-Frankivsk, Ternopil (aus Ivano-
Frankivsk ausgegliedert), Drhobi¢ und Sambir, Zboriv (aus der Diozese Lem-
berg ausgegliedert). Es fillt auf, dass neben verdienten Bischofen aus der Unter-
grundzeit zwei Redemptoristen-Patres zu Bischofen geweiht wurden.

Fiir den lateinischen Ritus gibt es in der Ukraine die Metropolie Lemberg mit
den Suffraganbistiimern Kameniec, Luck und Zytomyr. Mitte August 1993 wur-
de zusatzlich eine Apostolische Administratur fiir die Karpato-Ukraine einge-
richtet. Die Mehrheit der ca. 65000 Katholiken dort ist ungarischer Abstam-
mung. Die 36 Pfarreien haben 68 Gemeinden und Filialen mit eigenem Gottes-
haus, aber nur 19, teilweise hochbetagte, Priester®.

Die Katholiken in Minsk/Weissrussland haben 1994 nach jahrelangem Kampf
mit den Behorden ihre alte Kathedrale, die St. Rochus-Kirche, zuriickerhalten.
Die Gemeinde besteht iiberwiegend aus Polen. Nicht zuletzt deshalb hat sich die
Stadt so lange geweigert, das Gotteshaus zuriickzuerstatten, in dem eine Konzert-
halle und Sportstitten untergebracht waren. Bis dahin hatte die Gemeinde ihre
Gottesdienste in der Kapelle des polnischen Friedhofs in Minsk, die fiir die Ge-
meinde viel zu klein war, feiern miissen. In den vergangenen zwei Jahren wurde
der Gemeinde im vierten Stockwerk der Kirche ein Sportsaal stundenweise zur
Feier des Gottesdienstes iiberlassen.

Der katholischen Metropolie Minsk-Mobhilev mit 1,5 Mio. katholischen Gldu-
bigen steht Erzbischof Kazimierz Swatek vor, der auch das Suffraganbistum
Pinsk verwaltet. Bischof Alexander Kaszkiewicz leitet das Suffraganbistum
Grodno.

Die katholische Kirche wird von weissrussischer orthodoxer Seite beschuldigt,
auf Kosten der Orthodoxen Proselytenmacherei zu betreiben. Gab es 1988 nur
etwa 120 katholische Gemeinden in Weissrussland, so weist der Annuario Ponte-
ficio 1993 bereits 248 Gemeinden auf. Man sieht in dieser Verdoppelung der Ge-
meinden nicht allein eine katholische Mission, sondern eine Verstarkung des — un-
erwiinschten — polnischen Einflusses. Von den Anfang 1993 130 katholischen
Priestern in Weissrussland kamen 82 direkt aus Polen. — Es wird ferner dariiber
geklagt, dass neben den Priestern auch zahlreiche Nonnen aus Polen kommen,
die sich der Jugendarbeit in den Gemeinden widmen3*.

Die Griechisch-katholische (unierte) Kirche in Weissrussland ist bisher erheb-
lich Uiberschatzt worden. Als z.B. 1989 Metropolit Filaret (Vachromeev) von
Minsk und Weissrussland den Vorsitz iiber das prestigetrachtige Moskauer Amt
fir ausserkirchliche Beziehungen abgab, hiess es, das habe mit dem Aufleben der
Union in Weissrussland zu tun. Aber einer Statistik des Amtes fiir Religionen in
Minsk zufolge (Stand: 1.Januar 1993) gab es in Weissrussland nur neun grie-
chisch-katholische Gemeinden (davon zwei nichtregistrierte)?.

Z.ollikon/Ziirich Gerd Stricker

3 KAP 18. VIII; G2ZW Sept. 10.
*»G2W Apr. 13; KAP 11111
TKAP 20.1V.

155



	Die orthodoxen Kirchen

