
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 2

Artikel: Ökumene - Welt - Utrechter Union : die Aufgabe der altkatholischen
Kirche

Autor: Visser, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ökumene - Welt - Utrechter Union :

Die Aufgabe der altkatholischen Kirche *

Die Behandlung unseres Themas «Ökumene-Welt-Utrechter Union:
Die Aufgabe der altkatholischen Kirche» bringt Risiken mit sich. Man
kann die Begriffe vielumfassend und breit interpretieren. Das führt -
wie es häufig in der Ekklesiologie geschieht - zu idealistischen
Betrachtungen derart, dass man die Beziehung zur kirchlichen Wirklichkeit

vergisst. Man spricht über die Kirche und ekklesiale Wirklichkeit,
so wie sie sein sollte, ohne irgendeine Rücksicht auf die Kirche, wie
sie faktisch ist. Um diese Gefahr zu vermeiden, möchte ich meinen

Vortrag mit der Angabe einiger sog. Arbeitsdefinitionen anfangen.
Das heisst, dass wir das obengenannte Phänomen nicht in absolutem
oder rein ideellem Sinn beschreiben, sondern so definieren, wie es für
unsere Arbeit notwendig ist. Es handelt sich daher um eine für unser
Ziel beschränkte Bestimmung der zu besprechenden Gegebenheiten,
wobei wir vor allem ihre wechselseitige Beziehung angeben wollen.
Deshalb fangen wird damit an, anzugeben, was wir aus der Perspektive

unseres Interesses unter Ökumene, Welt und Utrechter Union
verstehen und wie diese aufeinander zu beziehen sind. Erstens: Wir
verstehen unter Ökumene das Streben auf nationaler und internationaler
Ebene, die konfessionellen Trennungen zu überwinden, damit die
Christen zu einem gemeinschaftlichen Bekennen und Erfahren des

Glaubens kommen.
Zweitens: Unter Welt verstehen wir die heutige Gersellschaft, an

der die altkatholischen Kirchen als gottesdienstliche Institutionen
partizipieren. In unserem Fall betrifft dies die westliche Gesellschaft,
wie sie von Modernisierung bestimmt ist.

Drittens: Unter Utrechter Union verstehen wir einen internationalen

Bund von westlichen katholischen Kirchengemeinschaften oder
Bistümern, die nicht in Kommunion mit Rom stehen und als Teilkirchen

national geprägt sind.
Wie ist die Beziehung zwischen diesen drei Grössen und welcher

Auftrag, welche anzustrebenden Ziele lassen sich für das altkatholi-

* Referat gehalten an der 31. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz

in Malvern bei Philadelphia (USA), 23.-27. August 1993 (siehe
Tagungsbericht von Daniel Konrad und Text des Referates von Prof. Dr. Urs von
Arx über «Der ekklesiologische Charakter der Utrechter Union» IKZ 84

(1994) S. 7-61).

92



sehe Anliegen ableiten? Um darauf zu antworten, müssen wir uns mit
den drei Gegebenheiten von Ökumene, Gesellschaft und Utrechter
Union beschäftigen, die altkatholische Position anzugeben versuchen,

um uns schliesslich Gedanken über die Aufgabe machen zu können.
So wollen wir erstens das Thema der Ökumene besprechen, zweitens
das Thema der modernen Gesellschaft, drittens das der Utrechter
Union, wobei wir jedesmal die altkatholische Reaktion oder das
altkatholische Anliegen angeben. Aufgrund unserer Analysen versuchen
wir dann eine Synthese der altkatholischen Aufgabe zu formulieren.

I. Ökumene

Das Wort «Ökumene» hat, wie Visser't Hooft damals auflistete, historisch

betrachtet mehrere verschiedene Bedeutungen. Man hat in der
ökumenischen Bewegung 1951 versucht, diese zu integrieren, indem
das Zentralkomitee erklärte: It is important to insist that this word,
which comes from the greek word for the whole inhabited earth, is properly

used to describe everything that relates to the whole task of the

whole Church to bring the Gospel to the whole world.

Man versuchte, sowohl den missionarischen wie auch den
zwischenkirchlichen Hintergrund der Bewegung in einer Definition
zusammenzubringen. Obwohl sie bei der Integration des Internationalen
Missionsrates in den Weltrat der Kirchen gut funktioniert hat, ist sie

jedoch für unser Ziel umfassend1. Ihr universalistischer Anspruch
neigt dazu, die Einheit der Menschheit mit der der Kirche zu identifizieren.

Das bringt die Gefahr mit sich, dass Ökumene entweder eine

Toleranz betrifft, die alle Menschen guten Willens umfasst, oder auf
theokratische Weise Kirche und Weltgesellschaft zusammenfallen
lässt, ohne diejenigen ins Auge zu fassen, die das Evangelium nicht
mehr oder noch nicht annehmen können2. Mit unserer Umschreibung
«das Streben auf nationaler und internationaler Ebene, die konfessionellen

Trennungen zu überwinden, damit die Christen zu einem
gemeinschaftlichen Bekennen und Erfahren des Glaubens kommen»

knüpfen wir an die westliche Tradition an, in der man versuchte, die

kirchlichen Trennungen zu relativieren oder zu überwinden. Angefangen

mit der Irenik, in der man darnach strebte, das Gemeinschaftliche

A. Houtepen, u.a. Inleiding op de Oecumenica, 1994. S. 10.

A. Houtepen, o.e. passim.

93



zur Bewältigung zwischenkirchlicher Konflikte herauszuarbeiten, wobei

man das Gemeinsame mehr betonte als das, was unterschiedlich

war, kam in der Nachfolge der Symbolik J.A. Möhlers ein breiter
Strom von Studien in Konfessions- und Kirchenkunde auf. Diese
Entwicklung ist begreiflich, denn zur Feststellung des Gemeinsamen und
Unterschiedlichen müsste man Lehre, Einrichtung und Leben der
Gemeinschaften miteinander vergleichen. Dabei blieb es aber nicht.
Neuerdings betrachtet man das ökumenische Streben zur Wiederherstellung

geschichtlicher Brüche als eine prospektive, zukunftsorientierte
und gemeinschaftsstiftende Bewegung. Dazu wird man u.a. von
Leonardo Boff inspiriert, der von «ecclesiogenesis» spricht. Dabei
betrachtet man die Kirche unter Einfluss Bonhoeffers als im Werden
begriffen. Es gibt hier keine endgültige Gestalt der Kirche, da diese ständig

von Aktualität und Kontextualität bestimmt wird und in ihrer
Konkretheit provisorischen Charakter hat. Wenn die Kirche auf
relevante Weise die christliche Tradition weitergeben soll, kann sie sich
nicht mit der Durchsetzung ihrer jeweiligen historischen Gestalt
begnügen. Sie muss sich mit den sich ändernden gesellschaftlichen
Bedingungen auseinandersetzen, um ihre Ankündigung von und Hoffnung

auf das Reich Gottes zu aktualisieren3. In ständig neuen sozialen

und kulturellen Situationen hat sie die Aufgabe, ihre Communio
in Christo zu gestalten.

Obwohl es im Rahmen dieses Referates nicht möglich ist, dies
ausführlich nachzuweisen, wage ich zu behaupten, dass die altkatholische
Auffassung dem ökumenischen Streben der Theologie der Aufklärung
und des Klassizismus entstammt. In der Vielzahl der theologischen
und philosophischen Deutungsversuche soll man die verbindliche
Glaubenslehre herausstellen. Dabei muss die Lehre der ungeteilten
Kirche das Wahrheitskriterium sein. Das Gemeinsame wird in der
Übereinstimmung und Aufrechterhaltung des Glaubens und der
Ordnung der alten, ungeteilten Kirche gefunden4. Von dieser ökumenischen

Geisteshaltung spricht die siebte These der Utrechter
Bischofserklärung von 18895, die wie das dieser Haltung zugrundeliegende

3 So Ch. Duquoc. Des églises provisoires, Paris 1985.
4 U.Küry. Die Altkatholische Kirche. 19782, S.361.
5 Wir hoffen, dass es den Bemühungen der Theologen gelingen wird, unter

Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten Kirche eine Verständigung über
die seit den Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir
ermahnen die unserer Leitung unterstellten Geistlichen, in der Predigt und beim
Unterricht die wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten, zu welchen sich

94



ökumenische Prinzip von Döllingers Auffassungen über die
Wiedervereinigung der Kirchen geprägt ist6.

Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft ist möglich
aufgrund der wechselseitigen Anerkennung verschiedener Kirchen auf
der Grundlage von Lehre und Ordnung der alten Kirche, man erkennt
also gegenseitig die gemeinsame Grundlage. Für die Anerkennung
sind die gemeinsamen Glaubensbekenntnisse, die kirchlichen Strukturen,

insbesondere die des Amtes, und das sakramentale Leben wichtig.
In der praktischen Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft
folgt man dem Weg des Vergleichs und Konsenses in diesen drei

Glaubensgrundlagen, wie es zwischen Altkatholiken, Anglikanern und
Orthodoxen der Fall war. Dieser Weg von Vergleich und Konsens findet

heute nicht nur breite ökumenische Zustimmung, sondern wird
auch weit und breit praktiziert. Wir nennen in dieser Hinsicht die
Lima-Texte sowie die Ergebnisse mancher bilateralen internationalen
Dialoge. Diese Gespräche werden von Experten, Theologen und

Amtsträgern geführt, meistens auf nationaler oder internationaler
Ebene. Von der Institutionssoziologie her würde man sagen: auf
Makroebene. Dazu lassen sich folgende kritischen Bemerkungen machen:

Erstens: Wie breit oder schmal soll die altkirchliche gemeinsame
Basis definiert werden; welche Glaubensgrundlagen muss sie

notwendigerweise umfassen? Es lässt sich leicht ein Kontinuum von einem
Minimum bis zu einem Maximum angeben, wie anhand der
erfolgreichsten Glaubensgespräche, die wir geführt haben, nämlich mit den

Anglikanern und Orthodoxen, gezeigt werden kann. Das lässt sich an
den offiziellen Dokumenten beider Dialoge demonstrieren. Auf der
einen Seite des Kontinuums dieser Dialoge steht das sehr kurz gefass-

te Bonn-Agreement, auf der anderen Seite das umfangreiche Dokument

der Dialogkommission. Wie weit muss man gehen? Kann man
dem Prinzip der «hierarchia veritatum» folgen, das mit Döllingers
Anliegen übereinstimmt, oder muss man in einer breit gefassten

Sprachregelung einen weiten Glaubenskonsens formulieren?

die kirchlich getrennten Konfessionen gemeinsam bekennen, in erster Linie zu
betonen, bei der Besprechung der noch vorhandenen Gegensätze jede Verletzung

der Wahrheit und der Liebe sorgfältig zu vermeiden und die Mitglieder
unserer Gemeinden durch Wort und Beispiel anzuleiten, Andersgläubigen
gegenüber sich so zu verhalten, wie es dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser

aller Erlöser ist. Küry. o.e. S.453.
6 Peter Neuner, Döllinger als Theologe der Ökumene, 1979, S.222 ff.

95



Wie kommt man zur gegenseitigen Anerkennung? Erstens durch

Vergleich mit der verbindlichen Lehre, die man anhand der
Glaubensentscheidungen der alten Kirche prüft, zweitens durch Feststellung
der ununterbrochenen bischöflichen Sukzession. Verbindliche Lehre
und nicht völlige Identifikation oder Absorption der Kirchen war
Döllingers Absicht, denn vom Prinzip «in necessariis unitas, in dubiis
libertas» her sollte man die historischen und nationalen Eigentümlichkeiten

festhalten. Denn : « Verschiedenheiten in der Lehre, in der

Verfassung der Kirche und in der liturgischen Gestaltung müssen die Einheit
nicht behindern, solange sie nicht der Lehre und der Gestalt der christlichen

Botschaft widersprechen und solange sie sich nicht als allgemein
verbindlich für jede Form des kirchlichen Lebens erklären. Auf diesem

Weg wird die Vielfalt nicht zur Grenze, sondern geradezu zur Bedingung
jeder echten und lebendigen Einheit7.»

Zweitens: Das Feststellen eines Glaubenskonsenses hat etwas
Statisches an sich, wie Lukas Vischer 1981 festgestellt hat. Er betont, dass

gegenseitige Anerkennung keine Schritte zur Veränderung verlange
und den Kirchen die Möglichkeit biete, weiterzuleben wie zuvor8.
Kurz und gut, die Gemeinschaft beruht auf einem retrospektiven Status

quo und verpflichtet nicht zu neuen Gemeinschaftsformen oder

«ecclesiogenese», d.h. einer Neugestaltung der kirchlichen Gemeinschaft.

Wenn eine solche aber stattfindet, indem eine der beiden
Kirchen sowohl intern wie extern neue Entwicklungen zulässt, kann das

die gemeinschaftliche Grundlage und damit die Communio gefährden.

Als Beispiel erwähnen wir die Frage der Frauenordination, die
im Vergleich mit der ungeteilten Kirche als eine Neuerung angesehen
werden kann, welche die Katholizität der Kirche gefährdet. Oder weil
die offene Formulierung des Bonn-Agreements mehrere Interpretationen

zulässt - von full communion bis intercommunion -, aufgrund
deren man mehrere andersartige Formen von Kirchengemeinschaft
pflegt als die, die die Altkatholiken meinten9. Wenn man andererseits
den breiten Weg des Glaubenskonsenses wählt, wo eine Übereinstimmung

im Glauben detaillierter formuliert ist, kann es passieren, dass

notwendige und sich vollziehende Änderungen und Interpretationen
als illegitim angesehen werden. Dieser Weg lässt weniger Pluriformität

7 So Peter Neuner. a.a.O., S.246.
8 L. Vischer, Das Bonner Abkommen von 1931 im Lichte der ökumenischen

Bewegung, IKZ 71 (1981), 234 ff.
9 U. von Arx, Zwischen Krise und Stabilität, IKZ 81 (1991), 1-41.

96



zu und neigt zu uniformen Identifizierungen, wie z.B. Overbeck sie

von den Altkatholiken als Folge der Bonner Unionskonferenzen
forderte10. Es ist die von Aldenhoven" formulierte Angst, man müsse

nicht genügend geklärte Aussagen akzeptieren, bei denen man auf
eine - ich setze hinzu - unhermeneutische Weise behaftet würde, die

man nicht akzeptieren kann. Es kann nicht um eine Art synchrone
Anhäufung altkirchlicher Zitate ohne diachrone, historisch bedingte
Interpretation gehen. Muss man im Hinblick auf die oben genannten
Probleme konstatieren, dass das altkatholische ökumenische Prinzip,
inspiriert von der Vision der Wiederherstellung der kirchlichen
Gemeinschaft mit Anglikanern und Orthodoxen, gescheitert ist?12

Das führt drittens zur Frage, wie man dann bei der Wiederherstellung

der Communio im Glaubenskonsens das Kriterium der alten Kirche

verstehen soll. Heisst das, dass man für jede Glaubensaussage
irgendwie ein altkirchliches Beispiel oder Zitat zur Legitimation finden
muss? Nie hat man gemeint, man sollte die alte Kirche repristinieren,
wie bekanntlich von Bischof Urs Küry betont wird. Weder darf man
ihre Zustände und Einrichtungen zur Norm, noch einen Zeitabschnitt
in ihrem Lehrgehalt zum Codex der Rechtgläubigkeit erheben13. Dass
dies eine romantische Unmöglichkeit ist, wurde auch von Döllinger
anerkannt, der nie, wie Parmentier gezeigt hat, den Kanon des

Vinzenz von Lerin in diesem materiellen Sinn als theologisches
Forschungsprinzip gehandhabt hat14. Wie von Gaugler, Küry und auch

Küppers wiederholt betont wurde, berief man sich auf die alte Kirche,
weil in ihr auf konziliare Weise die Stimme der noch nicht in Ost und
West geteilten Kirche zu Gehör kommen konnte. Deshalb sind die

von diesen Konzilien getroffenen Grundentscheidungen, mit denen

man Meinungsverschiedenheiten und Konflikte löste, normativ. Das
schliesst weitere Lehrentwicklung nicht aus, aber im interkonfessionellen

Gespräch ist es unentbehrlich zu prüfen, ob und wie Sonderlehren

mit den Grundentscheidungen der Kirche in Übereinstimmung
stehen. Für Küry bedeutet dies, dass nur die Entscheidungen für den

Kanon, die Dreieinigkeit Gottes und die Gott-Menschheit Christi als

10 P.Neuner. a.a.O., S.211.
11 H.Aldenhoven. Charakter, Bedeutung und Ziel der Dialogtexte, in:

Koinonia auf altkirchlicher Basis, Beiheft zur IKZ 79 (1989), 27-44.
12 So von Arx. Zwischen Krise... o.e. S. 16.
13 U.Küry. o.e., 19782, S.l26ff.
14 M.Parmentier, Ignaz von Döllinger und Vinzenz von Lérins, IKZ 81

(1991), 41-58.

97



solche gelten. Es ist die ständige Aufgabe der Kirche, die Relevanz
dieser Entscheidungen für die Frage der Heilsverwirklichung in jeder
Zeit und an jedem Ort zu zeigen. Es handelt sich meiner Ansicht nach

vor allem um die Art, wie die alte Kirche in konfliktgeladenen
Situationen ihre Gemeinschaft bewahrte. Meistens handelte es sich um
Meinungsverschiedenheiten über die Art und Weise, wie die Kirche
als Glaubensgemeinschaft sich in Lehre und Leben in der damaligen
kulturellen und sozialen Welt gestalten sollte. Es ist das anerkannte
Verdienst von Werner Küppers, diesen altkirchlichen Weg zur
Überwindung der kirchlichen Trennung befürwortet und auf diese Weise
das altkatholische Anliegen aktualisiert zu haben15. Das konziliare
Vorgehen gewährleistet die kirchliche Gemeinschaft und kann als
solches dazu beitragen, gestörte Gemeinschaft wiederherzustellen '6.

Nicht nur Rekurs auf den Inhalt, sondern auch der Rekurs auf sie als

Modell der Konfliktbewältigung hat für das ökumenische Anliegen
eine bleibende Bedeutung1". Gegen die Gefährdung dieses Prinzips
hat man sich zur Zeit des Vatikanums I auf die alte Kirche berufen.

Viertens: Tm Lichte dieser Konziliarität lässt sich auch die altkatholische

Betonung der Notwendigkeit des Bischofsamtes verstehen. Damit

streifen wir die Frage der kirchlichen Ordnung, soziologisch
betrachtet die institutionelle Gestaltung der Kirche auf Mesoebene. Zur
Erhaltung und Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft
sowohl intern wie extern ist das Bischofsamt wesentlich. In diesem Amt
findet eine lokale Kirche einerseits die Garantie ihrer Eigenständigkeit

und ihrer Einheit, andererseits verbindet der Bischof in seinem
Amt die Kirche am Ort mit der universalen Kirchengemeinschaft. Wie

wichtig diese episkopale Struktur für die Einheit der Kirche unter Bei-

15 P. Lengsfeld. Ökumenische Theologie, 1980, S.355.
16 J. Visser. Conciliariteit als weg naar nieuwe kerkelijke gemeenschap, in:

A. Houtepen (Red.), De verscheidenheid verzoend? 1989, S. 153-163, und
ders., De blijvende betekenis van de oecumenische concilies, in: A. Houtepen,
Breekpunten en keerpunten, 1989, S. 103-110.

'" A. Houtepen weist auf die geschichtliche Tatsache hin, dass es den

altkirchlichen Konzilien nicht immer gelungen ist, die kirchliche Einheit zu
bewahren. Dennoch haben sie grosse Bedeutung wegen ihrer Basisstruktur des

christlichen Bekennens in der Unbeständigkeit der damaligen Kultur. Man
darf die Art und Weise, wie sie durchgeführt wurden, nicht als normativ
betrachten, sondern vielmehr das in ihnen hervortretende Prinzip der Konziliarität

würdigen.
A. Houtepen. Concilies en conciliariteit als oecumenische factor:

«Konfliktbewältigung» in de oude kerk, in: A. Houtepen, Breekpunten..., S.87-102.

98



behaltung der katholischen Verschiedenheit ist, hat Lukas Vischer
anhand des Bonner Abkommens betont18. Das heisst nicht, dass sich der
Bischof zur Aufrechterhaltung der Gemeinschaft auf eine formelle
Autorität stützen kann. Die Ausübung seines Amtes ist eingebettet in
die konziliare und synodale Struktur der Kirche. Kurt Stalder hat
einleuchtend dargetan, wie sehr diese Gegebenheit mit der intersubjektiven

Art des Menschseins zusammenhängt19. Man wird sich selbst in
Gemeinschaft; Wirklichkeitsverständnis und Wahrheit sind intersubjektiv

und sozial bedingt. Man dürfte behaupten, dass es in der Kirche
wesentlich sei, dass es ein Amt gibt, das diesem Prozess der Selbstfin-

dung und gemeinsamen Wahrheitsfindung dienen soll. Das betrifft
sowohl den internen Aufbau der lokalen Kirche, wo Menschen aller Art
zu einer Gemeinschaft in Christo kommen, als auch den Aufbau der
universalen Kirche durch seine Vertretung in synodalen und konziliaren

Gremien20. Der Bischof verkörpert nicht nur als Vorsteher der
Eucharistie die kirchliche Einheit, in der Menschen verschiedener Art
Gemeinschaft in Christo finden, sondern er verkörpert auch seine

Glaubensgemeinschaft auf universaler Ebene21. In diesem Sinne kann

man den Bischof als Mitglied der Gemeinschaft als Diener eines
spezifischen Bedürfnisses der Kirche verstehen, das als wesentlich
betrachtet wurde.

Fünftens: Am Anfang definierten wir Ökumene als Bewegung, die
auf nationaler und internationaler Ebene ein gemeinschaftliches
Bekennen und Erfahren des Glaubens anstrebt. Bis jetzt haben wir fast

nur von internationalen Kontakten und den Bedingungen des
gemeinschaftlichen Bekennens gesprochen. Dabei handelt es sich de facto
um die Ökumene der Experten und Amtsträger. Zum Schluss dieses

Themas besprechen wir kurz die Gemeinschaftsbildung auf lokaler
Ebene, soziologisch gesprochen auf Mikroebene, wo die Gläubigen
die kirchliche Gemeinschaft erfahren. Wie wichtig dies ist, hat kürzlich,

sei es auch nur in einer Fussnote, von Arx dargetan22. Er spricht

18 Lukas Vischer. a.a.O.
'"'Kurt Stalder, Autorität im Neuen Testament, in: Die Wirklichkeit Christi

erfahren, 1984, S. 142-189.
20 J. Visser. Episcopus oecumenicus, in: C.van Kasteel (Red.), Kracht in

zwakheid, 1982, S. 89-99.
21 J. Zizioulas, Episcope and episcopos in the early church, in: Episcope and

episcopate in ecumenical perspective, Faith and Order Paper 102, 1980.
22 U. von Arx, Was wird bleiben? Ein Rückblick auf ein Grundanliegen von

Eduard Herzog, IKZ 82 (1992), 206-232.

99



von der kreativen Erfahrung der weiteren Katholizität in der Begegnung

junger Altkatholiken mit anglikanischen Partnergruppen,
konstatiert aber zugleich ein Hauptproblem: Das altkatholische ökumenische

Anliegen habe sich vor allem in theologischen internationalen
Dialogen realisiert. Es richte sich auf Kirchen, die nicht am selben Ort
lebten wie die Altkatholiken. So kommt das, was man erstrebte - die

Erfahrung von kirchlicher Gemeinschaft in Verschiedenheit - nicht
zur Geltung. Dieses Anliegen bleibt eine Angelegenheit auf Makroebene.

Auf der Mikroebene hat man andere Erfahrungen in der

Begegnung mit Christen am Ort, meist römischen Katholiken und
Protestanten, reformierten oder lutherischen Gemeinden. Was man mit viel
Anstrengung auf hoher Ebene erreicht, wird in der täglichen Erfahrung

der Gläubigen als beziehungslos erfahren. Meiner Ansicht nach

liegt hier auch die Quelle der inneraltkatholischen Missverständnisse
hinsichtlich der Vereinbarung zwischen der EKD und der AKD. Es

kommt sogar zu konfiiktgeladener Spannung: Was man hier erreicht
hat und als wertvoll betrachtet, wird dort als Hindernis für neue
Glaubenserfahrungen empfunden. Für den Bischof kann eine solche Situation

paradox sein, denn die erstrebte Gemeinschaft auf der einen
Ebene schliesst die Gemeinschaft auf einer anderen aus.

Hier stossen wir auf die Frage, die alle Christen im Westen gemeinsam

erfahren: kurz gesagt die Frage der Inkulturation des Christentums

in der neuen sozio-kulturellen Situation der sog. Ersten Welt.
Obwohl der Begriff dem Missionssprachgebrauch entstammt, kann
man ihn in der heutigen Situation auch auf unsere kirchliche Lage
anwenden23. Man muss ihn nur qualifizieren: Es geht um prospektiven
Inkulturation als Schritt zu einer ökumenischen Identität der Kirche.
Er bezeichnet eine Handlungsweise, hei der die Beteiligten ausdrücklich
ihre Beziehungen zueinander auf der Grundlage gemeinsamer Aufgaben
und Überzeugungen reflektieren, um so auf Dauer und im ganzen die
Chance für den Fortbestand ihres Miteinanders zu sichern1*.

Diese Aufgabe wird dann relevant, wenn sich die sozio-kulturellen
Bedingungen so ändern, dass Anknüpfung an oder Restauration von
traditionellen Formen sinnlos wird und erfolglos bleibt. Die historische

kirchliche Präsenz hat ihre Relevanz verloren. An der Basis voll-

23 So Hans Joachim Höhn. Kirche und kommunikatives Handeln, 1985,
S.l 79 ff.

24 Höhn. o.e. S.178.

100



ziehen sich Entwicklungen, die die konfessionellen Grenzen
überschreiten und in vorspringenden Glaubenserfahrungen versuchen,
bisherige Modelle der Verkündigung und Kirchenorganisation zu
transformieren. Man will dabei keine Reproduktion des Vergangenen,
sondern macht die im Althergebrachten implizierte Zukunft frei. Deshalb
geht es nicht nur um reine Prospektivität, sondern man versucht nach

vorne offen, zurückgewendet die christliche Botschaft neu zu interpretieren

und zu gestalten. Es handelt sich um eine Rückkoppelung mit
dem Ursprung, um so einen neuen Kurs zu bestimmen. Hier kann
man an der Basis wie Boff von Ecclesiogenese sprechen: der gemein-
schaftsstiftende Impuls und die Aufgabe der Kirche, in der Einheit
und Pluriformität einander nicht ausschliessen25. Neben den
internationalen interkirchlichen Kontakten waren sich, wie ich es verstehe,
die Altkatholiken dieser Aufgabe bewusst, wie Walter Frei in blumenreicher

Sprache dargelegt hat26. Man kann die kirchlichen Reformen
der Altkatholiken mit ihrem Anspruch aufdie ungeteilte Kirche nicht
verstehen ohne ihr Anliegen einer für ihre Zeit prospektiven Inkulturation

der katholischen Kirche. Norm ihres Handelns war nicht die

Reproduktion altkirchlicher Veranstaltungen, sondern das Prinzip der
alten Kirche, wodurch sie es wagte, sich in den damaligen sozio-kulturellen

Bedingungen zu inkarnieren, ohne sich mit diesen zu
identifizieren2". Der eschatologische Charakter des Glaubens verhinderte
eine derartige Gleichgestaltung. Es war ihre Antwort auf die damalige
gesellschaftliche Herausforderung. Damit sind wir zum zweiten
Thema «Welt» gekommen.

II. Welt

Wir stellten fest, dass wir unter Welt nicht eine ideelle Grösse verstehen,

sondern den heutigen gesellschaftlichen Kontext der Kirche. In

25 Houtepen c.s. weist dabei auf das von Nikolaus von Kues formulierte
Ideal der concordantia hin: Concordantia enim est id, ratione cuius ecclesia
catholica in uno et in pluribus concordat, in uno domino et in pluribus subdi-
tis. Siehe auch H. J.Sieben. Traktate und Theorien zum Konzil, 1983, S.85,
Anm. 230.

26 Walter Frei. .Altkatholisch, einmal abgesehen von den Papstdogmen,
IKZ 74 (1984), 65-84. Ihn zitiert Urs von Arx (1992): Christkatholisch sein
heisst: aus Liebe zur Menschwerdung Gottes in Christo das Katholische
menschlich und das Menschliche katholisch, allumfassend gestalten helfen.

2" Siehe auch mein Beitrag zur 100-Jahrfeier der Utrechter Union,
«Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung», IKZ 79 (1989), 174-191.

101



unserem Fall betrifft das vor allem die von Modernisierung geprägte

sog. Erste Welt oder westliche Gesellschaft. Man kommt nicht um die

Betrachtung des gesellschaftlichen Kontexts der Kirche herum, wenn
man über die Aufgabe der Kirche reflektiert. Die Kirche lebt nicht im
luftleeren Raum, sondern nach ihrer menschlichen Art wird sie als
soziale Institution von gesellschaftlichen Entwicklungen beeinfiusst.
Zieht man diese nicht in Betracht, trägt man das Risiko realitätsfremder

Spekulation und «wishful thinking», die zu tiefen Enttäuschungen
führen, wenn man die konkrete kirchliche Situation ins Auge fasst.

Das heisst nicht, dass die kirchliche Eigenart völlig von der Gesellschaft

bestimmt wird: kritische Distanz bleibt notwendig. Es ist aber
eine in diesem Rahmen zu umfangreiche Aufgabe, die spezifische
gesellschaftliche Entwicklung und ihre Erfolge zu beschreiben. Wir müssen

uns beschränken. Unsere heutige Gesellschaft wird als modern
angedeutet, das heisst, dass sie durch den Prozess der Modernisierung
bestimmt ist. Dies ist nicht leicht zu beschreiben, weil die Entwicklung
eine komplexe Vielfalt von aufeinander einwirkenden Faktoren
umfasst, die man unterschiedlich akzentuiert.

Man kann sie als Verlust von Sinn und Religiosität bezeichnen, als

ökonomische Veränderung aufgrund der Industrialisierung, als

Demokratisierung oder als soziale Erosion usw.28. Wir geben zwei
Definitionen: Modernisierung soll die Veränderlichkeit aller Dinge
ausdrücken, und zwar nicht als faktische Beschreibung bestimmter
gesellschaftlicher Zustände, die sich fortwährend ändern, sondern mit dem
normativen Unterton einer Legitimation fortgesetzten Wandels29. Das
bedeutet: Eine Gesellschaft, die sich als «modern» bezeichnet,
versteht sich nicht mehr von ihrer Vergangenheit, sondern fast
ausschliesslich von der Gegenwart und Zukunft her, aber in dem Sinn,
dass die Gegenwart als Ausgangspunkt für eine völlig offene Zukunft
als Raum des Möglichen betrachtet wird. Oder eine zweite, detailliertere

Definition: Modernisierung deutet einen Komplex zusammenhängender

struktureller, kultureller, psychischer und physischer
Veränderungen an, der sich in den letzten Jahrhunderten herauskristallisiert

hat, die Welt, in der wir heute leben, bestimmt hat und noch
immer in eine bestimmte Richtung treibt30. Beide betonen als modern

28 J.A. van der Ven. Ecclesiologie in context, 1993, S. 18ff.
29 Medard Kehl. Die Kirche, 1992, S. 167 unter Verweis auf F. X. Kaufmanns

Religion und Modernität, 1989.
30 Hans van der Loo und Willem van Reyen, Paradoxen van Modernisering,

19932, S. 12.

102



einen ständigen Prozess der Veränderung, der auch die Position des

Christentums und der Kirche nicht unberührt gelassen hat und uns
ständig die bedrängende Frage der Zukunftsfähigkeit der Kirche
stellt. Es gibt Anlass zu pessimistischen Betrachtungen über den
schleichenden Auszug der Mitglieder, die wachsende religiöse Indifferenz,

gegen Resignation und Verbitterung bei den kirchlich geprägten
engagierten Christen. Dies geschieht in allen Konfessionen
gleichermassen31. Streifen wir kurz die Entwicklungen, die die in unserer
zweiten Umschreibung angegebenen Faktoren Struktur, Kultur,
Person/Psyche und Natur/Physis betreffen. Die strukturellen Änderungen

betreffen das Gebiet der sozialen Wirklichkeit, in der wir
bestimmte Rollen erfüllen als Vater, Mutter, Schüler, Student, Arzt,
Direktor, Pastor usw. Auf diesem Gebiet hat sich eine Differenzierung
vollzogen, d.h. eine Aufteilung eines ursprünglich homogenen Ganzen

in mehr oder weniger selbständige Teile mit eigenem Charakter
und Zusammenstellung; z.B. sind heutzutage Familienleben und
Arbeit völlig getrennt. Was die Kirche anbelangt: Spielte sie früher eine
zentrale Rolle im gesellschaftlichen Leben, ist jetzt auch sie ausdifferenziert

und nur noch auf dem Gebiet des Individuellen und Privaten

wichtig.
Zweitens: Die kulturellen Änderungen beziehen sich auf das Gebiet

der Auffassungen, Gedanken, Symbole, Normen und Werte, die unser
Handeln steuern und ihm Sinn verleihen. Sie bestimmen unsere
Interaktionen. Dort vollzieht sich ein Prozess der Rationalisierung (Habermas),

d.h. wir lösen unsere Probleme mit Hilfe von Vernunft. Unser
Denken und Handeln wird durch Kalkulation, rationale Argumentation

und Beherrschung gesteuert in der Meinung, die Umwelt so
meistern zu können (die Aidsepidemie wird z.B. nicht als Geissei Gottes,
sondern als ein zu lösendes Problem betrachtet). Das bedeutet: Alles
menschliche Handeln und Denken und alle Aussagen werden als

prinzipiell kritisierbar betrachtet und sollen argumentativ überprüft werden

können. Das heisst für die Kirche, dass man nicht mehr davon
ausgehen kann, dass ihre Wirklichkeitsauffassungen und ihre
Handlungsdirektiven, ihre Normen und Werte unbesehen akzeptiert werden.

31 M. Kehl. a.a.O., S. 165. Bei uns äusserte sich in diesem pessimistischen
Sinne Urs von Arx anlässlich der Gedenkfeier zum 150. Geburtstag von
Bischof Dr. Eduard Herzog unter dem Titel «Was wird bleiben?», IKZ 82 (1992)
206-232.

103



Drittens: Obwohl wir umgeben sind von sozialen Strukturen und

Deutungssystemen, die unser Handeln bestimmen und beschränken,
bleiben wird doch Individuen, unterschiedliche Personen. Diese
Individualität tritt in der Modernisierung mehr und mehr in den Vordergrund:

Das Individuum hat sich allmählich infolge der gesellschaftlichen

Differenzierung von der Kollektivität gelöst.
Das Resultat ist, dass keine der sozialen Institutionen einen

entscheidenden Loyalitätsanspruch auf das Individuum erheben kann.
Die persönliche Unabhängigkeit wird grösser. Für die Kirche hat dies

zur Folge, dass das kirchliche Engagement nuanciert wird: Man
spricht von partieller Identifikation - man nimmt nicht alles hin, was
einem die Kirche vorsetzt - und von distanzierter Kirchlichkeit - man
will institutionell zur Kirche gehören, aber selbst die Teilnahme am
kirchlichen Leben bestimmen.

Viertens: Als physische Wesen sind wir von der Natur abhängig.
Modernisierung zeigt sich in der Naturbeherrschung, durch die der
Mensch sich den biologischen und naturhaften Beschränkungen
entziehen kann. Diese Domestizierung bezieht sich nicht nur auf die
äusseren Umstände, sondern auch auf die Beherrschung der menschlichen

Triebe. Für die Kirche bedeutet dies, dass da, wo sie früher noch

einige Relevanz in der Auseinandersetzung mit der Natur hatte - es

handelt sich um Heilung und Bettage -, sie in dieser Hinsicht fast völlig

irrelevant geworden ist. Man sollte nicht meinen, dass diese

Entwicklung keine Schattenseiten hat. Man spricht nicht zu Unrecht von
den Paradoxen der Moderne. Die weitergehende Differenzierung
führt zur Verkleinerung der Ausmasse. Aber diese Verkleinerung
impliziert zugleich einen Prozess massstabsgerechter Vergrösserung:
Arbeitsteilung und Spezialisierung fördern neue Verbände der
Zusammenarbeit. Dies führt zu neuen anonymen Verwaltungseinheiten der

Integration, oft mit Zentralautorität. Die Rationalisierung des Lebens

führt zur sog. Pluralität von Auffassungen, Normen und Werten.
Diese Pluralität fördert den Prozess der Generalisierung, d.h. um
zusammen leben zu können, muss man noch bestimmte Werte miteinander

teilen. Diese aber werden immer abstrakter und allgemeiner. Als
höchste bleibt die Maxime der Toleranz: Man soll einander so weit
wie möglich freilassen und ertragen. Andererseits sieht man, dass in

grossem Ausmass eine Art uniforme Kultur sich mittels der Massenmedien

breit macht. Kurz gefasst: Unsere Welt verwestlicht oder
veramerikanisiert. Obwohl das Individuum sich eine relative Unabhängigkeit

und Selbständigkeit erworben hat, befindet es sich in einer

104



Umwelt, wo es immer schwieriger wird, seine Identität zu gestalten,
denn gemeinsame traditionelle Werte und Normen, die einen Halt
boten, gibt es fast nicht mehr. Deshalb wachsen die Erfahrungen der Un-
geborgenheit und geistigen Heimatlosigkeit. Statt Befreiung erfahren
viele heute auch Einsamkeit und Ohnmacht. Obwohl der moderne
Mensch seine physische Umwelt besser denn je beherrscht und von
naturhaften Umständen unabhängig scheint, wächst doch seine

Abhängigkeit von technischen Hilfsmitteln. Was ist man heute noch ohne
Elektrizität? Dieser Prozess der wachsenden Konditionierung des

Menschen ist eindringlich von den Sozialkritikern unter dem Titel
«Dialektik der Aufklärung» beschrieben worden32.

Was bedeutet dies für die Kirchen, und wie hat man reagiert?
Kürzlich hat van der Ven versucht, dies anhand der soziologischen

Modelle Volkskirche, Denomination und Sekte zu beschreiben.
Unter Volkskirche versteht man eine Kirche, die prinzipiell alle

Mitglieder der Gesellschaft umfasst. Sie befriedigt die persönlichen
Bedürfnisse und trägt zur persönlichen und sozialen Integration bei.
Sie hält ein konsistentes Ganzes von Normen und Werten aufrecht.
Sie verpflichtet zur Partizipation an gottesdienstlichen Riten und
Veranstaltungen und verlangt Gehorsam. Sie interpretiert religiöse
Führung im Sinne des sakralen Priestertums.

Die Denomination ist ihr Gegenbild. Sie umfasst nur einen Teil der

Mitglieder einer Gesellschaft und erfüllt nicht alle Bedürfnisse. Sie

betrachtet sich selbst als eine gesellschaftliche Institution neben anderen.

Sie ermöglicht eine Pluralisierung von Werten und Normen,
kennt keinen Anspruch auf Absolutheit, betont vor allem persönliches
Engagement und lässt ihren Mitgliedern Wahlfreiheit in Partizipation,
sakralisiert die Führung nicht, sondern betrachtet sie als Dienst und
befürwortet demokratische Strukturen.

Eine Sekte ist gekennzeichnet durch Exklusivität, stellt hohe

Forderungen an neue Mitglieder, kennt einen ethischen Radikalismus,
durch den sie sich von der Umwelt unterscheidet. Sie kennt keine feste

Amtsstruktur, sondern betont vor allem das Charisma und das

Engagement ihrer Mitglieder. Diese Kennzeichen lassen sich auch auf die
in der Kirche entstehenden Basisgemeinschaften anwenden und brauchen

nicht nur Sekten, wie wir sie geläufig verstehen, zu bezeichnen.
Als Reaktion auf die Modernisierung hat sich, idealtypisch betrachtet,

32 So die Repräsentanten der Frankfurter Schule Adorno und Habermas
und in korrigierter Weise heute Jürgen Habermas.

105



die römische Kirche nach dem Modell einer amodernen Volkskirche
gestaltet, die sich gegen die Modernisierung wendet. Man duldet
höchstens eine eingeschränkte Modernisierung. Die Kirche modelliert
sich als eine Art Gegengesellschaft, in der sie alle Bedürfnisse ihrer
Mitglieder erfüllt.

Eine andere Reaktion ist die der kirchlichen Denomination: Man
nimmt die Modernisierung hin, versucht Glauben und Vernunft
miteinander zu versöhnen, akzeptiert die gesellschaftliche Situation der
Kirche und erkennt die Autonomie anderer gesellschaftlicher Einrichtungen

wie Schule, Gewerkschaft, politische Parteien usw. an, respektiert

in dieser Hinsicht die Freiheit der Mitglieder, in welchem Rahmen

sie Anspruch auf kritisches Engagement erhebt. Sie befürwortet
eine offene Kommunikation ihrer Mitglieder mit der Tradition und
Andersgläubigen. Expressive Authentizität und argumentative Stärke
stehen dabei im Zentrum. Sie ist charakterisierbar als «Gelegenheitsgeber»33.

Sie bietet die Möglichkeit, sich mittels Katechese, Predigt
und Gottesdienst mit der Tradition auseinanderzusetzen und sich
diese so zu eigen zu machen. Sie bietet vielen Raum, vor allem zu
authentischen Glaubenserfahrungen in der liturgischen Feier. Eine
derartige Denomination kann auch als kritisch-modern qualifiziert werden,

d.h. aus Furcht vor Unverbindlichkeit erwartet sie von ihren
Mitgliedern ein bestimmtes, jedoch freiwilliges Engagement mit einer
gesellschaftskritischen Ausrichtung.

Schliesslich kann man in der Art einer amodernen Basisgemeinschaft

oder einer kritischen modernen Basisgemeinschaft reagieren.
Im ersten Fall lehnt man die moderne Gesellschaft ab und betrachtet
sich selbst als einen «heiligen Rest», im zweiten Fall geht man als

kleine hochqualifizierte Gruppe aktiv-kritisch auf unerwünschte
gesellschaftliche Entwicklungen ein und fordert einen hohen Einsatz der
Mitglieder.

Wendet man diese Modelle auf unsere Geschichte an, so kann man
feststellen, dass die Altkatholiken zur Zeit eine amoderne Volkskirche,
die sich als «konfessionelles Sozialmilieu» in der zweiten Hälfte des

letzten Jahrhunderts bildete, ablehnten34 und sich mit ihren liturgischen,

theologischen und kirchenstrukturellen Reformen und ihrem
Bedürfnis nach interkirchlichem Dialog ein denominationelles
Kirchenmodell gestalteten. Und wenn man auf Walter Frei hört - Christ-

33 H.M.Kuitert. Het algemeen betwijfeld christelijk geloof, 1992, S.204.
34 J. Visser. Kirchenstruktur o. c. passim.

106



katholisch sein heisst: aus Liebe zur Menschwerdung Gottes in Christo
das Katholische menschlich und das Menschliche katholisch, allumfassend

gestalten helfen - mehr eine Kirche als «Gelegenheitsgeber» als

eine gesellschaftskritische Variante. Auf der letzten Theologenkonferenz

hat jedoch Joris Vercammen ein solches Modell befürwortet35.
Zum Schluss dieses Teils einige kurze Bemerkungen. In einer

Auswertung der altkatholischen Entwicklung habe ich an anderer Stelle

versucht, Vor- und Nachteile dieser Modellwahl anzugeben36. Die von
mir damals gemachten hypothetischen Voraussetzungen mussten noch
einmal in einer historischen Untersuchung des Werdegangs unserer
Kirchen verifiziert oder falsifiziert werden. Und dann: Man soll nicht
meinen, die altkatholische Wahl sei damals unrichtig gewesen, eine
andere Wahl wäre besser gewesen. Wir erfahren heute klipp und klar
den Zusammenbruch des «konfessionellen Sozialmilieus». Unseren
Vätern wird durch die jüngsten Entwicklungen recht gegeben. Jetzt
werden wir als Christen gemeinsam herausgefordert, in Auswertung
historischer Modelle ein kirchliches «kommunikatives Sozialmilieu»
zu erarbeiten, durch das der Glauben auch in der Modernität seine

Plausibilität erhält37. Dabei soll man die Moderne nicht als ein
«Gegenüber» betrachten, sondern sich einer Schicksalsgemeinschaft
bewusst sein, Orte authentischer Glaubenserfahrungen schaffen, wo der
Glauben in Vertiefung der Personalisierung erfahrbar gemacht,
Solidarität mit den «Armen» geübt wird und das kritisch-prophetische
Potential des Glaubens zur Geltung kommen kann38. Was bedeutet
dies für die Kirchen der Utrechter Union? Befassen wir uns mit unserem

letzten Thema.

III. Die Utrechter Union

Wir formulierten als unsere Arbeitsdefinition: Unter Utrechter Union
verstehen wir einen internationalen Bund von westlichen katholischen
Kirchengemeinschaften oder Bistümern, die nicht in Kommunion mit
Rom stehen und national geprägt sind.

35 J. Vercammen. Die Situation unserer Gemeinden als Herausforderung für
altkatholische Spiritualität, IKZ 83 (1993), 21-48.

36 J. Visser. Kirchenstruktur o.e. passim.
37 M. Kehl. a.a.O., S. 199.
38 Auch H.J.Höhn. Kirche und kommunikatives Handeln. 1985, S. 184 und

269 ff.

107



Mit dieser Definition beschreiben wir nicht, was die Utrechter
Union sein soll, sondern was sie unserer Meinung nach ist. Um das zu
verdeutlichen, versuchen wir erstens das Gemeinsame dieser
Kirchengemeinschaften anzugeben, dann die Unterschiede und zum Schluss
kurz anzugeben, wie man mit dem Gemeinsamen im Unterschied
umzugehen versucht.

Erstens: das Gemeinsame der altkatholischen Kirchengemeinschaften
ist ihre ununterbrochene westliche katholische Tradition. Das

heisst: jede dieser Kirchen kann für sich ihre Kontinuität mit der
römisch-katholischen Kirche nachweisen. Jede hat entweder in Leben,
Lehre oder Spiritualität historische Elemente bewahrt. Welcher Art
diese sind, ist meistens abhängig vom Zeitpunkt der Trennung von
Rom. So hat z.B. die holländische Kirche liturgische und geistliche
Elemente aus der gallikanischen Tradition bewahrt, in der schweizerischen

Kirche kennt man die Erfolge Wessenbergs Reformation,
erkennt man in der Polnischen Kirche eine typisch polnisch-katholische
Frömmigkeit des 19. Jahrhunderts. Gemeinsam ist ihnen die Reaktion
auf den päpstlichen Zentralismus, wie er im Ultramontanismus
hervorgetreten ist, war sich in der Erhaltung der Katholizität gleichzeitig
der Eigenart und relativen Selbständigkeit der Kirche bewusst, was
wir mit «nationaler Prägung» andeuten. Man hat es gewagt, der

Erhaltung dieser Identität Vorschub zu leisten gegenüber einer
römischen Gleichschaltung. Das trifft zu für die Ablehnung der Verurteilung

des Jansenius wie des Quesnels, für die Ablehnung der neuen
Mariendogmen und der Entscheidungen des Vatikanums I, oder des

Zwanges, sich fremden Bischöfen zu unterwerfen. Bei allem spielte
das Bewusstsein nationaler Identität und darauf sich stützenden Stolzes

eine Rolle. Jedoch gab und gibt es grosse Unterschiede: sowohl in

bezug auf den historischen Ursprung, die gesellschaftliche Lage,
Geisteshaltung und den ekklesialen Status.

Die holländische Kirche hat ihre Wurzel in den gegenreformatori-
schen Reformbewegungen der französischen Kirche. Ihr Protest gegen
kirchlichen Zentralismus wird genährt vom episkopalistischen
Konziliarismus, in dem sich nach Trient die Tradition der Reformkonzilien
von Basel und Konstanz fortsetzte. Die deutsche, schweizerische und
österreichische Kirche haben als ihren Hintergrund die katholische
Reaktion und Integration der Aufklärung und gesellschaftlichen
Entwicklungen des 19. Jahrhunderts. Die polnische Kirche hat ihre Wurzel

in der damaligen politischen und sozialen Problematik, die eine

Emigrationswelle verursachte. Die gesellschaftliche Lage der hollän-

108



dischen Katholiken war die von staatlich tolerierten Bürgern, die nur
im Geschäft und Gewerbe tätig sein konnten und sich dort erhebliche
Positionen erworben hatten. Nach meiner Ansicht gehörten in
Deutschland und in der Schweiz die Altkatholiken zu den gebildeten
Bürgern der «higher middle class». Beide Gruppen hatten ihren
Nationalstolz: die Holländer, weil sie sich als die Vertreter der «batavi-
schen» Kirche Willibrords verstanden, die Deutschen weil sie im
Aufschwung der deutschen Nation meinten, auch kirchlich theologisch
eine spezifische Berufung zu haben. Die polnischen Emigranten
gehörten den Arbeitern und kleinen Bauern an und wollten vor allem
ihre polnische Identität mit Hilfe der Kirche bewahren, damit sie

nicht im amerikanischen Schmelztiegel untergehen sollten39.

Auch die spätere kirchliche Lage war verschieden: die Utrechter
Kirche konnte sich rechtmässig als die Fortsetzung der vorreformato-
rischen katholischen Kirche betrachten. Die deutschen und schweizerischen

Katholiken entsprangen einer typisch innerkatholischen
Protestbewegung innerhalb der Bistümer, die sie nicht verlassen wollten.
Notwendigerweise müsste man diese Bewegung in einer kirchlichen
Notgemeinschaft als eine Art Kategorialbistum institutionalisieren.
Die polnische Kirche nun hatte die Möglichkeit, innerhalb der
amerikanischen Nation und Gesellschaft eigene Bistümer zu gründen. Es ist

klar, dass dieser unterschiedliche Hintergrund auch eine Verschiedenheit

an Glaubenserfahrung und Spiritualität zeitigte40.
Die Verschiedenheit der historischen Identität trat bald hervor,

nachdem sich neben der Utrechter Kirche neue altkatholische Bistümer

gebildet hatten. Kurz gefasst: Die Holländer lebten mehr oder

weniger in einer Art vormodernem katholischem Volkskirchenmodell,
die neuen Altkatholiken passten sich der modernen Situation an,
indem sie ihre Kirche nach einer Art moderner Denomination gestalteten.

Davon zeugten ihre innerkirchlichen Reformen und interkonfessionellen

Kontakte. Das rief in Utrecht Unverständnis und Misstrauen
hervor.

Meinungsverschiedenheiten blieben nicht aus. Um eine Trennung
zu vermeiden und die wechselseitigen Verhältnisse zu klären, kam die
Bischofskonferenz zustande. Man hatte dabei die Absicht, die überlo-

39 Hieronim Kubiak. The Polish National Catholic Church of the United
States of America from 1897 to 1980, 1982.

40 J. Visser. Old Catholic Spirituality, in: G. Huelin, Old Catholics and
Anglicans 1931-1981, 1983, S. 96-109.

109



kale Gemeinschaft der Bistümer zu gewährleisten. Obwohl das nicht
expressis verbis dargelegt worden ist, wollte man die gegenseitigen
Verhältnisse auf konziliare Weise gestalten. Davon sprach das vom
Erzbischof gewählte Eröffnungsgebet, das dem Konzil von Basel
entstammte. Auch die Arbeitsweise spricht für sich: man stellte eine
Übereinstimmung in Glauben und Glaubensgrund fest, in dem ein

einstimmiges Bekenntnis zur Eucharistie wichtig war. In der Ablehnung

päpstlicher Gewalt betonte man die wesentliche episkopale
Struktur der Kirche. Diese verpflichtete die Mitglieder, keine
Beziehungen mit anderen Kirchen ohne die Zustimmung der anderen
einzugehen. Hier wird klar, dass man versuchte, das altkirchliche Modell
der kirchlichen Gemeinschaft in der neuen Situation anzuwenden, um
möglichen Trennungen zuvorzukommen. Es handelte sich dabei um
Abendmahlsgemeinschaft in Zusammenhang mit gemeinsamem
Bekenntnis und Amtsstruktur41. Bis heute ist es gelungen, nach diesem
Modell die innere Einheit der altkatholischen Kirche zu bewahren,
ohne die relative Selbständigkeit und Identität der Ortskirchen zu
benachteiligen. Ungeachtet der Meinungsverschiedenheiten verschiedener

Art, die es seitdem zwischen den Kirchen der Utrechter Union
gegeben hat, hat es erfolgreich im Sinne der Intention der damaligen
Bischöfe gewirkt. Die kirchliche Gemeinschaft ist bewahrt geblieben. So

kann man feststellen, dass dieses altkirchliche Prinzip der kirchlichen
Gemeinschaft als Antityp des päpstlichen Zentralismus auch heute
noch wirksam sein kann. Wo liegen denn die heute empfundenen
Schwierigkeiten, wenn man das gleiche Prinzip zur Bewahrung der
Gemeinschaft zur Überwindung der kirchlich/konfessionellen
Trennungen anwendet?

Das zeigt sich an den jüngsten Schwierigkeiten in der Internationalen

Bischofs-Konferenz (IBK), in der die Utrechter Union ihre verwal-
tungsmässige Gestalt findet. Diese entstehen aus der unterschiedlichen

Art und Weise, wie man in den Lokalkirchen versucht, kirchlich/
konfessionelle Differenzen zu beheben. Dabei steht das Verfahren im
Dialog mit den Orthodoxen quer zu dem bei den EKD-AKD-Gesprä-
chen. Und dies ruft aufs neue kritische Bedenken über Grundlage und
Wirkung der Kommunion mit den anglikanischen Kirchen hervor.
Nicht nur eine Diskrepanz zwischen lokalen und überlokalen
Wiedervereinigungsversuchen tritt hervor, sondern auch die Diskrepanz zwi-

41 H. Rein, Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-orthodoxen
Beziehungen von 1870 bis 1990, 1993.

110



sehen Laiengläubigen und theologischen Experten tritt ans Licht.
Daneben wird klar, wie die unterschiedliche gesellschaftliche Lage Ursache

von Differenzen im Kirchenmodell sein kann. Im Westen
befürwortet man meistens das Modell der Denomination, in bestimmten
Ländern im Osten ist das volkskirchliche Modell öfters führend.

Zugleich wird klar, dass die ständige Globalisierung oder
Internationalisierung ökumenischer Kontakte eine Art Zentralismus mit sich

bringt. Am stärksten spürt man dies im Gespräch mit Rom, in dem die

IBK gleichartig mit römischen Zentralausschüssen gesehen werden
kann. Diese Kontakte auf Weltebene zeitigen eine zentralistische
Tendenz, die der IBK heute auch vorgeworfen wird. Aufs neue wird die

Frage des Verhältnisses von Ortskirche und Gesamtkirche innerhalb
der Utrechter Union akut. Wieder zeigt sich, dass die Beziehungen
nach aussen die internen bedrohen, und man beurteilt die Verbindlichkeit

der Entschlüsse der Konferenz unterschiedlich.
Ist somit die Anwendung des konziliaren Prinzips gescheitert? Ich

meine, es sei voreilig, hier bejahend zu antworten. Eine kritische
Besinnung, wie Rein, dessen Buch mir bei Abschluss dieses Vortrags in
die Hände fiel, vorschlägt, scheint mir richtiger am Platz zu sein. Er
stellt fest: die Utrechter Union ist weder unverbindlich wie z.B. die

Lambethkonferenz, noch ist sie eine Art überkirchlicher Zentralausschuss.

Sie ist der Ort, wo die altkatholischen lokalen Kirchengemeinschaften

ihre Beratungs- und Rücksprachestelle haben. In dieser

Begegnung können sie ihre Identität in gegenseitigem Austausch stärken.
In der Praxis bedeutet dies nicht nur den Austausch über Fragen der

Verfassung, sondern auch der gegenseitigen Kommunikation, in der

man mit Achtung für die Verschiedenheit jeder Situation aufeinander
hört, um zu Einstimmigkeit zu kommen. Praktisch bedeutet dies, dass

man nicht nur die Fragen verfassungsmässig zu lösen sucht, sondern
in gegenseitiger Kommunikation, in der man mit Klugheit42 auf die
Verschiedenheit jeder Situation hört, damit man zur Einstimmigkeit
kommt oder wenigstens den Weg des zuverlässigen Kompromisses
sucht in der Überzeugung, dass Lösungen im Glauben immer in der

eschatologischen Perspektive betrachtet werden müssen. Die erste
Bischofskonferenz, insofern der Bericht nicht idealisiert ist, scheint mir
dafür beispielhaft. Nach meiner Erfahrung hat man das nicht immer
beibehalten können.

42 J.A. van der Ven gibt zur konkreten Bewahrung der Gemeinschaft wichtige

Anweisungen zur Konfliktbewältigung in der Kirche o.e. S.239-252.

111



Zum Schluss: In einer selbstkritischen Auswertung des Werdegangs
des inner- und interkirchlichen Umgangs in der Utrechter Union kann

man den Wert des konziliaren Prinzips zur Bewahrung und
Wiederherstellung der Kirche auch für unsere Zeit nachweisen. Das scheint
mir die wichtigste altkatholische Aufgabe zu sein. Es fehlt uns dabei
nicht an theoretischen und theologischen Begründungen. Sie sind
ausserordentlich wichtig für den Entwurf von Handlungsmodellen.
Unsere Aufgabe ist es dabei, herauszuarbeiten, wie sich die wesentlichen
Strukturelemente der kirchlichen Gemeinschaft zueinander verhalten,
indem wir uns bewusst machen, wie wir selbst handeln und welche
wesentlichen Aspekte wir dabei zu vernachlässigen Gefahr laufen. So

kann z.B. eine retrospektive Betonung des altkirchlichen
Wiedervereinigungsprinzips Anlass sein, das prospektive Moment zu vernachlässigen.

D.h. ein historischer Konsens darf nicht an und für sich wichtig
sein. Er muss betrachtet werden als der gemeinschaftliche Grund für
die gemeinsame Aufgabe der Kirche(n) in der heutigen
kulturell-gesellschaftlichen Situation. Dies entspricht der alten Kirche, die in
ihrem Ringen um die Inkulturation ihre konziliaren Entscheidungen
getroffen hat. Man kann das Retrospektive nicht für sich vollziehen;
Konsensus in der Retrospektivität hat zum Ziel das Prospektive, d.h.
wie man heute den Kurs des Evangeliums bestimmen soll.

Wenn wir am altkirchlichen Modell festhalten, geht es dabei um
Gemeinschaft in Bekenntnis, Kult und Struktur, aber immer in Beziehung

zu ihrer aktuellen Bedeutung. D.h. wie kann man heute so
bekennen, dass die Botschaft Jesu ihre Aktualität gewinnt? Wie kann
man so Eucharistie feiern, dass Gemeinschaft erfahren wird? Wie
kann man so das Amt ausüben, dass es vorangeht und inspiriert, nicht
nur Gemeinschaft bewahrt, sondern neu stiftet?

Wie Rein zeigt, umfasst die Verbindung von Bekenntnis, Eucharistie

und Amt sowohl konfessionell protestantische wie katholische
Elemente. Es kommt darauf an, sie wieder in ein für die heutige Situation

wirksames Verhältnis zueinander zu stellen. Dazu ist die konkrete
Anwendung oder Implementation notwendig. Das fällt uns schwerer.
Nun meine ich nicht, man solle neue Réglemente schaffen, obwohl
das nicht überflüssig wäre. So sollte man unbedingt die Art der Vertretung

der Kirchen in der Union klarstellen, vor allem, auf welche
Weise die ganzen Kirchen vertreten sind und wie von oben nach unten
und umgekehrt Beschlüsse rezipiert werden müssen. Dazu braucht
man eine Einübung in konziliare Geisteshaltung und Benehmen. Es

kommt dabei auf die Kommunikationsfähigkeit der Bischöfe an, da-

112



mit, wie Rein sich wünscht, die Bischöfe - ohne sich mit Vetorecht
durchzusetzen - auf ihre Synode hören und umgekehrt die Synode auf
sie als Vertreter der Bischofssynode hört.

Zur Implementation fehlt es uns nicht an kontextuellen Bedingungen:

Eine Kirche kann auch für die heutige Gesellschaft wegweisend
sein in der Art, wie sie Gemeinschaft stiftet und bewahrt und ihre
Konflikte bewältigt.

Ich hoffe, wir sprechen heute vor allem über Chancen und Hindernisse

der Anwendung des konziliaren Prinzips als die spezifische
interkirchliche und kulturell kontextuelle Aufgabe der altkatholischen
Kirchen.

Utrecht Jan Visser

113


	Ökumene - Welt - Utrechter Union : die Aufgabe der altkatholischen Kirche

