
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 2

Artikel: Ekklesiologischer Kommentar zu den orthodox-altkatholischen
Dialogtexten und Überlegungen zu möglichen Folgerungen für das
neue Europa

Autor: Wright, J. Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ekklesiologischer Kommentar zu den

orthodox-altkatholischen Dialogtexten und Überlegungen
zu möglichen Folgerungen für das neue Europa

Im vorliegenden Aufsatz, der ursprünglich für die Internationale
Anglikanisch/Altkatholische Theologenkonferenz vom 26. bis 30.

September 1993 in Guildford geschrieben wurde, gebe ich zunächst aus
einer persönlichen, nordamerikanisch-anglikanischen Perspektive
einen Kommentar zu den gemeinsamen Texten des Orthodox-Altkatholischen

Dialogs aus den Jahren 1975—1987 ' ; dabei konzentriere ich
mich auf die Ekklesiologie. Dann werde ich auf einige mögliche
Implikationen für eine engere Zusammenarbeit und für die «volle Kir-

1 Vgl. Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der
gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer

und englischer Übersetzung, hrsg. v. Urs von Arx, Beiheft zu IKZ 79

(1989).
Der Verfasser, Rev. Canon J. Robert Wright. DPhil (Oxon.), DD, lehrt als

St. Mark's-in-the-Bowery Professor of Ecclesiastical History am General
Theological Seminary in New York City und ist Mitglied mehrerer internationaler
und nationaler ökumenischer Kommissionen, u.a. der Zweiten Anglikanisch/
Römisch-katholischen Internationalen Kommission ARCIC II); seit 1980

nimmt er an den Internationalen Anglikanisch/Altkatholischen
Theologenkonferenzen teil.

Die Evaluation ist von der Internationalen Anglikanisch/Altkatholischen
Theologenkonferenz 1990 angeregt worden. Sie zeigt, wie die Dialogtexte von
einem der altkatholischen Kirche durchaus gewogenen Betrachter gelesen
werden können. Das zur Kenntnis zu nehmen ist wichtig, auch wenn man
gelegentlich der Meinung sein wird, der befreundete Autor unterliege einem
Missverständnis, was die Zielrichtung einer (an sich tatsächlich problematischen)
Aussage anbelangt - so etwa zum Text «Die Grenzen der Kirche» auf S.9-10;
vgl. dazu die Ausführungen von H.Aldenhoven in der zitierten Gesamtausgabe

(S.38). Generell macht der Beitrag die nicht unbeträchtlichen hermeneu-
tischen Schwierigkeiten bei der Rezeption eines Textes deutlich, in dem bald
theologische und historische Perspektiven, bald Ist- und Soll-Aussagen ständig
und unsystematisch wechseln - Schwierigkeiten, die sich allerdings auch in
ganz anderen wissenschaftlichen Bereichen analog stellen; instruktiv sind die
Ausführungen des Politikwissenschafters G. Sartori in seinem Standardwerk
Demokratietheorie, Darmstadt 1992, 11-28.

Der Verfasser bezieht sich bei seinen Zitaten auf die englische Übersetzung
der erwähnten Ausgabe. In der vorliegenden deutschen Übersetzung seines

Beitrags wird nach dem authentischen deutschen Text zitiert. Die Fussnoten
stammen vom Übersetzer (U. von Arx).

11



chengemeinschaft» zwischen Anglikanern und Altkatholiken im
neuen Europa hinweisen.

A
Gesamthaft finde ich die gemeinsamen Texte von beträchtlichem

Wert und sehe mich in «wesentlicher Übereinstimmung» - um einen
Ausdruck zu gebrauchen, auf den die Erste Anglikanisch/Römischkatholische

Internationale Kommission besonders stolz war. Die
Autoren und Kompilatoren sind im allgemeinen für ihre bemerkenswerte
Leistung zu beglückwünschen: eine ökumenische Übereinkunft des

20. Jahrhunderts, die eine Glaubensbasis herstellt, die deutlich auf der
Lehre und den Grundsätzen der Alten Kirche gründet. Was ich
beanstande, ist zwar nicht wenig und bezieht sich meist auf die ersten
Kapitel des ekklesiologischen Teils, bleibt aber dennoch von relativ
untergeordneter Bedeutung. Oft wünschte man sich zusätzliche
geschichtliche und biblische Belege, damit allzu vereinfachte und
weitreichende Aussagen berichtigt werden könnten. Solches Material kann
wohl in den meisten Fällen geliefert werden - freilich sind die Texte
bereits ausserordentlich lang und darin typische Produkte eines
ökumenischen Dialogs. Ich frage mich ja, ob die Texte nicht sogar geringfügig

überarbeitet werden könnten, um einem noch weiteren Zweck zu
dienen, wie ich weiter unten anregen werde.

Die Ekklesiologie im eigentlichen Sinn wird im dritten Teil des

Gesamttextes zur Sprache gebracht. Sie wird im Horizont des Begriffs
«Gemeinschaft» entfaltet, die Bilder vom Leib Christi und vom
wandernden Gottesvolk werden aber nicht übergangen. Im Hinblick auf
die erste «Eigenschaft» der Kirche, nämlich dass sie die «eine» ist,
werden Anglikaner darüber erfreut sein, dass Altkatholiken und
Orthodoxe, im Gegensatz zu dem, was den Anglikanern manchmal
vorgeworfen wurde, übereinstimmend sagen: «Wenn die Glieder der Kirche

die Glaubenswahrheiten auf verschiedene Weise erkennen, ist das

keine Aufhebung oder Beeinträchtigung der Einheit des Glaubens;
auch nicht, wenn die Kirche manchmal gegenüber Menschen, die sich

von der Einheit des Glaubens und der Ordnung entfernen, Geduld
zeigt und sie aus Gründen der Fürsorge und der <Ökonomie> vom
Leib der Kirche nicht ausschliesst» (S.60L). Diese Formulierung gibt
freilich keine Grenzen solcher Verschiedenheit an, noch nennt sie, wer
für die Einhaltung dieser Grenzen verantwortlich ist - was beides
entscheidende Fragen sind.

78



Zur Heiligkeit der Kirche lesen wir, dass sie heilig ist, weil Christus,
ihr Haupt, heilig ist, und dass infolgedessen ihre Glieder «Heilige»
genannt werden; es fehlt aber die etwa von Augustinus herleitbare
Perspektive, dass die Kirche auch deswegen heilig ist, weil ihre Glieder

zur Heiligkeit berufen sind, dass also eine gewisse ethische
Verpflichtung mit dieser Bezeichnung impliziert ist. Hier tendiert der Text

- was auch sonst öfters der Fall ist - dazu, deskriptive und präskrip-
tive Ebenen zu vermischen, so dass als Sachverhalt behauptet wird,
was durchaus wünschenswert, aber nicht unbedingt der Fall ist.

In der Darstellung der Katholizität und Apostolizität der Kirche
liegen - ich wenigstens kann es als Anglikaner nicht anders sehen -
erhebliche Verkürzungen vor, die einen gewissen triumphalistischen
Unterton erzeugen, die aber einer wissenschaftlichen und der Wahrhaftigkeit

verpflichteten Nachprüfung kaum standhalten - und dafür sind
die Altkatholiken doch geachtet, wenn sie von sich aus und ohne

Beeinflussung von andern Kirchen, denen sie vielleicht zu gefallen
suchen, schreiben. So lesen wir beispielsweise, dass die Kirche katholisch

genannt wird, da sie «immer und überall dieselbe ist» (S.61),
und dass sie apostolisch ist, weil es «die von den Aposteln ausgehende
ununterbrochene Reihe und Nachfolge der Hirten und Lehrer der
Kirche» (S.62) gibt. Liegt hier nicht wiederum eine Vermengung von
deskriptiven und präskriptiven Elementen vor? Würden solche Aussagen

als faktisch zutreffend oder als wissenschaftlich zuverlässig
betrachtet werden, etwa auf einer Patristiker Tagung in Oxford? Liegt
hier eine Beeinflussung durch die orthodoxen Dialogpartner vor, oder
handelt es sich um eine übertriebene Idealisierung, ja Idolisierung des

Kanons des Vincentius von Lerinum («überall, immer, von allen»),
der ja eine so wichtige Rolle für das altkatholische Selbstverständnis

spielt (vgl. S.61 und S.68)? Müsste man heute nicht einsehen, dass

sogar der Vinzenzsche Kanon aufgrund seiner eigenen Kriterien scheitert?

Der anschliessenden Darstellung des Verhältnisses der Eucharistie

zur Einheit der Kirche werden Anglikaner im allgemeinen zustimmen
und beipflichten, wie etwa aus dem Schlussbericht der Anglikanisch/
Römisch-katholischen Internationalen Kommission ARCIC I)2 zu
sehen ist. Das entsprechende Verhältnis zwischen der universalen Kir-

2 Vgl. H. Meyer u. a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung.
Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf
Weltebene. Band 1: 1931-1982, Paderborn/Frankfurt, 21991, 133-190.

79



che und den Ortskirchen ist ebenfalls schön entfaltet auf dem Hintergrund

der «eucharistischen Ekklesiologie» von N.Afanas'ev und
andern; freilich ist auch hier zu bemerken, dass es Formulierungen mit
vergröbernden Übertreibungen gibt, welche entweder genau zu belegen

oder aber irgendwie einzuschränken und zu qualifizieren wären:
«...insofern die Ortskirchen den ihnen vom Herrn durch die Apostel
überlieferten Glauben rein und unverfälscht in einmütiger Gesinnung
aller bewahren»; «das Leben der Ortskirche ist seinem Wesen nach

ein und dasselbe» (S.63). Man möchte einstimmen in den Wunsch,
dass es so wäre; aber lässt sich beweisen, dass es sich um mehr als

Wunschdenken handelt? Sollte es der Fall sein, so wären die historischen

Belege anzuführen.
Der Abschnitt über die Weisen der Wahrnehmung der Gemeinschaft

(S.64, Nr.6) ist sehr gut und betrifft eine Sache, die heute für
Anglikaner von grosser Wichtigkeit ist; der letzte Abschnitt (S.64
Nr. 7) wirft aber genau dieselbe Frage auf (ohne sie zu beantworten),
die Kardinal Ratzinger in seinem eigenen Kommentar zum ARCIC-
Schlussbericht3 formulierte: Genügt es zu sagen, dass bei schwierigen
und umstrittenen Fragen, welche die Zuständigkeit von einzelnen
Ortskirchen übersteigen, diese gemeinsam «beraten und entscheiden

auf Synoden»? Wie gelangen sie zu einer Entscheidung? Das

Papsttum in seiner gegenwärtigen Gestalt ist vielleicht nicht die
Antwort, aber Anglikaner - und, wie es scheint, auch Altkatholiken und
Orthodoxe - verfügen noch nicht über ein zufriedenstellendes Verfahren

für eine autoritative Entscheidungsfindung.
Im Hinblick auf die «Grenzen der Kirche» mag man wohl fragen,

ob es wirklich «infolge der Sünde» geschieht, dass nicht alle die
rettende Gnade Gottes annehmen und zur Gemeinschaft der Kirche
kommen (S.65). Geschieht es wirklich wegen der Sünde oder nicht
häufig vielmehr einfach aus Unkenntnis? Ein Anglikaner würde nicht
sagen, jeder Mensch, der nicht Mitglied der Kirche ist, sei ein Sünder.

Wichtiger ist, dass der Text des weiteren als «falsch und unannehmbar»

die Theorie verurteilt, «nach welcher die wahre, sichtbare
Kirche, die Kirche der Zeit der heiligen Apostel und Kirchenväter, heute
nicht mehr bestehe, jede der Einzelkirchen aber nur einen grösseren
oder kleineren Teil der wahren Kirche enthalte und folglich keine von

3 Vgl. Wo steht der anglikanisch/katholische Dialog? Eine Stellungnahme
der Glaubenskongregation, Herder-Korrespondenz 36 (1982) 288-293; auch
in: AAS 74(1982) 1063-1074; Osservatore Romano vom 31.März 1982.

80



ihnen sich als echte und wesensmässig volle Repräsentation der wahren

Kirche betrachten könne» (S.65). Sicher eine interessante generelle

Aussage - aber ich meine, dass die meisten anglikanischen Theologen

und Historiker den zweiten Teil dieser Aussage als «falsch und
unannehmbar» beurteilen würden, es sei denn, dass aufgezählt wird,
welche der verschiedenen heutigen Kirchen die sichtbare, echte, und
volle Repräsentation der wahren Kirche ausmachen. Offensichtlich
rechnen die für den Text Verantwortlichen die altkatholischen
Kirchen dazu; ist die Polnisch-National-Katholische Kirche eingeschlossen?

Gehören dazu die Unabhängige Philippinische Kirche? Die vor-
chalkedonensischen orientalisch-orthodoxen Kirchen? Die russische
Auslandskirche und die Altgläubigen? Das gegenwärtige griechischorthodoxe

Patriarchat von Jerusalem? Die römisch-katholische
Kirche? Die anglikanische Kirchengemeinschaft - oder nur Teile davon?
Ein Anglikaner würde dazu wohl sagen: wer einen derartig hohen
Anspruch macht, muss auch diejenigen nennen, die implizit verurteilt
werden, und mithin bereit sein, die die dadurch provozierten
kritischen Reaktionen anzunehmen. Die Sache, worum es mir geht,
erscheint bereits in der «Dublin Erklärung» der Gemeinsamen
Anglikanisch/Orthodoxen Theologischen Kommission 1984: «Anglikaner
glauben nicht, allein die eine wahre Kirche zu sein, meinen aber, zu
dieser zu gehören. Die Orthodoxen hingegen glauben, dass die orthodoxe

Kirche die eine wahre Kirche Christi ist, die als sein Leib nicht
gespalten ist und auch nicht gespalten werden kann4.» Ich vermute,
dass Altkatholiken näher bei der hier genannten anglikanischen Position

stehen - oder glauben die altkatholischen Unterzeichner wirklich,
dass ihre Kirche, zusammen mit der orthodoxen, allein «die eine

wahre Kirche Christi» ist?
Dieselbe Art eines schwer fassbaren und auf Simplifizierung

beruhenden Triumphalismus ist ebenfalls in der folgenden Behauptung im
Spiel, dass «von ihrer Gründung an bis heute die wahre, eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche ohne irgend eine Unterbrechung

dort weiter (besteht), wo der rechte Glaube, der Gottesdienst
und die Verfassung der alten, ungeteilten Kirche rein bewahrt werden

...» (S.65f.). Eine solche Aussage ist eine schöne Hoffnung, bedarf
aber einer exakten Angabe, wo dies der Fall war, sonst entpuppt sich

4 Vgl. H.Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung.
Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf
Weltebene. Band 2: 1982-1990, Paderborn/Frankfurt 1992, 103.

il



die Behauptung als Vermengung von Tatsache und Wunsch, als wären
deskriptive Aspekte identisch mit präskriptiven.

Dieselbe Kritik muss zum folgenden Abschnitt erhoben werden, wo
es heisst, dass Gemeinschaften, die in Häresie und Schisma stehen,
«keineswegs als der wahren, sichtbaren Kirche parallele Wirkstätten
des Heiles» sind (S.66). Welche sind diese Gemeinschaften, die in
Häresie und Schisma stehen? Wie wird darüber entschieden? Ist die
Internationale Altkatholische Bischofskonferenz bereit, sich über eine

entsprechende Liste zu verständigen?
Anglikaner würden umgekehrt mehr den Ausführungen am Ende

des Abschnitts zustimmen, wonach «das Wirken der göttlichen
Allmacht und Gnade sich auch dort erweist, wo die Abspaltung von der
Fülle der Wahrheit der einen Kirche nicht vollständig ist und bis zur
völligen Entfremdung von ihr geht» (S.66). Dasselbe gilt für den
folgenden Abschnitt: «... sind alle, die an Christus glauben, aufgerufen,
dass sie in Liebe, Aufrichtigkeit und Geduld den Dialog miteinander
suchen und unaufhörlich für die Wiederherstellung der Einheit des

Glaubens und der vollen Gemeinschaft der Kirche beten...» (S.66).
Solche massvollen Äusserungen am Ende des Kapitels lassen einen
fragen, ob die ziemlich absolutistisch klingenden Behauptungen und
Ansprüche am Anfang wirklich den Absichten der Autoren entsprechen.

Das nächste Kapitel über die «Autorität» würde wohl den Beifall
von Anglikanern finden hinsichtlich der allgemeinen Grundsätze;
freilich sind auch hier wieder Einwendungen gegen gewisse kategorische

Aussagen zu machen. Ich nenne einige Beispiele: «Daher ist nur
jene Lehre wahr, die in ihrem Wesen mit der Heiligen Schrift und
der heiligen Überlieferung übereinstimmt» (S.68). Wie wissen wir, um
welche Lehre es sich handelt? Wenn es keine genaue und anerkannte
Art und Weise gibt, dies zu erkennen, bleibt eine solche Feststellung
ein nichtssagender Gemeinplatz. Ein Anglikaner würde wohl sagen,
dass die unmittelbar folgende Aussage völlig zureichend ist: «In der

Ausübung ihrer Autorität bei dogmatischen Entscheidungen stützt
sich die Kirche stets auf beide, nämlich die Heilige Schrift und die

heilige Überlieferung...» (S.68). Für anglikanisches Denken würde
dies genügen, ohne dass dem eine Art von kategorischer Verurteilung,
die nicht bewiesen werden kann, voranzugehen hätte.

Den folgenden Abschnitten über die Träger und Organe der kirchlichen

Autorität stimme ich im allgemeinen zu, obwohl hier ein zu grosses

Gewicht gelegt wird auf ein hypothetisches «einmütiges Glaubens-

82



bewusstsein von Klerus und Volk» (S.69), das wohl kaum, wenn
überhaupt, nachweisbar ist. Ein Beispiel möge genügen: «(In seiner
Kirche) handelt der Bischof in einmütiger Verbindung mit dem Presbyterium

und dem Volk.» Eine solche Aussage ist, so meine ich bei allem

Respekt sagen zu müssen, derart vergröbert und idealisiert, dass sie

nichtssagend und irreführend wird. Handelt der Bischof immer so

oder nur gelegentlich? Mit all seinen Presbytern oder nur mit einigen
von ihnen? Betreffs aller Fragen oder nur bestimmter? Mit dem ganzen

Volk, also jedem Glied des Bistums? Ich kann nicht sehen, wie
eine solche Aussage sachlich wahr sein kann, wenn auch einige
Bischöfe den Wunsch nach solch totalem Einverständnis und Gehorsam

verspüren mögen...
Wie es wiederholt in unserem zu besprechenden Teiltext der Fall

ist, endet auch dieses Kapitel mit einigen vorzüglichen Abschnitten

zur Frage der Autorität, denen von anglikanischer Seite wohl
enthusiastisch beigepflichtet werden wird. Zum Beispiel: «Das gemeinsame
Glaubensbewusstsein zeigt sich in unterschiedlicher Weise» (S.69),
«die Autorität (setzt) auf allen Stufen und in allen Weisen ihrer
Ausübung den Geist der Wahrheit, der Liebe, der Demut und der Freiheit
(voraus)» (S.69), «die Autorität der Kirche (muss) dienenden Charakter

haben» (S. 70).
Das nächste Kapitel handelt von der «Unfehlbarkeit der Kirche».

Hier (und in allem noch folgenden) finde ich viel weniger vergröbernde

und triumphalistisch wirkende Formulierungen. Anglikaner
haben wohl generell Bedenken, das Wort «Unfehlbarkeit» zu verwenden,

und zwar in jeglichem Kontext, wahrscheinlich infolge ihrer
Ablehnung der besonderen Lehre der päpstlichen Unfehlbarkeit; aber
mit den hier dargelegten Grundsätzen lässt sich wohl allgemeines
anglikanisches Einverständnis annehmen, besonders wenn ein anderer
Ausdruck verwendet werden könnte.5 Unter dieser Bedingung würden
wir wohl zustimmen, dass die so umschriebene Sache «von ihrem
Herrn und dem Heiligen Geist her (stammt)», dass sie «durch Sünde
und Irrtum der Glieder (der Kirche) nicht aufgehoben (wird)», dass

sie nur der Kirche als Ganzes, nicht aber einzelnen Gliedern
zukommt, «seien es Bischöfe, Patriarchen oder Päpste» (oder, so möchten

wir beifügen, den Erzbischöfen von Canterbury oder den Presiding

Bishops der Episkopalkirche), und dass sie «sich nur auf die

5 Der Autor schlägt englische Ausdrücke wie «faithfulness», «reliability»,
«persistence/permanence in the truth» oder «indefectibility» vor.

83



Heilswahrheit des Glaubens bezieht» (S.71). Dass dem ökumenischen
Konzil der wie auch immer umschriebene Sachverhalt «auf Grund
seiner Übereinstimmung mit der ganzen katholischen Kirche» (S.71)
zukommt, wird wohl anglikanische Zustimmung finden, aber wir würden

grösseren Nachdruck auf die Notwendigkeit legen, dass ein
solches Konzil mit der Heiligen Schrift übereinstimmt, wie wir in Artikel

21 der «39 Articles of Religion» bekennen.
Das folgende Kapitel über die «Synoden der Kirche» würde m.E.

allgemeine anglikanische Zustimmung finden, besonders mit dem
schönen ignatianischen Bild der Bischöfe als Repräsentanten Christi,
die «der eucharistischen und synodalen Versammlung vorstehen, mit
dem ganzen Volk Gottes als Glieder des einen Leibes verbunden»,
und dem abschliessenden Hinweis auf die Kirche als «die grosse Synode

in der sich die trinitarische Einheit Gottes, des Vaters, des Sohnes

und des Heiligen Geistes, abbildet» (S.72). Wir würden jedoch
wünschen, dass der Laienschaft eine vollere Mitwirkung in solchen

Synoden und Konzilen zukommt, als es der Text vorsieht, auch wenn
wir zugestehen, dass eine solche Partizipation [participatory democracy]

in den frühesten Zeiten der Kirchengeschichte nicht deutlich
zutage liegt. Wir wären gewiss damit einverstanden, dass «die Ökumenizität

eines Konzils und die Gültigkeit seiner Beschlüsse nicht schon
mit seiner Einberufung gegeben (ist)», sondern vielmehr aufgrund
«der nachfolgenden freien Anerkennung (Rezeption) durch die
Gesamtheit (pleroma) der Kirche» (S.73). Das war der im ARCIC-
Schlussbericht festgehaltene anglikanische Standpunkt gegenüber der
römisch-katholischen Position, wonach Ökumenizität und Gültigkeit
schon vor der Rezeption sichergestellt sind. Wir würden wohl auch
zustimmen, dass die Kirche die Glaubensentscheidungen solcher Konzile,

obwohl sie bleibend verpflichtend sind, «gemäss den jeweiligen
Umständen und Erfordernissen für das Glaubensverständnis und das

Glaubenszeugnis interpretierend entfalten» kann (S.73).
Die Zahl der ökumenischen Konzile wird natürlich unter Anglikanern

recht kontrovers diskutiert, sie variiert zwischen vier und sechs

oder sieben; ich persönlich würde gewiss für sieben votieren, aber
nicht alle würden zustimmen. Wir würden jedoch bezweifeln, ob in
allen sieben ökumenischen Konzilen «die Einheit aller Ortskirchen in
dem einen heiligen Leib Christi in Erscheinung (trat)» (S.73). Ich
selbst würde das wieder als Beispiel eines «triumphalistischen overkill»

betrachten. Sind die Unterzeichner wirklich in der Lage, dies zu
beweisen - für alle Ortskirchen bei allen sieben Konzilen?

84



Das Kapitel über die «apostolische Sukzession» enthält nicht viel,
was anglikanischen Einspruch provozieren würde, obwohl man sich

fragen kann, ob die Autoren mit der neueren wissenschaftlichen und
ökumenischen Literatur zu diesem Thema vertraut waren, besonders
mit dem «Lima-Dokument» des Ökumenischen Rates der Kirchen.6
Freilich ist anzufügen, dass bei diesem Kapitel auch der sehr reichhaltige

Text über das Amt im Kapitel «Die Ordination» (S.94—96) im
späteren sakramententheologischen Teil mit zu berücksichtigen ist.
Dennoch würden wir wohl wiederum die schon mehrfach festgestellte
Tendenz zu allzu allgemein und vergröbert geratenen Formulierungen
bei der Umschreibung der apostolischen Sukzession als «Wiederaufnahme

und Weitergabe dessen, was von Anfang an in der Kirche
geschah» (S.75) vermerken. Was gehört alles zu dem, was «geschah»?
Wann endete der «Anfang»?

Das Schlusskapitel des ekklesiologischen Teils über das «Haupt der
Kirche» ist eine gute Arbeit und würde bestimmt allgemeine anglikanische

Billigung erfahren, besonders darin, dass es das Hauptsein
Christi mit dem Vorsitz des Bischofs (und, wir möchten hinzufügen,
auch des Priesters) bei der Eucharistie, der «an Stelle Christi den Vorsitz

inne(hat)» (S. 76), in Beziehung setzt. Dass die Bischöfe untereinander

gleichen Ranges sind, würden wir gutheissen, ebenso die
Ausführungen zum Ehrenvorrang der alten Bischofssitze (obwohl wir aus
wissenschaftlichen Gründen in Zweifel ziehen könnten, ob diese
kanonische Ordnung für alle Zeiten intendiert war, wie es auf S.64 und
S.77 anscheinend vorausgesetzt wird). Auf der Grundlage des

sogenannten «Prinzips der Angleichung» (der kirchlichen Organisation an
die politische des römischen Reiches), das in diesem Jahrhundert von
F. Dvornik 7 dargestellt wurde und das hier anscheinend übernommen
ist (S.77), würden wir wahrscheinlich zustimmen, dass der besondere

6 Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission

für Glauben und KirchenVerfassung des Ökumenischen Rates der
Kirchen («Lima-Dokument») 1982, in: Dokumente wachsender Übereinstimmung

I, 545-585, bes. 579-581. Vgl. dazu die von H.Aldenhoven und U. von
Arx erarbeitete Christ-(alt)-katholische Stellungnahme zu den sogenannten
«Lima-Texten». IKZ 7<5 (1988) 197-212; eine englische Übersetzung erschien
in: Churches Respond to BEM. Official Responses to the «Baptism. Eucharist
and Ministry» Text, vol.5, ed by Max Thurian. Faith and Order Paper 143,
Geneva 1988, 8-17.

"Vgl. F. Dvornik. Byzanz und der römische Primat, Stuttgart 1966. 25-63
(französisch 1964).

85



Ausdruck «Ehrenvorrang»8 dem Bischof von Rom eingeräumt werden

kann (selbst wenn er von den anglikanischen Mitgliedern von
ARCIC I verworfen wurde - nämlich zugunsten einer noch weitergehenden

Umschreibung!), und wir würden gewiss einer Meinung sein
in der Zurückweisung der päpstlichen Unfehlbarkeit, mit welcher der
ekklesiologische Teil schliesst.

Es gibt selbstverständlich noch weitere ekklesiologische
Übereinstimmungen in den Teilen 4-7, die von Soteriologie, Sakramentenlehre,

Eschatologie und Kirchengemeinschaft handeln. Da sie nur
indirekt die Ekklesiologie betreffen, werde ich sie nicht im einzelnen
kommentieren. Ich will aber doch meinen Eindruck festhalten, dass,

so wie ich der Meinung bin, dass Teil 3, abgesehen von den geäusserten

Vorbehalten, für Anglikaner im allgemeinen annehmbar ist, dies
noch mehr der Fall ist für die letzten vier Teile. Ich möchte nur zwei

Meinungsverschiedenheiten vermerken: Anglikaner würden wohl
nicht dazu neigen zu sagen, dass die eucharistische Kommunion
«alle(n) Gläubigen» (S.91) offensteht, sondern «allen, die getauft und

gefirmt sind». Und im Hinblick darauf, dass festgestellt (aber, wie ich
sehe, nicht direkt als Verpflichtung übernommen) wird, dass «die
ungeteilte Kirche die Ordination von Frauen nicht zugelassen (hat)»
(S.95), würden die Episkopalkirche der USA und schliesslich auch die
Kirche von England offiziell zur Kenntnis geben wollen, dass sie
nunmehr die Ordination von Frauen erlauben.

Der den Gesamttext abschliessende Teil 7 mit dem Titel
«Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgen» ist besonders gut
herausgekommen und würde wohl allgemeine anglikanische Zustimmung
hervorrufen; insbesondere vermerke ich die Elemente und Formulierungen

aus der Bonner Vereinbarung von 1931, die ganz auffallend in
diesem Schlussteil ineinandergreifen.

B

Die Bonner Vereinbarung ist der beste Ausgangspunkt für meine
Schlussfolgerungen. Man darf davon ausgehen, dass auf anglikanischer

und altkatholischer Seite über zwei Sachverhalte weitgehend
Übereinstimmung herrscht: 1. Die Bonner Vereinbarung hat sich in
der Vergangenheit bemerkenswert gut bewährt; 2. Sie erweist sich als

zunehmend unzulänglich für unsere heutigen Bedürfnisse.

8 Der deutsche Ausdruck gibt griechisches «presbeia times» wieder, was
englisch mit «presidency of honour» übersetzt worden ist.

86



Das ist mir kürzlich zum Bewusstsein gekommen im Verlauf einer

Unterredung mit dem neuen Obispo Maximo der Unabhängigen
Philippinischen Kirche, Most Rev. Alberto Ramento, mit welcher Kirche
die Episkopalkirche seit 1961, auf der Grundlage der Bonner
Vereinbarung, in voller Kirchengemeinschaft steht. Er bemerkte, er und
seine Kirche seien der Meinung, es sei an der Zeit, eine neue Vereinbarung

auszuarbeiten, die sowohl eine tiefere Übereinstimmung im
Glauben bezeuge als auch dies in einer Sprache der heutigen Zeit, mit
all ihren Nöten, Hoffnungen und Realitäten, zum Ausdruck bringe.
Da nun aber die Episkopalkirche auf den Philippinen unabhängig ist

von der Episkopalkirche in den Vereinigten Staaten, kann man fragen,
mit welcher Kirche die Vereinbarung von 1961 besteht, mit welcher
Kirche eine neue Vereinbarung angestrebt werden und was die neue
Vereinbarung beinhalten sollte.

Wenn wir uns dem neuen Europa zuwenden, so ist die Situation
noch komplexer oder zumindest sicher verschieden. Eine vollere
Partnerschaft mit der Römisch-katholischen Kirche, so sehr sie zu
wünschen und letztlich - so glaube ich - auch möglich sein wird, scheint
in der näheren Zukunft nicht wahrscheinlich, besonders im Hinblick
auf die vatikanische Reaktion auf ARCIC I9, das Schreiben der
Glaubenskongregation «Kirche als Communio»10 und die bevorstehende

Veröffentlichung von «Veritatis splendor»11. Besser sind die Aussichten

mit den Lutheranern, besonders aufgrund der «Meissener Erklärung»

12 und - möglicherweise - des noch weiter modifizierten «Por-

9 Vgl. Anglican and Roman Catholic Response to the Work of ARCIC I, GS
Mise 384, London (CHP) 1992; auch in: Response of the Holy See to The
Final Report of the Anglican - Roman Catholic International Commission,
1982, with a statement from The Bishop's Conference of England and Wales,
Do 609, London (CTS) 1991; Osservatore Romano vom 6. Dezember 1991.
Eine deutsche Übersetzung scheint nicht vorzuliegen, vgl. Herder-Korrespondenz

46 (1992) 5. Eine kritische Stellungnahme von römisch-katholischer Seite
bei F.A.Sullivan. The Vatican Response to ARCIC I, Gregorianum 73 (1992)
489-498,

10 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre, Schreiben an die Bischöfe der
katholischen Kirche über einige Aspekte der Kirche als Communio,
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhles 107, Bonn 1992; ebenfalls in: Herder-
Korrespondenz 46(1992) 319-323.

" Vgl. Enzyklika Veritatis splendor von Papst Johannes Paul IL an alle
Bischöfe der katholischen Kirche über einige grundlegende Fragen der kirchlichen

Morallehre, Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 111, Bonn 1993.
12 Vgl. Auf dem Weg zu sichtbarer Einheit. Eine gemeinsame Feststellung,

18. März 1988, Meissen. Kirche von England - Bund der Evangelischen Kir-

87



voo-Texts» l3; freilich bleibt noch viel zu tun. Nie dürfen ferner die
Orthodoxen übersehen werden, sowohl wegen ihrer geschichtlichen
Bedeutung für die Glaubenslehre als auch wegen des neuen
Aufbruchs, in dem sie zur Zeit stehen. Für die nahe Zukunft hingegen
macht es, um realistisch zu bleiben, den Anschein, dass nur Anglikaner

und Altkatholiken in der Lage sind, gemeinsam im neuen Europa
zu handeln, selbstverständlich in Zusammenarbeit mit andern
Kirchen, wie immer es nur möglich ist, und auf der Grundlage einer soliden

Glaubensübereinstimmung.
Meinem Beitrag habe ich als Anhang einen Aufsatz beigefügt, den

Rev. Dr. William Norgren. Ecumenical Officer der Episkopalkirche,
im Mai 1990 unter dem Titel «Toward Understanding Anglican and
Ecumenical Mission in Europe» geschrieben hat; darin skizziert er die
Grundsätze, denen die Episkopalkirche in den USA jetzt folgt. Abgesehen

von einigen überholten Hinweisen auf Gorbatschev ist Nor-

grens Text immer noch bemerkenswert zeitgemäss und passend. Er
setzt eine Communio-Ekklesiologie voraus, die eucharistisch und
synodal ist, und er schliesst u.a. mit einem Ruf nach einem «Rat für
Europa», der zunächst anglikanische und altkatholische Kirchen, dann
auch andere, in einer missionarischen Partnerschaft verbindet, die auf
einer tieferen Glaubensübereinstimmung gründet als bisher deutlich
wurde. Ein solcher (synodal strukturierter) Rat für Europa ist daher
ein praktischer Vorschlag, den unsere Konferenz zu bedenken hat14.

chen in der Deutschen Demokratischen Republik - Evangelische Kirche in
Deutschland, Berlin/Hannover 1988, 20-27 § 17 Meissener «Erklärung»).

13 Vgl. Together in Mission and Ministry. The Porvoo Common Statement
with Essays on Church and Ministry in Northern Europe, London 1993.

14 Im folgenden sei aus W. Norgrens Beitrag in deutscher Übersetzung der
dritte Abschnitt «Anglikanische Mission in Europa» in Auszügen wiedergegeben:

«In Europa gibt es eine Vielzahl von anglikanischen und altkatholischen
Jurisdiktionen, die sich an einem Ort jeweilen überlagern. Diese Situation kam
durch mehrere leicht erklärbare Faktoren zustande: den Nachdruck, der seit
dem 16. Jahrhundert auf eine nationale, ja nationalistische Konzeption kirchlicher

Zugehörigkeit gelegt wurde; das Wachstum der anglikanischen Gemeinschaft;

die durch den technischen Fortschritt bedingte Mobilität; die
unterschiedlichen Interpretationen hinsichtlich der englischen und der amerikanischen

Jurisdiktion.
Diese Situation der Fragmentierung und Überlagerung hat ernsthafte

Folgen. Erstens hat die Verbindung zwischen Nation und kirchlicher Jurisdiktion
nicht mehr dieselbe Bedeutung: hat sie einst die Nation umgewandelt, so wirkt



sie sich jetzt häufig als Säkularisierung der Kirche durch das Ethnische aus.
Die Kirche erscheint so einfach als ein Aspekt der nationalen Identität.

Zweitens ist es nur zu offensichtlich, dass die gegenwärtige Situation die
Koordination der erschöpften Mittel der Kirche erschwert und bisweilen ver-
unmöglicht. Die Vielzahl der Jurisdiktionen beeinträchtigt langfristige
Projekte, wie gut auch die Absichten der Bischöfe und anderer Verantwortlicher
sein mögen.

All jene, die an einem Ort in kirchlicher Gemeinschaft stehen, müssen eu-
charistisch im Leib Christi zusammenkommen durch das apostolische Zeugnis
eines Bischofs - ein Bischof, eine Eucharistie, ein Leib. All diese eucharistisch
fundierten Gemeinschaften müssen ihrerseits einander anerkennen als die eine
Kirche, wobei Leben und Liebe zwischen ihnen fliesst, da sie selbst
Mittelpunkte von Eintracht und Gemeinschaft sind. In Europa sind wir heute dagegen

nicht nach eucharistischen und synodalen Kriterien organisiert, sondern
aufgrund ethnischer und politisch-religiöser Überlegungen. Unter diesen
Umständen ist es nicht erstaunlich, dass die anglikanische Diaspora und die
einheimischen anglikanischen und altkatholischen Kirchen in Gefahr stehen, von
Zersplitterung, Ängsten, Gesprächsverweigerung und persönlichen
Auseinandersetzungen bestimmt zu werden - bisweilen weit entfernt vom Evangelium,
wie es in der lebenden Überlieferung der Kirchen offenbart ist.

Es gibt keine Alternative zur Aufgabe, in Europa und in der Kirche als Ganzer

geduldig für die Erneuerung der Konziliarität zu arbeiten. Die Kirche
Christi hat Anteil am Leben der Dreieinigkeit und ist so wesenhaft konziliar.
Diese grundlegende Konziliarität muss zum Ausdruck, genauer zu einem
vielfältigen Ausdruck kommen.

Wenn das zutrifft, dann geht es heute darum, Wege und Mittel einer regulären

Konziliarität zu finden. Grundsätzlich besteht ein Bedürfnis nach periodischen

Konferenzen, die nicht bloss Begegnungen diplomatischer Natur
zwischen Delegierten souveräner autonomer Grössen sind, sondern Versammlungen

von Bischöfen und anderen, die sowohl für ihre Herde wie auch für die
universale Kirche verantwortlich sind; Versammlungen, die nicht von den
Angelegenheiten ihrer jeweiligen nationalen Kirchen in Anspruch genommen
werden, sondern von der Bezeugung des Evangeliums für Männer und Frauen
des 20. und 21. Jahrhunderts. Es geht besonders um diesen zweiten Aspekt
ihres Amtes, an den die Bischöfe mit Vorsitzfunktion («presiding bishops») ihre
Kollegen zu erinnern haben.

Um die negativen Auswirkungen der Überlagerung von Diaspora und
einheimischen Jurisdiktionen, die untereinander in Kirchengemeinschaft stehen,
zu bekämpfen, müssen die bestehenden Zusammenkünfte des Kollegiums der
(anglikanischen) Bischöfe in Europa und die periodischen Treffen von
anglikanischen und altkatholischen Bischöfen einen höheren Status und breitere
Anerkennung erhalten. Das würde es den Jurisdiktionen ermöglichen, in
ökumenischen Beziehungen gemeinsame Standpunkte einzunehmen, innere,
lokale Probleme zu diskutieren, Mission im neuen Europa zu planen und
umzusetzen...

...(Für ein Gebiet von der Grösse Europas) ist es erforderlich, für die Anglikaner

eine gemeinsame synodale Struktur zu errichten. Sie müsste das Recht
haben, in denjenigen Angelegenheiten, die alle Jurisdiktionen gemeinsam be-

89



treffen, Entscheidungen zu fällen. Mindestens alle drei Jahre könnte sie eine
Kirchensynode (Church Assembly) einberufen, welche die Mitglieder der
verschiedenen Diözesen repräsentiert. Priester, Diakone und Laien, die aus dieser
Versammlung gewählt sind, könnten zusammen mit den Bischöfen einen Rat
(Council) bilden. Neue Bischöfe würden selbstverständlich in ihren Diözesen
gewählt, freilich nach Rücksprache mit dem Rat oder der Kirchensynode.

So würden die anglikanischen Jurisdiktionen sich allmählich auf einen
halbautonomen Status in Europa hinbewegen, aber die Diasporajurisdiktionen

könnten auch weiterhin mit den Mutterkirchen organisch verbunden bleiben

und weitere Verbindungen mit anderen Provinzen der ganzen
Kirchengemeinschaft aufnehmen...

Gilt unsere erste Sorge der Sicherstellung des Bestandes einer koordinierten
und letztlich vereinheitlichten kirchlichen Gemeinschaft, so bleiben wir immer
noch mit der grundlegenden Frage konfrontiert: Was hat unsere Anwesenheit
in Europa für eine Bedeutung? Für einige ist es eine Frage eines zeitweiligen
Exils und der notwendigen Bewahrung der religiösen und kulturellen
Herkunft im Rahmen einer Migration, die als ständige Bewegung zu und von dem
Herkunftland aufgefasst wird. Für andere geht es darum, dass wir uns fest
niederlassen und Übertritte anderer anstreben. Hier müssen wir freilich sehr
vorsichtig sein. In Europa befinden wir uns nicht auf nicht-christlichem Boden,
noch befinden wir uns in einem kirchlich neutralen Gebiet wie in den
Vereinigten Staaten. Wir stehen auf altem christlichen Boden, auf dem Gebiet der
Patriarchen von Rom und Konstantinopel und der Reformationskirchen.
Trotz der langsamen Trennung des christlichen Westens und Ostens und den

Trennungen im Gefolge der Reformation hat hier der Sauerteig einer ungeteilten

Kirche noch nicht zu wirken aufgehört.
In Europa eine Ortskirche zu sein, bedeutet, sich tiefer in die europäische

Christenheit einzulassen...
Unsere grösste Mission ist vielleicht, ihrem Wesen entsprechend, von

ökumenischem Charakter. Wahrer Ökumenismus lehrt uns, uns selbst zu sein
nicht in Opposition zu andern, sondern zusammen mit andern. Wenn wir ein

wenig über die Gemeinschaft der Heiligen nachsinnen, werden wir verstehen,
dass es nicht unsere Aufgabe sein kann, die Orthodoxen oder Protestanten
oder Römisch-Katholiken auf ihrem eigenen Gebiet zu verdrängen. Es ist
unsere Aufgabe, uns immer mehr zu unserer eigenen Tradition mit ihren Wurzeln
in der ungeteilten Kirche zu bekehren, so dass sie in uns lebt und unser Zeugnis

anderen Christen hilft, ihre eigene Tradition mit ihren Wurzeln in der
ungeteilten Kirche zu neuem Leben zu erwecken...»

An unmittelbaren Massnahmen schlägt Norgren dann u.a. vor:
«1. Stärkung des bestehenden Kollegiums der (anglikanischen) Bischöfe

und der Treffen der anglikanischen und altkatholischen Bischöfe, sowie
Ermutigung, dass sich Altkatholiken und Anglikaner in Nationen oder
Zusammenschlüssen von Nationen treffen.

2. Eröffnung der Diskussion über zwei künftige Möglichkeiten:
a) Ein Rat für Europa, der aus den Kirchen besteht, die mit Canterbury in

Gemeinschaft stehen (zur Zeit nur die altkatholischen) oder
b) eine anglikanische Synodenstruktur in Europa...»

90



Ich mache aber noch einen weiteren Vorschlag, der an den ersten Teil
meiner Ausführungen anknüpft.

Wäre es möglich, wäre es wünschenswert, dass die Internationale
Anglikanisch/Altkatholische Theologenkonferenz es als wichtigen
Teil ihrer Arbeit für die nächsten Jahre übernimmt, dafür besorgt zu

sein, dass die englische Fassung des grossartigen Textes «Koinonia
auf altkirchlicher Basis» von Anglikanern und Altkatholiken, unter
Beizug von Beobachtern aus der orthodoxen, der lutherischen und der

unabhängigen philippinischen Kirche, geringfügig und massvoll
überarbeitet wird - in der Absicht, dass er dann unseren Kirchen weltweit
als Erweiterung und sogar Ersetzung der ursprünglichen Bonner
Vereinbarung unterbreitet wird, als Ausdruck einer tieferen und breiteren
Übereinstimmung im Glauben? Der theologische Dialog und die
Bildung eines Rats für Europa könnten dann einander befruchten, mit
Folgen, die gewiss weit über uns hinausreichen.

New York City J. Robert Wright

91


	Ekklesiologischer Kommentar zu den orthodox-altkatholischen Dialogtexten und Überlegungen zu möglichen Folgerungen für das neue Europa

