Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)
Heft: 2
Artikel: Ekklesiologischer Kommentar zu den orthodox-altkatholischen

Dialogtexten und Uberlegungen zu méglichen Folgerungen fir das
neue Europa

Autor: Wright, J. Robert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404827

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ekklesiologischer Kommentar zu den
orthodox-altkatholischen Dialogtexten und Uberlegungen
zu moglichen Folgerungen fiir das neue Europa

Im vorliegenden Aufsatz, der urspriinglich fiir die Internationale An-
glikanisch/Altkatholische Theologenkonferenz vom 26. bis 30.Sep-
tember 1993 in Guildford geschrieben wurde, gebe ich zundchst aus
einer personlichen, nordamerikanisch-anglikanischen Perspektive ei-
nen Kommentar zu den gemeinsamen Texten des Orthodox-Altkatho-
lischen Dialogs aus den Jahren 1975-1987!; dabei konzentriere ich
mich auf die Ekklesiologie. Dann werde ich auf einige mégliche Im-
plikationen fiir eine engere Zusammenarbeit und fiir die «volle Kir-

' Vgl. Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der ge-
meinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzo-
sischer und englischer Ubersetzung, hrsg. v. Urs von Arx, Beiheft zu IKZ 79
(1989).

Der Verfasser, Rev. Canon J. Robert Wright, DPhil (Oxon.), DD, lehrt als
St. Mark’s-in-the-Bowery Professor of Ecclesiastical History am General Theo-
logical Seminary in New York City und ist Mitglied mehrerer internationaler
und nationaler 6kumenischer Kommissionen, u.a. der Zweiten Anglikanisch/
Romisch-katholischen Internationalen Kommission (= ARCIC II); seit 1980
nimmt er an den Internationalen Anglikanisch/Altkatholischen Theologen-
konferenzen teil.

Die Evaluation ist von der Internationalen Anglikanisch/Altkatholischen
Theologenkonferenz 1990 angeregt worden. Sie zeigt, wie die Dialogtexte von
einem der altkatholischen Kirche durchaus gewogenen Betrachter gelesen
werden konnen. Das zur Kenntnis zu nehmen ist wichtig, auch wenn man gele-
gentlich der Meinung sein wird, der befreundete Autor unterliege einem Miss-
verstdndnis, was die Zielrichtung einer (an sich tatsdchlich problematischen)
Aussage anbelangt — so etwa zum Text «Die Grenzen der Kirche» auf S.9-10;
vgl. dazu die Ausfiihrungen von H.Aldenhoven in der zitierten Gesamtaus-
gabe (S.38). Generell macht der Beitrag die nicht unbetrdchtlichen hermeneu-
tischen Schwierigkeiten bei der Rezeption eines Textes deutlich, in dem bald
theologische und historische Perspektiven, bald Ist- und Soll-Aussagen standig
und unsystematisch wechseln — Schwierigkeiten, die sich allerdings auch in
ganz anderen wissenschaftlichen Bereichen analog stellen; instruktiv sind die
Ausflihrungen des Politikwissenschafters G. Sartori in seinem Standardwerk
Demokratietheorie, Darmstadt 1992, 11-28.

Der Verfasser bezieht sich bei seinen Zitaten auf die englische Ubersetzung
der erwihnten Ausgabe. In der vorliegenden deutschen Ubersetzung seines
Beitrags wird nach dem authentischen deutschen Text zitiert. Die Fussnoten
stammen vom Ubersetzer (U. von Arx).

)



chengemeinschaft» zwischen Anglikanern und Altkatholiken im
neuen Europa hinweisen.

A

Gesamthaft finde ich die gemeinsamen Texte von betrdchtlichem
Wert und sehe mich in «wesentlicher Ubereinstimmung» — um einen
Ausdruck zu gebrauchen, auf den die Erste Anglikanisch/Romisch-
katholische Internationale Kommission besonders stolz war. Die Au-
toren und Kompilatoren sind im allgemeinen fiir ihre bemerkenswerte
Leistung zu begliickwiinschen: eine 6kumenische Ubereinkunft des
20.Jahrhunderts, die eine Glaubensbasis herstellt, die deutlich auf der
Lehre und den Grundsitzen der Alten Kirche griindet. Was ich bean-
stande, ist zwar nicht wenig und bezieht sich meist auf die ersten Ka-
pitel des ekklesiologischen Teils, bleibt aber dennoch von relativ un-
tergeordneter Bedeutung. Oft wiinschte man sich zusatzliche ge-
schichtliche und biblische Belege, damit allzu vereinfachte und weit-
reichende Aussagen berichtigt werden kénnten. Solches Material kann
wohl in den meisten Fillen geliefert werden — freilich sind die Texte
bereits ausserordentlich lang und darin typische Produkte eines dku-
menischen Dialogs. Ich frage mich ja, ob die Texte nicht sogar gering-
fligig iiberarbeitet werden konnten, um einem noch weiteren Zweck zu
dienen, wie ich weiter unten anregen werde.

Die Ekklesiologie im eigentlichen Sinn wird im dritten Teil des Ge-
samttextes zur Sprache gebracht. Sie wird im Horizont des Begriffs
«Gemeinschaft» entfaltet, die Bilder vom Leib Christi und vom wan-
dernden Gottesvolk werden aber nicht iibergangen. Im Hinblick auf
die erste «Eigenschaft» der Kirche, namlich dass sie die «eine» ist,
werden Anglikaner dariber erfreut sein, dass Altkatholiken und Or-
thodoxe, im Gegensatz zu dem, was den Anglikanern manchmal vor-
geworfen wurde, libereinstimmend sagen: «Wenn die Glieder der Kir-
che die Glaubenswahrheiten auf verschiedene Weise erkennen, ist das
keine Aufhebung oder Beeintrichtigung der Einheit des Glaubens;
auch nicht, wenn die Kirche manchmal gegeniiber Menschen, die sich
von der Einheit des Glaubens und der Ordnung entfernen, Geduld
zeigt und sie aus Griinden der Fiirsorge und der «Okonomie> vom
Leib der Kirche nicht ausschliesst» (S.60f.). Diese Formulierung gibt
freilich keine Grenzen solcher Verschiedenheit an, noch nennt sie, wer
fiir die Einhaltung dieser Grenzen verantwortlich ist — was beides ent-
scheidende Fragen sind.

78



Zur Heiligkeit der Kirche lesen wir, dass sie heilig ist, weil Christus,
ihr Haupt, heilig ist, und dass infolgedessen ihre Glieder «Heilige»
genannt werden; es fehlt aber die etwa von Augustinus herleitbare
Perspektive, dass die Kirche auch deswegen heilig ist, weil ihre Glie-
der zur Heiligkeit berufen sind, dass also eine gewisse ethische Ver-
pflichtung mit dieser Bezeichnung impliziert ist. Hier tendiert der Text
— was auch sonst ofters der Fall ist — dazu, deskriptive und praskrip-
tive Ebenen zu vermischen, so dass als Sachverhalt behauptet wird,
was durchaus wiinschenswert, aber nicht unbedingt der Fall ist.

In der Darstellung der Katholizitdt und Apostolizitit der Kirche lie-
gen — ich wenigstens kann es als Anglikaner nicht anders sehen — er-
hebliche Verkiirzungen vor, die einen gewissen triumphalistischen Un-
terton erzeugen, die aber einer wissenschaftlichen und der Wahrhaf-
tigkeit verpflichteten Nachpriifung kaum standhalten — und dafiir sind
die Altkatholiken doch geachtet, wenn sie von sich aus und ohne Be-
einflussung von andern Kirchen, denen sie vielleicht zu gefallen su-
chen, schreiben. So lesen wir beispielsweise, dass die Kirche katho-
lisch genannt wird, da sie «immer und tiberall dieselbe ist» (S.61),
und dass sie apostolisch ist, weil es «die von den Aposteln ausgehende
ununterbrochene Reihe und Nachfolge der Hirten und Lehrer der
Kirche» (S.62) gibt. Liegt hier nicht wiederum eine Vermengung von
deskriptiven und praskriptiven Elementen vor? Wiirden solche Aussa-
gen als faktisch zutreffend oder als wissenschaftlich zuverlédssig be-
trachtet werden, etwa auf einer Patristiker Tagung in Oxford? Liegt
hier eine Beeinflussung durch die orthodoxen Dialogpartner vor, oder
handelt es sich um eine {ibertriebene Idealisierung, ja Idolisierung des
Kanons des Vincentius von Lerinum («iiberall, immer, von allen»),
der ja eine so wichtige Rolle fiir das altkatholische Selbstverstdndnis
spielt (vgl. S.61 und S.68)? Miisste man heute nicht einsehen, dass so-
gar der Vinzenzsche Kanon aufgrund seiner eigenen Kriterien schei-
tert?

Der anschliessenden Darstellung des Verhiltnisses der Eucharistie
zur Einheit der Kirche werden Anglikaner im allgemeinen zustimmen
und beipflichten, wie etwa aus dem Schlussbericht der Anglikanisch/
Romisch-katholischen Internationalen Kommission (= ARCIC I)? zu
sehen ist. Das entsprechende Verhiltnis zwischen der universalen Kir-

?Vgl. H.Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung.
Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gesprdache auf
Weltebene. Band 1: 1931-1982, Paderborn/Frankfurt, 21991, 133-190.

79



che und den Ortskirchen ist ebenfalls schén entfaltet auf dem Hinter-
grund der «eucharistischen Ekklesiologie» von N.Afanas’ev und an-
dern; freilich ist auch hier zu bemerken, dass es Formulierungen mit
vergrobernden Ubertreibungen gibt, welche entweder genau zu bele-
gen oder aber irgendwie einzuschrinken und zu qualifizieren wéren:
«...insofern die Ortskirchen den ihnen vom Herrn durch die Apostel
iiberlieferten Glauben rein und unverfélscht in einmiitiger Gesinnung
aller bewahren»; «das Leben der Ortskirche ist ... seinem Wesen nach
ein und dasselbe» (S.63). Man mochte einstimmen in denWunsch,
dass es so wire; aber lidsst sich beweisen, dass es sich um mehr als
Wunschdenken handelt? Sollte es der Fall sein, so wiren die histori-
schen Belege anzufiihren.

Der Abschnitt iiber die Weisen der Wahrnehmung der Gemein-
schaft (S.64, Nr.6) ist sehr gut und betrifft eine Sache, die heute fiir
Anglikaner von grosser Wichtigkeit ist; der letzte Abschnitt (S.64
Nr.7) wirft aber genau dieselbe Frage auf (ohne sie zu beantworten),
die Kardinal Ratzinger in seinem eigenen Kommentar zum ARCIC-
Schlussbericht?® formulierte: Geniligt es zu sagen, dass bei schwierigen
und umstrittenen Fragen, welche die Zustdndigkeit von einzelnen
Ortskirchen iibersteigen, diese gemeinsam «beraten und entscheiden

. auf Synoden»? Wie gelangen sie zu einer Entscheidung? Das
Papsttum in seiner gegenwirtigen Gestalt ist vielleicht nicht die Ant-
wort, aber Anglikaner — und, wie es scheint, auch Altkatholiken und
Orthodoxe - verfiigen noch nicht iiber ein zufriedenstellendes Verfah-
ren fir eine autoritative Entscheidungsfindung.

Im Hinblick auf die «Grenzen der Kirche» mag man wohl fragen,
ob es wirklich «infolge der Siinde» geschieht, dass nicht alle die ret-
tende Gnade Gottes annehmen und zur Gemeinschaft der Kirche
kommen (S.65). Geschieht es wirklich wegen der Siinde oder nicht
hdufig vielmehr einfach aus Unkenntnis? Ein Anglikaner wiirde nicht
sagen, jeder Mensch, der nicht Mitglied der Kirche ist, sei ein Siinder.

Wichtiger ist, dass der Text des weiteren als «falsch und unannehm-
bar» die Theorie verurteilt, «nach welcher die wahre, sichtbare Kir-
che, die Kirche der Zeit der heiligen Apostel und Kirchenviter, heute
nicht mehr bestehe, jede der Einzelkirchen aber nur einen grosseren
oder kleineren Teil der wahren Kirche enthalte und folglich keine von

*Vgl. Wo steht der anglikanisch/katholische Dialog? Eine Stellungnahme
der Glaubenskongregation, Herder-Korrespondenz 36 (1982) 288-293; auch
in: AAS 74 (1982) 1063-1074; Osservatore Romano vom 31.Mérz 1982.

80



ihnen sich als echte und wesensmaissig volle Reprdsentation der wah-
ren Kirche betrachten kdnne» (S.65). Sicher eine interessante gene-
relle Aussage — aber ich meine, dass die meisten anglikanischen Theo-
logen und Historiker den zweiten Teil dieser Aussage als «falsch und
unannehmbar» beurteilen wiirden, es sei denn, dass aufgezdhlt wird,
welche der verschiedenen heutigen Kirchen die sichtbare, echte, und
volle Reprasentation der wahren Kirche ausmachen. Offensichtlich
rechnen die fiir den Text Verantwortlichen die altkatholischen Kir-
chen dazu; ist die Polnisch-National-Katholische Kirche eingeschlos-
sen? Gehoren dazu die Unabhidngige Philippinische Kirche? Die vor-
chalkedonensischen orientalisch-orthodoxen Kirchen? Die russische
Auslandskirche und die Altglaubigen? Das gegenwértige griechisch-
orthodoxe Patriarchat von Jerusalem? Die romisch-katholische Kir-
che? Die anglikanische Kirchengemeinschaft — oder nur Teile davon?
Ein Anglikaner wiirde dazu wohl sagen: wer einen derartig hohen An-
spruch macht, muss auch diejenigen nennen, die implizit verurteilt
werden, und mithin bereit sein, die die dadurch provozierten kriti-
schen Reaktionen anzunehmen. Die Sache, worum es mir geht, er-
scheint bereits in der « Dublin Erkldrung» der Gemeinsamen Anglika-
nisch/Orthodoxen Theologischen Kommission 1984: «Anglikaner ...
glauben nicht, allein die eine wahre Kirche zu sein, meinen aber, zu
dieser zu gehoren. Die Orthodoxen hingegen glauben, dass die ortho-
doxe Kirche die eine wahre Kirche Christi ist, die als sein Leib nicht
gespalten ist und auch nicht gespalten werden kann®.» Ich vermute,
dass Altkatholiken nédher bei der hier genannten anglikanischen Posi-
tion stehen — oder glauben die altkatholischen Unterzeichner wirklich,
dass ihre Kirche, zusammen mit der orthodoxen, allein «die eine
wahre Kirche Christi» ist?

Dieselbe Art eines schwer fassbaren und auf Simplifizierung beru-
henden Triumphalismus ist ebenfalls in der folgenden Behauptung im
Spiel, dass «von ihrer Griindung an bis heute ... die wahre, eine, hei-
lige, katholische und apostolische Kirche ohne irgend eine Unterbre-
chung dort weiter (besteht), wo der rechte Glaube, der Gottesdienst
und die Verfassung der alten, ungeteilten Kirche rein bewahrt wer-
den...» (S.65f.). Eine solche Aussage ist eine schone Hoffnung, bedarf
aber einer exakten Angabe, wo dies der Fall war, sonst entpuppt sich

*Vgl. H. Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung.
Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf
Weltebene. Band 2: 1982-1990, Paderborn/Frankfurt 1992, 103.

81



die Behauptung als Vermengung von Tatsache und Wunsch, als wiren
deskriptive Aspekte identisch mit praskriptiven.

Dieselbe Kritik muss zum folgenden Abschnitt erhoben werden, wo
es heisst, dass Gemeinschaften, die in Hiresie und Schisma stehen,
«keineswegs als der wahren, sichtbaren Kirche parallele Wirkstétten
des Heiles» sind (S.66). Welche sind diese Gemeinschaften, die in Hi-
resie und Schisma stehen? Wie wird dariiber entschieden? Ist die In-
ternationale Altkatholische Bischofskonferenz bereit, sich iiber eine
entsprechende Liste zu verstindigen?

Anglikaner wiirden umgekehrt mehr den Ausfithrungen am Ende
des Abschnitts zustimmen, wonach «das Wirken der gottlichen All-
macht und Gnade sich auch dort erweist, wo die Abspaltung von der
Fiille der Wahrheit der einen Kirche nicht vollstdndig ist und bis zur
volligen Entfremdung von ihr geht» (S.66). Dasselbe gilt fiir den fol-
genden Abschnitt: «... sind alle, die an Christus glauben, aufgerufen,
dass sie in Liebe, Aufrichtigkeit und Geduld den Dialog miteinander
suchen und unaufhorlich fiir die Wiederherstellung der Einheit des
Glaubens und der vollen Gemeinschaft der Kirche beten...» (S.66).
Solche massvollen Ausserungen am Ende des Kapitels lassen einen
fragen, ob die ziemlich absolutistisch klingenden Behauptungen und
Anspriiche am Anfang wirklich den Absichten der Autoren entspre-
chen.

Das nédchste Kapitel iiber die «Autoritdt» wiirde wohl den Beifall
von Anglikanern finden hinsichtlich der allgemeinen Grundsitze;
freilich sind auch hier wieder Einwendungen gegen gewisse kategori-
sche Aussagen zu machen. Ich nenne einige Beispiele: «Daher ist nur
jene Lehre wahr, die ... in ihrem Wesen mit der Heiligen Schrift und
der heiligen Uberlieferung iibereinstimmt» (S.68). Wie wissen wir, um
welche Lehre es sich handelt? Wenn es keine genaue und anerkannte
Art und Weise gibt, dies zu erkennen, bleibt eine solche Feststellung
ein nichtssagender Gemeinplatz. Ein Anglikaner wiirde wohl sagen,
dass die unmittelbar folgende Aussage vollig zureichend ist: «In der
Ausiibung 1hrer Autoritit bei dogmatischen Entscheidungen stiitzt
sich die Kirche stets auf beide, namlich die Heilige Schrift und die
heilige Uberlieferung...» (S.68). Fiir anglikanisches Denken wiirde
dies geniigen, ohne dass dem eine Art von kategorischer Verurteilung,
die nicht bewiesen werden kann, voranzugehen hitte.

Den folgenden Abschnitten iiber die Triger und Organe der kirchli-
chen Autoritit stimme ich im allgemeinen zu, obwohl hier ein zu gros-
ses Gewicht gelegt wird auf ein hypothetisches «einmiitiges Glaubens-

82



bewusstsein von Klerus und Volk» (S.69), das wohl kaum, wenn iiber-
haupt, nachweisbar ist. Ein Beispiel moge gentigen: «(In seiner Kir-
che) handelt der Bischof in einmiitiger Verbindung mit dem Presbyte-
rium und dem Volk.» Eine solche Aussage ist, so meine ich bei allem
Respekt sagen zu miissen, derart vergrobert und idealisiert, dass sie
nichtssagend und irrefithrend wird. Handelt der Bischof immer so
oder nur gelegentlich? Mit all seinen Presbytern oder nur mit einigen
von ihnen? Betreffs aller Fragen oder nur bestimmter? Mit dem gan-
zen Volk, also jedem Glied des Bistums? Ich kann nicht sehen, wie
eine solche Aussage sachlich wahr sein kann, wenn auch einige Bi-
schéfe den Wunsch nach solch totalem Einverstindnis und Gehorsam
verspliren mogen...

Wie es wiederholt in unserem zu besprechenden Teiltext der Fall
ist, endet auch dieses Kapitel mit einigen vorziiglichen Abschnitten
zur Frage der Autoritdt, denen von anglikanischer Seite wohl enthu-
siastisch beigepflichtet werden wird. Zum Beispiel: «Das gemeinsame
Glaubensbewusstsein zeigt sich in unterschiedlicher Weise» (S.69),
«die Autoritdt (setzt) auf allen Stufen und in allen Weisen ihrer Aus-
iibung den Geist der Wahrheit, der Liebe, der Demut und der Freiheit
(voraus)» (S.69), «die Autoritédt der Kirche (muss) dienenden Charak-
ter haben» (S.70).

Das nidchste Kapitel handelt von der «Unfehlbarkeit der Kirche».
Hier (und in allem noch folgenden) finde ich viel weniger vergro-
bernde und triumphalistisch wirkende Formulierungen. Anglikaner
haben wohl generell Bedenken, das Wort «Unfehlbarkeit» zu verwen-
den, und zwar in jeglichem Kontext, wahrscheinlich infolge ihrer Ab-
lehnung der besonderen Lehre der pépstlichen Unfehlbarkeit; aber
mit den hier dargelegten Grundsitzen lisst sich wohl allgemeines an-
glikanisches Einverstindnis annehmen, besonders wenn ein anderer
Ausdruck verwendet werden konnte.*> Unter dieser Bedingung wiirden
wir wohl zustimmen, dass die so umschriebene Sache «von ihrem
Herrn und dem Heiligen Geist her (stammt)», dass sie «durch Siinde
und Irrtum der Glieder (der Kirche) nicht aufgehoben (wird)», dass
sie nur der Kirche als Ganzes, nicht aber einzelnen Gliedern zu-
kommt, «seien es Bischofe, Patriarchen oder Papste» (oder, so moéch-
ten wir beifiigen, den Erzbischofen von Canterbury oder den Presi-
ding Bishops der Episkopalkirche), und dass sie «sich nur auf die

> Der Autor schlagt englische Ausdriicke wie «faithfulness», «reliability»,
«persistence/permanence in the truth» oder «indefectibility» vor.

83



Heilswahrheit des Glaubens bezieht» (S.71). Dass dem 6kumenischen
Konzil der wie auch immer umschriebene Sachverhalt «auf Grund
seiner Ubereinstimmung mit der ganzen katholischen Kirche» (S.71)
zukommt, wird wohl anglikanische Zustimmung finden, aber wir wiir-
den grosseren Nachdruck auf die Notwendigkeit legen, dass ein sol-
ches Konzil mit der Heiligen Schrift iibereinstimmt, wie wir in Arti-
kel 21 der «39 Articles of Religion» bekennen.

Das folgende Kapitel iiber die «Synoden der Kirche» wiirde m. E.
allgemeine anglikanische Zustimmung finden, besonders mit dem
schonen ignatianischen Bild der Bischofe als Repridsentanten Christi,
die «der eucharistischen und synodalen Versammlung vorstehen, mit
dem ganzen Volk Gottes als Glieder des einen Leibes verbunden»,
und dem abschliessenden Hinweis auf die Kirche als «die grosse Syn-
ode ..., in der sich die trinitarische Einheit Gottes, des Vaters, des Soh-
nes und des Heiligen Geistes, abbildet» (S.72). Wir wiirden jedoch
wiinschen, dass der Laienschaft eine vollere Mitwirkung in solchen
Synoden und Konzilen zukommt, als es der Text vorsieht, auch wenn
wir zugestehen, dass eine solche Partizipation [participatory demo-
cracy] in den friithesten Zeiten der Kirchengeschichte nicht deutlich
zutage liegt. Wir wiren gewiss damit einverstanden, dass «die Okume-
nizitdt eines Konzils und die Giiltigkeit seiner Beschliisse nicht schon
mit seiner Einberufung gegeben (ist)», sondern vielmehr aufgrund
«der nachfolgenden freien Anerkennung (Rezeption) durch die Ge-
samtheit (pléroma) der Kirche» (S.73). Das war der im ARCIC-
Schlussbericht festgehaltene anglikanische Standpunkt gegeniiber der
romisch-katholischen Position, wonach Okumenizitdt und Giiltigkeit
schon vor der Rezeption sichergestellt sind. Wir wiirden wohl auch zu-
stimmen, dass die Kirche die Glaubensentscheidungen solcher Kon-
zile, obwohl sie bleibend verpflichtend sind, «gemiss den jeweiligen
Umstdnden und Erfordernissen fiir das Glaubensverstindnis und das
Glaubenszeugnis interpretierend entfalten» kann (S.73).

Die Zahl der 6kumenischen Konzile wird natiirlich unter Anglika-
nern recht kontrovers diskutiert, sie variiert zwischen vier und sechs
oder sieben; ich personlich wiirde gewiss fiir sieben votieren, aber
nicht alle wiirden zustimmen. Wir wiirden jedoch bezweifeln, ob in al-
len sieben 6kumenischen Konzilen «die Einheit aller Ortskirchen in
dem einen heiligen Leib Christi in Erscheinung (trat)» (S.73). Ich
selbst wiirde das wieder als Beispiel eines «triumphalistischen over-
kill» betrachten. Sind die Unterzeichner wirklich in der Lage, dies zu
beweisen - fiir alle Ortskirchen bei allen sieben Konzilen?

84



Das Kapitel liber die «apostolische Sukzession» enthilt nicht viel,
was anglikanischen Einspruch provozieren wiirde, obwohl man sich
fragen kann, ob die Autoren mit der neueren wissenschaftlichen und
Okumenischen Literatur zu diesem Thema vertraut waren, besonders
mit dem «Lima-Dokument» des Okumenischen Rates der Kirchen.®
Freilich ist anzufiigen, dass bei diesem Kapitel auch der sehr reichhal-
tige Text iiber das Amt im Kapitel «Die Ordination» (S.94-96) im
spateren sakramententheologischen Teil mit zu beriicksichtigen ist.
Dennoch wiirden wir wohl wiederum die schon mehrfach festgestellte
Tendenz zu allzu allgemein und vergrobert geratenen Formulierungen
bei der Umschreibung der apostolischen Sukzession als «Wiederauf-
nahme und Weitergabe dessen, was von Anfang an in der Kirche ge-
schah» (S.75) vermerken. Was gehort alles zu dem, was «geschah»?
Wann endete der «Anfang»?

Das Schlusskapitel des ekklesiologischen Teils liber das « Haupt der
Kirche» ist eine gute Arbeit und wiirde bestimmt allgemeine anglika-
nische Billigung erfahren, besonders darin, dass es das Hauptsein
Christi mit dem Vorsitz des Bischofs (und, wir moéchten hinzufiigen,
auch des Priesters) bei der Eucharistie, der «an Stelle Christi den Vor-
sitz inne(hat)» (S.76), in Beziehung setzt. Dass die Bischofe unterein-
ander gleichen Ranges sind, wiirden wir gutheissen, ebenso die Aus-
fihrungen zum Ehrenvorrang der alten Bischofssitze (obwohl wir aus
wissenschaftlichen Griinden in Zweifel ziehen konnten, ob diese ka-
nonische Ordnung fiir alle Zeiten intendiert war, wie es auf S.64 und
S.77 anscheinend vorausgesetzt wird). Auf der Grundlage des soge-
nannten «Prinzips der Angleichung» (der kirchlichen Organisation an
die politische des rémischen Reiches), das in diesem Jahrhundert von
F. Dvornik 7 dargestellt wurde und das hier anscheinend iibernommen
ist (S.77), wiirden wir wahrscheinlich zustimmen, dass der besondere

® Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklirungen der Kommis-
sion fir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kir-
chen («Lima-Dokument») 1982, in: Dokumente wachsender Ubereinstim-
mung I, 545-585, bes. 579-581. Vgl. dazu die von H.Aldenhoven und U. von
Arx erarbeitete Christ-(alt)-katholische Stellungnahme zu den sogenannten
«Lima-Texten», IKZ 78 (1988) 197-212; eine englische Ubersetzung erschien
in: Churches Respond to BEM. Official Responses to the «Baptism, Eucharist
and Ministry» Text, vol. 5, ed by Max Thurian, Faith and Order Paper 143, Ge-
neva 1988, 8-17.

" Vgl. F.Dvornik, Byzanz und der rémische Primat, Stuttgart 1966, 25-63
(franzdsisch 1964).

85



Ausdruck «Ehrenvorrang»® dem Bischof von Rom eingeriumt wer-
den kann (selbst wenn er von den anglikanischen Mitgliedern von
ARCIC I verworfen wurde — ndmlich zugunsten einer noch weiterge-
henden Umschreibung!), und wir wiirden gewiss einer Meinung sein
in der Zuriickweisung der pédpstlichen Unfehlbarkeit, mit welcher der
ekklesiologische Teil schliesst.

Es gibt selbstverstindlich noch weitere ekklesiologische Uberein-
stimmungen in den Teilen 4-7, die von Soteriologie, Sakramenten-
lehre, Eschatologie und Kirchengemeinschaft handeln. Da sie nur in-
direkt die Ekklesiologie betreffen, werde ich sie nicht im einzelnen
kommentieren. Ich will aber doch meinen Eindruck festhalten, dass,
so wie ich der Meinung bin, dass Teil 3, abgesehen von den gedusser-
ten Vorbehalten, fiir Anglikaner im allgemeinen annehmbar ist, dies
noch mehr der Fall ist fiir die letzten vier Teile. Ich mdchte nur zwei
Meinungsverschiedenheiten vermerken: Anglikaner wiirden wohl
nicht dazu neigen zu sagen, dass die eucharistische Kommunion
«alle(n) Glaubigen» (S.91) offensteht, sondern «allen, die getauft und
gefirmt sind». Und im Hinblick darauf, dass festgestellt (aber, wie ich
sehe, nicht direkt als Verpflichtung iibernommen) wird, dass «die un-
geteilte Kirche ... die Ordination von Frauen nicht zugelassen (hat)»
(S.95), wiirden die Episkopalkirche der USA und schliesslich auch die
Kirche von England offiziell zur Kenntnis geben wollen, dass sie nun-
mehr die Ordination von Frauen erlauben.

Der den Gesamttext abschliessende Teil 7 mit dem Titel «Kirchen-
gemeinschaft: Voraussetzungen und Folgen» ist besonders gut heraus-
gekommen und wiirde wohl allgemeine anglikanische Zustimmung
hervorrufen; insbesondere vermerke ich die Elemente und Formulie-
rungen aus der Bonner Vereinbarung von 1931, die ganz auffallend in
diesem Schlussteil ineinandergreifen.

B

Die Bonner Vereinbarung ist der beste Ausgangspunkt fiir meine
Schlussfolgerungen. Man darf davon ausgehen, dass auf anglikani-
scher und altkatholischer Seite iiber zwei Sachverhalte weitgehend
Ubereinstimmung herrscht: 1. Die Bonner Vereinbarung hat sich in
der Vergangenheit bemerkenswert gut bewéhrt; 2. Sie erweist sich als
zunehmend unzulidnglich fiir unsere heutigen Bediirfnisse.

¥ Der deutsche Ausdruck gibt griechisches «presbeia timés» wieder, was
englisch mit «presidency of honour» iibersetzt worden ist.

86



Das ist mir kiirzlich zum Bewusstsein gekommen im Verlauf einer
Unterredung mit dem neuen Obispo Maximo der Unabhéngigen Phi-
lippinischen Kirche, Most Rev. Alberto Ramento, mit welcher Kirche
die Episkopalkirche seit 1961, auf der Grundlage der Bonner Verein-
barung, in voller Kirchengemeinschaft steht. Er bemerkte, er und
seine Kirche seien der Meinung, es sei an der Zeit, eine neue Verein-
barung auszuarbeiten, die sowohl eine tiefere Ubereinstimmung im
Glauben bezeuge als auch dies in einer Sprache der heutigen Zeit, mit
all ithren Noéten, Hoffnungen und Realititen, zum Ausdruck bringe.
Da nun aber die Episkopalkirche auf den Philippinen unabhingig ist
von der Episkopalkirche in den Vereinigten Staaten, kann man fragen,
mit welcher Kirche die Vereinbarung von 1961 besteht, mit welcher
Kirche eine neue Vereinbarung angestrebt werden und was die neue
Vereinbarung beinhalten sollte.

Wenn wir uns dem neuen Europa zuwenden, so ist die Situation
noch komplexer oder zumindest sicher verschieden. Eine vollere Part-
nerschaft mit der Rémisch-katholischen Kirche, so sehr sie zu wiin-
schen und letztlich — so glaube ich — auch méglich sein wird, scheint
in der ndheren Zukunft nicht wahrscheinlich, besonders im Hinblick
auf die vatikanische Reaktion auf ARCIC 1°, das Schreiben der Glau-
benskongregation «Kirche als Communio» ! und die bevorstehende
Veroffentlichung von «Veritatis splendor» !!. Besser sind die Aussich-
ten mit den Lutheranern, besonders aufgrund der «Meissener Erkla-
rung» ' und — méglicherweise — des noch weiter modifizierten «Por-

? Vgl. Anglican and Roman Catholic Response to the Work of ARCIC I, GS
Misc 384, London (CHP) 1992; auch in: Response of the Holy See to The Fi-
nal Report of the Anglican — Roman Catholic International Commission,
1982, with a statement from The Bishop’s Conference of England and Wales,
Do 609, London (CTS) 1991; Osservatore Romano vom 6.Dezember 1991.
Eine deutsche Ubersetzung scheint nicht vorzuliegen, vgl. Herder-Korrespon-
denz 46 (1992) 5. Eine kritische Stellungnahme von rémisch-katholischer Seite
bei F.A.Sullivan, The Vatican Response to ARCIC I, Gregorianum 73 (1992)
489498,

10 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Schreiben an die Bischofe der
katholischen Kirche iiber einige Aspekte der Kirche als Communio, Verlaut-
barungen des Apostolischen Stuhles 107, Bonn 1992; ebenfalls in: Herder-
Korrespondenz 46 (1992) 319-323.

"' Vgl. Enzyklika Veritatis splendor von Papst Johannes Paul II. an alle Bi-
schofe der katholischen Kirche iiber einige grundlegende Fragen der kirchli-
chen Morallehre, Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 111, Bonn 1993.

'2 Vgl. Auf dem Weg zu sichtbarer Einheit. Eine gemeinsame Feststellung,
18. Mirz 1988, Meissen. Kirche von England — Bund der Evangelischen Kir-

87



voo-Texts» 13; freilich bleibt noch viel zu tun. Nie diirfen ferner die
Orthodoxen iibersehen werden, sowohl wegen ihrer geschichtlichen
Bedeutung fiir die Glaubenslehre als auch wegen des neuen Auf-
bruchs, in dem sie zur Zeit stehen. Fiir die nahe Zukunft hingegen
macht es, um realistisch zu bleiben, den Anschein, dass nur Anglika-
ner und Altkatholiken in der Lage sind, gemeinsam im neuen Europa
zu handeln, selbstverstindlich in Zusammenarbeit mit andern Kir-
chen, wie immer es nur moglich ist, und auf der Grundlage einer soli-
den Glaubensiibereinstimmung.

Meinem Beitrag habe ich als Anhang einen Aufsatz beigefiigt, den
Rev.Dr. William Norgren, Ecumenical Officer der Episkopalkirche,
im Mai 1990 unter dem Titel «Toward Understanding Anglican and
Ecumenical Mission in Europe» geschrieben hat; darin skizziert er die
Grundsitze, denen die Episkopalkirche in den USA jetzt folgt. Abge-
sehen von einigen tiberholten Hinweisen auf Gorbatschev ist Nor-
grens Text immer noch bemerkenswert zeitgeméss und passend. Er
setzt eine Communio-Ekklesiologie voraus, die eucharistisch und syn-
odal ist, und er schliesst u.a. mit einem Ruf nach einem «Rat fiir Eu-
ropa», der zunidchst anglikanische und altkatholische Kirchen, dann
auch andere, in einer missionarischen Partnerschaft verbindet, die auf
einer tieferen Glaubensiibereinstimmung griindet als bisher deutlich
wurde. Ein solcher (synodal strukturierter) Rat fiir Europa ist daher
ein praktischer Vorschlag, den unsere Konferenz zu bedenken hat'“.

chen in der Deutschen Demokratischen Republik — Evangelische Kirche in
Deutschland, Berlin/Hannover 1988, 20-27 (= § 17 Meissener «Erklarung»).

3 Vgl. Together in Mission and Ministry. The Porvoo Common Statement
with Essays on Church and Ministry in Northern Europe, London 1993.

14 Im folgenden sei aus W. Norgrens Beitrag in deutscher Ubersetzung der
dritte Abschnitt « Anglikanische Mission in Europa» in Ausziigen wiedergege-
ben:

«In Europa gibt es eine Vielzahl von anglikanischen und altkatholischen Ju-
risdiktionen, die sich an einem Ort jeweilen {iberlagern. Diese Situation kam
durch mehrere leicht erkldrbare Faktoren zustande: den Nachdruck, der seit
dem 16.Jahrhundert auf eine nationale, ja nationalistische Konzeption kirchli-
cher Zugehorigkeit gelegt wurde; das Wachstum der anglikanischen Gemein-
schaft; die durch den technischen Fortschritt bedingte Mobilitit; die unter-
schiedlichen Interpretationen hinsichtlich der englischen und der amerikani-
schen Jurisdiktion.

Diese Situation der Fragmentierung und Uberlagerung hat ernsthafte Fol-
gen. Erstens hat die Verbindung zwischen Nation und kirchlicher Jurisdiktion
nicht mehr dieselbe Bedeutung: hat sie einst die Nation umgewandelt, so wirkt

88



sie sich jetzt hédufig als Sdkularisierung der Kirche durch das Ethnische aus.
Die Kirche erscheint so einfach als ein Aspekt der nationalen Identitét.

Zweitens ist es nur zu offensichtlich, dass die gegenwirtige Situation die
Koordination der erschopften Mittel der Kirche erschwert und bisweilen ver-
unméglicht. Die Vielzahl der Jurisdiktionen beeinirdchtigt langfristige Pro-
jekte, wie gut auch die Absichten der Bischéfe und anderer Verantwortlicher
sein mogen.

All jene, die an einem Ort in kirchlicher Gemeinschaft stehen, miissen eu-
charistisch im Leib Christi zusammenkommen durch das apostolische Zeugnis
eines Bischofs — ein Bischof, eine Eucharistie, ein Leib. All diese eucharistisch
fundierten Gemeinschaften miissen ihrerseits einander anerkennen als die eine
Kirche, wobei Leben und Liebe zwischen ihnen fliesst, da sie selbst Mittel-
punkte von Eintracht und Gemeinschaft sind. In Europa sind wir heute dage-
gen nicht nach eucharistischen und synodalen Kriterien organisiert, sondern
aufgrund ethnischer und politisch-religidser Uberlegungen. Unter diesen Um-
stinden ist es nicht erstaunlich, dass die anglikanische Diaspora und die ein-
heimischen anglikanischen und altkatholischen Kirchen in Gefahr stehen, von
Zersplitterung, Angsten, Gesprichsverweigerung und personlichen Auseinan-
dersetzungen bestimmt zu werden — bisweilen weit entfernt vom Evangelium,
wie es in der lebenden Uberlieferung der Kirchen offenbart ist.

Es gibt keine Alternative zur Aufgabe, in Europa und in der Kirche als Gan-
zer geduldig fir die Erneuerung der Konziliaritdt zu arbeiten. Die Kirche
Christi hat Anteil am Leben der Dreieinigkeit und ist so wesenhaft konziliir.
Diese grundlegende Konziliaritdt muss zum Ausdruck, genauer zu einem viel-
filtigen Ausdruck kommen.

Wenn das zutrifft, dann geht es heute darum, Wege und Mittel einer regulé-
ren Konziliaritidt zu finden. Grundsitzlich besteht ein Bediirfnis nach periodi-
schen Konferenzen, die nicht bloss Begegnungen diplomatischer Natur zwi-
schen Delegierten souverdner autonomer Grdssen sind, sondern Versammlun-
gen von Bischofen und anderen, die sowohl fiir ihre Herde wie auch fiir die
universale Kirche verantwortlich sind; Versammlungen, die nicht von den An-
gelegenheiten ihrer jeweiligen nationalen Kirchen in Anspruch genommen
werden, sondern von der Bezeugung des Evangeliums fiir Madnner und Frauen
des 20. und 21.Jahrhunderts. Es geht besonders um diesen zweiten Aspekt ih-
res Amtes, an den die Bischéfe mit Vorsitzfunktion («presiding bishops») ihre
Kollegen zu erinnern haben.

Um die negativen Auswirkungen der Uberlagerung von Diaspora und ein-
heimischen Jurisdiktionen, die untereinander in Kirchengemeinschaft stehen,
zu bekdmpfen, miissen die bestehenden Zusammenkiinfte des Kollegiums der
(anglikanischen) Bischéfe in Europa und die periodischen Treffen von angli-
kanischen und altkatholischen Bischéfen einen hoéheren Status und breitere
Anerkennung erhalten. Das wiirde es den Jurisdiktionen ermdoglichen, in 6ku-
menischen Beziehungen gemeinsame Standpunkte einzunehmen, innere, lo-
kale Probleme zu diskutieren, Mission im neuen Europa zu planen und umzu-
setzen...

...(Fiir ein Gebiet von der Grosse Europas) ist es erforderlich, fiir die Angli-
kaner eine gemeinsame synodale Struktur zu errichten. Sie miisste das Recht
haben, in denjenigen Angelegenheiten, die alle Jurisdiktionen gemeinsam be-

89



treffen, Entscheidungen zu fillen. Mindestens alle drei Jahre kénnte sie eine
Kirchensynode (Church Assembly) einberufen, welche die Mitglieder der ver-
schiedenen Ditzesen reprisentiert. Priester, Diakone und Laien, die aus dieser
Versammlung gewihlt sind, konnten zusammen mit den Bischéfen einen Rat
(Council) bilden. Neue Bischofe wiirden selbstverstindlich in ihren Didzesen
gewihlt, freilich nach Riicksprache mit dem Rat oder der Kirchensynode.

So wiirden die anglikanischen Jurisdiktionen sich allmihlich auf einen
halbautonomen Status in Europa hinbewegen, aber die Diasporajurisdiktio-
nen konnten auch weiterhin mit den Mutterkirchen organisch verbunden blei-
ben und weitere Verbindungen mit anderen Provinzen der ganzen Kirchenge-
meinschaft aufnehmen...

Gilt unsere erste Sorge der Sicherstellung des Bestandes einer koordinierten
und letztlich vereinheitlichten kirchlichen Gemeinschaft, so bleiben wir immer
noch mit der grundlegenden Frage konfrontiert: Was hat unsere Anwesenheit
in Europa fiir eine Bedeutung? Fiir einige ist es eine Frage eines zeitweiligen
Exils und der notwendigen Bewahrung der religiosen und kulturellen Her-
kunft im Rahmen einer Migration, die als stindige Bewegung zu und von dem
Herkunftland aufgefasst wird. Fiir andere geht es darum, dass wir uns fest nie-
derlassen und Ubertritte anderer anstreben. Hier miissen wir freilich sehr vor-
sichtig sein. In Europa befinden wir uns nicht auf nicht-christlichem Boden,
noch befinden wir uns in einem kirchlich neutralen Gebiet wie in den Verei-
nigten Staaten. Wir stehen auf altem christlichen Boden, auf dem Gebiet der
Patriarchen von Rom und Konstantinopel und der Reformationskirchen.
Trotz der langsamen Trennung des christlichen Westens und Ostens und den
Trennungen im Gefolge der Reformation hat hier der Sauerteig einer ungeteil-
ten Kirche noch nicht zu wirken aufgehort.

In Europa eine Ortskirche zu sein, bedeutet, sich tiefer in die européische
Christenheit einzulassen...

Unsere grosste Mission ist vielleicht, ihrem Wesen entsprechend, von dku-
menischem Charakter. Wahrer Okumenismus lehrt uns, uns selbst zu sein
nicht in Opposition zu andern, sondern zusammen mit andern. Wenn wir ein
wenig iiber die Gemeinschaft der Heiligen nachsinnen, werden wir verstehen,
dass es nicht unsere Aufgabe sein kann, die Orthodoxen oder Protestanten
oder Romisch-Katholiken auf ihrem eigenen Gebiet zu verdriangen. Es ist un-
sere Aufgabe, uns immer mehr zu unserer eigenen Tradition mit thren Wurzeln
in der ungeteilten Kirche zu bekehren, so dass sie in uns lebt und unser Zeug-
nis anderen Christen hilft, ihre eigene Tradition mit ithren Wurzeln in der un-
geteilten Kirche zu neuem Leben zu erwecken...»

An unmittelbaren Massnahmen schlédgt Norgren dann u.a. vor:

«1. Stdarkung des bestehenden Kollegiums der (anglikanischen) Bischofe
und der Treffen der anglikanischen und altkatholischen Bischofe, sowie Er-
mutigung, dass sich Altkatholiken und Anglikaner in Nationen oder Zusam-
menschliissen von Nationen treffen.

2. Eroffnung der Diskussion iiber zwei kiinftige Moglichkeiten:

a) Ein Rat fiir Europa, der aus den Kirchen besteht, die mit Canterbury in
Gemeinschaft stehen (zur Zeit nur die altkatholischen) oder

b) eine anglikanische Synodenstruktur in Europa...»

90



Ich mache aber noch einen weiteren Vorschlag, der an den ersten Teil
meiner Ausfithrungen ankniipft.

Wire es moglich, wire es wiinschenswert, dass die Internationale
Anglikanisch/Altkatholische Theologenkonferenz es als wichtigen
Teil ihrer Arbeit fiir die nidchsten Jahre tibernimmt, dafiir besorgt zu
sein, dass die englische Fassung des grossartigen Textes «Koinonia
auf altkirchlicher Basis» von Anglikanern und Altkatholiken, unter
Beizug von Beobachtern aus der orthodoxen, der lutherischen und der
unabhédngigen philippinischen Kirche, geringfiigig und massvoll {iber-
arbeitet wird — in der Absicht, dass er dann unseren Kirchen weltweit
als Erweiterung und sogar Ersetzung der urspriinglichen Bonner Ver-
einbarung unterbreitet wird, als Ausdruck einer tieferen und breiteren
Ubereinstimmung im Glauben? Der theologische Dialog und die Bil-
dung eines Rats fiir Europa konnten dann einander befruchten, mit
Folgen, die gewiss weit iiber uns hinausreichen.

New York City J. Robert Wright

a1



	Ekklesiologischer Kommentar zu den orthodox-altkatholischen Dialogtexten und Überlegungen zu möglichen Folgerungen für das neue Europa

