
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 84 (1994)

Heft: 1

Artikel: Dimensionen der Utrechter Union

Autor: Konrad, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dimensionen der Utrechter Union

31. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz in Malvern bei

Philadelphia, 23.-27. August 1993

Der äussere Rahmen der Konferenz war das Retraitenzentrum St.Jo-

seph's-in-the-Hills in Malvern bei Philadelphia (Pennsylvania), das

vor allem den katholischen Laien als Ort der Begegnung, der Ruhe
und des Gebets dient. Die älteren Gebäude in kolonialem Stil und der
Park geben der Anlage den Charakter eines neuenglischen Landsitzes.
Modernere Bauten zeigen auf, dass der Platzbedarf wuchs und das

Zentrum auf grossen Zulauf zählen kann. In der Parklandschaft der

Umgebung befanden sich auch Zeugnisse katholischer Frömmigkeit,
die nicht jedermanns Geschmack treffen: Kreuzwegstationen und
Mariengrotte, ausserdem eine Kapelle, die dem Heiligen Joseph gewidmet

ist. Die malerische Umgebung liess die Teilnehmer der
Theologenkonferenz zwischen den Vorträgen auch Musse finden.

Die Vorsitzende der Konferenz, Diakonin Angela Bertis, konnte
38 Teilnehmer begrüssen, wovon die holländische Gruppe die
zahlreichste war, die gastgebende Polish National Catholic Church
(PNCC) aber leider recht mager vertreten war.

Thema: Dimensionen der Utrechter Union und ihre Mission fiir die

Zukunft

Zu diesem Thema wurden folgende Referate eingeplant:
1. Der ekklesiologische Charakter der Utrechter Union; je referiert

von Prof. Jonathan Trela und Prof. Urs von Arx
2. Kirchenrechtliche Aspekte der Utrechter Union; von Dr. Jan Hal-

lebeek
3. Unterschiede und Gemeinsamkeiten in der Spiritualität altkatholi¬

scher Ortskirchen; je referiert von Bischof Dr. Wiktor Wysoczanski
und Dr. Thaddäus Schnitker

4. Ökumene, Welt und Utrechter Union - Der Auftrag der altkatholi¬
schen Kirche; von Prof. Jan Visser



Zur Problematik des Themas

Auch wenn es im voraus hiess, dass generell über Leben, Strukturen
und Spiritualität in den verschiedenen altkatholischen Kirchen
gesprochen werden sollte, setzte sich ein kleiner Ausschnitt dieser
Thematik sofort und ausdauernd ins Zentrum des Geschehens: die
Frauenordination. Selbst wenn immer wieder andere Beispiele gesucht
wurden, um die bestehenden Unterschiede und damit die Spannungen
zu erklären, kam doch die momentan brennendste Frage immer wieder

wie von selber hervor. Dies ist nicht weiter verwunderlich, sind
doch die gegenwärtigen Spannungen in der Utrechter Union weitgehend

diesem Thema zuzuschreiben. Der Eigendynamik des Themas
konnte sich niemand entziehen. Da aber nur drei effektive Konferenztage

zur Verfügung standen, reichte die Zeit nicht zu einer genügend
tiefgreifenden Diskussion.

Die Vorträge

a) Prof. Jonathan Trela: The Nature of the Church Amid the Churches'

In seiner Einleitung kündigt Trela eine Charakterisierung des

ekklesiologischen Charakters der Utrechter Union vom Standpunkt der
PNCC an. Dabei werden die Gedanken nach vier Aspekten geordnet.
1. Die Bedeutung der Ortskirche2
2. Das Amt des Bischofs in der Ortskirche
3. Die gegenseitigen Beziehungen der Ortskirchen als die gesamte

Kirche
4. Die Funktion der Internationalen Bischofskonferenz (IBK) inner¬

halb der Kirche

1. Die Kirche ist in der Heiligen Schrift als lokale Realität beschrieben.

Auch wo von der Kirche in der Mehrzahl gesprochen wird, handelt

es sich um die eine Kirche in verschiedenen Konkretisierungen.
Die konstituierende Gemeinschaft ist ein Geschenk Gottes, die sich
überall manifestiert, wo die Kirche sich versammelt, vornehmlich in
der Eucharistiefeier. Diese Gemeinschaft trägt vier markante Züge:

1 Der Vortrag liegt in englischer Sprache vor. Ich liefere eine Zusammenfassung

in deutscher Sprache, die keinen Anspruch auf Vollständigkeit erheben
kann und will.

2 Im Englischen als «local church» bezeichnet.



Einheit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität. Es gibt nur die eine

Kirche, definiert durch den einen Glauben. So kann «Kirchen» in der
Mehrzahl nur heissen: eine Kirche in vielen Aspekten; das impliziert
aber keineswegs einen wesenhaften Pluralismus.

Die Kirche ist eins und einmalig, und sie besitzt die Wahrheit in
ihrer Fülle. Jede Ortskirche hat Anteil an der einen Kirche, bewahrt sie

und führt sie weiter, und ist so vollkommene Kirche. In der Einheit in
Leben und Glauben, garantiert durch die apostolische Sukzession,
zeigt sie das Einssein der Kirche. Unabhängig und doch aufeinander
bezogen anerkennen die Ortskirchen gegenseitig das geteilte Leben
der Gnade und Hierarchie, kommunizierend mittels der Sakramente.

Diese Einheit in der Vielfalt, im Bekenntnis desselben Glaubens
und der selben Sakramente, ist das System der Altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union. Jede Kirche anerkennt die Authentizität
und Struktur der jeweils anderen Kirche. Die gegenseitige Anerkennung

ist begleitet durch gegenseitige Überprüfung. Diese Überprüfung

wird besonders wichtig, wenn aus dem überlieferten
Glaubensdepositum ausgeschert wird. Dann verteidigen die Amtsträger der
Ortskirche den ungeteilten Glauben, und suchen die gefährdete Einheit

wiederherzustellen.
Die Selbständigkeit der Altkatholischen Ortskirchen bewahrt und

stützt die Verschiedenheit der Nationalitäten und historischen
Charakteristika. Jede Ortskirche hat ihre eigene Ausdrucksweise, manchmal

allerdings mit schwerwiegenden Folgen. Nach diesem Konzept
von Einheit behält jede Ortskirche ihre Eigenart und bewahrt trotzdem

die Einheit der Tradition.
2. Die Kirche ist heilig. Als Leib Christi kann sie nicht weniger sein.

Die Heiligkeit der Kirche ist diejenige Christi, erlangt durch sein Blut
und gesandt im Heiligen Geist an Pfingsten. Sie erstreckt sich auf alle
Glieder der Kirche, deren Leib ein Tempel des Heiligen Geistes ist.

Die Gnade der Heiligung ist ein Geschenk Gottes, welches durch
menschliches Wirken nicht verringert oder zerstört werden kann. Deshalb

kann man sagen, dass die Kirche heiligt. Die menschliche Heiligkeit

ist aber, im Unterschied zu derjenigen Gottes, relativ. Im Laufe
der Zeit wurden verschiedene Ansprüche an die Disziplin der Christen

gestellt, in der sich die Heiligkeit manifestiert. Gemeint ist aber

nicht Sündlosigkeit oder strenge Einheitlichkeit, sondern ein Weg in
Richtung auf Vollkommenheit oder Ganzheit. Wer auf dem Weg des

Heils ist, empfängt rechtfertigende Gnade und bleibt in der Kirche,
selbst wenn die Sünde ihn zeitweilig von der Kirche trennt.



Mit Heiligkeit der Kirche meinen wir in erster Linie die Heiligkeit,
die der Kirche gegeben ist, in zweiter Linie diejenige, welche von der
Kirche gegeben wird, und erst an dritter Stelle die vom Christen
erreichte Heiligkeit. Der Sünder, der in der Kirche lebt, ist ein Heiliger;
es scheint keinen anderen Weg zu geben.

3. Die Kirche ist apostolisch. Sie hat die Sendung, die Autorität und
die Vollmacht, die ihr Christus selber vor der Himmelfahrt gegeben
hat. Diese Apostolizität ist garantiert durch das sichere Charisma des

bischöflichen Amtes, auch apostolische Sukzession genannt. Um die
Sukzession zu bewahren, die ihrerseits ein Organ des Leibes ist, muss
ihre Integrität erhalten bleiben und darf keine Entwicklung zugelassen
werden, die diese Integrität zerstört.

Mit der Wahl, Konsekration und Sendung der Apostel hat Jesus der

Kirche die Mittel für die Dauerhaftigkeit des Amtes gegeben3. Durch
die Apostel erhält der Episkopat die Autorität von Christus, und zwar
als Diener Christi und um die Gaben im kirchlichen Leben zu verwalten.

Bischöfe erben nicht die persönliche Würde der Zwölf, sondern
vielmehr ein Nachfolgeamt, dessen Autorität aus der ununterbrochenen

Weitergabe resultiert. Die Hierarchie ist eine Realität der Urkirche,

welche auf die nachapostolische Zeit übergegangen ist und bis

zum heutigen Tag erhalten blieb. Das bischöfliche Charisma ist aber

nur gültig in der Verbindung mit der Kirche, deren ungeteiltem Glauben

und der Tradition.
Das bischöfliche Amt ist ein geregeltes, zweckgebundenes und

rechtliches Charisma. Es existiert für die Weitergabe von Leben in
und aus Gnade, und um die Sakramente zu spenden. So gesehen hat
der Bischof die zentrale Funktion in der Kirche. Davon hängen alle
kirchenrechtlich festgelegten Beziehungen zwischen Laien und
Amtsträgern, sowie unter den Amtsträgern, ab. Vom Gesichtspunkt des

Charismas her sind alle Bischöfe gleich, weshalb es keinen «Bischof
der Bischöfe» geben kann.

Die bischöfliche Autorität ist eine spirituelle; der Bischof wirkt
innerhalb der Kirche, nicht über ihr. Dies zeigt sich am besten an einer

Synode, wo die Bischöfe zusammen mit den Gläubigen entscheiden.

3 Hier sei eine kritische Anmerkung erlaubt: ist es nicht ein schwerwiegender

Anachronismus, für diese Vorgänge die später kirchlich etablierten
Begriffe zu brauchen, welche eine institutionalisierte und liturgisch praktizierte
Form bezeichnen, während die ursprüngliche Sendung noch keine Tradition
hatte oder Institution sein konnte?

10



Denn die Gläubigen, welche die Kirche sind, haben beratende Stimme
in allen kirchlichen Fragen, die Wahl des Bischofs eingeschlossen4.

Auch wenn die Autorität auf dem bischöflichen Charisma beruht,
trifft dies nicht zu für die Vollmacht, die Glaubenswahrheit zu verkünden.

Ein Bischof legt an einem Konzil nicht Zeugnis aus sich selbst

ab, sondern aus dem Konsens seiner Diözese, in ihm ist die Diözese
anwesend. Die im Konzil versammelten Bischöfe können zwar formulieren

und promulgieren, dogmatische Unfehlbarkeit kommt ihnen
aber nicht zu. Ihre Aufgabe besteht darin, die Integrität der kirchlichen

Lehre zu bewahren, nicht neue Begriffe oder Vorstellungen
einzuführen5.

In der PNCC wird unterschieden zwischen dem Recht der Verkündigung

und dem Besitz der Wahrheit. Ersteres kommt den Bischöfen

zu und ist nicht mehr als ein Urteil, nicht die Wahrheit selber. Der
Besitz der Wahrheit kommt nur der ganzen Kirche zu. Entscheidungen
der Bischöfe in Glaubensfragen haben deshalb nur relative Autorität
und bedürfen der Rezeption durch die Kirche und der Übereinstimmung

mit der Tradition der ungeteilten Kirche.
4. Die Kirche ist insofern katholisch, als sie die Gemeinschaft ist,

welche die Fülle des Glaubens hat. Katholizität heisst, dass die Kirche
vollkommen ist in der Lehre, universal in der Sendung und umfassend
in der Mitgliedschaft. Die Kirche zeigt in der konkreten Situation
Anpassungsfähigkeit, Toleranz, Rechtgläubigkeit und Exklusivität6. So

passt sie sich an die örtlichen Gegebenheiten in sozialer, politischer
und ethnischer Hinsicht an. Ist die zentrale Bedeutung der Eucharistie
bewahrt, kann die liturgische Form je nach Ort und Zeit variieren.
Toleranz bedeutet zum Beispiel, dass Kirchenordnung und Disziplin
nicht in strenger Art und Weise durchgesetzt werden, sondern so, dass

sie aufbauend wirken, im Vertrauen auf das korrigierende Wirken des

Heiligen Geistes.

4 In der Formulierung «beratende Stimme» (deliberative voice) trifft dies
auf die deutschsprachigen altkatholischen Kirchen sicher nicht zu, da dort die
Laien erheblich weitergehende Kompetenzen haben.

5 An anderer Stelle (S. 10) sagt Trela ausdrücklich, dass das Charisma des

Bischofs in Weitergabe und Dienst besteht, nicht in Erneuerung und Dominierung.

6 Exklusivität hier als Präzisierung zu den vorgenannten Begriffen, welche
nicht bedeuten dürfen, dass unterschiedslos alles möglich und erlaubt ist. Die
Kirche muss sich gegen zerstörerische Tendenzen auch zu schützen wissen,
indem sie diese «ausschliesst».

II



Die Katholizität zeigt sich in der Rechtgläubigkeit der Ortskirche,
die an Glauben und Tradition festhält. Weicht sie davon ab, ist die
Katholizität in Frage gestellt. Die Kirche hat also den Auftrag, das

abzuwehren, was ihrem Bekenntnis schaden könnte. Katholisch bleibt
sie nur dann, wenn sie nichts anderes ist als katholisch7.

Die PNCC sieht sich selbst als diese eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche an konkretem Ort zu einer konkreten Zeit. Indem
sie diese vier Aspekte betont, fühlt sie sich hingezogen zu anderen

Ortskirchen, die dasselbe tun. Ziel ist ein Zusammengehen in
gegenseitiger Anerkennung, nicht ein kompletter Zusammenschluss.

Professor Trela sprach zum Schluss die Hoffnung aus, dass die
Kirchen der Utrechter Union die Einheit im Geist und im Frieden bewahren,

und die Verführungen und Philosophien des Tages vermeiden
könnten.

Diskussion

In der nachfolgenden Diskussion kam vor allem zum Ausdruck, wo
das ekklesiologische Verständnis stark vom kulturellen Umfeld
geprägt ist. Professor Trela wurde darauf angesprochen, dass seine
Ausführungen ein enorm statisches Kirchenbild aufzeigen. Darin wird
Innovation von vorneherein als schlecht verurteilt; diese Sicht der Dinge
lehnten die anwesenden westeuropäischen Teilnehmer mehrheitlich
ab. Es wurde zum Beispiel gefragt, ob in dieser Konzeption überhaupt
zur Kenntnis genommen werde, was bei den Gläubigen geschieht8.

Ein anderer angesprochener Punkt war der Umgang mit dem
Begriff «Wahrheit». In der absoluten Formulierung des «Besitzes der
Wahrheit» steckt eine Auffassung von «Haben», welche der Votant
nicht teilen mochte. Er verstand Kirche mehr als prozesshaft, weshalb

7 Trela begründet hier mit einer «falschen Ökumene».
8 Auf dieses Votum reagierte der Referent mit dem Vorwurf, der Votant

bewege sich nahe am freien Protestantismus. Das Beispiel illustriert besonders
gut, wie unterschiedlich Altkatholiken im deutschen Sprachraum und in Amerika

ihre eigene Position sehen. Ein In-der-Mitte-Stehen zwischen den Extremen

des Protestantismus und des römischen Katholizismus liegt den Vertretern

der PNCC anscheinend völlig fern; sie sehen sich als Katholiken in der
Abwehr protestantischer und notabene liberaler Positionen. Deutschsprachige
Altkatholiken haben eindeutig liberale Wurzeln und ziehen die Linien deshalb
anders; bei ihnen geht es eher um eine andere, alternative Art des Katholizismus,

den man historisch als Reform-Katholizismus bezeichnen kann.

12



das «Sein» im Vordergrund stehen sollte. Im Hinblick auf die Wahrheit

gehe es viel eher darum, Anteil an der Wahrheit zu erlangen.
Auch Professor Visser reagierte an dieser Stelle und verglich das
Leben der Kirche mit dem Leben eines Menschen vom Embryo an, wobei

die laufend ändernden Lebensumstände eine ständige Adaptation
an die Umwelt notwendig machten. Auf solche Bilder stieg der Referent

nicht ein und beharrte darauf, dass Innovation schlichtweg nicht
zum Charisma oder Amt des Bischofs gehöre.

b) Prof. Urs von Arx: Der ekklesiologische Charakter der Utrechter
Union

Der Vortrag von Professor Urs von Arx ist in voller Länge in diesem
Heft gedruckt, so dass ich mich auf einige Punkte beschränken kann.

Dieses Referat hat aufgezeigt, dass die weichenstellenden Entscheidungen

und Papiere unserer Union nur teilweise aufgearbeitet sind. In
der Vollständigkeit, in der Professor von Arx sie darlegte, waren sie

wohl einigen Teilnehmern noch nie nahegebracht worden. Die
Diskussion richtete sich denn auch auf die Strukturen, welche einerseits

unter den altkatholischen Kirchen durchaus unterschiedlich sind und
andererseits auf Ebene der Union gewisse Interpretationen und
Klärungen nötig machen. Jede Kirche hat ihre eigene Identität und
Geschichte. Entsprechend stellt sich die Frage, welche Prozesse den
unterschiedlichen Sichtweisen gerecht werden. Was für eine Autorität
hat die IBK konkret? Anders gefragt: Wenn die IBK zu einer
Entscheidung kommt, wie bringt der Diözesanbischof diese in seine Kirche

ein? Muss ein Bischof Beschlüsse der IBK durchsetzen, auch

wenn sich die Situation in seiner Kirche geändert hat? Jedenfalls
haben es sich die Altkatholiken mit ihren Strukturen nicht leicht
gemacht. Die notwendigen Prozesse zur Entscheidungsfindung sind
aufwendig und anspruchsvoll. Diese Eigenheit zeigt sich in der Notwendigkeit,

eine hohe «Streitkultur» zu beweisen.
Professor von Arx wies darauf hin, dass wir keinesfalls analoge

Strukturen auf überdiözesaner Ebene haben dürften, weil diese das

Problem der Umsetzung auch nicht lösen könnten. Sie würden im
Gegenteil die altkatholische Ekklesiologie der Ortskirche diskreditieren.
Erzbischof Glazemaker betonte, dass die Aufgaben des Bischofs
eigentlich auch diejenigen der anderen Kirchenglieder seien, sowohl der
Laien wie des Klerus. Wenn etwas im Prozedere nicht stimmt, muss
das auf Ebene der Diözese gelöst werden, nicht auf Ebene der IBK.

13



Damit würde den Bischöfen zuviel aufgebürdet. Bischof Gerny sprach
von «Vertrauens- und Überzeugungsarbeit». Gerade weil die IBK
kein Entscheidungsgremium ist, sondern eher das Organ zur Bewahrung

der Einheit, muss die Auseinandersetzung im Dialog Priorität in
der altkatholischen Ekklesiologie haben.

c) Dr. Jan Hallebeek: Kirchenrechtliche Aspekte der Utrechter Union

Dieses Referat (erscheint im Heft 2/1994) versuchte vor allem, die
altkatholischen Strukturen kirchenrechtlich einzuordnen. In der nachfolgenden

Diskussion zeigte sich, dass die gemachten Vergleiche nur die
eine Seite des Umgangs mit kirchenrechtlichen Fragen sind. Es wurde
etwa gesagt, dass der kirchenrechtliche Aspekt einseitig sei, wenn
lediglich mit schriftlichen Quellen gearbeitet wird. Zusätzlich schafft
die kirchliche Lebenspraxis ein Gewohnheitsrecht, das Auswirkungen
auf die Beziehungen hat. Entsprechend ist es zentral, sich gegenseitig
wirklich wahrzunehmen. Da die altkatholischen Kirchen nicht über
eine zentrale Stelle der Einheit verfügen wie etwa die römisch-katholische

Kirche im Vatikan, haben sie ein anderes Modell entwickelt. Dieses

ist zu einer Realität geworden; es muss aber bewusst gelebt werden,

wenn es nicht scheitern soll. Die Glaubwürdigkeit ginge zum
Beispiel verloren, wenn der Dialog abgebrochen würde. Es kam hierauf
zur Frage, wie flexibel die Kirche sein kann. Sind Kompromisse möglich?

d) Die Spiritualität der Polnischen Altkatholiken

Durch ein Referat von Bischof Wysoczanski, der leider nicht selber
teilnehmen konnte, und durch die Ausführungen von Prime-Bishop
Swantek erfuhren die Teilnehmer mehr über das kirchliche Leben der
Polnischen Altkatholiken in Europa und den USA. Trotz der
Unterschiede, welche vielfach kulturell bedingt sind, gibt es viele
Gemeinsamkeiten mit den übrigen altkatholischen Kirchen. Insbesondere die
Probleme um die Verweltlichung oder die Konkurrenz durch diverse

gesellschaftliche Tendenzen sind überall mehr oder weniger dieselben9.

9 Interessanterweise ist in den USA der Gottesdienstbesuch quer durch alle
Konfessionen hindurch erheblich besser als in Europa. Aber die höheren
Prozentzahlen ändern nichts daran, dass die Kirchen sich hinsichtlich der weltli-

14



Die Polnisch-Katholische Kirche Polens hat gewisse Sorgen im

Umgang mit der römisch-katholischen Kirche. Sie wird einerseits oft
missachtet, aber auch angegriffen aus Gründen der politischen
Vergangenheit. Der Vorwurf der Loyalität gegenüber dem kommunistischen

Regime ist begreiflicherweise ein Problem für eine Kirche, die

sich grösserem Druck ausgesetzt sah als die Grosskirche. Man konnte
den Eindruck bekommen, diese Kirche müsse mehr als andere um
ihre Identität ringen. Gerade weil der Unterschied in der Spiritualität
weniger ausgeprägt ist als anderswo, ist es schwieriger sich abzuheben.
Gemäss Bischof Wysoczanski hält sich die Polnisch-Katholische Kirche

immer noch treu an die Prinzipien des Organisators Bischof Francis

Hodur. Darin spielt der Patriotismus eine gewichtige Rolle, daneben

aber auch ein soziales Anliegen. Es liegt auf der Hand, dass die

historisch ändernden Umstände in Polen wie in den USA bei beiden
Kirchen unterschiedliche Verhaltensweisen notwendig machen.
Bischof Wysoczanski denkt zum Beispiel an die Wichtigkeit der
überzeitlichen biblischen und liturgischen Werte, die Teil jeder christlichen

Spiritualität sind. Er weist auf die Stellung der Bibel und der

Predigt des Wortes Gottes im Protestantismus hin, sowie auf den
Zusammenhang zwischen dem mystischen und dem sakramentalen
Leben der Ostkirchen; von beiden Seiten könne man lernen.

Prime-Bishop Swantek seinerseits gab in einem Tour d'horizon
Einblick in die PNCC. Diese Kirche hatte anfänglich eine rein ethnische

Identität, bei welcher der besagte Patriotismus eine Schlüsselfunktion
hatte. Die Spiritualität ist eine weitgehend bewahrende, welche aber

durchaus auch Anregungen von anderen Denominationen aufgegriffen

hat. Heute ist die PNCC in Missionsarbeit begriffen, weshalb der
ethnische Aspekt nicht mehr so dominant ist.

e) Dr. Th. Schnitker: Das Ziel unseres Lebens. Die Identität der
altkatholischen Kirchen der Utrechter Union in Geschichte und Zukunft

In seinem Vortrag stellte Dr. Schnitker die Frage der Identität in den

Vordergrund. Aus der Geschichte ist bekannt, dass die in der Utrechter

Union zusammengeschlossenen Kirchen ziemlich unterschiedliche
Entstehungsbedingungen hatten. Die «älteste» altkatholische Kirche,

chen oder religiösen Konkurrenz in der Defensive fühlen. Der Verfasser hat
bei seinem USA-Aufenthalt im Gespräch mit den Gemeindegliedern ganz
ähnliche Sorgen zu hören bekommen, wie sie in europäischen Gemeinden vorhanden

sind.

15



die «römisch-katholische Kirche der altbischöflichen Klerisei» der

Niederlande, hat ja nach der Trennung über lange Zeit betont, dass sie

immer noch römisch-katholisch sei. Ausser den Fragen des Rechtes

bei der Bischofswahl, die in der Exkommunikation gipfelten, hat es

keine Gründe für einen Alleingang gegeben.
Eine andere Ausgangslage hatten die altkatholischen Kirchen im

deutschsprachigen Raum. Der Protest gegen die Dogmen des Ersten
Vatikanums war begleitet vom Willen der protestierenden Kreise,
auch andere Missstände in der katholischen Kirche mittels Reformen

anzugehen. Die damit verbundene Orientierung auf die Alte Kirche
unterscheidet sich von der reinen Bewahrung der bisherigen Zustände.
In Synoden und Kongressen rang die altkatholische Bewegung um
ihre Identität, wobei sie gleichzeitig die Reform des Katholizismus
und die Initiierung einer Ökumene zu leisten versuchte10.

Der Referent wandte sich dann der möglichen Zukunft unserer
Bewegung zu, indem er verschiedene Möglichkeiten hypothetisch
präsentierte. Erstens wäre an eine Rückkehr in den Schoss der
römischkatholischen Kirche zu denken, falls diese gewisse Rechte der Ortskirchen

anerkennte. Eine zweite Möglichkeit wäre eine Art von «splendid

isolation», d.h. eine dauerhafte Eigenexistenz. Beide Varianten
zöge aber nach seiner Meinung niemand ernsthaft in Betracht. Eine
andere Möglichkeit sieht der Referent darin, dass der Altkatholizismus

seinen Platz innerhalb der römisch-katholischen Kirche als

Reformkatholizismus findet. Aus dieser Aufgabe bezöge der Altkatholizismus

dann seine Existenzberechtigung. Sollte die römisch-katholische

Kirche jemals den Lehren abschwören, die zum Protest geführt
hatten, und die EntScheidungsprozesse dezentralisieren, dann wäre
eine Wiedervereinigung denkbar. Nicht einfach wäre es dann festzulegen,

welchem ekklesiologischen Modell nachzuleben wäre.
Weitere Varianten ergeben sich aus den bereits bestehenden

Beziehungen zu zwei Konfessionen. Einerseits sind das die orthodoxen
Kirchen des Ostens. Mit ihnen hat ja schon ein intensiver Dialog
stattgefunden. Ergibt sich nach einer allfälligen Ratifizierung der Dokumente

zum Beispiel die Möglichkeit, soweit zusammenzugehen, dass

10 Der Zusammenschluss der «römisch-katholischen Kirche der altbischöflichen

Klerisei» der Niederlanden mit den postvatikanischen Altkatholiken war
anfänglich ja von erheblichem Misstrauen begleitet; die Niederländer hielten
den Reformwillen in Deutschland, Österreich und der Schweiz für viel zu
ungestüm.



die Altkatholiken quasi zu «Orthodoxen Kirchen des westlichen
Ritus» würden? Eine solche Integration würde nach Ansicht Schnitkers

Unterstützung in den programmatischen Erklärungen der ersten
Generation von Altkatholiken finden. Die zweite Kirchengemeinschaft,
mit der enge Beziehungen bestehen, sind die anglikanischen Kirchen.
Von beiden Seiten wird anerkannt, dass die andere alles Wesentliche
des christlichen Glaubens festhalte. Das Bonner Abkommen von 1931

hat diese Gemeinschaft ansatzweise in die Tat umgesetzt. Wäre es

etwa denkbar, besonders in Hinblick auf die Fragen der Frauenordination,

dass gewisse altkatholische Kirchen zu «Anglikanischen
Kirchen des kontinentalen Ritus» würden? Auch diese Variante kann auf
den Dokumenten der ersten Generation von Altkatholiken abgestützt
werden.

Die Diskussion zu diesem Referat dauerte nicht besonders lange.
Bei den Teilnehmern war eine erhebliche Zurückhaltung zu spüren,
sich solchen Spekulationen hinzugeben. Das kann einerseits bedeuten,
dass das Problem der allfälligen «Anlehnung» tatsächlich nicht
gerade akut ist, andererseits kann es bedeuten, dass altkatholische Theologen

davor zurückscheuen, eine Aufgabe der Eigenexistenz nur
schon zu denken, und sich dabei gegenüber Denkmodellen verschlies-

sen, die durchaus fruchtbare Diskussionen ermöglichen könnten.

f) Prof. J. Visser: Ökumene - Welt - Utrechter Union

Dieses Referat wird im nächsten Heft abgedruckt, weshalb die

Berichterstattung sich darauf beschränken kann, zwei Bemerkungen zur
Diskussion zu machen. Diese drehte sich zum Beispiel um Begriffe
wie den Modernismus und seine Gegenreaktion; es ging um die
Einbettung der altkatholischen Kirchen in der Gesellschaft. Dabei kam
der Unterschied zur Sprache, dass die römisch-katholische Kirche
sich in der Neuzeit am ehesten als ((Gegengesellschaft» in der Abwehr
unguter moderner Tendenzen versteht, während die westeuropäischen
altkatholischen Kirchen im Gegenteil versuchen, Katholizismus in
und mit der Gesellschaft zu leben ". Die Art und Weise, wie eine Kir-

11 Hier ist zu fragen, ob die gegenwärtigen Spannungen in der Utrechter
Union nicht exakt darauf beruhen, dass die PNCC diesbezüglich die gleiche
Einstellung wie die römisch-katholische Kirche hat. Ausser den konkreten
Fragen, an denen sich die Geister scheiden, und der Diskussion über die
unterschiedlichen Formen der Spiritualität, die sich ja nur begrenzt in Worte fas-

17



che sich im gesellschaftlichen Umfeld sieht, hat natürlich direkte
Auswirkungen auf ihre Arbeit, sowohl intern wie in den ökumenischen
Beziehungen.

Die Kontakte und die allfällige Zusammenarbeit mit anderen
Kirchen ist stark von den konkreten Umständen abhängig, die sich nicht
immer nach den theologischen Kriterien richten. Wie der Streitpunkt
der Vereinbarung der Altkatholischen Kirche Deutschlands mit der
EKD zeigt, empfinden Altkatholiken ihre Nähe oder Ferne zu anderen

Konfessionen sehr unterschiedlich. Nach Professor Visser stellt
sich vorrangig die Frage, wieweit man zusammengehen kann und
andere anerkennen kann, und ob diese Anerkennung nicht insofern
kontraproduktiv sein könnte, als man damit die Spaltung zementiert.

Kurze Einschätzung der Konferenz

Die Teilnehmer der Theologenkonferenz in Malvern haben
anregende, teils optimistisch, teils aber auch pessimistisch stimmende
Gespräche erlebt. Ungeachtet der Tatsache, dass die PNCC recht mager
vertreten war, hat man bei einzelnen ihrer Vertreter das echte Bemühen

gespürt, das Denken der westeuropäischen Altkatholiken besser

zu verstehen. Auch umgekehrt dürfte einiges klar geworden sein. Viele
der spannendsten Gespräche fanden aber spät nachts statt und sind
nicht in den Berichten enthalten, welche gedruckt vorgelegt werden
können. So bleibt beim Fazit zu beachten, dass einige wesentliche

Dinge eher unbemerkt vor sich gehen, was zum Beispiel im Fall der

hitzigen Diskussionen um die Frauenordination konstatiert werden
kann.

Neben den Gesprächen an der Konferenz diente ein Ausflugstag
zum besseren Kennenlernen der gastgebenden Kirche. In Scranton,
dem Sitz des Erzbischofs und des Bischofs der «Central Diocese»,
sodann in Waymart, wo die PNCC ein Altersheim und ein Lagerhaus
unterhält, haben wir vom Wesen der PNCC einiges kennengelernt.
Gottesdienst und konkrete Arbeit einer Kirche gehören ebenso
wesentlich zum Selbstverständnis wie die Theorie, respektive Theologie.
Und das ist der Bereich, wo die Unterschiede weniger tiefgreifend
sind und wo ermöglicht wird, dass der Dialog weitergeht.

sen lassen, ist dieser historisch-soziologische Ansatz sicher eine realistische
Möglichkeit für das Gespräch. Prof. Visser weist im Referat (Abschnitt III)
ausdrücklich auf die unterschiedlichen sozialen Schichten in den entstehenden
altkatholischen Kirchen hin.



Der Berichterstatter hatte den Eindruck, dass einerseits die Gespräche

an der Konferenz gut gelungen sind, sowohl vom Gesprächsklima
her wie im Hinblick auf den Gedankenaustausch, dass aber trotzdem
eine eher pessimistische Stimmung herrscht in bezug auf den
Zusammenhalt in der Utrechter Union. So stellt sich mancher die Frage, ob
das Gespräch über die kulturellen und theologischen Differenzen
nicht zu spät richtig in Gang kommt, um die gefährdete Einheit zu
bewahren. Ob die Konferenz hilft, bestehende Spannungen und Risse zu
kitten, wird erst die Zeit zeigen.

Wallbach Daniel Konrad

19


	Dimensionen der Utrechter Union

